
 

 1 

 

ИНСТИТУТ НАУЧНОЙ ИНФОРМАЦИИ ПО ОБЩЕСТВЕННЫМ НАУКАМ 
РОССИЙСКОЙ АКАДЕМИИ НАУК 

(ИНИОН РАН) 

 
 

С О Ц И А Л Ь Н Ы Е  
И  

Г У М А Н И Т АР Н Ы Е  Н А У К И  

 
О Т Е Ч Е С Т В Е Н Н А Я  И  З А Р У Б Е Ж Н А Я  

Л И Т Е Р А Т У Р А  
 

ИНФОРМАЦИОННО-АНАЛИТИЧЕСКИЙ ЖУРНАЛ 
 

СЕРИЯ 3 
 

ФИЛОСОФИЯ 

 
 2023 – 2  

 
 
Издается с 1991 года 
Выходит 4 раза в год 
индекс серии 3.2 
 
  

 
 
 

 



 

 2 

DOI: 10.31249/rphil/2023.02.00 
 
 

 
Учредитель 

Институт научной информации  
по общественным наукам 
Российской академии наук 

 
 

Отдел философии 
 

Редакционная коллегия серии «Философия»: 
 

С.В. Мельник – канд. филос. наук, главный редактор (ИНИОН 
РАН), Д.В. Ефременко – д-р полит. наук (ИНИОН РАН, зам. ди-
ректора по науке), В.Г. Буданов – д-р. филос. наук (ИФ РАН), 
А.П Козырев – канд. филос. наук (МГУ), О.В. Кулешова – канд. 
филол. наук (ИНИОН РАН), О.В. Летов – канд. филос. наук 
(ИНИОН РАН), В.С. Меськов – д-р филос. наук (МПГУ), 
Л.И. Мозговой – д-р филос. наук (ДДПУ), И.И. Ремезова – канд. 
филос. наук (ИНИОН РАН), С.В. Погорельская – д-р филос., канд. 
полит. наук (ИНИОН РАН), Г.В. Хлебников – канд. филос. наук, 
Л.В. Скворцов (отв. секретарь) – д-р филос. наук (ИНИОН РАН), 
В.А. Яковлев – д-р филос. наук (МГУ) 
 

Редактор-составитель – Е.Е. Звонова –  
канд. филос. наук (ИНИОН РАН) 

 
ISSN 2219-8555 
 
 

Информационно-аналитический журнал «Социальные и гумани-
тарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Серия 3. Фило-
софия = Social Sciences and Humanities. Domestic and Foreign Literature. 
Series 3: Philosophy» включен в Российский индекс научного цитирова-
ния (РИНЦ). 

 
 
 
 

© ИНИОН РАН, 2023 



 

 3 

СОДЕРЖАНИЕ  
 
 
 
 
 

СОВРЕМЕННАЯ ФИЛОСОФИЯ 

Кимелев Ю.А. Метатеория исторической метафизики  .................. 7 

ФИЛОСОФИЯ ЧЕЛОВЕКА 

Глухов С.В. Общая антропология : экспериментальный проект  ... 25 
Цибизова И.М. Реф. ст.: Ириас Алфаро Б.Й. Личность и реаль-

ность: «Суперсубстанциальное» бытие в «субстанциаль-
ной» реальности  ........................................................................ 52 

Ремезова И.И. Реф. кн.: Вдовина И.С. Эмманюэль Мунье: лич-
ность и цивилизация .................................................................. 63 

ЭТИКА 

Летов О.В. Этика риска. (Обзор)  ................................................... 70 
Летов О.В. Проблемы обоснования морали. (Обзор)  ................... 77 
Скворцов Л.В. Человек в глобальной ситуации и метафизика 

морального универсализма  ....................................................... 85 

ЭСТЕТИКА 

Миловац Ж.В. Онтология сознания: художник и танец  ............. 103 
Оганов А.А. Горизонт смыслообразований в искусстве ............. 112 

ФИЛОСОФИЯ РЕЛИГИИ И РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ 

Гранин Р.С. Реф. ст.: Боахенг И. Экзегетические и богослов-
ские размышления о Евангелии от Иоанна (10: 1–18): зна-
чение для современного африканского христианского 
лидерства  ................................................................................. 127 



 

 4 

Гранин Р.С. Реф. ст.: Портер А.К. Об овцах, пастухах и хра-
мах: прочтение социальной идентичности паремии доброго 
пастыря на пути к разрушенному храму  ................................ 129 

Гранин Р.С. Реф. ст.: Антомбикумс А.С. Опасно ли божествен-
ное провидение? Диалог между Жаном Кальвином и Джо-
ном Сандерсом  ........................................................................ 132 

Гранин Р.С. Реф. ст.: Лиой Д. Отрицание или предательство: 
анализ отречения Симона Петра и Иуды Искариота в Чет-
вертом Евангелии  .................................................................... 134 

Гранин Р.С. Реф. ст.: Ндереба К.М. Мировоззрение молодежи 
в Африке: практическое богословие в свете четвертой гла-
вы Евангелия от Иоанна  .......................................................... 138 

Гранин Р.С. Реф. ст.: Овиреду С. Метонимическая концептуа-
лизация частей тела в греческом Новом Завете  ..................... 141 

Цибизова И.М. Реф. ст.: Порфирий (Перич Првослав), митро-
полит. Антропология святого апостола Павла  ....................... 143 

СОЦИАЛЬНАЯ ФИЛОСОФИЯ 

Погорельская С.В. Взрывная сила виртуала. Рецензия на эссе 
Ю. Хабермаса «Новые структурные изменения в публичной 
сфере и делиберативная политика»  ........................................ 148 

Цибизова И.М.Толерантность: теория и практика. Часть II  ....... 153 
Цибизова И.М. Реф. ст.: Джуркович М. Цветные революции 

как часть гибридной войны  ..................................................... 182 
Цибизова И.М. Реф. ст.: Петров А. Ностальгия как современ-

ный культурный феномен  ....................................................... 189 

КНИЖНОЕ ОБОЗРЕНИЕ (РЕЦЕНЗИИ) 

Погорельская С.В. Токсичные пространства и их исследова-
тели. Рецензия на книгу «Правое мышление, правые прост-
ранства»  ................................................................................... 197 

Погорельская С.В. Диалог, которого не было. Рецензия на кни-
гу С. Кауфманна «Хайдеггер читает Гёте. Многоголосый 
диалог (1910–1976)»  ................................................................ 202 

 



 5 

CONTENTS 

CONTEMPORARY PHILOSOPHY

Kimelev Yu.A. Metatheory of historical metaphysics .......................... 7 

PHILOSOPHY OF MAN 

Glukhov S.V. General Anthropology: an experimental project  .......... 25 
Tsibizova I.M. Ref. art.: Irias Alfaro B.Y. Personality and reality: 

«Super-substantial» being in being in «substantial» reality  .......... 52 
Remezova I.I. Ref. book: Vdovina I.S. Emmanuel Munier: person-

ality and civilization  .................................................................... 63 

ETHICS 

Letov O.V. Ethics of risk. (Review) .................................................. 70 
Letov O.V. Problems of justification of morality. (Review)  .............. 77 
Skvortsov L.V. Man in the global situation and the metaphysics of 

moral universalism  ...................................................................... 85 

AESTHETICS 

Milovac J.V. Ontology of consciousness: artist and dance  .............. 103 
Oganov A.A. The horizon of meaning in art  ................................... 112 

PHILOSOPHY OF RELIGION AND RELIGIOUS STUDIEs 

Granin R.S. Ref. art.: Boakheng I. Exegetical and Theological Re-
flections on the Gospel of John (10:1–18): Significance for 
Contemporary African Christian Leadership  .............................. 127 

Granin R.S. Ref. art.: Porter A.K. About sheep, Shepherds and 
Temples: Reading the Social Identity of the Good Shepherd's 
Paremia on the Way to the Destroyed Temple  ........................... 129 



 

 6 

Granin R.S. Ref. art.: Antombikums A.S. Is divine conduct dan-
gerous? Dialogue between Jean Calvin and John Sanders  .......... 132 

Granin R.S. Ref. art.: Lioi D. Denial or betrayal: analysis of the 
specific case of Simon Peter and Judas Iscariot in the Fourth 
Gospel  ....................................................................................... 134 

Granin R.S. Ref. art.: Ndereba K.M. Attracting a youth worldview 
in Africa: practical theology in the light of the fourth chapter of 
the Gospel of John  ..................................................................... 138 

Granin R.S. Ref. art.: Oviredu S. Metonymic conceptualization of 
body parts in the Greek New Testament ..................................... 141 

Tsibizova I.M. Ref. art.: Porfiry (Perich Prvoslav), Metropolitan. 
The Anthropology of St. Paul the Apostle  .................................. 143 

SOCIAL PHILOSOPHY 

Pogorelskaya S.V. The explosive power of the virtual. Review of 
the essay by Yu. Habermas «New structural changes in the pub-
lic sphere and deliberative policy» .............................................. 148 

Tsibizova I.M. Tolerance: theory and practice. Part II ...................... 153 
Tsibizova I.M. Ref. art.: Dzhurkovich M. Color revolutions as part 

of a hybrid war  .......................................................................... 182 
Tsibizova I.M. Ref. art.: Petrov A. Nostalgia as a modern cultural 

phenomenon  .............................................................................. 189 

BOOK REVIEW (REVIEWS) 

Pogorelskaya S.V. Toxic spaces and their researchers. Review of 
the book «Right thinking, right spaces»  ..................................... 197 

Pogorelskaya S.V. Dialogue, which was not. Review of S. Kauf-
mann's book «Heidegger Reads Goethe. Polyphonic dialogue 
(1910–1976)»  ............................................................................ 202 

 



Метатеория исторической метафизики 

 7 

СОВРЕМЕННАЯ ФИЛОСОФИЯ 

УДК 111                                                DOI: 10.31249/rphil/2023.02.01 
КИМЕЛЕВ Ю.А.∗ МЕТАТЕОРИЯ ИСТОРИЧЕСКОЙ МЕТАФИ-
ЗИКИ 

Аннотация. Статья является заключительной частью цикла 
работ, посвященных анализу отношений между метафизической 
традицией и актуальной метафизикой. В статье эти отношения ис-
следуются в метатеоретической перспективе. Демонстрируется, 
что такие исследования образуют важную часть общей метатеории 
метафизики. 

Ключевые слова: метафизическая традиция; историческая 
метафизика; актуальная метафизика; отношения между метафизи-
ческой традицией и актуальной метафизикой; метатеоретический 
анализ; общая метатеория метафизики. 
KIMELEV Yu.A. Metatheory of historical metaphysics 

Annotation. The article is the concluding part of a set of articles 
dedicated to analysis of the relationship between metaphysical tradition 
and the actual metaphysics. This one analyzes the relationship in a met-
atheoretical perspective. The article demonstrates also that such analy-
sis forms an important part of a general metatheory of metaphysics. 

Keywords: metaphysical tradition; historical metaphysics; actual 
metaphysics; relationship between metaphysical tradition and actual 
metaphysics; metatheoretical analysis; general metaphysics; metatheo-
retical analysis; general meta theory of metaphysics. 

                                                   
∗ Кимелев Юрий Анатольевич – доктор философских наук, профессор, 

главный научный сотрудник отдела философии Института научной информации 
по общественным наукам РАН. 



Кимелев Ю.А. 

 8 

Для цитирования: Кимелев Ю.А. Метатеория исторической мета-
физики // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубеж-
ная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 2. – С. 7–24.  
DOI: 10.31249/rphil/2023.02.01 

Данная статья является составной частью цикла статей, по-
священных анализу отношений между исторической метафизикой 
и метафизикой в ее актуальном состоянии. В этом плане она пред-
ставляет собой продолжение уже опубликованных работ этого 
цикла1. 

Историческая метафизика2, воспринимается ли она как ме-
тафизическая традиция или нет, в настоящее время предстает 
главным образом как прошлое, реконструированное и постоянно 
реконструируемое средствами философской историографии, сред-
ствами академической истории философии. Историко-философ-
ское изучение исторической метафизики фактически осуществля-
ет конституирование исторической метафизики в метафизическую 
традицию. 

В основу указанного цикла положены следующие тезисы. 
Историческое исследование прошлого метафизики не только ре-
шает обычные задачи истории философии как раздела философии. 
Результаты этой работы способны служить ресурсной базой реше-
ния конструктивных задач. Выделяются две основные разновидно-
сти таких задач. Первая, обозначенная как «актуалистская», связа-
на с использованием историко-философского материала для 
решения конструктивных задач, обусловленных актуальным со-
стоянием метафизического познания. 

Другая разновидность конструктивного использования ре-
зультатов и методов исторического исследования связана со 

                                                   
1 Кимелев Ю.А. Исследование метафизической традиции в современной 

философии // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная 
литература. Сер. 3: Философия. – 2022. – № 4. – С. 9–27. – DOI: 10.31249/rphil/ 
2022.04.01; Кимелев Ю.А. Актуализация исторической метафизики в современ-
ной философии // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубеж-
ная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 1. – С. 9–23. – DOI: 10.31249/ 
rphil/2023.01.01 

2 Здесь «историческая метафизика» – это метафизика до рубежа XIX–
XX вв. 



Метатеория исторической метафизики 

 9 

стремлением осуществить метатеоретическое исследование про-
шлого метафизики. Следует отметить, что такое метатеоретиче-
ское исследование может ограничиваться рамками прошлого ме-
тафизики в строгом, или узком, смысле. Вместе с тем оно может 
становиться частью метатеоретического осмысления метафизики 
как таковой, метафизической традиции в целом, в интегративном 
смысле. 

Предыдущая статья была посвящена первой разновидности, 
а данная представляет собой попытку анализа второй из указанных 
разновидностей использования исторического исследования про-
шлого метафизики в конструктивных целях. 

Определенные фундаментальные представления о традиции 
метафизической мысли вообще позволяют вести речь о некоторых 
сегментах современной и сегодняшней философии как о метафи-
зике. Содержательные и формальные базисные свойства традиции, 
прежде всего классической метафизики, могут выполнять функ-
цию критериев отнесения к сфере метафизики различных фило-
софских концептуализаций настоящего времени. Классификация 
тем или иным философом своего исследования как метафизиче-
ского проистекает именно из соотнесения с традицией. 

Значение метатеоретического анализа метафизики связано и 
с тем обстоятельством, что этот анализ есть метафилософский 
анализ самой философии. Как известно, на протяжении практиче-
ски всей своей истории метафизика воспринималась как сердце-
винная часть философии вообще, как ее основа. И в современной 
истории встречаются утверждения о некоей «материальной» иден-
тичности метафизики и философии (e.g. Х. Субири). 

В любом случае обсуждение судеб метафизики есть неиз-
бежно и обсуждение судеб самой философии. К примеру, Ю. Ха-
бермас констатирует, что ситуация в сегодняшней философии ста-
ла «необозримой». Речь идет не о споре философских школ, что 
было всегда присуще философии, более того, служило побуди-
тельным мотивом дальнейшего движения. В настоящее время раз-
вернулся спор вокруг посылок, на которые опирались все филосо-
фии после Гегеля. А суть этого спора – отношение к метафизике. 
Именно неясность в отношении к метафизике и является основной 
причиной указанной «необозримости». 



Кимелев Ю.А. 

 10 

При всяком обсуждении метафизики, особенно на метатео-
ретическом уровне, речь идет, прежде всего, о том, а возможна ли 
метафизика как правомерная, обоснованная, фундированная и т.п. 
философская теория, способная выполнять функции центральной 
философской дисциплины, от которой зависят в той или иной мере 
некоторые другие философские дисциплины. С определенными 
оговорками вопрос о теоретической правомочности метафизики 
вообще можно считать решающим метафилософским вопросом, 
т.е. вопросом о характере и судьбах самой философии. 

Принципиальная возможность исторической метатеории ме-
тафизики появилась и получила развитие в условиях оформления 
теоретического исторического сознания в философии истории, в 
истории философии, в многообразных исторических науках. Это 
нашло отражение и в процессе «историзации метафизики», в появ-
лении проблемно-теоретического комплекса «метафизика и исто-
ризм». 

Оформление в XIX веке истории философии как относи-
тельно самостоятельной и обширной сферы философской деятель-
ности означало, в числе прочего, и все более полное осознание 
плюралистичности традиционной метафизики. Это обстоятельство 
сочеталось с осознанием и тематизацией историчности метафизи-
ки во всем многообразии значений и форм историчности. Метафи-
зику предстояло осмыслить в указанной перспективе, проблемати-
зирующей весьма радикальным образом само ее существование. 
Историческое изучение метафизики могло стать и нередко стано-
вилось средством отрицания правомочности метафизики или сред-
ством ее легитимизации. 

Серьезнейшая проблема для метафизики была связана с тем, 
что историческое сознание означало или по крайней мере предпо-
лагало тематизацию самой метафизики как определенного истори-
ческого образования. То обстоятельство, что метафизика суще-
ствует в истории, воспринималось уже не как нечто случайное и 
внешнее по отношению к ее сущности и функциям, а как то, что 
должно служить ключом к самому пониманию этой сущности и 
этих функций метафизики. Неслучайно Вильгельм Дильтей был 
тем мыслителем, который стремился не только осмыслить все «по-
следствия исторического сознания», но и уделил огромное внима-
ние судьбам метафизики. 



Метатеория исторической метафизики 

 11 

Понимание метафизики как исторического образования 
означало, что она должна восприниматься как исторически обу-
словленная. Принципы, установки, методы и содержания метафи-
зики преходящи и исторически относительны. Историческая 
жизнь метафизики не есть процесс исторического накопления че-
го-то, что само по себе надвременно и надысторично, это не какая-
то аисторичная структура в потоке исторического времени. 

В то же время приобретение метафизикой исторического са-
мосознания, в широком смысле слова, означало и углубление ее 
рефлексивности вообще. Это имело значительные судьбоносные 
последствия. 

Можно утверждать, что проблемная ситуация метафизики, 
какой она сложилась непосредственно после смерти Гегеля, уже 
являет многие черты, присущие и нынешней ситуации метафизики. 

Какой должна предстать метафизическая традиция в ее со-
вокупности – как когнитивно-кумулятивный процесс, как philoso-
phia perennis или как весьма слабо связанная совокупность истори-
чески разрозненных голосов? В этих крайних воззрениях 
метафизика предстает либо как некая сила, неподвластная исто-
рии, либо как выражение силы исторических обстоятельств. Речь 
идет о проблематике «метафизика и историзм». 

Метатеория исторической метафизики как составная часть 
общей метатеории метафизики. 

Метатеория исторической метафизики выполняет свою 
функцию главным образом в отношении прошлого (в контексте 
данной статьи только до рубежа XIX–XX вв.), в то время как об-
щая метатеория соотносится со всей метафизической традицией, 
включая и актуальное состояние. Можно подходить к ситуации и 
таким образом, что речь идет о соотношении исторического под-
хода и метатеории метафизики и систематического подхода. 

В современных условиях устремление к постижению кон-
ститутивных свойств метафизики способно сочетать попытку об-
щего определения «метафизики как таковой» с попыткой охарак-
теризовать специфику ее актуального состояния. Это обусловлено 
самой сутью задачи. С одной стороны, определение метафизиче-
ской традиции в целом будет неполным без учета нынешнего со-



Кимелев Ю.А. 

 12 

стояния этой традиции. С другой стороны, анализ актуального со-
стояния метафизики невозможен без соотнесения с традицией, да-
же если это состояние воспринимается как разрыв с традицией. 

Метатеория метафизики – это выражение и результат само-
рефлексии метафизики, которая всегда была присуща метафизике, 
а также исследование метафизики как определенного вида фило-
софской деятельности, которое может осуществляться и вне мета-
физического контекста, осуществляться в перспективе, внешней 
по отношению к метафизике. 

Метафизика эпохи модерна и актуальная метафизика осу-
ществляется не только как усилия по разработке в конструктивном 
ключе метафизической проблематики, но и как метатеоретическая 
рефлексия относительно метафизики, ее исторических судеб и ак-
туального потенциала. 

Современная философская ситуация в отношении метафизи-
ки предстает в двух основных формах – как «метафизическая дис-
куссия» и как «дискуссия о метафизике». Понятно, что четкой гра-
ницы между такими дискуссиями нет и, по существу, быть не 
может. Всякое современное метафизическое построение неизбеж-
но включает элементы саморефлексии и самообоснования, по 
меньшей мере методологической, элементы соотнесения с имма-
нентно-метафизической критикой метафизики, а также размежева-
ния с теми философскими позициями, которые провозглашают 
свою антиметафизичность или нейтралитет в отношении метафи-
зики. 

Своеобразие современной метафизической ситуации заклю-
чается, в числе прочего, в следующем. Всякий, кто предпринимает 
попытку метафизического философствования в той или иной фор-
ме, изначально дистанциирован по отношению к этому способу 
мышления, В общем дистанциированность по отношению к мета-
физике появилась давно, еще в эпоху модерна. Но это была ди-
станциированность внутриметафизическая или внутрифилософ-
ская, имманентная. Специфика современной ситуации состоит, 
прежде всего, в осознании многообразной обусловленности всяко-
го вида рассуждения и всякого способа мышления, а также в осо-
знании фактического и потенциального плюрализма мысли, при-
чем, и это самое важное, – плюрализма неснимаемого и 
нередуцируемого. 



Метатеория исторической метафизики 

 13 

Очевидно, что метатеоретическое исследование связано в 
первую очередь со вторым из указанных видов дискуссии, но вме-
сте с тем неизбежно соотносится с первым видом. Применительно 
к современной ситуации правомерно утверждать, что первая дис-
куссия образует объектную сферу второй, если последняя предста-
ет как та или иная версия метатеоретического исследования мета-
физики. Характерная особенность современной метафизики: 
неразрывная связь между содержательными разработками и мета-
теоретическими размышлениями. 

Кроме того, в философии ХХ в. и начала XXI в. существует 
массив литературы, в которой метатеоретическое исследование 
образует основное содержание. 

В современных условиях обращение к метатеории метафи-
зики – это не просто выбор определенного способа «обхождения с 
метафизикой». Можно утверждать, что без такого обращения не-
возможно какое-либо осмысленное занятие метафизикой вообще, 
по меньшей мере сегодня. 

В современной культуре очевидно проявляется стремление к 
тому, чтобы всякий более или менее крупный научно-теорети-
ческий проект был рефлексивным в широком смысле слова, т.е. 
содержал в себе тематизацию, понимание условий своего генезиса 
продуцирования и функционирования. 

Некоторые характерные признаки современной теоретико-
мыслительной культуры традиционно присущи метафизике. Одна 
из важнейших особенностей метафизики как раз и заключалась 
всегда в рефлексивности, именно в метафизике всегда присутство-
вало сознание характера своей деятельности. Метафизическая тео-
рия всегда в той или иной форме включала и теорию метафизиче-
ского познания. Любой крупный метафизический проект всегда 
был, по крайней мере по интенции, определенной автоноэтической 
системой, соответственно самореференциальной и самопорожда-
ющейся системой (не говоря уже о том, что на протяжении долго-
го исторического времени метафизическая философия вообще бы-
ла резервуаром эпистемологической рефлексии). 

Проблематику метафизической саморефлексии целесообраз-
но обозначить как «критику метафизического разума». Речь идет 
об осмыслении природы и возможностей метафизического разума. 
Такое осмысление может носить пропедевтический методологиче-



Кимелев Ю.А. 

 14 

ский характер или выступать в качестве основного метафизическо-
го рассуждения. 

Следует жестко подчеркнуть, что метатеоретическая пер-
спектива не означает критики как оспаривания правомерности ме-
тафизической формы философского мышления. Речь следует вести 
о критике в традиции критицизма, т.е. как исследование возмож-
ностей, границ и функций способности познания. 

Говоря об объекте метатеории метафизики в самом общем 
плане правомерно считать, что теория, которая подвергается рас-
смотрению в метатеории, может пониматься в строгом и система-
тическом смысле как совокупность положений, которые можно 
критиковать, обсуждать и контролировать, можно сообщать. В 
определенных случаях это теоретические положения, носящие но-
мологический характер и обладающие универсальной применимо-
стью. (В общем, речь идет о теории, которая в принципе в состоя-
нии соответствовать по крайней мере некоторым критериям 
научности). 

Метафизическая метатеория может понимать свой объект в 
более широком смысле – как анализ процесса концептуализации, 
постижения, рефлексии, ви́дения как видов и форм теоретического 
метафизического размышления. 

На мой взгляд, целесообразно выделить несколько основных 
перспектив метатеоретического рассмотрения актуальной метафи-
зики. 

Первая метатеоретическая перспектива сосредоточивается 
на объектной интенции и объектном содержании, имеющихся в 
каждой метафизической концепции. Речь идет об эксплицитном 
или имплицитном полагании предметности метафизического рас-
суждения. Подобный подход позволяет решить ряд метатеорети-
ческих задач, важнейшими из которых представляются классифи-
кационные и типологические, в том числе определение степени 
новаторства и проективности рассматриваемой концепции. Такая 
метатеоретическая перспектива в том или ином формате будет 
присутствовать во всех других метатеоретических перспективах 
анализа метафизики. 

В основу второй перспективы кладется анализ метафизики 
как особого вида философского познания. Всякое обращение к ме-
тафизике предполагает анализ ее когнитивного потенциала. По 



Метатеория исторической метафизики 

 15 

существу, анализ любого сегмента метафизики, разумеется, и анализ 
любого сегмента актуального метафизического дискурса представ-
ляют собой анализ в определенной перспективе, в определенном 
аспекте метафизики как философско-познавательной деятельно-
сти. Другими словами, всякая метафизическая саморефлексия и 
всякий анализ метафизики «извне» есть также и эпистемологиче-
ский анализ метафизики. 

Метафизика всегда осознавала свою принципиальную огра-
ниченность, обусловленную тем, что она есть сугубо человеческое 
предприятие. Конечно, подобное осознание своей ограниченности 
сочеталось в классической метафизике с устремлением к беско-
нечному и всеобщему. Важнейшей особенностью метафизики, по 
крайней мере традиционной, и являлось сочетание понимания 
ограниченности человеческих возможностей с порывом к теорети-
ко-когнитивному приближению к безграничному и универсально-
му. Это сочетание представало как реализация высшей судьбы че-
ловека – принципиального самопреодоления через познавательное 
приобщение к метафизической реальности или реальностям, бес-
конечно превосходящим человека, но в своей глубинной сути не 
чуждых ему. 

Отмечу следующее важное обстоятельство, имеющее прин-
ципиальное значение в плане оценки метафизического мышления 
как такового. 

Метафизические построения прошлого, особенно метафизи-
ческие системы, могут восприниматься в холистском ключе, т.е. 
как целостные образования со своими собственными посылками, 
методами и содержательными конструкциями. Соответственно, 
рассмотрение метафизических концепций прошлого исключитель-
но в холистской перспективе означает признание или отвержение 
этих концепций в целом, как (относительно) замкнутых образова-
ний. Такому подходу противостоит другой, воспринимающий ме-
тафизические концепции, даже системы как конкретную совокуп-
ность посылок, методов и концептуализаций. 

Исторические гештальты метафизики в метатеоретической 
перспективе 

Исследование истории метафизики в метатеоретической 
перспективе предполагает, прежде всего, установление периодиза-



Кимелев Ю.А. 

 16 

ции этой истории, а также определение сути каждого выделяемого 
этапа. Другими словами, попытка предложить даже самый краткий 
общий очерк какого-то этапа исторического пути метафизики 
означает и попытку осмысления того или иного эпохального 
гештальта метафизики или даже метафизики как таковой. В таком 
подходе заключается наиболее примечательная черта современных 
исследований в области истории метафизики. Изучение метафизи-
ки, даже преследующее лишь цели реконструкции какого-то про-
шлого этапа истории метафизики, неизбежно руководствуется ка-
кими-то общими представлениями относительного того, что же 
такое метафизика, соответственно руководствуется какими-то 
представлениями системного характера. 

Анализ определенных эпох может осуществляться и как де-
монстрация исторического своеобразия той или иной эпохи, и как 
демонстрация определенной возможности метафизического мыш-
ления и познания. Примерами могут служить исследования в ме-
татеоретической перспективе античной метафизики, средневеко-
вой схоластики или метафизическая ситуация эпохи Просвещения. 

Философия вообще и метафизика как ее ядро постоянно по-
лучали эпохальные определения. Философия Античности характе-
ризуется как космологическая, средневековая схоластика – как 
философская теология, нововременная – как философия субъекта 
(хотя правильно было бы считать ее философией, осмысляющей 
двойственность субъект-объект) и т.д. 

При таком подходе используются определенные всеобъем-
лющие сущностные характеристики, такие как «эпоха философии 
познания», «эпоха утверждения субъективности» и т.п. 

Изучение метафизики Парменида, Платона и Аристотеля 
образовало уже своего рода традиции в академической истории 
философии. Работы последних лет в основном воспроизводят по-
зиции, уже разрабатывавшиеся в рамках этих традиций. Особое 
внимание к аристотелевской метафизике обусловлено в первую 
очередь тем, что историческую ориентацию относительно того, 
что же такое метафизика, ищут у истоков метафизического мыш-
ления, в книге Аристотеля. Не имеет особого значения известная 
случайность, связанная с внешними обстоятельствами происхож-
дения термина «метафизика», не употребляемого самим Аристоте-
лем в его предметном значении. Важно то, что в этой книге полу-



Метатеория исторической метафизики 

 17 

чает отчетливую тематизацию проблематика, которой суждено 
было конституировать европейскую метафизическую традицию. 

В метатеоретическом плане важно, что исследование сред-
невековой метафизики, как правило, сопровождается вопросом о 
природе философии этого периода. Постановка старого вопроса о 
том, является ли средневековая схоластика теологией или же осо-
бым видом философии, имеет, естественно, весьма важное значе-
ние с точки зрения изучения средневековой метафизики, какое-то 
определенное решение данного вопроса задает во многом подход к 
решению целого ряда вопросов о характере средневековой мета-
физики. Обсуждение этой тематики в ряде моментов совпадает с 
обсуждением проблемы «христианской философии». 

В христианском средневековом мире до XIII в. не осуществля-
лось организованного обучения философии. В XIII в. на факультетах 
искусств появляются философские школы, философия научного 
уровня вторгается на теологические факультеты. В философии 
начинают видеть рациональное знание, получаемое с помощью 
«естественных» средств человеческого познания. Только тогда 
возникают проблемы отношения между философией и теологией. 

Практически общепризнано, что не существует единого по-
нятия для определения того, что образует суть устремлений латин-
ского Средневековья к постижению действительности в целом. 
Исследователи спорят о том, какое из обозначений для этих 
устремлений является подходящим в историческом плане «теоло-
гия», «философия» либо какой-то синтез теологии и философии. 

Религиозная преемственность, сохранившаяся в западноев-
ропейской культуре на протяжении столетий, задавала во многом 
и преемственность в рамках метафизики. Соответственно, связь 
метафизики Нового времени с метафизикой Средневековья носит 
более тесный характер, чем связь в тех философских дисциплинах, 
которые могли отделяться от метафизики, таких как теория позна-
ния, логика, философия права, даже этика. 

Следует вместе с тем обратить внимание не только на мо-
менты культурно-исторической и проблемно-содержательной пре-
емственности, но и на принципиальные отличия метафизики Но-
вого времени от предшествующей ей философско-метафизической 
мысли. 



Кимелев Ю.А. 

 18 

Одно из важнейших отличий проистекает из связи с новой 
наукой. Прежде всего, следует говорить о том, что новое количе-
ственно-математическое естествознание ведет к постановке в ином 
ключе метафизической «проблемы природы» и соответственно – к 
разработке иных «понятий мира» вообще. Содержание и образец 
работы наук, ставших самостоятельными, оказывают плодотвор-
ное воздействие на работу метафизики. Постоянно возобновляю-
щееся размежевание метафизики с отдельными науками можно 
считать особенной приметой метафизики Нового времени. 

В завершение добавим, что чередование объяснительных 
принципов, притязающих на безусловно приоритетный статус, 
стало специфической формой поиска метафизической реальности 
в эпоху модерна. 

Это явление было во многом связано с процессом четкой 
дифференциации действительности в процессе познания. Мас-
штабное и стремительное развитие естествознания в Новое время, 
проявлявшееся, в числе прочего, и в нарастании дисциплинарной 
дифференциации, означало, по существу, и осознание природной 
действительности как таковой в ее бытийной самости и мощи и, 
соответственно, осознание ее антропологического значения. 

Европейское Новое время стало также антропологической и 
исторической эпохой. Ведь именно в это историческое время про-
исходит осознание своеобразия человеческой формы бытия, осу-
ществляется многообразная тематизация индивидуального и кол-
лективно-социального существования человека в качестве 
реальности, принципиально не сводимой к каким-либо другим. 

Весь этот процесс означал, по существу, распад метафизиче-
ского и теологического обрамления в понимании и теоретической 
концептуализации указанных бытийных сфер. В то же время дан-
ный процесс создавал условия для обретения каждой из этих сфер 
нового метафизического достоинства и статуса. Эти условия за-
ключались, по существу, в том, что каждая бытийная сфера стано-
вилась как бы воплощением всей метафизической интенции, вби-
рая в себя весь потенциал разрушившейся или разрушающейся 
метафизической целостности. 



Метатеория исторической метафизики 

 19 

Предметная область традиционной метафизики 

Относительно традиционной метафизики можно сделать вы-
вод о ряде предметно-содержательных устремлений, характеризу-
емых своей устойчивой воспроизводимостью, а главное – своей 
фундаментальностью. Это философско-онтологическое, фило-
софско-антропологическое и философско-теологическое устрем-
ление. На определенном историческом этапе к ним можно отнести 
и метафизическую философию истории. Главенствующее место 
принадлежит онтологии. 

При формальной характеристике предметной области тра-
диционной метафизики первичной ориентацией могут служить 
существовавшие в истории классификации предметной области 
метафизики. Действительно, способы дифференциации предмет-
ной области метафизики, разработанные и функционировавшие в 
ее истории, правомерно считать определенными исследователь-
скими программами метафизики, даже первичными программами. 

Сказанное относится к двум главным унаследованным из 
традиции определениям предметной области метафизики – у Ари-
стотеля и Христиана Вольфа. 

В течение многих веков программатика метафизики опреде-
лялась пониманием ее предметной области у Аристотеля. 

Предмет традиционной метафизики может быть описан по-
средством различения, ставшего стандартным в XVII–XVIII вв. 
В соответствии с ним у метафизики два основных различия: общая 
метафизика и специальная метафизика. Членение метафизики на 
Pars generalis (Общую часть) и Pars specialis (Специальная часть) в 
полной мере было разработано в схоластической метафизике 
XVII в. В конечном счете основанием для такого членения явля-
ются трудности, с которыми сталкивались представители схола-
стической метафизики при попытках объединить различные опре-
деления сущности и предмета метафизики у Аристотеля. 

Перерий отделяет Scientia universalis от теологии, полагае-
мой как Scientia particularis. Это членение принимает протестант-
ская (и лютеранская, и реформатская) схоластическая метафизика. 
При этом данное членение не играет особо заметной роли в като-
лической философии той эпохи. 



Кимелев Ю.А. 

 20 

Все это связано с положением метафизики относительно 
теологии. Лютер отвергает философию, и появляется повод для 
протестантской мысли заново продумать отношение философии и 
теологии, а также повод принять членение Перерия. А это члене-
ние не было связано с теолого-религиозными мотивами, оно выте-
кало из определений сущности и предмета метафизики у Аристо-
теля. 

Та часть метафизики, которая посвящена общим вопросам 
бытия вещей, относящихся к фундаментально различным катего-
риям, известна как онтология. Онтология – это учение о бытии во-
обще. Вплоть до времен Христиана Вольфа она занимала свое ме-
сто в системе философии. Вследствие критики познания у Канта 
она была вытеснена и была охарактеризована как «догматиче-
ская». 

Старая догматическая онтология стремилась непосредствен-
но описать бытие в его видах и ступенях и при этом оставляла по-
знание вне своего внимания. Конечно, предпринимались усилия 
поставить познание в какое-то отношение к бытию, но познание 
как познание самого бытия не обсуждалось. Поэтому старая онто-
логия считалась «некритичной». 

Практически все дифференциации предметной области тра-
диционной метафизики так или иначе укладывались в базисную 
предметную триаду метафизики – Бог, мир, человек. 

Философская онтология и метафизическая философская ан-
тропология оказались наиболее устойчивыми и значимыми. В по-
сттрадиционной метафизике они продолжили свое существование. 
Учитывая новый социально-исторический и интеллектуально-
теоретический опыт, они приобрели новые продуктивные формы. 
Философско-онтологические и метафизические философско-
антропологические концептуализации образовали основу совре-
менного философско-метафизического дискурса. 

Философская теология и метафизическая философия исто-
рии также в той или иной форме присутствуют в этом дискурсе. 
Вместе с тем эти виды философской метафизики ни по содержа-
нию, ни по функции не вышли существенным образом, как я счи-
таю, за пределы той определенности, которой обладали в рамках 
традиционной метафизики. 



Метатеория исторической метафизики 

 21 

Социальные и культурные функции традиционной 
метафизики 

Метатеоретическое исследование традиционной метафизики 
должно обратиться к ее социальным и культурным функциям. Та-
кие функции считаются неотъемлемым компонентом традицион-
ной метафизики, они нередко провозглашаются основным источ-
ником ее возникновения и одним из важнейших факторов ее 
многовекового существования. В «постмодерновую эпоху» неспо-
собность метафизики выполнять указанные функции стала одним 
из главных аргументов, обосновывающих «конец метафизики». 

Говоря о социальных и культурных функциях метафизики, 
рассматривая эти функции в контексте культурного компонента 
или среды социального действия, нельзя ни в коем случае забы-
вать о том, что традиционно важнейшая задача и функция метафи-
зики усматривалась в полагании нормативности жизненного пове-
дения вообще и социального действия в частности. 

Идея о том, что метафизическое понимание действительно-
сти образует самый глубинный пласт представлений человека о 
Боге, мире и о самом себе, использовалась и как указание на фак-
тичность и неустранимость ряда ее культурных и социальных 
функций. 

Одна из характерных особенностей метафизики заключалась 
в том, что, будучи по своей базисной интенции устремлением к 
чистой мысли и к чистой теории, она всегда выступала как важ-
нейшая жизненная сила. Здесь имеется в виду двоякое. Метафизи-
ка являлась таковой, во-первых, потому, что понимала себя как 
реализацию высших познавательных возможностей человека, во-
вторых, потому, что в течение очень долгого исторического вре-
мени воспринималась как инстанция, оформляющая понимание 
индивидуальной и коллективной судьбы. 

Говоря о причинах исторической устойчивости метафизики, 
можно утверждать, что постоянное воспроизводство метафизиче-
ской мысли на протяжении большей части ее истории было связа-
но со стремлением не только представить определенное познава-
тельно, этически и эстетически удовлетворительное воззрение на 
вселенную и жизнь человека в ней, но и содействовать изменению 
мира и человеческой жизни. 



Кимелев Ю.А. 

 22 

Обрисованное понимание метафизики спонтанно функцио-
нировало в метафизической традиции вплоть до эпохи классиче-
ских метафизических систем европейского Нового времени. Это 
понимание в последующее время преломляется в идею о том, что 
метафизические представления и концептуализации могут слу-
жить ключом к постижению сути тех или иных исторических эпох, 
а то и культур и цивилизаций в целом. По существу, такой подход 
реализовывался во всяком крупномасштабном философско-
историческом построении (О. Шпенглер и А. Тойнби как наиболее 
яркие примеры). В действительности такой же подход воплощен и 
в историческом образе европейской метафизики у М. Хайдеггера. 

И в двадцатом столетии, как и в предыдущие эпохи, от ме-
тафизики ожидали разработки, поддержания и защиты определен-
ных мировоззрений и картин мира, которые образовывали жиз-
ненно важный элемент существования и функционирования тех 
или иных социальных институтов и связанных с ними групп. 

Мировоззрение так или иначе представляет собой совокуп-
ное и целостное представление о строении, смысле и ценности ми-
ровой тотальности. Метафизическое мировоззрение предполагает 
философско-метафизическую тематизацию и осмысление такого 
представления. 

Отчетливо выраженные признаки философско-метафизичес-
кого мировоззрения – тотальная объяснительная схема бытийных 
порядков, образ человека, ценностные содержания, этические ори-
ентиры и т.д. 

Одной из ключевых проблем метатеоретического изучения 
метафизики является определение различий между метафизиче-
скими построениями с их философско-теоретическими притязани-
ями, с одной стороны, и мировоззрениями и картинами мира – с 
другой. 

По Шнедельбаху1, специфика мировоззренческого мышле-
ния заключается в утверждении и разработке одной-единственной 
мысли. Такая мысль становится универсальным средством толко-
вания или интерпретационной схемы мира. Она применима ко 
всему, и ничто единичное не в состоянии ее поколебать или по-
                                                   

1 Schnädelbach H. Philosophie in Deutschland 1831–1933. – Frankfurt am 
Main, 1983 – P. 184 



Метатеория исторической метафизики 

 23 

шатнуть. Удовлетворяется потребность в целостности, это проис-
ходит как «видение» мира, исходя из одной-единственной точки 
зрения, собственной точки зрения. А единственность такой точки 
зрения становится единственной инстанцией единения в созерца-
нии целого мира, делает вывод Шнедельбах. 

В рамках ноэтических структур зрелых рациональных людей 
можно найти меньший набор соотнесенных верований, которые 
образуют индивидуальное мировоззрение. Мировоззрение – это 
концептуальная схема, посредством которой мы осознанно или 
неосознанно размещаем или устраиваем все, во что верим, и по-
средством которой мы интерпретируем и судим реальность. 

Возникает важный вопрос о том, а не должна ли метафизика 
полностью утратить свои социальные и культурные функции вме-
сте с уходом традиционалистского общества и общества модерна 
как исторических эпох. Из постановки такого вопроса и положи-
тельного ответа на него проистекают разнообразные рассуждения 
об ослаблении или конце метафизики в так называемую постмо-
дерновую эпоху. 

Некоторые функции, по-видимому, невоспроизводимы, по-
скольку были обусловлены спецификой тех исторических условий 
существования европейского человечества, которые безвозвратно 
ушли в прошлое. 

Тот, кто сегодня говорит о «конце метафизики», тот думает в 
первую очередь об утрате философией «функции картины мира». 
Попытка «космизации мира» в смысле единства формирования 
аффектов, строительства культуры и нормирования действия – та-
кая попытка рухнула в процессе исторической жизни, в частности 
оформления более дифференцированного понятия науки, в соот-
ветствии с которым считаются методически нерешаемыми вопро-
сы, традиционно воспринимавшиеся как «метафизическое». 

В то же время другие функции могут оказаться исторически 
устойчивыми при всех модификациях содержательного наполне-
ния. Именно на такие функциональные константы в интеллекту-
альной культуре могут быть нацелены любые попытки философ-
ско-метафизического теоретизирования. Они руководствуются 
идеей о том, что метафизическое понимание действительности об-
разует самый глубинный пласт представлений человека о Боге, 
мире и о самом себе. 



Кимелев Ю.А. 

 24 

Список литературы 

1. Кимелев Ю.А. Западная метафизика конца XX – начала XXI века : аналит. 
обзор / РАН, ИНИОН. – Москва, 2014. – 95 с. 

2. Кимелев Ю.А. Современная философская онтология / РАН, ИНИОН. – 
Москва, 2015. – 99 с. 

3. Кимелев Ю.А. Философская антропология и метафизика / РАН, ИНИОН. – 
Москва, 2019. – 91 с. 

4. Кимелев Ю.А. Итальянская философия на рубеже XX–XXI вв. – Москва : 
РАН, ИНИОН, 2020. 

5. Кимелев Ю.А., Полякова Н.Л. Модерн и процесс индивидуализации : истори-
ческие судьбы индивида модерна. – Москва : Праксис, 2017. – 491 с. 

6. Aubenque P. Faut-il déconstruire la métaphysique? – Paris : Presses universitaires 
de France, 2009. – 91 p. 

7. Habermas J. Nachmetaphysisches Denken. – Frankfurt am Main : Suhrkamp, 
1992. – 286 P. 

8. Honnefelder L. Der zweite Anfang der Metaphysik : Voraussetzungen, Ansätze und 
Folgen der Wiederbegründung der Metaphysik im 13/14 Iahrhundert // Philosophie 
im Mittelalter. – Hamburg : Meiner, 1987. – P. 165–186. 

9. Honnefelder L. Scientia Transcendens. – Hamburg : Meiner, 1990. – 515 P. 
10. La filosofia italiana nel Novecento / a cura di O. Grassi, M. Marassi. – Milano ; 

Udine : Mimesis, 2015. – 311 p. 
11. McGinn C. The Mysterious Flame. – London : Basic books, 1999. – 208 p. 
12. Metaphysikkritik // Historisches Wörterbuch der Philosophie : in 13 Bd. – Basel ; 

Stuttgart : Schwabe u Co AG Verl., 1980. – Bd. 5 : L–Mn. – P. 1280–1294. 
13. Possenti V. Nichilismo e metafisica. – Roma : Armando, 2004. – 464 p. 
14. Reininger R. Einführung in die Problene und Grundbegrifte der Philosophie. – 

Wien : Verl der Österr. Akad. der Wiss., 1972. – 330 P. 
15. Rorty R. Philosophy and the Mirror on Nature. – Princeton : Princeton Univ., press, 

1979. – 402 p. 
16. Schnädelbach H. Philosophie in Deutschland 1831–1933. – Frankfurt am Main, 

1983. – 336 p. 
17. Severino E. Il senso della veritá // Filosofi italiani contemporanei / a cura di 

G. Ricanda, C. Ciancio. – Milano : Mursia, 2013. – P. 330–341. 
18. Severino E. Intorno al senso del nulla. – Milano : Adelphi, 2013. – 211 p. 
19. Vattimo G. Vocazione e responsabilita del filosofo. – Genova : Il Melangolo, 

2000. – 142 p. 
20. Vattimo G. Della realtá. – Milano : Garzanti, 2012. – 234 p. 
21. Vattimo G. Dal pensiero debole al pensiero dei deboli // Filosofi italiani contempo-

ranei / a cura G. Riconda, C. Ciancio. – Milano : Mursia, 2013. – P. 374–380. 
22. Volpi F. Il nichilismo. – Roma ; Bari : Laterza, 2004. – 217 p. 
 



Общая антропология: экспериментальный проект 

 25 

ФИЛОСОФИЯ ЧЕЛОВЕКА 

УДК 572                                             DOI: 10.31249/rphil/2023.02.02 
ГЛУХОВ С.В.∗ ОБЩАЯ АНТРОПОЛОГИЯ: ЭКСПЕРИМЕН-
ТАЛЬНЫЙ ПРОЕКТ 

Аннотация. Данная статья посвящена новой научной дисци-
плине – общей антропологии. Представлена попытка структуриро-
вания предметной области этой дисциплины, а также актуальная 
классификация наук о человеке. 

Ключевые слова: антропология; общая антропология; мета-
антропологический подход; человек; философская антропология. 
GLUKHOV S.V. General Anthropology: an experimental project 

Annotation. This article is devoted to a new scientific discipline – 
General Anthropology. An attempt to structure the subject area of this 
discipline and also the current classification of human sciences are given. 

Keywords: anthropology; General Anthropology; meta-anthropo-
logical approach; man; philosophical anthropology. 

Для цитирования: Глухов С.В. Общая антропология : эксперимен-
тальный проект // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и 
зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 2. – С. 25–51.  
DOI: 10.31249/rphil/2023.02.02 

Введение 

Общая антропология (далее ОА) – перспективная научная 
дисциплина, которая в будущем могла бы заменить философскую 
антропологию или, по меньшей мере, реформировать ее. О необ-
                                                   

∗ Глухов Сергей Викторович – младший научный сотрудник Института 
научной информации по общественным наукам РАН. E-mail: sglukhov@mail.ru 

mailto:sglukhov@mail.ru


Глухов С.В. 

 26 

ходимости новой науки заявляет в своих трудах российский уче-
ный Ю.М. Резник. 

ОА базируется на метаантропологическом и метанаучном 
подходе. В отличие от философской антропологии, целью которой 
является поиск всеобщего в человеке, ОА стремится к решению 
«проблемы единства и разнообразия всех форм существования че-
ловека в мире»1. В задачу обще-антропологического исследования 
входит, во-первых, синтез всех знаний о человеке, полученных 
гуманитарными и естественными науками в ходе собственного 
развития, а во-вторых, оценка человека как комплексного явления. 
Для онтологической опоры ОА «может использовать методологию 
философской антропологии»2. 

Несмотря на очевидную выгодность этого подхода, он так и 
не стал общепринятым; предпринимались попытки внедрения 
междисциплинарного и интегрального направления в науки о че-
ловеке, однако все они были неудачными. Постулирование ОА 
означает переход к новому витку борьбы за чисто эпистемологи-
ческий (нефилософский) синтез в антропологии. 

Одной из причин, по которой предшественники ОА оказа-
лись практически невостребованными академическим сообще-
ством, является «дифференциация процесса познания и углубле-
ние специализации в науке и философии»3. ОА пытается 
преодолеть, с одной стороны, абстрактность философской антро-
пологии, а с другой стороны – фрагментированность конкретно-
научных данных. Резник также отмечает, что «антропология нико-
гда не существовала как единая наука»4. После отпочкования ан-
тропологии от философии она разделилась на три самостоятель-
ные и относительно автономные области знания о человеке: 
философскую антропологию, физическую антропологию (она во-
шла в состав естествознания), а также социальную и культурную 

                                                   
1 Резник Ю.М. Общая антропология // Социокультурная антропология : 

История, теория и методология. – Москва : Академический проект, 2012. – С. 597. 
2 Там же. С. 601. 
3 Резник Ю.М. Общая антропология : между философией и наукой // 

Вестник РУДН. Серия Философия. – 2012. – № 1. – С. 132. 
4 Резник Ю.М. Общая антропология // Социокультурная антропология : 

История, теория и методология. – Москва : Академический проект, 2012. – С. 602. 



Общая антропология: экспериментальный проект 

 27 

антропологию, ставшую частью социальных наук. Из этого следу-
ет, что преодоление разрыва между естественно-научным и социо-
культурным подходом к человеческому феномену становится не-
обходимым условием для повышения статуса ОА или аналогичной 
метанауки. 

Постановка проблемы 

Одним из главных недостатков ОА, является, на взгляд ав-
тора данной статьи, отсутствие четкой структуры всех научных 
дисциплин о человеке, опыт и данные которых она собирается ис-
пользовать. Важно показать их взаимосвязь и неизбежность диало-
га между ними. С этой целью возможно представить базовые идеи 
и проблемы означенных наук, составить их классификацию. При-
чем необходимо, чтобы объектом этих наук был именно человек; 
чтобы они были действительно значимыми для антропологии; 
чтобы они имели собственный предмет и были достаточно отгра-
ничены друг от друга (и в то же время схожи). 

Решение проблемы 

Рождаясь, любой человек сразу попадает в сети взаимодей-
ствия с другими людьми. Складывающиеся в результате этого вза-
имодействия связи изучает социальная антропология. Благодаря 
открытости и пластичности человеческого существа оно легко под-
дается самым разнообразным социокультурным влияниям. Инди-
видуальность с первого момента своего существования оказывает-
ся под прессом общества, которому она отчасти должна 
покориться, поскольку ничем не ограниченный эгоизм не может 
существовать в рамках социальной среды. В социальной антрополо-
гии общество понимается как достаточно закрытая система законов, 
обычаев и институтов. Чтобы приспособиться к нему, человек про-
ходит экзамен на социализацию. «Социализация характеризуется 
как способность человека к запоминанию и научению, в ходе ко-
торого формируются определенные привычки и автоматические 
реакции»1. 
                                                   

1 Липский Б.И. Философская антропология. Социальная философия. – 
Москва : Издательство Юрайт, 2021. – С. 55. 



Глухов С.В. 

 28 

Первое сообщество, с которым имеет дело человек, это се-
мья. Семья представляет собой «малую группу, построенную на 
кровном родстве или браке»1. Семья основана на родственных, 
экономических, социальных, биологических и моральных тради-
циях. Кроме того, семья – место реализации душевных человече-
ских связей, ведь «именно в пространстве семьи реализуется 
стремление к душевной близости и проявляются такие качества, 
как способность к любви, доброте, дружбе, прощению, сострада-
нию, которые человек желает видеть во всех сферах жизни»2. 

По мере взросления человек вступает и в другие социальные 
группы: профессиональные, личные (дружеские), брачные и т.д. 
Перед тем как включить человека в свою социальную группу, ее 
члены подвергают новичка испытаниям, которые мы выше обо-
значили как процесс социализации. Это происходит во всех груп-
пах без исключения (кроме случая непосредственного основания 
группы). 

Типология обществ очень обширна. Различные экономиче-
ские, религиозные и исторические обстоятельства формировали 
уникальные типы обществ. В качестве критериев, которые можно 
применить к подобной типологии, выделяются следующие: крите-
рий стабильности, критерий развития, критерий закрытости и др. 
Некоторые типы обществ следует считать наиболее устойчивыми, 
поскольку они сохраняются и после того, как исторически себя 
изжили. К ним относятся род, племя, этнос, нация и класс. 

В научном мире ведутся дискуссии о том, «имеет ли обще-
ство самостоятельное существование или его бытие есть произ-
водное от существования составляющих его индивидов?»3. Первая 
позиция получила название «социологического реализма», вторая – 
«социологического номинализма». Традиционные группы (см. 
выше), несомненно, соответствуют первому подходу, тогда как 
большинство современных – второму. 

                                                   
1 Липский Б.И. Философская антропология. Социальная философия. – 

Москва : Издательство Юрайт, 2021. – С. 57. 
2 Там же. 
3 Семенов Ю.И. Общество // Социокультурная антропология : История, 

теория и методология. – Москва : Академический проект, 2012. – С. 774. 



Общая антропология: экспериментальный проект 

 29 

Далее мы рассмотрим два понятия, играющих ключевую 
роль в социальной антропологии. Это понятия «коммуникации» и 
«социальной структуры». Коммуникация возникает по ходу соци-
ального взаимодействия. «В таких процессах социальные функции 
объединяются, складываются в определенные структуры и приоб-
ретают видимые и устойчивые культурные формы: образцы взаи-
модействия и поведения, ценности, нормы, институты»1. В свою 
очередь, социальная структура, как правило, определяется как «со-
вокупность относительно устойчивых элементов и/или отношений 
между ними»2. 

Исследование различных типов социальных групп требует 
наличия разных методов и методик. Этнографический метод упо-
требляется в том случае, если объектом изучения выступает тра-
диционная группа. Для крупных общностей необходимы статисти-
ческие методики. К сожалению, такие общности нельзя изучать 
«лицом к лицу». Что касается реконструкции первобытных групп 
(традиционного типа), нередко применяется исторический экспе-
римент, а также принципы идеализации и аналогии (первобытные 
группы сравниваются с современными «отсталыми» сообществами). 

Рано или поздно практически в любой социальной группе 
возникают властные отношения. В некоторых случаях они сопро-
вождаются появлением иерархии между социальными субъектами 
и общественного неравенства. Проблемы институализации, ритуа-
лизации и мифологизации властных отношений в социальных 
группах изучает политическая антропология. Существует, одна-
ко, и более узкое понимание сферы политики, когда речь идет ис-
ключительно о форме государства. Последнее возникает лишь в 
ходе эволюции человека. 

Политика как деятельность включает в себя четыре уровня: 
«(1) поиск оптимального сочетания интересов, (2) выработку со-
глашений (ковенантов), (3) разрешение конфликтов интересов, (4) 

                                                   
1 Орлова Э.А. Социальная и культурная антропология. – Москва : Изда-

тельство Юрайт, 2020. – С. 126. 
2 Николаев В.Г. Социальная структура // Социокультурная антропология : 

История, теория и методология. – Москва : Академический проект, 2012. – С. 849. 



Глухов С.В. 

 30 

выстраивание отношений между многими субъектами»1. В таком 
случае человека можно представить как «состояние общества и 
социальную конструкцию»2. Через политическую деятельность и 
коммуникацию осуществляется окончательное формирование со-
циокультурной реальности. 

Политические институты делятся на два типа – формальные 
(нормы, процедуры) и неформальные (обычаи, традиции). Первый 
тип превалирует на макроуровне (т.е. уровне государства), а вто-
рой тип – на микроуровне. На основе формальных институтов со-
здаются бюрократические организации. 

Мифы и ритуалы в политике имеют несколько функций. 
Главным образом, эти символические единицы создают идентич-
ность в обществе, «связывают его посредством значимых ценно-
стей и целей, которые они воспроизводят»3. Но не менее важно, 
что символы и мифы власти способствуют ее укреплению и леги-
тимизации. Даже в семейных группах нередко существуют особые 
этические принципы по отношению к наиболее значимым их чле-
нам, которые подкрепляются ритуальными действиями (привет-
ствиями, разделением продуктов при приеме пищи и т.д.). 

Государство – это мегаинститут власти. Государственная 
власть «формирует политико-управленческую волю к оптималь-
ному регулированию жизненных сфер, их мобилизации или стаби-
лизации, что воплощается в законодательстве, представительстве, 
электоральных структурах, правоприменении, плебисцитарных 
инициативах, обращениях к народу, выявлении общественного 
мнения»4. В рамках того или иного государства складываются 
определенные комбинации индивидуальных и коллективных инте-
ресов, малых, средних и больших групп, которые скрепляются 
между собой посредническими политическими институтами. 

                                                   
1 Философская антропология. Человек многомерный. – Москва : ЮНИТИ-

ДАНА, 2020. – С. 116. 
2 Там же. 
3 Гигаури Д.И. Политический миф и ритуал как социокультурные основа-

ния символической политики // Вестник Санкт-Петербургского государственного 
университета. Сер. 6. – 2015. – Вып. 3. – С. 93. 

4 Философская антропология. Человек многомерный. – Москва : ЮНИТИ-
ДАНА, 2020. – С. 124. 



Общая антропология: экспериментальный проект 

 31 

В публичной государственной сфере происходит взаимодей-
ствие всех политических субъектов – как в ритуальной (акции, ми-
тинги, церемонии инаугурации), так и в непосредственной формах 
(все виды коммуникации). Для функционирования государства 
необходимо, чтобы каждый человек был активным участником 
политического процесса. Здесь проявляется или не проявляется его 
способность «адекватно ориентироваться в политическом про-
странстве, правильно определять свое место в системе политиче-
ских отношений, оценивать действия политических лидеров и от-
кликаться на их призывы»1. 

Политический контроль государства предполагает фактиче-
ский доступ властных структур во все сферы жизнедеятельности. 
Власть может оказаться искушением для ее представителей: не-
справедливое распределение ресурсов и разбалансировка полити-
ческих функций приводит к социальным конфликтам, бунтам и (в 
конце концов) к смене власти. 

На сегодняшний день и в науке, и в обществе все чаще под-
нимается вопрос о необходимости государства для современного 
мира. Сейчас это особенно актуально, учитывая стремительное 
развитие глобальных и межнациональных институтов, а также су-
перкорпораций. Тем не менее государство обладает одним неоспо-
римым преимуществом: благодаря широкой консолидации силовых 
структур оно осуществляет эффективную защиту находящегося на 
его территории населения. Вненациональные организации, в силу 
своего юридического статуса и отстраненности от конкретных 
проблем, пока на это не способны. 

Выше было сказано о том, что существует два типа полити-
ческих институтов – формальные и неформальные, причем форма-
лизация свойственна только более организованным формам обще-
ственной практики. Такого рода институты, а также процессы 
правового оформления человеческого бытия изучает юридическая 
антропология (антропология права). 

В предметную область данной дисциплины «входят право-
вые системы и весь комплекс правовых явлений в целом – нормы, 
отношения, идеи и представления, институты, процедуры, способы 
                                                   

1 Пушкарева Г.В. Homo politicus : человек политический. – Москва :  
АРГАМАК-МЕДИА, 2014. – С. 6. 



Глухов С.В. 

 32 

регуляции поведения, защиты порядка, разрешения конфликтов 
и т.д.»1. Она имеет своей целью «понять правила поведения в раз-
личных обществах, при этом отдавая предпочтение юридическому 
аспекту, заявляя о невозможности изолировать право как таковое, 
поскольку оно является лишь одним из элементов культурной си-
стемы»2. В нормативно-правовой культуре концентрируются зна-
ния того или иного высокоорганизованного сообщества по рели-
гии, этике, социальному порядку, семье и быту, хозяйственной 
деятельности. Иными словами, речь идет о самопознании обще-
ства и человека. Характер права «обусловлен экономическими, 
политическими, культурными, национальными и иными объектив-
ными условиями жизни»3. 

Стоит отметить, что не только государство является носите-
лем права. В качестве последнего может, в частности, выступать 
церковь (религиозное право) или неправительственные учрежде-
ния (международное право). 

Общество требует четкого исполнения юридических зако-
нов. При угрозе государству, его институтам и организациям и при 
совершении противоречащих закону деяний (правонарушений) по 
отношению к физическому или юридическому лицу (т.е. организа-
ции) могут быть применены санкции, установленные правовой 
нормой. 

Различают императивные нормы права (не предусматрива-
ющие вариантов поведения) и диспозитивные (допускающие их). 
Право может не только наказывать или запрещать, но также поощ-
рять и давать рекомендации. 

Под «отраслью права» обычно понимается совокупность од-
нородных правовых норм, регулирующих определенную сферу 
общественных отношений. В качестве примера можно назвать 
трудовое, семейное, гражданское, административное, публичное 
право (оно контролирует взаимоотношения руководящих обще-

                                                   
1 Новикова Н.И. Юридическая антропология // Социокультурная антропо-

логия : История, теория и методология. – Москва : Академический проект, 2012. – 
С. 579. 

2 Там же. 
3 Правоведение : учебник для бакалавров – Москва : Издательско-торговая 

корпорация «Дашков и Ко» : Академцентр, 2022. – С. 7. 



Общая антропология: экспериментальный проект 

 33 

ственных организаций). Уголовное право вводит нормы социально 
приемлемых деяний и порядок наказания правонарушений, вклю-
чая регулирование работы судов, прокуратуры и силовых органов. 

Юридическая ответственность любого субъекта представля-
ет собой разновидность социальной ответственности, так как его 
поведение обусловлено не столько индивидуальными побуждени-
ями, но, прежде всего, социальными, культурными и этическими 
нормами. 

Право может быть объективным и субъективным. Объектив-
ное право «представляет собой совокупность норм, которая суще-
ствует объективно и независимо от тех, на кого она распространя-
ется»1. Что касается субъективного права, то оно определяется как 
право конкретного лица в реальных конкретных условиях. 

Общий свод правил и законов того или иного сообщества 
зафиксирован и систематизирован в таких нормативных докумен-
тах, как конституция, устав и кодекс. Чтобы скорректировать их 
содержание, необходима прямая редакция или же принятие от-
дельных правовых актов. Юридическую силу также имеют резуль-
таты референдумов, судебные прецеденты, заключение междуна-
родных договоров и т.д. 

Вместе с юридическими законами в любом сообществе (да-
же в самом развитом) распространяется и «неписаное право» (т.е. 
«мораль»), регуляция которого осуществляется непосредственно в 
отношениях между людьми. Изучением всего комплекса мораль-
ных и юридических норм занимается этическая антропология. 

К сожалению, научная литература по данной дисциплине 
практически отсутствует. Для ее выделения необходимо ввести в 
классическую этику наработки ученых в области «естественной 
морали». Так, некоторые современные этологи полагают, что 
определенные виды животных обладают собственной автономной 
моралью. Пока эти гипотезы отчасти считаются маргинальными, и 
в учебниках по этике (изначально гуманитарной науке) их, как 
правило, не упоминают. Если применить результаты данных ис-
следований ко всему корпусу этических знаний, введение такой 
научной дисциплины, как этическая антропология, становится 
                                                   

1 Правоведение : учебник для бакалавров – Москва : Издательско-торговая 
корпорация «Дашков и Ко» : Академцентр, 2022. – С. 8. 



Глухов С.В. 

 34 

вполне целесообразным. Своеобразие чисто человеческой морали 
при таком подходе будет заключаться в отрефлексированности 
всех этических предписаний, на что животное априори не способ-
но. Нравственность любого представителя животного мира сугубо 
инстинктивна (например, забота о детенышах), тогда как для чело-
века проявление нравственного поведения связано с активной ра-
ботой над собой и внутренним выбором. 

«Мораль» и «нравственность» – базовые понятия этики. Уже 
из приведенного выше описания ясно, что мораль есть выражение 
общественной воли. Но в ряде ситуаций мотивация того или иного 
морального правила не вполне очевидна. Это происходит в случае 
значительной древности данного предписания, которое кажется 
«несовременным», однако его четкое исполнение диктуется куль-
турной традицией. 

Мораль в некотором смысле вездесуща. Нельзя сказать, что 
та или иная сфера человеческой деятельности (скажем, политика 
или экономика) абсолютно чужды морали. Вместе с тем нрав-
ственность является внутренним качеством человека. По этой при-
чине ее наличие в конкретном поступке вовсе не гарантировано. 

Рассмотрим другие понятия этической науки. Нередко поня-
тие «морали» полностью отождествляют с понятием «добра». Од-
нако весьма затруднительно определить, что в поступке человека 
следует назвать «добром», а что – «злом». С общественной точки 
зрения следование морали – добро, а следование собственным эго-
истическим интересам – зло. Но с точки зрения эгоиста все ровно 
наоборот. То же касается и понятия «долга»: означает ли оно долг 
по отношению к себе или по отношению к обществу? 

Внешними регуляторами морали являются общество и госу-
дарство. Каковы ее внутренние регуляторы? Ранее многим ученым 
и философам казалось, что нравственность человека поддержива-
ется на подходящем уровне (чтобы общество могло эффективно 
функционировать) за счет таких феноменов его субъективного ми-
ра, как «совесть» и «стыд». Однако исследования в этой области 
показали, что некоторым людям (чаще всего они становятся пре-
ступниками) вообще не свойственна никакая эмпатия по отноше-
нию к другим представителям общества, а также стыд и муки со-
вести. В таком случае говорить о существовании врожденной 
нравственности просто неуместно. Это, конечно, не значит, что 



Общая антропология: экспериментальный проект 

 35 

наследование и воспроизводство моральных идей вовсе не воз-
можно, так как при выборе того или иного поступка человек обя-
зательно руководствуется не только личным опытом, но и данны-
ми традиции. 

Еще одно заблуждение связано с понятием «альтруизма». 
Считается, что без альтруизма человек не может быть полноправ-
ным членом какого бы то ни было сообщества. Но, как уже было 
показано выше, мораль, диктуемая обществом, может вступать в 
явное противоречие с интересами индивидов, из которых оно со-
стоит. В лучшем случае альтруизм означает большую или равную 
заботу о других, чем о себе; в худшем – «заботу о других в ущерб 
себе, вплоть до самоуничтожения»1. 

Этическая наука формирует этикет – конкретные правила 
поведения человека при взаимодействии с другими людьми в раз-
личных сферах (личных, деловых, международных и т.д.). 

Окружающую среду человек воспринимает через опосреду-
ющие рамки – социальные, политические, культурные и языковые. 
Непосредственное переживание мира дает только эстетический 
опыт, исследованием которого занимается эстетическая антро-
пология. 

Благодаря этому опыту человек может выйти за пределы 
обыденной повседневной жизни и погрузиться в созерцание пре-
красного и возвышенного. Поэтому эстетику чаще всего определя-
ли как «науку о прекрасном (красоте) или как философию искус-
ства»2. Эстетическая антропология опирается на принципы 
неутилитарного восприятия артефактов окружающего мира (нату-
ральных и искусственных) и суждения вкуса, лежащих в основе 
особого эстетического наслаждения. Данный опыт балансирует на 
грани рационального и духовного. 

Эстетический субъект приходит к полной гармонии с Уни-
версумом, достигая сущностной нераздельности с ним и абсолют-
ной личной свободы, и «реально переживает абсолютную полноту 

                                                   
1 Балашов Л.Е. Этика. – Москва : Издательско-торговая корпорация «Даш-

ков и Ко», 2022. – С. 167. 
2 Бычков В.В. Эстетическая аура бытия. Современная эстетика как наука и 

философия искусства. – Москва : Издательство МБА, 2010. – С. 31. 



Глухов С.В. 

 36 

бытия как неописуемое блаженное состояние»1. Понятие гармо-
нии, как «глобального принципа согласования разнородных и даже 
противоположных, конфликтных элементов, приведения их в еди-
ное целое, имеет космоантропный и даже в определенном смысле 
трансцендирующий характер»2. Этот опыт сопровождается ощу-
щением радости и легкости, т.е. приращением некоторой духовной 
энергии. 

«Прекрасное», «возвышенное» и «безобразное» – базовые 
понятия классической эстетики. При этом «безобразное» мыслится 
как противоположность «прекрасного» и «возвышенного», которая 
снимается в результате достижения радости и гармонии с миром. 
Напротив, современная эстетическая наука и искусство перевора-
чивают эти принципы: на первый план здесь выходит гипостази-
рованное «безобразное», а остальные эстетические категории ре-
дуцируются. Миропонимание современного человека, таким 
образом, кардинально меняется. Вместо гармонии с миром он 
наблюдает и ощущает рассогласованность всех элементов космо-
са, т.е. в конечном счете социума и культуры, а также собственно-
го тела и психики. 

Язык и членораздельная речь представляют собой важней-
шие характеристики человека как биологического вида и в значи-
тельной степени определяют его адаптацию к окружающей среде. 
Проблемы речи и языка, а также коммуникации между людьми 
входят в предмет изучения лингвистической антропологии. 

Считается, что эволюционное развитие человеческой речи и 
языка прошло несколько стадий. Вначале язык ограничивался же-
стами и короткими междометиями. Это тот уровень коммуника-
ции, которым владеют наши ближайшие родственники – приматы. 
Далее, вероятнее всего, после появления орудий труда язык начал 
прогрессировать и постепенно дошел до функциональной сложно-
сти, наблюдаемой в настоящее время. Немалую роль здесь сыгра-
ли трансформации физического облика человека, влияющие на 
способность к речи. 

                                                   
1 Бычков В.В. Эстетическая аура бытия. Современная эстетика как наука и 

философия искусства. – Москва : Издательство МБА, 2010. – С. 35. 
2 Там же. С. 37. 



Общая антропология: экспериментальный проект 

 37 

Особенность нашего языка заключается именно в его семан-
тической сложности. Используя свой язык, мы можем составить 
сообщение с любой степенью вариативности. Однако то же самое 
способны делать, например, пчелы, которых нередко называют 
«приматами среди насекомых». Одно из отличий человеческого 
языка от любого другого – те средства, которые он предоставляет 
для формулирования понятия и мысли любой степени абстракции 
и глубины. Трудно представить себе философствующую пчелу. 

Но это еще не все. В человеческой речи также нет такой по-
стоянной связи между знаком и значением, как в языке пчел. Она 
произвольна в том смысле, что «невозможно, исходя из звучания, 
предсказать значение»1. 

Язык, как правило, предстает перед нами в двух формах – 
словарной и грамматической. При этом, учитывая обозначенный 
выше тезис, мы понимаем, что образцовое значение любого слова 
может быть расширено, дополнено и изменено практически до не-
узнаваемости – вследствие использования в речи. 

Говоря о структуре языка, нельзя не отметить, что он делит-
ся на устный (т.е. опирающийся на речь) и письменный. При этом 
всякое устное предложение имеет орфографическую репрезента-
цию, и всякое письменное предложение может быть прочитано. 
Этот принцип действует практически во всех случаях, не считая 
некоторых исключений (например, нельзя передать на письме сар-
кастическую интонацию речи). Письмо, в свою очередь, состоит из 
двух главных систем – фонетической и идеографической. В первой 
отдельные символы соответствуют отдельным фонемам или сло-
гам (большинство современных языков). Во второй каждый пись-
менный символ составляет значимую единицу, обычно слово 
(например, китайский язык). 

Социальная и культурная коммуникация между людьми 
возможна только через диалог. Это сотрудничество возникает 
лишь потому, что «участники диалога вместе заняты построением 
некого смысла, который составляет основу и оправдание их взаи-

                                                   
1 Гринберг Дж. Антропологическая лингвистика : Вводный курс. – Москва : 

Едиториал УРСС, 2004. – С. 20. 



Глухов С.В. 

 38 

моотношений»1. Человек диалогический и человек говорящий – 
вот главные объекты исследования антропологов-лингвистов. 

Организованность, которую человек проявляет по отноше-
нию к своей социальной, культурной и политической жизни, рас-
пространяется и на его хозяйственную деятельность. Склонность 
человека к производству, потреблению и распределению благ (то-
варов и услуг), а также к приобретению собственности, и форми-
рующиеся в результате этого хозяйственные организации изучает 
экономическая антропология. 

В рамках данной научной дисциплины исследуется весьма 
широкий спектр тем. Производство включает в себя как прими-
тивные (охота, рыболовство и собирательство), так и более совер-
шенные формы (аграрное, животноводческое, промышленное про-
изводство). То же можно сказать о распределении. Безденежное 
распределение включает в себя обмен (бартер) и перераспределе-
ние ресурсов. Чуть позже в истории складываются институты тор-
говли (рынка) и собственности (примитивные формы, впрочем, 
сохраняются). 

К материальным благам, в которых нуждается общество, от-
носятся товары и услуги. Производство этих благ связано с вложе-
нием труда и удовлетворением человеческих желаний и потребно-
стей. Причем термин «желания» включает в себя «не только 
физиологические, но и психические, идеальные желания»2, а также 
ценности. 

Экономическая антропология обращает свое внимание 
прежде всего на деятельность человека. Последняя выражается и в 
труде, и в производстве, и в потреблении. Приобретение опреде-
ленного товара или услуги дает человеку непосредственную выго-
ду, т.е. от первоначальной деятельности он переходит к деятельно-
сти, более выгодной для себя, поскольку человек никогда не 
бывает полностью чем-то удовлетворен. 

Психологический подход в экономической антропологии от-
талкивается от представления о человеке как о рациональном ак-

                                                   
1 Ажеж К. Человек говорящий : Вклад лингвистики в гуманитарные науки. – 

Москва : Едиториал УРСС, 2003. – С. 223. 
2 Шрадер Х. Экономическая антропология. – Санкт-Петербург : Петер-

бургское Востоковедение, 1999. – С. 10. 



Общая антропология: экспериментальный проект 

 39 

торе. Его деятельность всегда направлена к определенной цели, 
которую он четко осознает. Он пытается достигнуть максимально 
оптимального результата при минимальном вложении средств и 
усилий. Это устоявшееся мнение, однако, оспаривается в совре-
менной науке, и в таком случае экономический человек может 
описываться в виде суммы рациональных и иррациональных по-
буждений. 

В зону рассмотрения следующей науки о человеке – меди-
цинской антропологии – входят проблемы здоровья и болезни 
людей, способов излечения, нормы и патологии, а также социаль-
ных, культурных, экономических и политических факторов, влия-
ющих на состояние индивидуального и общественного здоровья, в 
том числе репродуктивного и психического. Это не только теоре-
тическая, но и в значительной степени прикладная наука. 

Базой развития медицинской антропологии в ее нынешней 
форме становится процесс «медикализации» общественной жизни. 
Это социальное явление, вследствие которого «многие стороны 
жизни людей от рождения до смерти оказались поставлены под 
контроль медицинских специалистов, а целый ряд неприемлемых 
элементов поведения (например, алкоголизм) стали рассматри-
ваться как медицинские заболевания»1. 

В полиэтническом обществе как от врача, так и от антропо-
лога требуется культурно-ориентированный подход, учитываю-
щий все аспекты традиционных взглядов людей разного проис-
хождения на здоровье, патологию, роль врача в излечении болезни 
и т.д. Не менее важна и врачебная этика (биоэтика). 

С точки зрения профессионалов здравоохранения, здоровье – 
это «наивысшая ценность и благо, которым может пользоваться 
человек»2. Здоровье является состоянием полного физического, 
душевного и социального благополучия. «Обладание наивысшим 
уровнем здоровья – одно из основных прав всякого человека без 
различия расы, религии, политических убеждений, экономическо-
го и социального положения»3. 
                                                   

1 Михель Д.В. Медицинская антропология. – Москва : ИНФРА-М, 2021. – 
С. 12–13. 

2 Там же. С. 45. 
3 Там же. 



Глухов С.В. 

 40 

Можно выделить несколько факторов индивидуального здо-
ровья. Это окружающая среда (экологическая, социокультурная, 
политическая), биологическая наследственность, образ жизни че-
ловека, особенности его личности и характера и, наконец, уровень 
медицинского обслуживания. 

Что касается болезни, ее сущность состоит в нарушении го-
меостаза (равновесия), характерного для каждого живого суще-
ства. Организм человека частично способен противостоять внеш-
ним и внутренним угрозам, но в определенных случаях 
необходима помощь врача. 

Наша цивилизация в значительной мере определяется науч-
но-техническим прогрессом. Роль техники и технологии постепен-
но возрастает по ходу человеческой истории и достигает предела в 
современном мире. Взаимоотношения человека и техники иссле-
дуются антропологией техники (технологий). 

Два миллиона лет назад техника была едва ли не главной со-
ставляющей культуры проточеловечества (при отсутствии рели-
гии, науки и полноценного жизнеобеспечения), выделяющей его 
из животного мира. Традиционно она использовалась в медицине 
и экономическом производстве. 

Сегодня же технологии вступают в новую историческую 
стадию: они качественно влияют не только на жизнь человека, но 
и на него самого. Техника гуманизируется, «постепенно приобре-
тая человеческие черты, становясь искусственным партнером че-
ловека в различных сферах жизни»1. Со временем мы получаем 
все больше и больше средств для того, чтобы с помощью техноло-
гии исправлять ошибки природы, улучшать и усиливать уже име-
ющиеся интеллектуальные и физические способности. Теоретиче-
ски человек даже может обрести бессмертие. 

Развитие искусственной сферы жизни сопровождается со-
зданием идейной надстройки – этики технологий (часть биоэтики, 
о которой было сказано выше). Это «комплекс взглядов, ценно-
стей, идей, отражающих рефлексию над социальными аспектами 
развития биотехнологий, их антропологическими рисками»2. 
                                                   

1 Попова О.В. Человек как артефакт биотехнологий. – Москва : Канон+ 
РООИ «Реабилитация», 2017. – С. 3. 

2 Там же. С. 10. 



Общая антропология: экспериментальный проект 

 41 

В науке нет четкого понимания, каким может стать человек 
в результате синтеза с техникой (а это произойдет с высокой сте-
пенью вероятности в случае продолжения существования цивили-
зации). Сможем ли мы остаться собой, или нам предстоит полное 
преображение? Оптимистический взгляд рисует картины невидан-
ного могущества представителей цивилизации будущего, тогда как 
реалисты и пессимисты справедливо указывают на возможные 
опасности слияния с техносферой и на вероятный конфликт инте-
ресов между человеком и техникой. 

Всякая деятельность человека – хозяйственно-практическая, 
творческая, этическая – зависит от соответствующих норм, правил 
и установок, т.е. его культуры. Социальная, политическая и право-
вая сферы структурируют эту деятельность, придавая ей конкрет-
ный смысл. Ее плодом является материальная культура (техника, 
одежда, научные и фольклорные тексты). Систематический подход 
к человеческой культуре осуществляет культурная антропология. 

Обычно выделяют две основные части культуры – культур-
ную статику и культурную динамику. Первая представляет куль-
туру в покое, вторая – в движении. К культурной статике необхо-
димо отнести «совокупность базовых элементов или черт и формы 
культуры»1, а к культурной динамике – «средства, механизмы и 
процессы, которые описывают трансформацию культуры, ее изме-
нение»2. 

Ученые пришли к выводу, что культура состоит из органи-
зованных определенным образом элементов – культурных атомов. 
У каждого сообщества людей есть свои уникальные культурные 
черты, собранные в гармоничную систему. Тем не менее суще-
ствуют и универсальные черты, которые свойственны каждой 
культуре. Это, прежде всего, стремление к формированию соб-
ственно культурных норм (ценностей, правил). Кроме того, общи-
ми чертами являются забота о питании, потомстве, окружающей 
среде и т.д. 

Чтобы культура могла функционировать, она должна прохо-
дить через стадию трансмиссии, когда одно поколение учит и вос-
                                                   

1 Кравченко А.И. Социокультурная антропология. – Москва : ИНФРА-М, 
2020. – С. 179. 

2 Там же. 



Глухов С.В. 

 42 

питывает другое. Это может происходить и косвенным путем – 
через наблюдение социальных и политических ритуалов, исполь-
зование предметов материальной культуры, чтение текстов и проч. 

Однако не все элементы культуры могут быть подобраны 
правильно. Любая система, в том числе и культурная, несет в себе 
определенное противоречие. Это неизбежно хотя бы потому, что 
личность, сформированная культурой, чувствует внешний пресс и 
в некоторых случаях хочет определять себя сама – независимо от 
культуры. Поэтому в анализе культурной динамики и культурных 
процессов (изобретений, открытий) следует учитывать сложную 
диалектическую связь между личностью и культурой. 

Каждый культурный элемент несет в себе информационный 
заряд, помогающий ему коммуницировать с другими культурными 
элементами. Фиксация этой информации, воздействие на нее и ее 
обобщение составляет ядро человеческой культуры. Информатив-
ность культуры и общества, а также способность человека к хра-
нению, обработке и воспроизведению информации изучает ин-
формационная антропология. 

Природа любого живого существа такова, что каждая клетка 
его организма постоянно создает, воспринимает и передает другим 
клеткам и внешней среде определенную информацию. Наиболее 
важные пласты этой информации закрепляются в его генетическом 
коде, который он оставляет в наследство своим потомкам. Отли-
чие человека от любого другого существа заключается в том, что 
он особенно активно практикует внегенетический способ хранения 
информации (путем накопления культурных сообщений). 

В современной науке существует понятие «информационной 
среды организма», объединяющее в себе все возможные пути ин-
формации для живого существа. Таковая среда образуется «в ре-
зультате совокупной информационной деятельности его различ-
ных функциональных систем»1. Показано, что «эта среда 
представляет собой своеобразный динамически изменяющийся 

                                                   
1 Колин К.К. Информационная антропология : предмет и задачи нового 

направления в науке и образовании // Вестник Кемеровского государственного 
университета культуры и искусств. – 2011. – № 17-1. – С. 27. 



Общая антропология: экспериментальный проект 

 43 

информационный каркас организма, который в значительной сте-
пени и определяет его жизнедеятельность»1. 

Роль информации возрастала вместе с прогрессом человече-
ской культуры. Это был постепенный рост до появления цивили-
зации (примерно 3000 лет до н.э.) и стремительный рост – после ее 
появления. Можно сказать, что интенсификация информационных 
процессов является единственным доказательством и критерием 
эволюции современного (постсапиентного) человека. 

«Информатизация» общества и человека в наши дни достиг-
ла невероятных размеров. Информации настолько много, что ее 
избыток становится проблемой для психики человека, вызывая 
стресс и депрессивные состояния. До нынешнего момента истории 
информация выполняла адаптивную функцию: она помогала усво-
ить знания о социокультурной и политической среде человека, по-
знакомить его с научными текстами и фольклором своей группы, 
воспитать нравственную и эстетическую культуры. 

До сих пор мною рассматривалось то, что определяет чело-
века извне, и то, что является его внешним измерением – культура, 
общество, этика, эстетика, техника и т.д. Далее речь пойдет об ин-
дивидуальных свойствах человека, которые, впрочем, характери-
зуют всех представителей нашего вида. 

Телесность человека, его физические характеристики и ме-
сто в животном мире изучает биологическая (физическая) ан-
тропология. 

Человек появился на этой планете в результате длительного 
процесса историко-эволюционного развития и тесно связан своими 
корнями с животными видами. Его организм «имеет много при-
знаков, общих как с позвоночными, так и особенно с млекопита-
ющими»2. Наиболее велико сходство человека с приматами. 

Все современные люди, как считает официальная наука, 
принадлежат к одному виду – Homo sapiens («человек разумный»). 
Этот вид «представляет совокупность популяций, дающих при 

                                                   
1 Колин К.К. Информационная антропология : предмет и задачи нового 

направления в науке и образовании // Вестник Кемеровского государственного 
университета культуры и искусств. – 2011. – № 17-1. – С. 27. 

2 Хрисанфова Е.Н. Антропология. – Москва : Изд-во Моск. ун-та : Наука, 
2005. – С. 10. 



Глухов С.В. 

 44 

смешении плодовитое потомство и обнаруживающих значитель-
ную изменчивость (полиморфизм) морфофункционального стату-
са, причем все группы современного человечества находятся на 
одинаково высоком уровне своей биологической специализации»1. 

Полиморфизм различных этнических (расовых) групп выра-
жен не генетически (с помощью ДНК-кода), а благодаря их куль-
турным особенностям. Развитая культура человека, его язык, 
сложная социальность (системы родства, брака, субкультурность 
общественных подгрупп) – это то, что отличает его от любого жи-
вотного. 

Тем не менее в своих физических отправлениях человек со-
вершенно неотличим от животных. Сон (отдых), питание, размно-
жение, производство отходов – часть его быта и повседневной 
жизнедеятельности. 

Не только биологически, но и психологически человек свя-
зан с животным миром. Поведение и психика начинают формиро-
ваться уже у одноклеточных организмов. Постепенно усложняясь, 
психические феномены достигли своего максимального развития в 
функционировании мозга Homo sapiens. Несмотря на это, своими 
инстинктами и базовыми физиологическими процессами он обязан 
предшествующим анимальным формам. Проблемы поведения че-
ловека, его мышления и восприятия и другие вопросы изучает 
психологическая антропология. Как научная дисциплина, она 
делает акцент именно на психике Homo sapiens (и других видов 
Homo, насколько возможно их исследование). Это важно подчерк-
нуть, поскольку широкое применение методов и принципов пси-
хологической науки наблюдается и в смежной научной области – 
зоопсихологии. 

Психика – это интегративное качество мозга человека, обла-
дающее целостностью (в случае нормы). Оно реализуется через 
«многоуровневые системы, формирующиеся у человека в процессе 
жизни и овладения исторически сложившимися формами деятель-
ности и опыта человечества через собственную активную деятель-

                                                   
1 Хрисанфова Е.Н. Антропология. – Москва : Изд-во Моск. ун-та : Наука, 

2005. – С. 10. 



Общая антропология: экспериментальный проект 

 45 

ность»1. Так человек усваивает культуру и язык своей социальной 
и этнической группы. 

С функциональной точки зрения психика человека выполня-
ет по меньшей мере три задачи: отражение событий и явлений 
внешнего мира, эффективную деятельность мозга и взаимодей-
ствие с другими людьми (в частности, культурную трансмиссию). 

Структура психики очень сложна. Во-первых, она включает 
в себя сознание и подсознание. Иногда к последним добавляют 
Эго, т.е. самосознание любого человека. Также можно выделить 
несколько групп психических явлений: психические процессы, 
психические состояния и психические свойства. К психическим 
процессам необходимо отнести ощущение и восприятие, мышле-
ние, память, представление, воображение, а также эмоции, чувства 
и волю. Под психическим состоянием следует понимать «опреде-
лившийся в данное время относительно устойчивый уровень пси-
хической деятельности, который проявляется как повышенная или 
пониженная активность личности»2. Что касается психических 
свойств, они синтезируются в ходе самоосознавания (продолжаю-
щегося всю жизнь), формируя жизненную позицию человека, его 
темперамент и характер. 

Социальная и культурно-историческая психология изучает 
поведение человека, обусловленное существованием в той или 
иной группе, и многочисленные реакции на воздействие его окру-
жения. 

Формирование и развитие человеческой личности неодина-
ково на разных стадиях жизненного пути. Психика приобретает 
индивидуальные черты уже в натальный (внутриутробный) пери-
од, но большую часть опыта человек получает после рождения. 
Вплоть до старости он учится понимать этот мир и оказывать на 
него свое влияние. Однако наиболее пластичен человек лишь на 
этапе взросления (до 18–20 лет), когда в его психику закладывают-
ся основные социокультурные доминанты. Принципы и методы 
воспитания, механизмы научения и инкультурации и другие про-
блемы исследует педагогическая антропология. 

                                                   
1 Психология : конспект лекций. – Ростов-на-Дону : Феникс, 2020. – С. 23. 
2 Там же. С. 26. 



Глухов С.В. 

 46 

Для чего нужен педагогический подход в науке? Дело в том, 
что практику воспитания необходимо снабжать качественными 
ориентирами для учета разнообразия личностных свойств и дина-
мики психики. Воспитание «предполагает проникновение в приро-
ду человека, понимание его сущности»1, а также личностной типо-
логии. Знание медицинских и физиологических факторов развития 
и обучения добавляет воспитанию основательности. Педагог дол-
жен знать, чем отличаются друг от друга воспитание (т.е. направ-
ленные им самим изменения в характере и навыках воспитуемого) и 
научение (ненаправленный, «случайный» процесс обучения). 

По мнению большинства ученых, любой человек, независи-
мо от пола, расы и этнического происхождения, способен освоить 
любую педагогическую программу.  

Важно иметь в виду, что наличие воспитания вовсе не гаран-
тирует, что взросление человека и его адаптация к той или иной 
культуре пройдет гладко. Человек может не принять эту програм-
му или принять ее не полностью, что скажется далее на его соци-
альном статусе. 

Репродуктивная система человека опирается на его двупо-
лость. За исключением редких случаев гермафродитизма, человек, 
как биологический вид, делится на два пола – мужской и женский. 
Одновременно с этим в современном обществе существует куль-
турная ипостась пола – так называемый «гендер». Последний не 
опирается на двуполость человека и даже показательно от нее ди-
станцируется. Функция размножения также отодвигается на вто-
рой план. Запутанные отношения между полом и гендером и их 
культурно-биологические основания входят в предмет рассмотре-
ния гендерной антропологии (антропологии пола и гендера). 

Дифференциация полов возникла задолго до появления че-
ловека. Ранние организмы, вероятно, были бесполыми, но после 
появления класса животных разделение полов стало повсеместным. 

Для человека (и только для него!) пол представляет собой 
определенную проблему. Ограничения, которые пол накладывает 
на человека, становятся для него чрезмерными. Согласно устояв-
шемуся определению, «биологический пол – это морфофункцио-
                                                   

1 Бим-Бад Б.М. Педагогическая антропология. – Москва : Издательство 
Юрайт, 2022. – С. 5. 



Общая антропология: экспериментальный проект 

 47 

нальная характеристика организма, включающая его специфиче-
ские репродуктивные особенности и свойства, по которым можно 
отличить самцов от самок»1. Биологический пол кодируется с по-
мощью генов (хромосом), половые железы и внешние репродук-
тивные органы у мужчин и женщин отличаются. В то же время 
«культурный пол», или просто «гендер», – это социокультурный 
конструкт, регулирующий поведение и взаимоотношения полов в 
конкретном обществе. 

Исходя из этих двух дефиниций, можно увидеть, что гендер 
открывает широкое поле для самоинтерпретаций. Классически 
считалось, что роль мужчин активная (война, охота), а женщин – 
пассивная (семья, хозяйство). На этом была построена культура 
западного общества. В то же время при изучении разнообразных 
незападных культур выяснилось, что половые роли могут варьиро-
ваться. В некоторых случаях они даже были обратными (мужчина 
занимался хозяйством, а женщина – охотой и войной). 

В современном западном обществе культурный пол практи-
чески заместил собой пол биологический. Видовые характеристи-
ки человека, конечно, не изменились, однако сегодня он может 
позволить себе операцию по смене пола, не говоря уже о том, что-
бы определять свой культурный пол как ему угодно, не придержи-
ваясь каких-либо конструктов. 

Человек является частью органического мира Земли. Орга-
нический и неорганический миры вместе составляют глобальную 
экосистему нашей планеты, которую в науке нередко называют 
«окружающей средой». Она сформировалась исторически (эволю-
ционным путем) в результате взаимодействия абиотических и био-
тических факторов, причем роль человека в данном процессе (ан-
тропогенный фактор) после научно-промышленной революции 
XVIII–XIX вв. становится ключевой. Специфику воздействия че-
ловека на окружающую среду и обратную связь между ними изу-
чает экологическая антропология. 

В экологической науке, как правило, рассматриваются раз-
личные экосистемы – либо по отдельности, либо в совокупности (в 
качестве элементов глобальной экосистемы). При этом экологиче-
ская антропология в первую очередь ориентирована на деятель-
                                                   

1 Бутовская М.Л. Антропология пола. – Фрязино : Век2, 2013. – С. 11. 



Глухов С.В. 

 48 

ность человека. В таком случае любая экосистема рассматривается 
как природно-антропогенная. Также существуют искусственные 
экосистемы, созданные человеком, вроде городов, агрообъектов, 
производственных комплексов и т.д. Последние тем не менее 
остаются частью глобальной экосистемы. 

Основное воздействие человека на среду связано с его ору-
дийной деятельностью, потребностью в энергии и умением хра-
нить и передавать информацию для последующих поколений. 

Для экологической антропологии (в частности, для ее при-
кладного применения) особенно ценен холистический подход, когда 
человек осознает, что любое его действие неизбежно сопровождает-
ся цепными реакциями, приводящими в движение всю экосистему. 
Человек «привык рассматривать отдельно взятые единичные собы-
тия, каждое из которых имеет единственную причину»1. Эта редук-
ционистская парадигма привела человека к экологической ката-
строфе: исчерпанию природных ресурсов, уничтожению других 
биологических видов, проблемам медицинского характера. Не-
смотря на многие попытки, «экологизация» современного обще-
ства пока видится недостижимой целью. 

Смежной научной областью для экологической науки явля-
ется география. Обе дисциплины показывают деятельность чело-
века относительно окружающей среды, но с разных точек зрения. 
В географической антропологии на первый план выходит спо-
собность человека занимать определенное место в пространстве и 
создавать крупные территориально-пространственные комплексы 
в сотрудничестве с другими людьми. 

По сложившейся традиции, в географической науке рас-
сматривались не экосистемы, а районы и территории. Ее конечным 
продуктом были географические карты. Сегодня география опери-
рует понятием «пространства», которое включает в себя не только 
земную и водную поверхность нашей планеты, но и другие системы. 

Гуманитарный подход в географии концептуализирует ак-
тивность человека в освоении пространства. Оно зависит от пси-
хологических особенностей конкретного человека или группы лю-
дей; от их социокультурной и политической организации; их 
                                                   

1 Воронков Н.А. Экология общая, социальная, прикладная. – Москва : 
Агар, 2000. – С. 100. 



Общая антропология: экспериментальный проект 

 49 

движения и расселения по территории Земли. Предметом анализа 
при гуманитарном подходе также являются экономические пред-
приятия, государственно-территориальные структуры, коммуни-
кационные линии и т.д. Общий вывод, который должен быть сде-
лан в результате этих исследований, можно сформулировать 
следующим образом: «пространственные различия в географиче-
ской среде и ее изменчивость во времени оказывают большое вли-
яние на особенности развития общества и производства в отдель-
ных странах и регионах»1. 

Наконец, последняя наука о человеке, которая будет пред-
ставлена в данной статье, – историческая антропология. Человек 
существует не только в пространстве, но и во времени: «живя в 
настоящем, он имеет позади себя прошлое, а впереди – будущее»2. 
Постоянно изменяются нормы, традиции и оценки, на основании 
которых осмысляется прошлое, воспринимается настоящее и пла-
нируется будущее. Более того, все, что окружает человека, нахо-
дится в непрерывном становлении. Статичность встречается только 
в той науке, которая может себе позволить не замечать становле-
ние вещей. 

Важнейший вопрос, который должен задать себе каждый ис-
торик, звучит так: «Существуют ли исторические законы?» Исто-
рия – чрезвычайно сложный процесс переплетения природных, 
социальных, экономических, политических и индивидуальных 
факторов. Поэтому так называемая историческая необходимость – 
это «не какой-то надысторический закон, управляющий ходом 
всех разнородных явлений, а многослойная ткань, в которую вхо-
дят и нити, образованные как человеческими настроениями и же-
ланиями, так и объективными возможностями природы, техноло-
гий и институтов»3. Вместе с тем представления об историческом 
детерминизме и фатализме (например, гипотеза циклов) сохраня-
ют свою притягательность для современных ученых и философов. 

                                                   
1 Экономическая и социальная география / М.М. Голубчик, Э.Л. Файбусо-

вич, А.М. Носонов, С.В. Макар. – Москва : Гуманит. изд. центр ВЛАДОС, 2004. – 
С. 165. 

2 Липский Б.И. Философская антропология. Социальная философия. – 
Москва : Издательство Юрайт, 2021. – С. 36. 

3 Там же. С. 45. 



Глухов С.В. 

 50 

Резюме 

Таким образом, мною было выделено 18 наук о человеке: 
1) социальная антропология, 2) политическая антропология, 3) юри-
дическая антропология (антропология права), 4) этическая антро-
пология, 5) эстетическая антропология, 6) лингвистическая антро-
пология, 7) экономическая антропология, 8) медицинская 
антропология, 9) антропология техники (технологий), 10) культур-
ная антропология, 11) информационная антропология, 12) биоло-
гическая (физическая) антропология, 13) психологическая антро-
пология, 14) педагогическая антропология, 15) гендерная 
антропология (антропология пола и гендера), 16) экологическая 
антропология, 17) географическая антропология, 18) историческая 
антропология. 

Заключение 

Представленная выше классификация наук о человеке и 
структура ОА может быть использована в философско-антропо-
логических исследованиях, особенно при изложении учебно-
методического материала. Также видится актуальным применение 
этой классификации для критики редукционистских теорий и кон-
цепций в антропологии. 

Список литературы 

1. Ажеж К. Человек говорящий : Вклад лингвистики в гуманитарные науки. – 
Москва : Едиториал УРСС, 2003. – 304 с. 

2. Балашов Л.Е. Этика. – Москва : Издательско-торговая корпорация «Дашков и 
Ко», 2022. – 382 с. 

3. Бим-Бад Б.М. Педагогическая антропология. – Москва : Издательство Юрайт, 
2022. – 223 с. 

4. Бутовская М.Л. Антропология пола. – Фрязино : Век2, 2013. – 256 с. 
5. Бычков В.В. Эстетическая аура бытия. Современная эстетика как наука и фи-

лософия искусства. – Москва : Издательство МБА, 2010. – 784 с. 
6. Воронков Н.А. Экология общая, социальная, прикладная. – Москва : Агар, 

2000. – 424 с. 
7. Гигаури Д.И. Политический миф и ритуал как социокультурные основания 

символической политики // Вестник Санкт-Петербургского государственного 
университета. Сер. 6. – 2015. – Вып. 3. – С. 91–98 



Общая антропология: экспериментальный проект 

 51 

8. Гринберг Джозеф. Антропологическая лингвистика : Вводный курс. – Москва 
: Едиториал УРСС, 2004. – 224 с. 

9. Колин К.К. Информационная антропология : предмет и задачи нового направ-
ления в науке и образовании // Вестник Кемеровского государственного уни-
верситета культуры и искусств. – 2011. – № 17–1. – С. 17–32. 

10. Кравченко А.И. Социокультурная антропология. – Москва : ИНФРА-М, 
2020. – 333 с. 

11. Липский Б.И. Философская антропология. Социальная философия. – Москва : 
Издательство Юрайт, 2021. – 169 с. 

12. Михель Д.В. Медицинская антропология. – Москва : ИНФРА-М, 2021. – 
338 с. 

13. Николаев В.Г. Социальная структура // Социокультурная антропология : Ис-
тория, теория и методология. – Москва : Академический проект, 2012. – 
С. 849–878. 

14. Новикова Н.И. Юридическая антропология // Социокультурная антропология : 
История, теория и методология. – Москва : Академический проект, 2012. – 
С. 579–585. 

15. Орлова Э.А. Социальная и культурная антропология. – Москва : Издательство 
Юрайт, 2020. – 336 с. 

16. Попова О.В. Человек как артефакт биотехнологий. – Москва : Канон+ РООИ 
«Реабилитация», 2017. – 336 с. 

17. Правоведение : учебник для бакалавров – Москва : Издательско-торговая 
корпорация «Дашков и Ко» : Академцентр, 2022. – 496 с. 

18. Психология : конспект лекций. – Ростов-на-Дону : Феникс, 2020. – 280 с. 
19. Пушкарева Г.В. Homo politicus : человек политический. – Москва : АРГА-

МАК-МЕДИА, 2014. – 336 с. 
20. Резник Ю.М. Общая антропология : между философией и наукой // Вестник 

РУДН. Серия Философия. – 2012. – № 1. – С. 132–143. 
21. Резник Ю.М. Общая антропология // Социокультурная антропология : Исто-

рия, теория и методология. – Москва : Академический проект, 2012. – С. 597–
606. 

22. Семенов Ю.И. Общество // Социокультурная антропология : История, теория 
и методология. – Москва : Академический проект, 2012. – С. 774–777. 

23. Философская антропология. Человек многомерный. – Москва : ЮНИТИ-
ДАНА, 2020. – 351 с. 

24. Хрисанфова Е.Н. Антропология. – Москва : Изд-во Моск. ун-та : Наука, 
2005. – 400 с. 

25. Шрадер Х. Экономическая антропология. – Санкт-Петербург : Петербургское 
Востоковедение, 1999. – 192 с. 

26. Экономическая и социальная география / М.М. Голубчик, Э.Л. Файбусович, 
А.М. Носонов, С.В. Макар. – Москва : Гуманит. изд. центр ВЛАДОС, 2004. – 
400 с. 

 



Цибизова И.М. 

 52 

Реф. ст.: ИРИАС АЛФАРО Б.Й. ЛИЧНОСТЬ И РЕАЛЬНОСТЬ: 
«СУПЕРСУБСТАНЦИАЛЬНОЕ» БЫТИЕ В «СУБСТАНЦИО-
НАЛЬНОЙ» РЕАЛЬНОСТИ 
IRIAS ALFARO B.J. Persona e realtà: L’essere «super-stante» nella 
realtà «sub-stante» // Revista de Filosofía. – 2022. – Vol. 47, N 2. – 
P. 329–349. – URL: https://revistas.ucm.es/index.php/RESF/article/ 
view/69980/4564456561895 

Ключевые слова: бытие; душа; личность; реальность; Суби-
ри К.; субстанциальность; человек. 

Для цитирования: Цибизова И.М. [Реферат] // Социальные и гума-
нитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Фило-
софия. – 2023. – № 2. – С. 52–62.   Реф. ст.: Irias Alfaro B.J. Persona e realtà : 
L’essere «super-stante» nella realtà «sub-stante» // Revista de Filosofía. – 
2022. – Vol. 47, N 2. – P. 329–349. 

В статье специалиста Флорентийского университета 
Б.Й. Ириаса Алфаро осмысливается интерпретация реальности в 
испанской философии конца XX в. Рассматриваются, в частности, 
взгляды К. Субири и феноменолого-экзистенциалистские дебаты 
по проблеме выявления «субстанциальной» связи между реально-
стью как основанием бытия и человеческой личностью как гипер-
субстанциальной реальностью по отношению к таковой субъек-
тивной. 

Проблема реальности, представлявшаяся как таковая – архэ1, 
заставляла мыслителей искать принцип человеческого бытия. Для 
Фалеса Милетского этим принципом и основанием всех вещей 
была вода, для Анаксимена – воздух, для теологов – дыхание, 
движущее всеми сотворенными вещами. Для позднеантичных хри-

                                                   
1 Первопринцип или первоначало. 

https://revistas.ucm.es/index.php/RESF/article/view/69980/4564456561895
https://revistas.ucm.es/index.php/RESF/article/view/69980/4564456561895


Реф. ст.: Ириас Алфаро Б.Й. Личность и реальность:  
«суперсубстанциальное» бытие в «субстанциональной» реальности 

 53 

стианских мыслителей – логос, понимаемый как реляция Бога с 
самим собой. В реферируемой статье «архэ» рассматривается как 
основание реальности человека и ее возможность стать основани-
ем всех остальных вещей. Автор обращается к аристотелевской 
теории метафизической сущности и ее переосмыслению К. Субири 
не как существенной, но как сущей (независимой). 

При рассмотрении концепции реальности Субири (с. 330–
332) подчеркивается, что ее интерпретация возможна лишь после 
установления роли человека в ней. Реальность интерпретируется 
не как вещь в себе, но на основании способности к сохранению и 
актуальности, позволяющей бытие вещей: она проявляется в су-
ществовании как моменте вещи в реальности. Реальность проявля-
ется в актуальности вещи или вещь актуальна, поскольку фор-
мально помещается в «момент», предшествующий моменту ее 
реального существования: она реальна, поскольку инсталлирована 
в реальность. В сохранении в реальности вещь актуализирует ре-
альность, поскольку она является ее основанием. Актуализация 
вещи в реальности, проявление реальность в вещи, которая ее ак-
туализирует, иллюстрируется тем, что при изготовлении вещи, 
например стула, он становится реальностью, когда закончен. Ре-
альность состоит в ощущении, получаемом, когда стул актуализи-
рован как таковой (с. 330). Актуальное следует называть актуали-
зированным. Актуальность – характер реальной вещи, 
действительность – не характер действия, но действительного. 
Классическая философия их не различала. В акте актуализации 
проявляется действительность вещи. Это не реальность, но мани-
фестация в той реальности, в которой она пребывает. Соглас-
но Х.В. Санчесу, реальность заключается в вещах за момент, фор-
мально предшествующий бытию, в отличие от классической 
традиции со времен Аристотеля. Реальность отождествляется не с 
бытием, но с действительностью в бытии, которое, если установ-
лено в реальности, является дальнейшим по отношению к ней. 
«Действительность есть “наличие” реального из самого себя [...] в 
этом “наличии” заключается то, что придает действительности ее 
радикальный характер, – это “бытие” настоящего, поскольку оно 
присутствует». 

Реальность – момент и модус, предшествующие бытию. Она 
проявляется в актуальности вещей двумя способами: в силу своей 



Цибизова И.М. 

 54 

реальности, являющейся «собственной», и как реальность, прояв-
ляющаяся в актуальности бытия. Метафизика Субири рассматри-
вает не бытие как таковое (Аристотель), но реальность. Реальность 
вносится в актуализацию акта, демонстрирующего бытие. Стул 
является «актуализацией» акта реальности, которой он является. 
Реальность обладает бытием, поскольку бытие является актуаль-
ностью реальности (с. 331). Реальность – не бытие, но его основа-
ние в проявлении вещей, поскольку они существуют. Не иденти-
фицируясь с бытием, она связана с ним. Аристотель говорит о 
бытии разными способами. У Субини о реальности нельзя гово-
рить иначе, чем о ней самой: она не дерево, не лошадь, не стул, но 
то, в чем проявляется ее актуализация при актуальном бытии. 

Тема человека как «животного реальности» (с. 332–334) лег-
ла в основу книги «О человеке» (1986). Человек инсталлируется 
среди вещей в «локусе», позволяющем ему учреждаться вместе с 
ними. Вещи дистанцируются от человеческого бытия, определяе-
мого как «живое, само по себе являющееся учреждающей деятель-
ностью». Человеческое бытие – реальность, инсталлированная 
между вещей, взаимодействующая с вещами живущей реальности. 
Благодаря этой инсталляции человек находится в определенном 
состоянии «динамического равновесия», являющемся разновидно-
стью стационарного движения, называемого покоем. Человек все-
гда в движении: он «идущий» и в своих переходах владеет в 
настоящем, в котором живет, прошлым и будущим. Жизнь состоит 
в перемещении и самостоятельном владении актуальностью ре-
альности. Она понимается как динамичная инсталляция в состоя-
ние живого человеческого бытия, приносящая ультимативное про-
движение к «последующему» состоянию – будущему, которым 
становится настоящее. Данная ситуация самообладания – свиде-
тельство основополагающего различия между животным и чело-
веческим бытием. Принципиальными аспектами различения явля-
ются формализованная (организованная соответственно) 
реальность и «раздражительность», понимаемая как характер 
ощущения стимулов. Животное реагирует на стимул, поскольку 
реакция относится к его природе, является для него учреждающей 
и его «посредником», как утверждает Р. Эспиноса. Свойство жи-
вотного – восприятие стимулов, ощущаемых в «круге-мире» (Um-
Welt), который его учреждает (с. 332–333). 



Реф. ст.: Ириас Алфаро Б.Й. Личность и реальность:  
«суперсубстанциальное» бытие в «субстанциональной» реальности 

 55 

Человек замыкает зоологическую цепочку. «Человеческое 
животное» обладает особенностью, являясь «гиперформализован-
ным». Согласно Э. Лоласу, среда человека становится миром, сти-
мулы – «реальностью», значимость – «собственной», механизм – 
«открытостью», отзывчивый характер – «свободным выбором», 
жизнеспособность – «ее достижением», т.е. формализацией в «ги-
перформализации». Последняя является качественным скачком, 
связанным с появлением реальности, не являющейся «исключи-
тельно животной». «Гипер» не несет оттенка «высшей» или 
«большей», означая совершенно новую, отличную от предыдущих 
формализацию. Это «формальная реальность», актуализация ве-
щей не просто как ответ на стимулы. Реальность животного сти-
мулированная: в ней не происходит формальной оценки реально-
сти, как таковой. Это делает интеллект благодаря мозгу, 
обладающему такой функцией. «Гиперформализация» создает ре-
альность, которую человек принимает как свою судьбу. Ему при-
ходится брать на себя ответственность за ситуацию или оценивать 
ее в силу ее реальности (с. 333). Различие между человеком и жи-
вотным в открытости первого миру, понимаемому как реальность 
в себе благодаря «гиперформализации». Второй закрыт в опосре-
дующем «круге-мире» в силу ответов на стимуляцию. 

При интерпретации ума (усия) и «субстанциональности» как 
классической проблемы (с. 334–338) в диалоге с Аристотелем рас-
сматривается реальность как таковая, являющаяся основанием 
«собственной» человеческой реальности, с приданием ей новой 
категориальной характеристики – не субстанциальности, но суб-
стантивированности. Выясняется, является ли реальность ради-
кальной сущностью вещей, в частности человеческого бытия, или 
радикализируется, в сущности, как «реальность прима». В челове-
ческой реальности происходит качественный скачок не в онтоло-
гическом смысле, ссылающемся на среду существования, но в 
смысле ее реальности, конципированной как «субстанциональной» 
в отличие от остальных (с. 334). У Аристотеля субстанция пред-
ставляется как реальность прима, «усия» и основание поскольку 
субстрат реальности. Субири в рукописи «Человек, персональная 
реальность» (1963) отвергает концепцию субстрата: сущность, 
определяемая Аристотелем со ссылкой лишь на материальный 
мир, не только материальна, но и реальна и актуализируется в бы-



Цибизова И.М. 

 56 

тии вещей. Согласно Г. Диасу, субстанциальность структурно 
поддерживает реальность сущности: субстанциальная реальность 
придает сущности структуру и «способность к обладанию», под-
держивая ее инициативность. Сущность не позволяет идентифи-
цировать вещи и не делает их таковыми, но идентифицируется с 
вещью, поскольку та реальна. Это не условие возможности, по-
скольку вещь существует, условие возможности вещи – реаль-
ность, сущность вещи идентифицируется с реальностью, посколь-
ку последняя актуализируется в самой вещи (с. 335–336). 
Сущность принадлежит к высшему классу, нежели субстрат. Ре-
альность – не субстанция, но субстанциональность, существующая 
иначе, чем ее причины. Субстанция Аристотеля не является реаль-
ностью самой субстанции: она находится в системе «знаков», при-
надлежа к «субстанциальности», системе, делающей ее частью че-
го-то, отличного от себя. Субстанциональность Субири 
определяется формально не через субстанцию, но через структур-
ность и состоит в основополагающем когерентном единстве струк-
туры. Высшей формой метафизического единства реального при-
знается структурное единство субстанциональности. Эта 
структура понимается как основополагающая форма реальности. 

Согласно А. Пинтору-Рамосу, теория Субири соответствует 
радикальной сущности реальности, поскольку ультимативная и 
основополагающая и показывает реальность как что-то предше-
ствующее проявлению реальности при актуализации бытия вещей 
(с. 336–337). Реальность основывается как сущность, предшествую-
щая каждому бытию или бытию в себе. Основанная так реальность 
является существенной в силу существенности основополагающей 
реальности. Субстанциональность основывает существенную реаль-
ность, учреждая систему «знаков». Знаки образуют собственную 
структуру, не принадлежащую субстанциональности. Они взаимо-
зависимы – один определяет другой, – поэтому образуют закры-
тую (каузальную) систему и обладают учреждающей достаточно-
стью. Последовательность и существование – два аспекта 
реальности человека. Человек состоит не в том, что является субъ-
ектом, но в том, что он сущий. Его субъективность обуславливает-
ся постоянным характером существования. Человек как таковой 
основывается субстанциальным характером реальности. Он не по-
следователен в субъективности, являясь таковым, лишь пока су-



Реф. ст.: Ириас Алфаро Б.Й. Личность и реальность:  
«суперсубстанциальное» бытие в «субстанциональной» реальности 

 57 

ществует. Взятый как чистый субъект, он исчезает в пустоте или 
смешивается с природой. Человеческая реальность определяется 
как относительный абсолют. Относительный по своему конечно-
му условию, и абсолютный в силу противопоставления себя как 
существующего совокупной реальности. Реальность личности он-
тологически смещается по отношению к реальности вещей в силу 
нахождения на качественно более низком уровне. 

При интерпретации существенности реальности личности 
(с. 338–340) осмысливается, каким образом субстанциональность 
является реальной и основанием человеческого существования. 
Термин «субстанция» не пригоден для ссылок на человеческую 
реальность, не являющуюся субстанциальной. Она основывается 
как «существенная» реальность, являющаяся последовательной и 
достаточной структурой. Субстанциональность располагается вы-
ше субстанциальности1. Субъекты, определяющие своим решени-
ем некоторые, но не все свойства, которыми будут обладать, нахо-
дятся не «под» ними, а «выше» их. В человеке аспекты субпозиции 
и суперпозиции выражают модус его субстанциональности (с. 338). 
Реальность человека как субъекта не полностью подчиняется 
предметной реальности, по определению ему не принадлежащей. 
Субстанциональность отражает «суперпозиционный» характер 
«собственной» системы личности. Согласно Х. Антунесу-Сиду, 
так отвергается восприятие субстанции как предмета в феномено-
логическом субъективизме Аристотеля в силу специфики челове-
ка. Термин «субстанциональность» используется для характери-
стики взаимоотношений личности с субстанцией, которой она 
больше не подчиняется, так как овладевает ею, делая частью своей 
системы. Субстанция характеризуется как присущая личности. 
Аристотелевская субстанция не равнозначна латинской сущности 
(essential). Последняя принадлежит только природным предметам 
в их сущностной характеристике, качественно обусловленной их 
субстанцией. Человеческой личности присуща суперпозиция в 
субстанциональности (с. 339). В цепи эволюции человеческое жи-
вотное возвышается над чисто животной реальностью. Человече-
ская реальность вещественна, поскольку среда (Umwelt), как ее 
                                                   

1 Интерпретация субстанциальности опирается на значение приставки 
«суб» – «под». 



Цибизова И.М. 

 58 

свойство, является действительно реальной – опосредующей. Че-
ловеческому животному, «животному реальности», принадлежит 
мир, становящийся его горизонтами. Человек приспосабливает 
мир, существовавший прежде, починяя его с супер-позиции, делая 
«окружающей реальностью». «Субстанциональность» дает чело-
веку возможность быть «хозяином» принадлежащего, не являясь 
последним. «Обладание» становится частью личностной структу-
ры человеческого бытия. Святой Августин писал: «Я помню, по-
нимаю и люблю, пользуясь тремя своими способностями, хотя я не 
являюсь ни своей памятью, ни своим разумением, ни своей любо-
вью; но я обладаю этими тремя реальностями. Это может подтвер-
дить любой, кто обладает тремя вышеупомянутыми способностя-
ми, поскольку он никогда не является этими тремя вещами». 
Субири различает то, чем человек обладает – потенциальность / 
способности, – и то, чем он является – природу и личность. Такие 
свойства, как память, ум, любовь – характеристики, принадлежа-
щие к субстанциональности личности. Знаки формируют ее реаль-
ность. Согласно А. Пинтору-Рамосу, знаки присутствуют как 
структурные комплексы. Знак является знаком вещи, ссылки на 
них образуют вещи. В системе каждый знак имеет свое место, за-
висящее не только от его свойств, но и свойств системы. Это поз-
воляет установить основополагающую архитектуру реальности. 
Основополагающие знаки формируют то, что в древние времена 
называлось сущностью: они бетон реальности. Субстанциональ-
ность принадлежит к более высокому уровню, чем природа 
(Д. Грасиа). Характер формирует индивидуальность человеческого 
бытия. Субстанциональность не естественна, но моральна, являясь 
не субпозицией (Unterlage, основанием, как сказал бы Хайдеггер), 
но «гиперпозицией». Под субстанциональностью подразумевается 
человеческая личность, являющаяся не естественным, но транс-
цендентным и персональным аспектом реальности человеческого 
бытия. Субстанциональность позволяет личности находится «в-
бытии» (с. 340). 

При осмыслении реального опыта как основания личности 
(с. 341–346) подчеркивается интегральность и тотальность виде-
ния Субири, в котором человеческое бытие по отношению к душе 
ощущается не только импульсивно, но и вдумчиво. Оно действен-



Реф. ст.: Ириас Алфаро Б.Й. Личность и реальность:  
«суперсубстанциальное» бытие в «субстанциональной» реальности 

 59 

но и познает реальность, ощущая ее. Это предполагает объектив-
ность, целостность реальности, в которую включен человек, пока 
думает о ней и работает на нее. Как «гиперформализированное» 
животное он предоставляет на стимулы реальности не только сти-
мулированный, но и формализированный разумностью человече-
ской реальности ответ. Человеческое бытие – основание его мета-
физики. Инсталляция в реальность – основополагающий момент 
бытия, так как реальность делает человека тем, кто он есть в мире, 
подчиненным реальности. Согласно И. Эллакурии, бытие подчи-
нено реальности, поскольку основано на ней. Реальность обыден-
на, бытие есть «бытие-в-мире». Человеческое бытие – не жизнь и 
«бытие-в-мире», но реальность, в которую человек инсталлирован, 
более грандиозная, чем его собственная. Это социальная реаль-
ность, в которой человек живет и с которой сосуществует. В курсе 
лекций «Три измерения человеческого бытия: индивидуальное, 
социальное, историческое» утверждается, что «эго» – не реаль-
ность человека, он реален уже до его обретения (с. 341). Возражая 
Гуссерлю, Субири утверждает, что суть самости – не бытие субъ-
екта, но бытие, актуализированное реальностью, суть самости – не 
основополагающая реальность, но основана реальностью, в кото-
рой человек существует. Суть «эго» не его «собственность», но 
бытие, актуализированное в мире. Опровергая Хайдеггера, испан-
ский мыслитель видит в бытии возможность не реальности, но ее 
основания: персональное бытие основывается на реальности, по-
скольку реально. Это не онтологическая реальность, но реальность 
как таковая, являющаяся основанием «самости» личности. «Бытие-
в-мире» обретает реальность чувственным образом, актуализиру-
ясь реальностью; момент, в который человек воспринимает реаль-
ность как «собственную», запускает стимуляцию и инсталлирует 
его в реальность. Человек – животное, превосходящее животный 
мир и простые органические структуры. Его жизнь превосходит 
саму себя, оставаясь живой в своих органических структурах. Пре-
восходить означает продвигаться от стимуляции к реальности. 
Превосхождение заключается не в таковом животного, но превос-
хожении в животном. Психика – не что-то добавленное к организ-
му, но его структурная конструкция. Превосходить означает не 
«выпрыгивать» из организма, но оставаться в нем, живым. Это 



Цибизова И.М. 

 60 

превосхождение в животном виде, ведущее к реальности. Отсюда 
определение «животное реальности» (с. 342). Человек выстраивает 
основополагающую реальность как собственную, но реализуется 
не в ней, но только с другими личностями, поскольку они находят-
ся на том же онтологическом плане достаточной личной реально-
сти. Человек превосходит животное благодаря жизни в «своей» 
реальности не как в средстве, но в мире, горизонтах и жизни. Со-
гласно Э. Солари, человек, совершая различные действия «меж-
ду», «с» и «в» реальности, внедряется в нее через вещи. Они обес-
печивают вос-соединение человека с реальностью: в этом вос-
соединении он реализует себя как личность. Воздействуя на вещи, 
человек осуществляет модификацию своей личности или субстан-
циональности, не принадлежащей к природе вещей, не способных 
к самообладанию. Акт выбора определяет способ действия: быть 
субстанциональным. Согласно А. Лоресу Квинтасу, отношение к 
миру обусловлено субъектом в силу того, что это отношение «по-
средством встречи» [...] Встреча – результат взаимного продвиже-
ния, а не манипуляции. Обусловленность человека указывает не на 
его непроницаемую закрытость, а скорее на установку, способ-
ствующую свободе (с. 344). В такой встрече, моменте переуста-
новки связи с реальностью другого человеческая личность реали-
зуется как реальная. Произведения Баха создают реальную среду, 
соответствующую своей сущности, идентифицируемой знаками 
интенсивности, темпа и безмятежности. В личных отношениях 
человек не создает «другого», отличного от единого межличност-
ного пространства. Лишь там, «где» находится человек, он может 
полностью реализоваться. Существует качественное различие ме-
стоимений «я-ты-он» как личностей незаменимых и нередуцируе-
мых в реальности взаимоотношений. Эта незаменимость происхо-
дит из обладания каждым из них «своего», что означает: «я есть 
моя собственная реальность [...] и поскольку я есть, у меня есть 
возможность решать». Собственная реальность формируется как 
унитарная и закрытая система. Индивидуальность – качество, ко-
торое личность запечатлевает в актах, осуществляя жизненное 
развитие в собственной реальности. Личность определяется как 
«характер структур, являющийся отправной точкой». Это струк-
турный признак отличия одной личности от другой (с. 345). Инди-



Реф. ст.: Ириас Алфаро Б.Й. Личность и реальность:  
«суперсубстанциальное» бытие в «субстанциональной» реальности 

 61 

видуальность – реальный момент личностной структуры. При ин-
терпретации личности как свойственной реальности (с. 346–347) 
ее существование и последовательность (элементы единой структу-
ры – субстанциональности) рассматриваются как принадлежащие 
к персональной реальности, формирующей индивидуальность. По-
следовательность позволяет восприятие субстанциальности как 
отличной от других вещей без конкретизации, из чего она состоит. 
Человек – сущая реальность, поскольку сущее не сводится к несу-
щему, не являющемуся кем-то. Субстанциальность интерпретиру-
ется как основополагающий знак личности, заставляющий челове-
ка принадлежать самому себе в формальном и «воспроизводящем» 
порядках. Субстанциальная реальность воспринимает окружающую 
реальность как собственную. Самость понимается как наличие за-
крытой структуры и тотальности наряду с полным самообладанием 
в принадлежности к порядку реальности. Субстанциальности при-
надлежат разделенное бытие, неделимое бытие и самость (с. 346). 
Согласно Грасии, человек принадлежит себе самому в двух раз-
личных измерениях: как собственный материал или то, что было 
создано, и формально, т.е. способен сделать своим самого себя. 
Формальная самость принадлежит человеку из его реальности. 
Пинтор-Рамос утверждает, что субстанциальность формирует ре-
альность в процессе «присвоения», определяя открытый и дина-
мичный характер личности. У Субири личность – открытая сущ-
ность. В своей открытости она индивидуализирует реальность, 
присваивая ее. «Человек инсталлируется в реальность, представ-
ляющуюся ему его ультимативным, дающим возможность и по-
буждающим основанием в неизбежном процессе персонализации». 
Этот неоспоримый для религий факт определяет в человеке «тео-
логическое измерение», означая вызов, на который разум пытается 
ответить. Если это удается, человек находит Бога как «воплощение 
окончательного, действенного и неповторимого основания каждой 
человеческой жизни». Реальность у Субири имеет не идеальное, но 
абсолютно метафизическое значение: именно в реальности бытие 
проявляется как таковое. Человек, «животное реальности», по-
средством гиперформализации познает ее как собственную. Это 
качественно отличает его от других животных (с. 347). Гиперфор-
мализация – не естественный, но метафизический и трансцендент-



Цибизова И.М. 

 62 

ный момент человеческого бытия в реальности. Личность – не 
только «политическое животное» и физическое лицо, но и разме-
щена в реальности и реальна в бытии относительности реальности 
(с. 348). 

И.М. Цибизова∗ 
 

                                                   
∗ Цибизова Ирина Михайловна – кандидат исторических наук, научный 

сотрудник отдела философии Института научной информации по общественным 
наукам РАН, itsibizova@mail.ru 

mailto:itsibizova@mail.ru


Реф. кн.: Вдовина И.С. Эмманюэль Мунье: личность и цивилизация 

 63 

УДК 02.11.91                                       DOI: 10.31249/rphil/2023.02.03 
ВДОВИНА И.С. ЭММАНЮЭЛЬ МУНЬЕ: ЛИЧНОСТЬ И ЦИВИ-
ЛИЗАЦИЯ 
Реф. кн.: Вдовина И.С. Эмманюэль Мунье : личность и цивилиза-
ция. – Москва ; Санкт-Петербург : Центр гуманитарных инициа-
тив, 2022. – 116 с. – (Серия «Humanitas»). 

Аннотация. В монографии исследуются идеи основополож-
ника и центральной фигуры французского персонализма – Эм-
манюэля Мунье (1905–1950), который в начале 1930-х годов вы-
ступил с идеей построения новой человеческой цивилизации, 
основанной на ценностях духовного мира личности. 

Ключевые слова: французский персонализм; Э. Мунье; про-
блема личности; личность и общество; Ш. Пеги; Н.А. Бердяев; 
Ж. Маритен; П. Рикёр. 

Abstract. The monograf explores the ideas of the founder and 
central figure of French personalism – Emmanuel Mounier (1905–
1950), who in the early 1930s came up with the idea of building a new 
human civilization based on the values of the spiritual world of the in-
dividual. 

Keywords: French personalism; E. Mounier; the problem of per-
sonality; personality and society; Ch. Péguy; N.A. Berdjaev; 
J. Maritain; P. Ricoeur. 

Для цитирования: Ремезова И.И. [Реферат] // Социальные и гума-
нитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Фило-
софия. – 2023. – № 2. – С. 63–69. Реф. кн.: Вдовина И.С. Эмманюэль Му-
нье : личность и цивилизация. – Москва ; Санкт-Петербург : Центр 
гуманитарных инициатив, 2022. – 116 с. – (Серия «Humanitas»).    
DOI: 10.31249/rphil/2023.02.03 



Ремезова И.И. 

 64 

Рецензируемая монография посвящена исследованию твор-
чества Эмманюэля Мунье – основоположника и ведущего теоре-
тика французского персонализма, одного из наиболее влиятельных 
мыслителей ХХ столетия. Явление персонализма составило целую 
эпоху в интеллектуальной жизни Франции первой половины – се-
редины ХХ в. «Центральной проблемой персонализма стал вопрос 
об универсальном развитии человека – о личности и о построении 
новой цивилизации, основанной на приоритете духовных ценно-
стей» (с. 7). Рождение нового философского течения было ознаме-
новано выходом в свет журнала «Esprit» («Дух») в октябре 1932 г. 

Монография состоит из семи разделов. В первом разделе 
представлены вехи жизненного и творческого пути Эмманюэля 
Мунье. Отмечается важная роль лекций Жака Шевалье в станов-
лении взглядов молодого философа. (Лекции были посвящены та-
ким мыслителям, как Декарт, Мальбранш, Бергсон, Мен де Биран 
и др.). Ссылаясь на мнение Жерара Люроля, автор утверждает, что 
Шевалье научил Мунье «плодотворному реализму», который при-
знает саму нашу личность «отличительной отметиной человече-
ского мира, – реализму, не позволяющему сводить человеческую 
личность ни к ячейке социального организма, ни к простому вин-
тику в механизме» (с. 8). 

Наиважнейшими и непосредственными теоретическими ис-
токами персонализма Э. Мунье автор называет идеи Шарля Пеги 
(1873–1914), Н.А. Бердяева (1874–1948) и Жака Маритена (1882–
1973). Сам Шарль Пеги считал себя последователем А. Бергсона, 
«восприняв бергсоновское учение о длительности и тезис о духов-
ном начале мира, идеи о непосредственной интуиции, памяти и 
времени. <…> Опираясь на идею длительности, Пеги говорил о 
переходе от фиксированных принципов науки и стереотипов об-
щественно-политической деятельности к творческому восприятию 
и поэтическому выражению сокровенного движения жизни» 
(с. 26). Важная роль в формировании идей персонализма у 
Э. Мунье принадлежит Н.А. Бердяеву, который был в дружбе со 
многими представителями персонализма, принимал участие в пер-
вых заседаниях редакции журнала «Esprit», публиковал свои ста-
тьи в этом журнале, идеи которого считал созвучными своим соб-
ственным. Как известно, в первом номере «Esprit» Бердяев 
опубликовал статью «Правда и ложь коммунизма», которую высо-



Реф. кн.: Вдовина И.С. Эмманюэль Мунье: личность и цивилизация 

 65 

ко оценил Мунье. Сам Бердяев не скрывал, что его статья во мно-
гом определила отношение редакции журнала к коммунизму. «К 
наиболее “значительным истинам” коммунизма Бердяев относил 
критику буржуазного общества, его пороков и противоречий, раз-
венчание эксплуатации человека человеком, призыв к изменению 
социального порядка, угнетающего индивида» (с. 29). Однако, ис-
пытывая влияние марксизма, Бердяев в то же время подчеркивал 
слабые, с его точки зрения, стороны марксистского учения о ком-
мунистическом будущем. «По его словам, он согласился бы при-
нять коммунизм социально – как экономическую и политическую 
организацию, но не принял бы его духовно» (с. 30). Особенно 
сильное влияние на философов-персоналистов оказало бердяев-
ское учение о человеке. «Признав человеческое существование 
единственно достоверным и изначальным фактом бытия, рассмат-
ривая мир “из субъекта”, с позиции изолированной личности, тво-
рящей мир, Бердяев в качестве кардинальной философской про-
блемы выделяет вопрос о свободе и творчестве» (там же). 

В непосредственное окружение молодого Мунье вместе с 
Бердяевым входил Жак Маритен (1882–1973), известный философ-
неотомист, интерпретирующий учение Фомы Аквинского в духе 
антропологической философии. Как замечает автор, «Жак Мари-
тен станет одним из лидеров современного обновления томизма. 
Ядром его философии будет концепция интегрального гуманизма, 
где человек утверждается в качестве разумного существа, наде-
ленного свободной волей и осуществляющего свой выбор перед 
лицом Бога» (с. 31). Идеи Маритена о человеческой личности и ее 
свободе, о трансцендентных основаниях жизни и культуры нашли 
отклик в сознании Э. Мунье. «Суть “интегрального гуманизма” 
Маритена Мунье видел в признании личностного начала высшей 
ценностью общественной жизни, принципом единения людей на 
основе общего блага» (там же). 

Второй раздел монографии посвящен описанию целей и за-
дач персонализма, которые были направлены на проект создания 
новой цивилизации. Этот проект основывался на принципиальном 
различении между личностью и индивидом, суть которого Мунье 
излагал следующим образом: «Когда человек пытается впервые 
постичь себя, сначала он улавливает себя в качестве расплывчато-
го образа на поверхности собственной жизни, где циркулируют 



Ремезова И.И. 

 66 

различные персонажи, в которых он утопает, рассеивается, усколь-
зает от себя. Таков индивид: он – сама распыленность; личность 
же есть сосредоточенность в себе и выбор. Личность субстанци-
ально воплощена в человеке, смешана с его плотью, но она остает-
ся трансцендентной по отношению к ней и вместе с тем внутренне 
с ней нерасторжимой» (цит. по: с. 34–35). Существенным для Му-
нье моментом в определении личности является ее устремленность 
в направлении, противоположном индивидуализму. «В этом ее 
непрерывное следование собственному призванию как духовному 
принципу жизни. <…> Призвание личности – в ее трансцендиру-
ющем движении, т.е. в постоянном усилии по самопреодолению, 
самопревосхождению и одухотворению» (с. 35). Иными словами, 
личность обретает себя, только отдавая себя другим, и именно этот 
путь ведет ее к подлинным глубинам бытия, к его тайнам. Автор 
подчеркивает, что Мунье будет постоянно иметь в виду указанные 
характеристики личности, стремясь описать пути личностной жиз-
ни человека и призывая его следовать ими. Двадцатое столетие 
Мунье считал переломным в ходе истории: «всемирный кризис 30-
х годов со всей остротой обнажил враждебность истории отдель-
ному человеку, явив вместе с тем возможность для коренного пре-
образования человеческой цивилизации» (с. 36). 

Третий раздел монографии посвящен решению проблемы 
личности. Как подчеркивает автор, в поисках сущности личности 
Мунье обратился прежде всего к практической стороне жизнедея-
тельности человека, руководствуясь следующим положением: 
«человек – единственный, кто преображает окружающий мир; 
личность, освобождая все вокруг, освобождает и себя, она призва-
на освободить как вещи, так и все человечество» (цит. по: с. 40). 
В данном вопросе Мунье солидарен с позицией Маркса, выражен-
ной им в «Тезисах о Фейербахе», суть которой сводится к тому, 
что «философы лишь различным образом объясняли мир, но дело 
заключается в том, чтобы изменить его» (цит. по: там же). Высту-
пая от имени отдельной человеческой личности, изуродованной 
эксплуатацией и утратившей человеческие свойства в погоне за 
материальными благами, Э. Мунье и его единомышленники вы-
двинули обвинение в адрес капиталистического производства, 
превращающего человека в своего бессознательно действующего 
агента и лишающего его саморазвития. Автор отмечает, что в 



Реф. кн.: Вдовина И.С. Эмманюэль Мунье: личность и цивилизация 

 67 

1930-е годы кризис человека мыслился в персонализме Мунье 
преимущественно как кризис деятельностных способностей инди-
вида, вызванный его участием в капиталистическом производстве, 
а также как упадок духовности, явившийся следствием буржуазно-
го образа жизни. «За персоналистскими построениями этого пери-
ода со всей очевидностью прочитывается стремление мыслителей 
из группы “Esprit” понять и найти решение проблемы противоре-
чия между развитым капиталистическим производством и тем 
способом, каким отдельный человек приобщается к материальной 
и духовной культуре общества» (с. 41). 

В четвертом разделе монографии уделяется особое внимание 
вопросам духовного мира личности, в частности проблеме транс-
ценденции. Автор замечает, что для Мунье и его соратников в 
1930-е годы было очевидно, что надежды, возлагаемые ими на 
труд как основу и действительность духовной жизни личности, 
неосуществимы в условиях капиталистического общества. «При-
знав человека создателем культуры, материального и духовного 
богатства цивилизации, Мунье подчеркивал тот реальный факт, 
что в условиях высокоразвитого буржуазного общества с прису-
щим ему способом производства и потребления человек владеет 
бесконечно малой долей совокупного общественного богатства; 
человеческая культура в целом чужда ему… личностные характе-
ристики человека теряются в общем потоке предметного мира» 
(с. 51). Мунье полагал, что экономика нуждается в кардинальной 
перестройке, «чтобы основным ее принципом стал примат труда 
над капиталом, личной ответственности – над анонимным госу-
дарственным аппаратом, человеческих организмов – над механиз-
мами» (с. 51–52). При этом внутреннюю жизнь (субъективность, 
интериорность) Мунье считал существеннейшим качеством и со-
стоянием человека-личности. «Философ противопоставлял жизнь 
человека-личности вещному существованию с его закономерно-
стями… <…> Личностная жизнь начинается тогда, когда человек 
обретает способность овладеть собой – сосредоточиться, собрать-
ся. <…> Преобразование действительности из нечеловеческой в 
человеческую происходит во внутреннем мире личности, в его 
субъективности» (с. 52–53). Подчеркивая несомненное значение 
сознательного выбора человека-личности, Мунье в то же время 
утверждал, что сознательное поведение – лишь одна из граней це-



Ремезова И.И. 

 68 

лостного «Я», а «наилучшими из наших действий оказываются как 
раз те, в собственном авторстве которых мы менее всего уверены» 
(цит. по: с. 53). В связи с такой позицией Мунье особенно возра-
жал против практикуемого в психологии объективистско-
аналитического изучения внутреннего мира личности, полагая, что 
«такой способ исследования, когда в мозаике психического стре-
мятся отыскать простые первичные элементы, которые позволили 
бы вскрыть механизмы психической жизни, исходит из уподобле-
ния духа машине» (с. 53). Именно через бессознательное, как по-
лагает Мунье, «человек соединяется с той частью самого себя, ко-
торая превосходит его сознание. Окружающий человека мир, в 
котором он живет и который он познает, это лишь ущербный 
фрагмент реальности. <…> Более реальный, чем чувственно вос-
принимаемый мир, – это внутренний мир человека, где действи-
тельность получает свое подлинное развитие» (с. 54). Иными сло-
вами, с точки зрения Мунье, сознание занимает положение острова 
в безграничном океане бессознательного. 

Философы-персоналисты высоко оценивали взгляды Г. Мар-
селя и К. Ясперса, в учениях которых персоналистов «привлекает 
не только стремление понять человека исходя из него самого, но и 
готовность связать его внутренний мир с надличным, абсолютным, 
т.е. с божественным бытием» (с. 57–58). Не случайно Мунье уде-
лял серьезное внимание проблеме трансценденции. Как замечает 
автор монографии, с точки зрения Мунье и его единомышленни-
ков, понятие трансценденции характеризует духовный мир лично-
сти, а отнюдь не чувство и не сознание. «Область духа – это та 
сфера опыта личности, где человеческое существование осмысли-
вается с позиций добра и зла, блага и греха и т.п., дух – это и само-
сознание человека. Сфера духа априорна по отношению к пред-
метно-конкретному самоосуществлению человека» (с. 58). 

Пятый раздел монографии посвящен проблеме личностного 
общения. В 1934 г. Мунье написал работу «Персоналистская и 
общностная революция», которая стала программной в разработке 
данной темы. Автор подчеркивает, что в данной работе понятия 
«персонализм» и «общность» употребляются как синонимы (см.: 
с. 70). В своей концепции общности Мунье особенно подчеркивал 
ее существенное отличие от современных ему философских уче-
ний о личности, тяготеющих к индивидуализму. 



Реф. кн.: Вдовина И.С. Эмманюэль Мунье: личность и цивилизация 

 69 

В шестом разделе монографии отмечается, что идеи Мунье и 
его соратников получили широкое распространение в мире. «Они 
оказали заметное влияние на философские и социологические уче-
ния ХХ века, ориентируя их на исследование проблем духовного 
мира человека, личностного содержания человеческой деятельно-
сти, человеческого общения, человеческой общности» (с. 80). 

В седьмом, заключительном разделе монографии автор кон-
центрирует свое внимание на концепции Поля Рикёра, который 
продолжил разработку идей Э. Мунье. Уже в декабре 1950 г. в 
журнале «Esprit» была опубликована статья Рикёра «Эмманюэль 
Мунье: персоналистская философия», в которой Рикёр признается 
в том, что он как философ во многом обязан основоположнику 
персонализма во Франции, «особенно его умению связывать фило-
софскую рефлексию с животрепещущими проблемами современ-
ности…» (цит. по: с. 88). Согласно утверждению самого Рикёра, 
он распознал в персонализме Мунье «педагогику общностной 
жизни, связанную с пробуждением личности, намерение воздей-
ствовать на историю с помощью определенного типа воинствую-
щего мышления» (цит. по: с. 89). Сам Мунье в последние годы 
жизни высоко оценивал ту роль, которую играл Поль Рикёр в раз-
работке идей персонализма. 

Завершая книгу, автор замечает, что одной из главнейших 
тем философской антропологии П. Рикёра является вопрос о сов-
местном бытии людей, их желании «жить вместе с другими и для 
других, вопрос, составляющий, по его убеждению, сердцевину 
земной цивилизации» (с. 107). В разработке этого вопроса Рикёр 
явился в известном смысле продолжателем идей Мунье. 

И.И. Ремезова∗ 
 

                                                   
∗ Ремезова Ирина Ивановна – кандидат философских наук, научный со-

трудник Института научной информации по общественным наукам РАН, Москва, 
Россия, e-mail: iremez.koz@yandex.ru 

mailto:iremez.koz@yandex.ru


Летов О.В. 

 70 

ЭТИКА 

УДК 179                                                DOI: 10.31249/rphil/2023.02.04 
ЛЕТОВ О.В.∗ ЭТИКА РИСКА. (Обзор) 

Аннотация. Обзор посвящен этическим вопросам развития 
естественных наук. Подчеркивается, что обсуждение риска и поль-
зы, включая риск, связанный с вмешательствами в область обще-
ственного здравоохранения, должно занимать центральное место 
при рассмотрении вопросов о том, каким образом разрабатывают-
ся и осуществляются указанные вмешательства. Существуют важ-
ные последствия, вытекающие из того, как именно концептуали-
зируется риск в ответ на соответствующие вопросы и опасения. 
Правильность, неправильность или допустимость навязывания 
риска основываются на идее, что все должны сосуществовать как 
автономные личности в сложной социальной среде, где избежать 
риска невозможно. 

Ключевые слова: глобальный этический стандарт; этика ис-
кусственного интеллекта; риск; относительная свобода; относи-
тельная справедливость; общественное здоровье; оценка этической 
целесообразности. 
LETOV O.V. Ethics of risk. (Review) 

Annotation. The review is devoted to the ethical issues of the de-
velopment of the natural sciences. It is emphasized that the discussion 
of risk and benefit, including the risk associated with public health in-
terventions, should be central to how these interventions are designed 
and implemented. There are important implications for how risk is con-
                                                   

∗ Летов Олег Владимирович – кандидат философских наук, старший науч-
ный сотрудник отдела философии Института научной информации по обще-
ственным наукам РАН. E-mail: mramor59@mail.ru. 

mailto:mramor59@mail.ru


Этика риска 

 71 

ceptualized in response to these questions and concerns. The rightness, 
wrongness, or acceptability of risk imposition is based on the idea that 
everyone must coexist as autonomous individuals in a complex social 
environment where risk avoidance is impossible. 

Keywords: global ethical standard; ethics of artificial intelli-
gence; risk; relative freedom; relative fairness; public health; assess-
ment of ethical expediency. 

Для цитирования: Летов О.В. Этика риска. (Обзор) // Социальные 
и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: 
Философия. – 2023. – № 2. – С. 70–76.      DOI: 10.31249/rphil/2023.02.04 

Д.С. Сильва (Сиднейский университет, Австралия) и М. Дж. 
Смит (Западный университет, Онтарио, Канада) отмечают, что об-
суждение риска и пользы, включая риск, связанный с вмешатель-
ствами в область общественного здравоохранения, должно зани-
мать центральное место при дискуссии о том, каким образом 
разрабатываются и осуществляются указанные вмешательства. 
Существуют важные последствия, вытекающие из того, как имен-
но концептуализируется риск в ответ на соответствующие вопросы 
и опасения, например, в отношении следующих пунктов: реализу-
ются ли меры общественного здравоохранения, когда и как, и на 
кого следует ориентироваться или на кого следует обращать вни-
мание в первую очередь. Вмешательства в область общественного 
здравоохранения, хотя и призванные принести пользу, часто вле-
кут за собой сопутствующие риски, возлагаемые на отдельных лиц 
и сообщества. Другими словами, иногда люди и сообщества под-
вергаются риску причинения вреда, которого не было бы, если бы 
не вмешательство представителей общественного здравоохране-
ния. Степень риска во многом обусловлена тем обстоятельством, 
имеют ли место инфекционные или неинфекционные заболевания. 

«Риск» часто понимается как описание опасности и вероят-
ности возникновения опасности. Понятие «опасность» предпола-
гает вред, который сам по себе может быть описан множеством 
способов, например можно вспомнить классическую формулиров-
ку вреда как ущемления интересов. Понимание того, каким обра-
зом этически оценить риск, может помочь разобраться в трудных 
случаях в области общественного здравоохранения, когда полити-
ческое решение, связанное с вмешательством в эту область, спо-



Летов О.В. 

 72 

собно привести к возникновению нового риска. Оценка этической 
целесообразности мер, принимаемых организацией общественного 
здравоохранения, часто требует тщательного анализа того, кто 
несет риск, связанный с этой мерой, кто извлекает выгоду из этой 
меры, а также способов обоснования введения такой меры. Мы 
утверждаем, что подобные риски навязываются через или в кон-
тексте отношений внутри и между правительствами, учреждения-
ми, предприятиями и общественностью, и, следовательно, допу-
стимость риска должна основываться на относительном 
понимании свободы и справедливости. 

Разработка понятия допустимого риска в общественном 
здравоохранении, которое может сосуществовать с понятием сво-
боды, требует принятия точки зрения относительной свободы и 
относительной справедливости, тем самым опираясь на существу-
ющую нормативную этическую теорию о возможности риска. От-
носительная свобода учета риска имеет важные последствия для 
соображений социальной справедливости, поскольку она приме-
нима к этическому распределению риска в контексте обществен-
ного здравоохранения. Относительная справедливость смещает 
внимание распределительной справедливости на критическое ис-
следование социальных явлений, таких как господство, подчине-
ние, эксплуатация, угнетение и маргинализация. Поскольку риски 
неравномерно распределены в обществе и, как правило, непропор-
ционально выше среди групп населения, находящихся в неблаго-
приятном положении из-за бедности, расизма, колониализма и 
других форм угнетения, крайне важно, чтобы этика риска учиты-
вала эти относительные формы несправедливости. 

Д.С. Сильва и М.Дж. Смит приходят к следующим выводам. 
Как бы свобода ни понималась, это всего лишь часть более широ-
кой теории этики риска. Правильность, неправильность или допу-
стимость навязывания риска основываются на идее, что все долж-
ны сосуществовать как автономные личности в сложной 
социальной среде, где избежать риска невозможно. «Размышления 
о навязывании риска в контексте общественного здравоохранения 
выиграли бы от обобщенных представлений об относительной 
свободе и относительной справедливости» [3]. 

Дж. Халамаа и Т. Каллиокоски (теологический факультет 
Хельсинкского университета, Финляндия) отмечают, что необхо-



Этика риска 

 73 

димость проектирования и разработки искусственного интеллекта 
(ИИ) на устойчивой основе побудила исследователей, учреждения 
и организации сформулировать предложения по этике искусствен-
ного интеллекта. Хотя эти предложения охватывают разные темы 
и адресованы разным аудиториям, они разделяют предположение, 
что этика ИИ обеспечивает обобщающую основу для дизайнеров, 
применимую к их работе. «Термин “этика ИИ” используется в 
данном случае для обозначения руководящих принципов, деклара-
ций, этических кодексов и обобщений, которые отражают целый 
ряд стилей, от громких заявлений государственных органов до 
нормативных практических правил для пользователей и практиче-
ских контрольных списков для дизайнеров, написанных частными 
компаниями, профессиональными ассоциациями и некоммерче-
скими организациями» [1]. 

Этика ИИ обеспечивает общую основу – в отношении тео-
рии, принципов, ценностей и т.д. – которую разработчики могут 
затем применять к отдельным случаям, тем самым повышая этиче-
скую устойчивость разработки ИИ. Этика ИИ означает примене-
ние этических теорий для создания морально приемлемых прак-
тик, если принятый подход неэффективен или некорректен. Чтобы 
предложить точку сравнения и лучше понять природу этики ИИ 
как прикладной этики, проводится параллель с историей биоэтики – 
наиболее развитой и известной области прикладной этики. Анали-
зируя методологические дискуссии по биоэтике и критически рас-
сматривая способы, которыми биоэтика влияет на решение реаль-
ных проблем, демонстрируется, что концепция прикладной этики, 
принятая в этике ИИ на сегодняшний день, слишком узка и отча-
сти непоследовательна. Основными целями этических принципов 
ориентированного на человека ИИ являются укрепление привер-
женности использованию ИИ на службе человечества и общего 
блага вкупе со стремлением улучшить благосостояние и свободу 
людей, а также надлежаще и соразмерно справляться с возникаю-
щими рисками. Существует два типа норм – один перспективный 
и позитивный, а другой осторожный и негативный – в качестве 
руководящих принципов стратегического планирования. Согласно 
принципам этики ИИ, развитие ИИ должно быть направлено на 
максимизацию преимуществ систем ИИ при одновременном 
предотвращении и минимизации рисков, связанных с использова-



Летов О.В. 

 74 

нием этих приложений. Поскольку приложения ИИ представляют 
собой социотехнические системы, одной из центральных задач 
специалистов по этике ИИ является определение способов инте-
грации этической устойчивости с понятием системной устойчиво-
сти. 

Предложения по улучшению этического воздействия на ИИ 
предполагают, что отдельные действующие лица смогут поступать 
нравственно, полагаясь на набор добродетелей, нести моральную 
ответственность или применять систему совещательных принци-
пов. Такие меры могут улучшить этическое качество разработки 
ИИ. Этическое обоснование может быть реализовано по трем ос-
новным каналам: улучшение моральных качеств людей, установ-
ление набора правил и систем контроля для дисциплины их при-
менения или установление того, что моральная порядочность 
полезна. Этические модели ИИ опираются в первую очередь на 
первые два метода. 

Дж. Халамаа и Т. Каллиокоски приходят к выводу, что этику 
ИИ можно было бы сделать более методологически обоснованной 
и существенно более влиятельной, если бы ее ресурсы были обо-
гащены за счет использования инструментов из областей исследо-
вания, созданных для улучшения качества человеческой деятель-
ности и обеспечения желаемых результатов. Подходами, которые 
полезны для этой цели, являются теория систем, исследование 
безопасности, подход к оценке воздействия и теория изменений. 

Дж. Пейдж, Ф. Малклиш и М. Бейн (Сиднейский универси-
тет, Австралия) поднимают вопрос о том, как обеспечить действие 
систем искусственного интеллекта наилучшим образом в интере-
сах человечества. Подобную задачу часто называют выравнивани-
ем. Большинство исследователей концентрирует внимание на рис-
ках, связанных с общим искусственным интеллектом, на том, что 
еще предстоит доказать. На самом деле даже низкоуровневый ис-
кусственный интеллект, который уже широко распространен в со-
временном обществе, представляет значительные риски. Хотя ука-
занный искусственный интеллект (ИИ) может не создавать 
экзистенциального (глобального) риска, выход из строя комму-
нальных служб, таких как системы электроснабжения или водо-
снабжения, может привести к значительным человеческим жерт-
вам и социальным потрясениям. 



Этика риска 

 75 

Многие компьютерные системы основаны на дистрибутив-
ной логике, поскольку она обеспечивает значительные преимуще-
ства в надежности, и это является основой для робототехники. 
Проблема применительно к таким системам заключается в том, 
что программирование управления очень быстро становится чрез-
вычайно сложным, поэтому приходится использовать автоматиче-
ское программирование. Нередко используются генетические ал-
горитмы, модифицированные путем наложения эпигенетических 
алгоритмов. Это использование, однако, приводит к отказу от 
прямого контроля над процессом, что затрудняет обеспечение со-
гласованности. «С точки зрения “цели” это условие выполнимо, но 
для “средств”, которые также должны быть согласованы, оно спо-
собно создавать сложности» [2]. Принцип «цель оправдывает 
средства» оказывается неприемлемым. 

Самоорганизующаяся система может функционировать с 
помощью всего трех простых правил, однако на практике для вы-
полнения важной задачи требуется гораздо большее количество 
правил. По мере того, как задача становится более сложной, коли-
чество правил имеет тенденцию к резкому росту. Дополнительные 
сложности добавляются, если среда является динамической. Клас-
сический метод решения этой проблемы – использование поведен-
ческого метода. Он состоит из разработки исходной модели, ее 
реализации, оценки и модификации. Этот процесс может продол-
жаться до тех пор, пока не будет достигнуто приемлемое решение. 
Проблема в том, что по мере того, как модель становится все более 
и более сложной, становится трудно ее генерировать и понимать. 
Самоорганизующиеся системы действуют практически без цен-
трализованного контроля. Они должны выстроить свою собствен-
ную тактику выполнения миссии на основе набора правил. Все это 
подчеркивает преимущества локальной этики ИИ над глобальной. 

Таким образом, Дж. Пейдж, Ф. Малклиш и М. Бейн ставят 
проблемы, связанные с разработкой автономного управления с ис-
пользованием генетических / эпигенетических самообучающихся 
систем, предлагая альтернативу построению глобального этиче-
ского стандарта ИИ. 



Летов О.В. 

 76 

Список литературы 

1. Hallamaa J., Kalliokoski T. AI ethics as applied ethics // Frontiers in computer sci-
ence. – 2022. – Vol. 4, Article 776837. – P. 1–12. – URL: https://clck.ru/335pAb 
(date of access: 27.11.2022). 

2. Page J., Mukhlish F., Bain M. Ensuring the alignment of genetic/epigenetic de-
signed swarms // Математичні машини і системи. – 2022. – № 1 – P. 3–11. – 
URL: https://www.researchgate.net/publication/359388844_ENSURING_THE_ 
ALIGNMENT_OF_GENETICEPIGENETIC_DESIGNED_SWARMS (date of ac-
cess: 27.11.2022) 

3. Silva D.S., Smith M.J. Is the cure worse than the disease? The ethics of imposing 
risk in public health // Asian bioethics review. – 2023. – N 15. – P. 19–35. – URL: 
https://doi.org/10.1007/s41649-022-00218-1 (date of access: 27.11.2022). 

 

https://clck.ru/335pAb
https://www.researchgate.net/publication/359388844_ENSURING_THE_ALIGNMENT_OF_GENETICEPIGENETIC_DESIGNED_SWARMS
https://www.researchgate.net/publication/359388844_ENSURING_THE_ALIGNMENT_OF_GENETICEPIGENETIC_DESIGNED_SWARMS
https://doi.org/10.1007/s41649-022-00218-1


Проблемы обоснования морали 

 77 

УДК 179                                                DOI: 10.31249/rphil/2023.02.05 
ЛЕТОВ О.В.∗ ПРОБЛЕМЫ ОБОСНОВАНИЯ МОРАЛИ. (Обзор) 

Аннотация. Обзор посвящен актуальным вопросам россий-
ской этики. Отмечается, что используемая ведущими представите-
лями русской философской традиции синтетическая дискурсивная 
стратегия, опирающаяся одновременно на рациональные и ирра-
циональные (сверхрациональные) основания, обеспечивает более 
полное нравственное развитие личности, чем попытки иницииро-
вать ее преображение на сугубо религиозной основе. Рассматрива-
ется влияние морали, понимаемой в смысле императива Канта или 
близкого к нему по значению Золотого правила нравственности, на 
процесс принятия стратегических решений в национальной ком-
плексной метасистеме. Описывается модель равновесия трех рас-
сматриваемых макросистем как отражение применяемой в насто-
ящее время неолиберальной экономической доктрины и с 
использованием теории систем. 

Ключевые слова: российская этика; обоснование морали; 
тождество блага и истины; «цельное знание»; смысл жизни; абсо-
лютные ценности; Золотое правило нравственности. 
LETOV O.V. Problems of substantiating morality. (Review) 

Annotation. The review is devoted to topical issues of Russian 
ethics. It is noted that the synthetic discursive strategy used by the lead-
ing representatives of the Russian philosophical tradition, which is 
based simultaneously on rational and irrational (super-rational) 
grounds, provides a more complete moral development of the person-
                                                   

∗ Летов Олег Владимирович – кандидат философских наук, старший науч-
ный сотрудник отдела философии Института научной информации по обще-
ственным наукам РАН. E-mail: mramor59@mail.ru 

mailto:mramor59@mail.ru


Летов О.В. 

 78 

ality than attempts to initiate its transformation on a purely religious 
basis. The influence of morality, understood in the sense of Kant's im-
perative or the Golden Rule of Morality close to it in meaning, on the 
process of making strategic decisions in the national complex metasys-
tem is considered. The equilibrium model of the three considered mac-
rosystems is described as a reflection of the currently applied neoliberal 
economic doctrine and using systems theory. 

Keywords: Russian ethics; justification of morality; the identity 
of good and truth; «whole knowledge»; meaning of life; absolute val-
ues; The golden rule of morality. 

Для цитирования: Летов О.В. Проблемы обоснования морали. (Об-
зор) // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная 
литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 2. – С. 77–84.  
DOI: 10.31249/rphil/2023.02.05 

Статья М.Л. Гельфонд посвящена оценке преимуществ и не-
достатков того варианта защиты морального добра, который не 
выделяет проблему обоснования морали из философского поиска 
смысложизненных основ. Замысел статьи включает в себя также 
проверку гипотезы о том, что используемая ведущими представи-
телями русской философской традиции синтетическая дискурсив-
ная стратегия, опирающаяся одновременно на рациональные и ир-
рациональные (сверхрациональные) основания, обеспечивает 
более полное нравственное развитие личности, чем попытки ини-
циировать ее преображение на сугубо религиозной основе или ис-
пользовать одни лишь рациональные аргументы для доказательства 
моральному скептику необходимости превращения в нравственно-
го человека. Наибольший исследовательский интерес в этом кон-
тексте представляет концепт «разумной веры» Л.Н. Толстого. 

Основная гипотеза данного исследования состоит в том, что 
обоснование морали присутствует в отечественной нравственно-
религиозной философии лишь в качестве целостного усилия, 
направленного на раскрытие смысла жизни и осознание абсолют-
ности морали. В статье предпринята попытка подтвердить эту ги-
потезу на материале русской религиозной философии XIX – нача-
ла XX вв. Русская философия – глубоко самобытный и 
органичный в своей цельности духовный феномен: автаркичный и 
парадоксальный. Ему чужды строгая дисциплина и дифференци-



Проблемы обоснования морали 

 79 

рованность западноевропейского мышления, одержимого неуем-
ным «метаантропным» (но отнюдь не сверхчеловеческим) стрем-
лением к рациональному расчленению бытия на субъект и объект, 
на сферы разума и веры, на теорию и практику, на сущее и долж-
ное, на царство истины и царство блага. Зато ей присущ инте-
гральный «антропоцентризм». Как подчеркивал В.В. Зеньковский, 
она более всего занята темой о человеке, о его судьбе и путях, и 
эта фундаментальная для нее интенция прежде всего «сказывается 
в том, насколько всюду доминирует (даже в отвлеченных пробле-
мах) моральная установка. Российский способ философствования 
ориентирован на потребности рефлексирующего индивида, кото-
рый отождествляет подлинность личного существования с нрав-
ственностью и воспринимает свой нравственный статус как нечто 
безусловно первичное по отношению ко всем иным проявлениям 
собственной субъектности. Основной миссией философского дис-
курса в российской традиции является защита морального добра и 
нравственной мотивации поступка. Но именно это порождает 
примечательный парадокс: сосредоточенность русской мысли на 
исследовании смысложизненных оснований, на нравственной апо-
логии человеческого существования сочетается в ней с индиффе-
рентным отношением к проблеме обоснования морали или, по 
крайней мере, с невыделенностью этой проблемы в структуре эти-
ческого рассуждения. 

Зеньковский считал наиболее яркой иллюстрацией «панмо-
рализма» русской мысли нравственно-философские построения 
Толстого. Они являются типичным примером этого парадокса. 
Толстой с исключительной силой показал, что мораль есть про-
дукт индивидуально-ответственного выбора в пользу нравственно 
правильного поступка, который является наилучшим для любого 
разумного существа, но при этом фактически аксиоматизировал 
экзистенциальную необходимость неукоснительно следовать 
нравственным предписаниям, упразднив тем самым обязанность 
моралиста доказывать гипотетическому скептику свою правоту. 
И в этом толстовская логика не только явила «сократический мо-
мент новейшей культуры» [1. с. 21], отождествив моральность с 
высшей или практической разумностью, но и обнаружила в пре-
дельном выражении свойственную отечественной философской 
традиции внутреннюю тематическую монолитность, когнитивную 



Летов О.В. 

 80 

цельность и подлинное «всеединство» ключевых установок чело-
веческого мышления, ориентированного на удовлетворение 
наиболее значимой потребности человеческого духа – постижение 
абсолютной истины как максимально надежного ориентира жиз-
ненных усилий человека. Эта стратегия «цельного знания», т.е. 
органического единства всех познавательных возможностей, твор-
ческих способностей и эмоциональных ресурсов человека в поис-
ках истины, является отличительной чертой отечественной фило-
софской мысли, начиная со славянофилов. При этом несущим 
элементом данного единства неизменно выступает именно нрав-
ственная составляющая. 

Вл. Соловьев систематически развил эту идею: источником 
и критерием цельности знания является потенциальная цельность 
человека, отражающая абсолютную цельность Божественной Лич-
ности Христа. Иначе и быть не может, поскольку цельное знание 
по определению своему должно отвечать всем потребностям чело-
веческого духа, должно удовлетворять всем высшим стремлениям 
человека. Но в первую очередь такое знание должно обеспечивать 
надежную навигацию человека в универсуме, ориентиром кото-
рой, подобно стрелке компаса, всегда указывающей верное 
направление движения, служит истина. Предметом «цельного зна-
ния» является человеческое существование как таковое, а истиной 
применительно к нему – знание его подлинного смысла. Именно 
на этой основе осуществляется жизненная навигация, формируется 
такой алгоритм поведения, который обеспечивает разумному 
субъекту удовлетворенность своей жизнью. Но это не простое 
удовлетворение желаний, а удовлетворенность, возникающая при 
соотнесении своей жизни с неким эталоном, который сохраняет 
свою значимость при любом стечении внешних обстоятельств. 

В качестве такого эталона русская философская традиция 
неизменно указывает на идеал абсолютного добра. Только «цель-
ная истина», предполагающая фундаментальное тождество истины 
и блага, может рассматриваться в качестве достойной цели чело-
веческого существования, придающей ему характер «цельной 
жизни», т.е. жизни, построенной на нравственных основаниях. В 
этой оптике обоснование морали не является специальной теоре-
тической процедурой, ибо мораль есть, по сути, единственная га-
рантия обретения и реализации человеком «цельной истины», ко-



Проблемы обоснования морали 

 81 

торая раскрывает ему смысл существования и дает возможность 
удостовериться в безусловной правильности своих ценностных 
предпочтений. Иначе говоря, окончательный выбор разумного 
субъекта в пользу морального образа действий предрешен пре-
дельной очевидностью дилеммы, открывающейся перед ним: доб-
ровольное исполнение универсальных нравственных обязанно-
стей, позволяющее удовлетворить потребность в осмысленном 
существовании, или безысходность ментальной фрустрации от пе-
реживания бессмысленности собственной жизни. 

Подобный способ аргументации в пользу абсолютной мора-
ли всецело основывается на характерной для миросозерцания оте-
чественных мыслителей рубежа ХIХ–ХХ столетий устойчивой 
корреляции между безусловным приоритетом морального добра 
(блага) и наличием смысла человеческой жизни как таковой. 
Н.О. Лосский прямо объясняет природу этой зависимости куль-
турно-историческим менталитетом русского народа. Феномен, о 
котором ведет речь Лосский, обретает форму одной из парадиг-
мальных тем русской религиозной философии: только нравствен-
ное бытие заключает в себе подлинный, внепространственный и 
вневременной смысл, способный придать человеческому пребыва-
нию в мире абсолютную ценность вопреки его объективной эмпи-
рической конечности. Именно это принципиальное тождество 
добра (блага) и смысла играет роль решающего, а в некотором от-
ношении даже исчерпывающего аргумента, доказывающего, что 
человеку следует быть моральным. Ведь в противном случае он 
заведомо лишает себя возможности оправдать собственное суще-
ствование в качестве ответственно мыслящего и действующего 
субъекта, как, впрочем, и надежды придать своей персональной 
ценностно-нормативной программе поведения статус всеобщей 
жизненной стратегии. 

М.Л. Гельфонд приходит к выводам, что «проведенный ана-
лиз особенностей обоснования морали в российской этической 
мысли подтверждает исходную гипотезу о том, что главным отли-
чием характерного для отечественных мыслителей отношения к 
данной проблеме является фактическое лишение ее самостоятель-
ного теоретического статуса, не тождественное, однако, полному 
игнорированию обязанности морального философа убеждать сво-
их собеседников в безусловном преимуществе смысложизненной 



Летов О.В. 

 82 

ориентации на идеал высшего блага (абсолютного добра)» [1, 
с. 33]. Русская философия представляет мораль как область само-
обязывания и самовыражения суверенного субъекта. 

В статье Л.В. Жуковской анализируется взаимодействие 
национальных экономической, правовой и социальной макроси-
стем как комплексной метасистемы, обосновывается и решается 
задача их сбалансированности (равновесности) на основе концеп-
ции равновесия. Рассматривается влияние морали, понимаемой в 
смысле императива Канта или близкого к нему по значению Золо-
того правила нравственности, на процесс принятия стратегических 
решений в национальной комплексной метасистеме. Описывается 
модель равновесия трех рассматриваемых макросистем как отра-
жение применяемой в настоящее время неолиберальной экономи-
ческой доктрины и с использованием теории систем и теории игр 
обосновывается альтернативная экономическая доктрина на осно-
ве Золотого правила нравственности. Актуальным является фор-
мирование модели системного равновесия комплексной метаси-
стемы на основе Золотого правила нравственности для 
определения эффективных стратегических решений в условиях 
неопределенности в социальной сфере, что отражает идеи постро-
ения социального государства. Исследование является междисци-
плинарным, так как используется синтез научных подходов си-
стемного анализа, философской этики, экономики, права, 
социологии, теорий игр, управления и систем. 

Исследование влияния морально-этических факторов в част-
ности на поведение «человека рационального» и в целом на социо-
экономические процессы стало основой для формирования и раз-
вития отдельных направлений в экономической теории, например 
таких, как bеhavioral economics (поведенческая экономика), welfare 
economics (экономика благосостояния) и экономика счастья (эко-
номика субъективного благополучия). 

В общем виде экономическая макросистема определяется 
как совокупность всех экономических явлений, процессов и отно-
шений, которые складываются в конкретном обществе на основе 
соответствующего хозяйственного механизма. «Правовая макро-
система фиксирует сложившиеся экономические механизмы и на 
основе используемой экономической доктрины посредством наци-
онального законодательства регулирует взаимоотношения в обще-



Проблемы обоснования морали 

 83 

стве» [2, с. 55]. С другой стороны, совершенствованием правовых 
инструментов, по сути, выстраиваются экономическая и социаль-
ная сферы, где социальную макросистему можно определить как 
совокупность соответствующих подсистем и социальных отноше-
ний, формирующихся и проявляющихся в конкретном обществе. 
Все три макросистемы составляют комплексную метасистему, под 
которой в работе будет рассматриваться сложная общественная 
формация, включающая в себя функциональное взаимовлияние 
основных ее подструктур (экономической, правовой и социальной 
макросистем), выполняющих определенную функцию и в процессе 
взаимодействия формирующих новое системное качество. 

Таким образом, складывается триумвират взаимозависимых 
и взаимовлияющих систем, образующий понятие комплексной ме-
тасистемы, поведение которой детерминируется рядом факторов и 
базируется на применяемой экономической доктрине. В процессе 
функционирования метасистемы под действием вышеуказанных 
факторов часто нарушается баланс структурных элементов и ее 
поведение становится дисфункциональным, сложнопрогнозируе-
мым, а сама система – нестационарной. Для целей настоящего ис-
следования под нестационарной системой в общем виде далее 
будет пониматься сложная система, показатели деятельности ко-
торой меняются скачкообразно, а динамика их значений трудно-
прогнозируема. Нестационарность применительно к управляемым 
системам описывается понятиями конфликта, неопределенности, 
риска и дисфункциональности. Традиционно теорию игр интер-
претируют как теорию конфликтных ситуаций и применяют сов-
местно с теорией принятия решений для анализа и решения стати-
ческих и динамических задач управления в условиях 
неопределенности и риска. 

Фактически процесс принятия стратегических решений в со-
циальной сфере, согласно неолиберальной доктрине, был направ-
лен на ее переход от провозглашенных ранее принципов всеобще-
го социального обеспечения населения к европейской адресной 
системе социальной защиты отдельного индивида, где основным 
принципом регулирования является сокращение государственных 
расходов. К середине 90-х годов прошлого столетия, в том числе и 
с целью экономии расходования средств государственного бюдже-
та, были заложены основы регулирования современных социаль-



Летов О.В. 

 84 

но-экономических процессов, предполагающих секвестирование 
государственного финансирования социальной сферы. Именно на 
указанном этапе трансформирования социальной макросистемы 
были определены условия и правила приватизации организаций и 
учреждений различных организационно-правовых форм, входя-
щих в ее инфраструктуру без учета различий в уровнях различных 
форм собственности (федеральных, региональных и муниципаль-
ных). Таким образом, формировалась законодательная основа для 
развития процесса децентрализации управления социальной мак-
росистемой. Результатом подобного перехода стала деградация 
отраслей социальной сферы, их разгосударствление и, как след-
ствие, недофинансирование. В рассматриваемом периоде также 
было положено начало негативного для большинства населения 
страны процесса коммерциализации услуг в образовании, меди-
цине, науке в частности и в социальной сфере в целом. 

Л.В. Жуковская приходит к выводу, что создание нового ме-
ханизма реализации идеи сбалансированности экономической, со-
циальной и правовой макросистем на основе новой философско-
нравственной экономической доктрины заключается в построении 
и обосновании равновесной модели, использующей идеи социаль-
ного государства как основы их взаимовлияния и взаимодействия. 

Список литературы 

1. Гельфонд М.Л. О специфике обоснования морали в российской философской 
традиции // Этическая мысль. – 2022. – Т. 22, № 1. – С. 19–36. 

2. Жуковская Л.В. Механизмы применения Золотого правила нравственности и 
экономическая политика современной России // Этическая мысль. – 2022. – 
Т. 22, № 1. – С. 51–67. 

 



Человек в глобальной ситуации и метафизика морального  
универсализма 

 85 

УДК 008                                                DOI: 10.31249/rphil/2023.02.06 
СКВОРЦОВ Л.В.∗ ЧЕЛОВЕК В ГЛОБАЛЬНОЙ СИТУАЦИИ И 
МЕТАФИЗИКА МОРАЛЬНОГО УНИВЕРСАЛИЗМА 

Аннотация. Данная статья посвящена проблемам цивилиза-
ционного развития России и стран Запада. 

Ключевые слова: западная цивилизация; культура; Россия; 
современность; моральный универсализм; глобальная война; ме-
тафизика. 
SKVORTSOV L.V. Man in the global situation and the metaphysics of 
moral universalism 

Annotation. This article is devoted to the problems of civiliza-
tional development of Russia and Western countries. 

Keywords: Western civilization; culture; Russia; modernity; 
moral universalism; global war; metaphysics. 

Для цитирования: Скворцов Л.В. Человек в глобальной ситуации и 
метафизика морального универсализма // Социальные и гуманитарные 
науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 
2023. – № 2. – С. 85–102.     DOI: 10.31249/rphil/2023.02.06 

1. Норма в ненормальной ситуации 

Современный мир вступил в эпоху, которая в силу своей 
специфики порождает алогичные структуры цивилизационного 
мышления. Особенность этих структур заключается в том, что, 
казалось бы, логичные формы мышления порождают алогичные 
                                                   

∗ Скворцов Лев Владимирович – доктор философских наук, руководитель 
Центра гуманитарных научно-информационных исследований Института науч-
ной информации по общественным наукам РАН. E-mail: skvortsovcgsir@mail.ru 

mailto:skvortsovcgsir@mail.ru


Скворцов Л.В. 

 86 

результаты. Так, если брандспойты пожарников наполнить бензи-
ном или какими-либо другими горючими жидкостями, то их ис-
пользование приведет к разрастанию пожара, а не его ликвидации. 

Достижение победы над противником – это цель военного 
действия, а победа – это конечный результат. И поэтому от атом-
ного оружия отказываться невозможно, поскольку именно оно 
приносит конечный результат, как смысл военного действия, т.е. 
победу. Логически построенное таким образом рассуждение ка-
жется безупречным и так, видимо, мыслит американская армия. 

Американцы знают свою силу, которая заключена в ракетно-
ядерном оружии. Две атомные бомбы, сброшенные на Хиросиму и 
Нагасаки, оставили от этих цветущих городов одни развалины, не 
говоря уже о массовых человеческих жертвах. Если принять во 
внимание современное ракетно-ядерное массовое оружие, то про-
стые математические исчисления покажут, что его применение в 
современной глобальной войне превратит человеческую цивили-
зацию в общечеловеческие руины. 

С учетом мышления современного американского команд-
ного состава новая мировая война превратит глобальную цивили-
зацию в НИЧТО. НИЧТО превращается в центральное цивилиза-
ционное понятие, вывод и смысл метафизики, дающей описание 
реального будущего, в которое превратится глобальная цивилиза-
ция в итоге мировой войны. Таким образом, современный мир 
находится перед потенциальной реальностью бытия, в котором 
отсутствует бытие человека. В новой исторической ситуации 
поступок, ведущий к военной победе над противостоящим про-
тивником, может означать одновременное самоубийство. 

Итак, человечество исторически оказывается в парадоксаль-
ной реальности, в которой военная победа заключает в себе воз-
можность самоуничтожения. Как в этой ситуации должен вести 
себя цивилизационный субъект? Какое решение в этой ситуации 
можно считать соответствующим цивилизационной истине? 

Если цивилизационный субъект не находит ответа на этот 
вопрос, то значит, он выходит из цивилизационной игры, переста-
ет выполнять роль цивилизационного субъекта, превращается в 
раба исторических обстоятельств. Если хотя бы один из цивили-
зационных субъектов находит истину ответа на этот вопрос, то 
именно он может считать себя хозяином нового мира. Все другие 



Человек в глобальной ситуации и метафизика морального  
универсализма 

 87 

субъекты перестают быть субъектами, принимающими решения, 
соответствующие истине, и становятся рабами обстоятельств ци-
вилизационной жизни. 

Эта качественно новая цивилизационная ситуация определя-
ет новый тип цивилизационного мышления и новый тип цивили-
зационного поведения, которые можно признать как отвечающие 
требованиям истины, т.е. отвечающие требованиям победы как 
сокрушения противника и своего самосохранения. Историческое 
прошлое превращало это требование двойственной истины в исти-
ну однозначную, тождественную победе и самосохранению. 

Наступающая в XXI веке новая цивилизационная эпоха еще 
теоретически не осмыслена и не понята до конца. Она формально 
продолжает верить в традиционные ценности и принципы, в бла-
городство элиты, в ее уважение истины, отвержение откровенной 
лжи и обмана. Но вместе с тем формирующаяся жизненная ситуа-
ция требует на словах утверждать традиционные ценности культу-
ры, а на деле следовать ее антиподам. Субъект несет внутри себя 
расщепленную культуру. Он – самоотрицающаяся личность. Это – 
нарождающийся скрытый образец, не-герой, но успешно выжива-
ющая в новой цивилизационной реальности особь. 

Запад вступает в эру XXI века, квалифицируя себя в каче-
стве «золотого миллиарда», т.е. людей высшего сорта, бытие кото-
рых не может подвергаться сомнению. Они составляют ту соль 
земли, которая имеет право определять судьбу людей, бытие кото-
рых не соответствует критериям «золотого миллиарда»! Именно 
поэтому Запад не исключает возможности практического исполь-
зования термоядерного оружия в возможных военных столкнове-
ниях нового века. Для массы человечества, не входящей в состав 
«золотого миллиарда», может быть уготовано «бытие» в реально-
сти НИЧТО. Это метафизическое представление, по мнению авто-
ра, определяет глобальную стратегию Запада применительно к 
XXI веку. 

В новой ситуации жизни понимающий человек должен отве-
тить для себя на вопрос: существует ли содержание НИЧТО? 

Масса людей, усвоившая ключевую для нравственности ис-
тину что «Бог мертв», обращается к своему разуму, чтобы отве-
тить на вопрос, как вести себя правильно, чтобы занять нужное 
место в этом обществе. Нужно занять «место под солнцем», и это-



Скворцов Л.В. 

 88 

го места не хватает для всех. Масса окажется в тени, если не будет 
вести себя «правильно». А вести себя «правильно» – значит вести 
себя по правилам индивидуализма. Картина массового нравствен-
ного поведения меняется радикально, начиная с юного возраста. 

Фраза «Бог мертв» выступает как образец для человека этого 
мира и формирует нравственное открытие духа, к которому отно-
сится человек как к высшему требованию истины жизни. Человек 
берет на себя самую высокую ответственность. Сложные психоло-
гические процессы происходят в сфере Духа современного чело-
века. Они не видны, но они реально влияют на самосознание лю-
дей, так что люди становятся действующим фактором создания 
образца для себя в жизни нового мира. 

Люди живут и действуют в ситуации становящейся новой 
цивилизационной реальности. Ее как бы нет, но она как бы и есть. 
Это то, что должно быть. Она как бы есть как возможность, но 
ее пока и нет. Чтобы она стала действительностью должен по-
явиться человек как субъект, обладающий качествами, превраща-
ющими возможность в действительность. Это значит, что человек 
стоит перед возможностью своей волей заполнить пустоту, пре-
вратить ее в НЕЧТО. Характер нечто зависит от содержания во-
ли субъекта. 

ХХ век с цивилизационной точки зрения заключал в себе 
скрытую возможность, которая формировала отдельные народы не 
только как замкнутые в себе социально-культурные духовные об-
разования, но как образования потенциально глобальные, как ис-
тины этого земного мира, призванные организовывать его и 
управлять им. Это была та потенция, которая несла в себе истину. 
Самосознание господствующего цивилизационного субъекта с его 
спецификой как истиной его бытия. 

Эта истина возникала как возможность на основе неравно-
мерности социального, культурного и технического развития 
стран. Возникали авангардные страны, обладающие техническими 
и социоструктурными возможностями для того, чтобы стать 
нациями-авангардами глобальной цивилизационной эволюции. 
Ключевую роль в осмыслении господствующей роли в мире и 
идей этой роли играла философия. Проблема состояла в том, что-
бы политическая элита страны увидела свои возможности в поло-
жении глобального авангарда и стала шаг за шагом формировать 



Человек в глобальной ситуации и метафизика морального  
универсализма 

 89 

свою нацию в качестве того потенциала, который должен реально 
стать глобальным авангардом, занять это место как свое и только 
свое в этом человеческом мире. 

ХХ век стал тем временем, когда происходил процесс фор-
мирования нового человека, осознающего себя как демиурга со-
здания нового глобального мира. 

Во-первых, это тип человека, который овладевает новым ду-
хом, духом господина этого мира, обладающего смыслом господ-
ства над миром людей, не способных к господству над другими 
людьми, которым уготована судьба исчезновения из этого мира в 
силу своей человеческой готовности превращения в прислугу гос-
под, несущих в себе идею истины и способность глобальной вла-
сти. Это метафизика века. 

Во-вторых, это тип человека, несовместимого с миром ново-
го глобального рабовладения как миром преступной несправедли-
вости, требующей глобального суда народов и искоренения тех 
духовных и иных реальностей, порождающих всходы преступного 
глобального самосознания. Это создатель глобального мира спра-
ведливости и содружества народов. Это те исходные потенции, 
которые определили основные тенденции рождения смысла бытия 
человека ХХ века. Дух этой метафизики переходит в XXI век. 

Осмысленной цели как человеческого создания раньше не 
могло быть, поскольку смысл бытия определялся Богом, как его 
понимал и как трактовал его жизненную цель тот или иной вари-
ант религиозного сознания. Теперь эту жизненную цель должен 
определить сам человек, руководитель своего народа и претендент 
на руководство человечеством. Если такой общечеловеческой док-
трины нет или ее не признает народ, то тогда нужно определить ту 
исходную цель, которую следует реализовать в новом руководстве 
человечеством. 

Если исходной идеи руководства миром у человека нет, то ее 
нужно открыть. Как ее можно открыть, если ее нет? Человек ока-
зывается перед смысловым вакуумом. Цивилизационная реаль-
ность имеет целесообразную структуру и позитивный смысл, 
представляет собой структурный смысл целого. В целом действу-
ют упорядоченные потоки, благодаря которым все составные ча-
сти целого живут своей жизнью. Каждая часть получает свой 
смысл от других составных частей целого и становится той смыс-



Скворцов Л.В. 

 90 

ловой частью, которая имеет отношение ко всем детальным частям 
целого. Пустота – это продукт разрушения структуры отношений 
частей целого, так что внутри ничто отсутствуют эти связи в силу 
изменения сущности части целого. Отсутствие этих связей, распа-
дение структуры, возникновение хаоса отношений есть пустота 
как отсутствие смысла. Ничто это нечто абсолютно хаотичное. 

НИЧТО это пустота, но это не отсутствие всего, а это отсут-
ствие структуры смысла. Это хаос бессмысленности. НИЧТО – это 
развалины цивилизации. Это антибытие, хаотичное состояние. 

Очевидно, что позитивное отношение к НИЧТО – это ниги-
лизм как фиксация реальности бессмыслицы. Бессмыслица не 
рождает позитивные смыслы из себя и поэтому она не может быть 
почвой рождения смысла. Исходной категорией философии по-
этому является Бытие, как та реальность, почва, на которой воз-
никают смыслы. Это – предмет метафизики. 

2. Новая реальность метафизической идеи 

Рождение реальности века воспринималось эмпирически как 
процесс изменения социальной реальности в разных цивилизаци-
онных регионах, под влиянием разных политических сил и разных 
явлений культуры и философии. Возникает и разное, даже проти-
воположное отношение к формированию субъектов цивилизации, 
претендовавших на создание нового мира. Старый мир обретал 
метафизическое качество как нечто, уходящее в прошлое, которое 
замещается цивилизационной истиной, новым бытием, носителем 
которого становится новый человек, обладающий новой сущно-
стью. Это может быть сущность новой породы, новой расы или 
сущность нового человека, нового цивилизационного субъекта, 
создателя реального базиса и новой культуры, как базиса, на кото-
ром происходило становление новой цивилизации. Создание этой 
цивилизации осуществлялось новым человеком. Так возникла си-
туация потенциального грандиозного цивилизационного столкно-
вения. Символом этого становления стало противоречие двух ти-
пов dasein М. Хайдеггера: нациста и гуманиста. 

Нацист видит основание своей претензии на мировое гос-
подство в истине превосходства своей расы, которая служит осно-
ванием улучшения человеческой породы, освобождения человече-



Человек в глобальной ситуации и метафизика морального  
универсализма 

 91 

ского рода от рас «недочеловеков». Эта исходная предпосылка 
становится основанием политики геноцида. Нацист берет на себя 
функцию судьбы человечества. И это становится основанием 
смертельного приговора самому себе. 

Гуманист видит основание истины своей цивилизационной 
позиции в освобождении человечества, в создании справедливого 
общественного пути всеобщей цивилизационной эволюции. 

Столкновение двух толкований истины становления гло-
бального цивилизационного бытия лежало в основании грандиоз-
ных военных сражений, закончившихся падением Берлина и уста-
новлением красного знамени на крыше Рейхстага. 

Исторический опыт сделал очевидной основу универсальной 
истины духа. Это истина самосохранения человечества, а значит, 
универсальной истины. Это истина Бытия человечества в его свое-
образии, но вместе с тем единства его Бытия. 

При всем эмпирическом своеобразии хода цивилизационных 
событий военного противостояния Запада и России внутренняя 
логика их метафизики идентична. Эта логика исчезнуть не может, 
если даже ход событий сохранит жизнь только «золотого милли-
арда». Мир был свидетелем того, как истина великой победы исто-
рически была превращена в цивилизационное поражение. Возни-
кает вопрос, как очевидные истины победы и поражения могут 
меняться своими местами. Значит ли это, что может быть сосуще-
ствование двух исключающих друг друга истин? Возможна ли 
действительная третья истина? 

Философская мысль Востока предсказала особенность циви-
лизационной эволюции, поставив в центр анализа происходящего 
глобального цивилизационного сдвига категорию НИЧТО как 
возможности овладеть истинным смыслом жизни, превратить себя 
в камикадзе как субъекта реализующего истину закона дао, а зна-
чит, доминирования в этом мире. Камикадзе может принести 
третью истину: личная гибель несет победу с нашей точки зрения. 

НИЧТО идентично понятию Пустоты, того, чего нет. С точ-
ки зрения восточного философского мышления Бытие это нечто 
осязаемое, что можно иметь под рукой. Вместе с тем НИЧТО с 
точки зрения японской философии это что-то присутствующее, но 
не осязаемое. Неявленное есть истинно сущее. Военные действия 
Японии в регионе Тихого океана как раз и включали в себя заго-



Скворцов Л.В. 

 92 

товленное неявленное, которое проявило себя как уничтожение 
американского Тихоокеанского флота или как создание лаборато-
рий в Манчжурии, в которых осуществлялись бесчеловечные экс-
перименты на американских и других военнопленных. Неявленное 
проявляло себя как истинно сущее. 

Когда современное мышление обращается к расшифровке 
ключевых понятий, относящейся к прояснению вечных истин, то 
оно имеет перед собой три феномена – это Бог, мир и человек, ре-
альность которых становится основанием признания реальности 
истины, обязательной для человеческих существ. Значит, в уни-
версальной сфере духа существует универсальная третья истина, 
нарушение которой чревато цивилизационной катастрофой. 

Существуют нестареющие истины, постижение которых яв-
ляется условием истинности философского мышления. Эта истин-
ность является исходной для осознания смысла любого времени, 
любой эпохи, а значит, и любого столкновения исходных смыслов, 
без владения которыми вы не можете претендовать на владение 
истиной, а значит, вы не можете претендовать и на возможную 
победу в возможной концептуальной дискуссии со своим возмож-
ным оппонентом. Это можно считать универсальным требованием 
применительно к мышлению любого времени, любой эпохи. Вне 
человека, вне мира, вне Бога возникает смысловая пустота, невоз-
можна и какая-либо имеющая смысл и стремящаяся к истине дис-
куссия. Философский разговор обретает смысл, когда он опирается 
на знание абсолютной истины, на знание того, что является аб-
солютным. 

На этот ключевой аспект философского знания обратил 
внимание великий Гегель: «Обвинение в атеизме, которое прежде 
так часто предъявлялось философии, – именно что она слишком 
мало содержит Бога, стало редким, но тем распространеннее стало 
обвинение ее в пантеизме, – именно что она содержит в себе 
слишком много Бога»1. 

«В особенности это требование предъявляют обыкновенно к 
истории философии, в которой не должны, как думают, проявлять-
ся никакие пристрастия в пользу того или иного представления 
                                                   

1 Гегель Г.В.Ф. Энциклопедия философских наук. – Москва : Мысль, 1977. – 
Т. 3 : Философия духа. – С. 295. 



Человек в глобальной ситуации и метафизика морального  
универсализма 

 93 

или мнения»1. «Так точно и здесь истина должна была бы быть 
тем предметом, к которому могли бы быть отнесены деяния и со-
бытия в области духа. Между тем обычно устанавливается, что 
упомянутые истории должны иметь своим содержанием только 
субъективные цели, т.е. лишь мнения и представления, а не в-себе-
и-для себя сущий предмет, истину, и притом на том простом осно-
вании, что никакой истины не существует»2. Гегель, в противовес 
утверждениям агностицизма об отсутствии истины, считал, что 
«философия определяется как познание необходимости содержа-
ния абсолютного представления, а также необходимости обеих его 
форм, – с одной стороны, непосредственного созерцания, в его 
поэзии как равным образом и объективного и внешнего открове-
ния, которое предполагается представлением»3. 

Гегель предвидел утверждение и распространение представ-
лений, соответствующих не истине, которой якобы не существует, 
а субъективным интересам. Но он не предвидел массовости и тех-
нической оснащенности процессов, не отвечающих критерию ис-
тины. На этом основании родилась система информации, создан-
ная Геббельсом и получившая свое развитие в наши дни. Это тип 
нового мышления, признающего, что ложь – это истина, если она 
ведет к победе. 

Формирование нацистских движений связано с рождением 
сверхчеловека, готового убивать людей в массовых масштабах. 
Это люди особых свойств с бесчеловечной нравственностью. Они 
не знают третьей истины. 

Третья истина – это истина рождения народа, прошедшего 
исторический путь поражений на грани гибели и путь историче-
ской победы, основания бессмертной славы. Слияние этих истин 
открывает путь знания исторического бессмертия. Третья истина 
переформатизируется в цивилизационный тип поведения народа 
на основе цивилизационного Разума. Цивилизационный разум – 
это метафизическая идея, но это идея истины как сущности исто-

                                                   
1 Гегель Г.В.Ф. Энциклопедия философских наук. – Москва : Мысль, 1977. – 

Т. 3 : Философия духа. – С. 367. 
2 Там же. С. 369. 
3 Там же. С. 393. 



Скворцов Л.В. 

 94 

рического опыта в его духовном выражении внутреннего мира 
народа. 

Закрытие пути к истине обрело смысл утверждения реальной 
истины глобальной геополитики как утверждения воли к власти в 
качестве исходной абсолютной истины. Это было следствием при-
знания смерти Бога как потока не-истины метафизической идеи. 

Философия ХХ века предупредила человечество о катастро-
фе, следующей из «разрушения разума». Однако часть человечества 
воспринимала процесс разрушения разума как торжество самосо-
знания, утверждающего победу нового понимания цивилизацион-
ной истины как торжества самосознания расового превосходства. 
Оно открывает жизнь новой истории. Оказалось, эта раса несет в 
себе и с собой человеческую смерть. Опыт двадцатого века, опыт, 
открывший путь к истине нового мышления. Вступая в двадцать 
первый век, человечество может мнить себя вооруженным гло-
бально новым мышлением. 

Разрыв между идеями философии и действительным пове-
дением человека в его конкретности может казаться непреодоли-
мым, и эта видимость явления корректируется философией по-
ступка. С этой точки зрения требует признания философия Гегеля, 
указавшая путь трансформации исторической реальности через 
посредство нравственного абсолютизма единства цивилизацион-
ного субъекта. 

Гегель указал тот путь, на котором человечество могло из-
бежать диктатуры нацизма и мировых войн. Грех человеческого 
саморазрушения лежит не на философии, а на узости цивилизаци-
онного мышления и антагонизма политики, которая взяла на свое 
вооружение установку Фр. Ницше, приведшую мир к глобальной 
катастрофе. Политик перестал философски мыслить с позиций 
универсалий разума. Он усвоил истину своего самосознания, ее 
утверждения как восхождения к сияющей вершине субъекта вла-
сти над территориями Земли. Он поднимается к новой жизни, к 
сознанию фундаментальной истины власти, соответствующей ис-
тине самосознания, лучи восходящего солнца новой жизни обо-
гревают не всех, а единственного, который может осуществлять 
свой выбор помимо философского разума. Он может следовать 
логике своего самосознания, как призванный своей природой быть 
господствующим в этом мире, устанавливающим общий порядок 



Человек в глобальной ситуации и метафизика морального  
универсализма 

 95 

жизни. Этот новый порядок не признают только изгои и враги. 
Они не понимают, что это порядок сияющего мира свободы. Это и 
есть сущность нового мышления. 

В XXI век философия вошла с проблемой кризиса единой 
истины: истина стала обретать диалогический характер. Открытие 
духовной реальности, в которой истина самосознания требует и 
качественности сознаний, ибо она невместима в пределы одного 
сознания. Она событийна и рождается в точке соприкосновения 
разных сознаний1. Но если разные сознания требуют признания 
своих специфических истин, то тогда диалогичность истины 
должна заключать в себя их противоречивую совместимость со 
всеми вытекающими последствиями, т.е. столкновениями взаим-
ного отрицания как цивилизационной неизбежности. Концепту-
альная проблема заключается в способности такого сочетания вза-
имного отрицания истин самосознания, которое образует 
самосознание глобального составного субъекта. Диалогичная фи-
лософия, допускающая сосуществование многообразия истины, 
самосознания, в действительности допускает отступление от 
природы истины. Если истина легализует существование своего 
антипода в качестве другой истины, то она молчаливо признает, 
что не является истиной, или допускает существование претензий 
на истинность взаимоисключающих утверждений, умалчивая при 
этом, что такое допущение нарушает требование логики знания. 
Значит ли это, что единая истина самосознания в мире различных 
субъектов существовать не может? 

Третья истина, относящаяся к метафизической идее, и явля-
ется ответом на этот фундаментальный вопрос. Но если она недо-
стижима здесь и сейчас, то тогда следует обращаться к различе-
нию истины сознания и истины самосознания. Истина сознания 
совпадает с истиной объективного знания. Истина самосознания 
включает в себя истину знания в соединении с истиной коренных 
интересов (субъекта), как истины бытия. Истина самосознания – 
это знание себя и своих интересов, знание своей цели и знание того 
пути, который ведет к ее осуществлению. Но что означает вступ-
ление человечества в XXI век с точки зрения толкования истины 
                                                   

1 Гегель Г.В.Ф. Энциклопедия философских наук. – Москва : Мысль, 1977. – 
Т. 3 : Философия духа. – С. 435. 



Скворцов Л.В. 

 96 

цивилизационного знания? Если это сумма специфических истин 
цивилизационных субъектов, то тогда историческая судьба чело-
вечества при возникшем принципиальном разнообразии будет вы-
глядеть как расходящиеся из общего источника пути, уводящие в 
разные стороны. Пути уходят от источника и отличаются от него. 
Но источник существует как исходная реальность, и она не исчезает. 

Духовное раздробление человечества должно привести к 
взаимному отчуждению и отталкиванию каждым другого, как за-
блудившихся субъектов. Всеобщее духовное недоверие означает 
доминирование процессов взаимного отталкивания и стремления 
утвердить в качестве всеобщей свою цивилизационную истину. Это 
означает реализацию предсказания Гоббса о неизбежности пре-
вращения человечества в войну всех против всех. Всеобщее 
неприятие ситуации тотальной и перманентной угрозы военного 
состояния породит доминирующую тенденцию выделения из об-
щей массы суверенных цивилизационных субъектов того, кото-
рый обладает доминирующей силой, экономической и военной, и 
честолюбием, толкующим верховный смысл своего бытия как до-
стижения превосходства над всеми, дающего ему право господ-
ства над миром. 

Доминирующее в обществе понимание перспективы выжи-
вания человечества оказывает прямое воздействие на формирова-
ние доминирующего общественного настроения и мышления, 
обеспечивающего рождение наиболее эффективного типа геопо-
литического поведения. Эта глобальная ситуация создает предпо-
сылки образования метафизической идеи самосохранения челове-
чества как очевидной истины Бытия. Конечным источником 
самосохранения оказывается потенциальная универсальная объек-
тивная истина. Она в потенции существует всегда. 

Она являет себя через становление личности человека как 
носителя истины универсальной цивилизационной реальности че-
ловечества. Процесс становления этой духовной тенденции рожда-
ет необычные, неожиданные типы героического поведения. 

Во время Второй мировой войны, в которой ключевое место 
заняла Великая Отечественная война, выявились три духовных 
типа личности, их действительная истина. В первом случае это 
истина духовной сущности патриотов, таких как Олег Кошевой и 
другие молодогвардейцы, летчик Гастелло, Зоя Космодемьянская, 



Человек в глобальной ситуации и метафизика морального  
универсализма 

 97 

ставшая партизанкой, и другие герои, жизнь которых на коротком 
участке времени проходила между жизнью и смертью, проверяя 
действительность их патриотизма как высшей ценности для них. 
Война выявила абсолютную ценность, следование которой пре-
вратилось в условие великой победы самосохранения человечества. 

Ситуация Великой Отечественной войны создала массовую 
угрозу гибели человека. Вермахт считался самой сильной армией 
Европы и самой жесткой, самой беспощадной. Сохранение своей 
жизни как абсолютной ценности кажется возможным при переходе 
на сторону врага. И такое решение принимает генерал Власов. Он 
сохраняет свою жизнь, но затем кончает ее на виселице как преда-
тель. 

Спасение человечества лежит на путях осмысления и осво-
ения третьей истины, соединяющей кажущееся несоединимым. 
Смерть соединяется с вечной жизнью в памяти народа, одержав-
шего великую победу. Эта вечная жизнь принадлежит герою. 

Россия отвечает требованию возникающего и развивающе-
гося характерного решительного духа, определяющего патриоти-
ческое настроение и бесстрашие. Это настроение героических 
личностей. Вокруг таких личностей возникает ореол славы. 

На Востоке очевидным образцом духовного ориентира стал 
образ камикадзе в японской армии. Имя «камикадзе» (божествен-
ный ветер) носили военные летчики, всегда готовые к самопо-
жертвованию ради победы. Это – образ победителя в символиче-
ской форме, несущего победу национального самосознания. Это 
самосознание милитаризма Японии. Но какой камикадзе может 
существовать сегодня для победы в борьбе за третью истину? Он 
невозможен. 

Государственная власть современной Европы разрушила 
связь России с европейскими странами, исходя из антироссийской 
геополитической стратегии, нацеленной на экономическую и во-
енную победу над Россией, в результате организации очередного 
общеевропейского экономического и военного геополитического 
похода против России. Этот геополитический замысел и поставил 
народы Европы в критическую для их нормальной жизни ситуа-
цию. По мере осознания этой истины в странах Западной Европы 
начинают формироваться тенденции массовых движений протеста, 
заключающего в себе смысл интернациональной истины, осозна-



Скворцов Л.В. 

 98 

ния нарастающей угрозы глобальной катастрофы Третьей мировой 
войны. В этой ситуации третья истина кажется совершенно нере-
альной и невозможной. Между тем она может казаться тривиаль-
ной и очевидной, когда принимает форму обмена военнопленными 
или обмена разведчиками стран, находящихся в состоянии враж-
дебных отношений. 

3. Истина морального универсализма 

Постижение длительности цивилизационного процесса тре-
бует аналитического подхода, фактической фиксации событий, 
конкретных количественных проявлений процесса. Вместе с тем 
понимание его сущности связано с проникновением в его внут-
ренний смысл, человеческую специфику, выражающуюся в соответ-
ствии или нарушении нравственных норм гуманистического пове-
дения. Аналогичным образом описание точек пирамиды от точки 
ее вершины до множества точек основания не раскрывает сущно-
сти образа пирамиды; его нужно схватывать как единое целое, а не 
как бесконечное множество точек. 

Реализация цели глобального превосходства Запада свиде-
тельствует о коренной переориентации нравственной сущности 
западной цивилизации, ее элитарного руководящего слоя. Восприя-
тие коренной переориентации нравственной сущности Запада 
практически означает отречение от морального универсализма 
христианства. Моральный универсализм христианства, заключен-
ный в проповеди Иисуса Христа его ученикам перед Голгофой, 
был направлен на спасение человечества, его самосохранение. 
Идея «золотого миллиарда» нацеливает на отречение от мораль-
ного универсализма христианства. Становится понятной та нрав-
ственная политика, которая нацелена на разрушение естественной 
сущности семейных отношений как отношений между мужчиной 
и женщиной, рождения детей и воспитания их в духе морального 
универсализма, соответствующего самосохранению человечества. 

Философия и искусство исторически отстаивали величие ис-
тины морального универсализма, но это отстаивание не имело под 
собой эмпирического доказательного основания. Поэтому это до-
казательное основание ссылалось на религиозную веру, как исти-
ну, которую утверждал для человечества Бог. Явился мыслитель, 



Человек в глобальной ситуации и метафизика морального  
универсализма 

 99 

который сказал: «Бог мертв». Так родилась «истина» метафизики, 
которая провозгласила в качестве глобальной «истины» Запада 
разграбление и ликвидацию великой цивилизации, России, ее мо-
рального универсализма. 

Реальное наличие нового смысла глобальной цели мирового 
порядка – это скрытая энтелехия, которая обнаруживает свое со-
держание в мировых событиях, в раскрытии внутреннего духовно-
го процесса эволюции христианства, получившее свое завершение 
в ХХ в. в итогах Великой Отечественной войны1. XXI век, как и 
ХХ, заключал в себе идею глобальной победы. Эту идею заключал 
в себе гегемон, полагающий себя безусловным обладателем эко-
номического и военного превосходства и одержавшим победу над 
Советским Союзом в холодной войне. Вместе с тем он, усвоив 
уроки истории, пришел к выводу, что необходимо подготовить и 
начать войну с Россией чужими руками. 

Эпоха XXI в. несет в себе новую метафизическую идею до-
стижения старой цели межцивилизационного столкновения сверх-
держав. Вместе с тем это эпоха, заключающая в себе возможность 
глобального финиша внутричеловеческого противоборства. Это 
финиш человеческого идиотизма, потенциальная проверка наличия 
общечеловеческого разума и господства морального универсализ-
ма. Это проверка человечества в ее последней критической стадии. 

В XXI в. Запад встал на путь морального самоубийства. Начало 
освоения этого пути можно обозначить событием осени 1963 г., 
убийством президента США Джона Кеннеди. Это тот президент, 
который сохранил свое личное уважение к моральным универсали-
ям и пошел на компромисс со своим идеологическим противником 
ради спасения Америки от ядерного Армагеддона. Спас американ-
ский народ, но сам был убит. Если требования политической ре-
альности рождают убийство президента государства, то значит, 
они распространяются и на избравший его народ, а тем более на 
народы других стран. Это путь тотального убийства. 

Духовная атомизация общества – явление естественное. Ес-
ли следовать теоретической логике Адама Смита, то человек про-
                                                   

1 Скворцов Л.В. Возможна ли новая формула «личного Бога»? // Социаль-
ные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Фи-
лософия. – 2021. – № 1. – С. 147–178. 



Скворцов Л.В. 

 100 

кладывает свой путь в рай с помощью индивидуального богатства. 
Кант считал, что феномен универсальной морали, действующей в 
обществе, – это явление мистическое, не имеющее рационального 
объяснения. Между тем это явление характерно для народа Рос-
сии. Оно со всей очевидностью проявляется во время нашествия 
на Русь, на Россию сил, терпящих в конечном счете грандиозное 
поражение. Почему? 

Особенно наглядно это проявилось во время нашествия ве-
ликой армии Наполеона на Россию в 1812 г. Великая Армия вклю-
чала в себя не только французские образцовые военные силы, но и 
силы европейских стран. Казалось бы, победа Наполеона в Европе 
обещала ему военный триумф и в России. Но дело кончилось по-
явлением российских казаков в Париже. Еще более грандиозным 
военным событием стало нападение гитлеровской военной арма-
ды, считавшейся непобедимой, на Советский Союз в 1941 г. Арма-
да включала в себя не только силы вермахта, но и силы многих 
европейских стран. Дело кончилось водружением Красного знаме-
ни Победы на купол рейхстага. Победил единый Советский народ, 
обладающий разными национальными, этническими, и гендерны-
ми особенностями. Он владел мистикой универсальной морали. 

Ненависть и злоба лишают разума. Это бредящее состояние 
цивилизационного субъекта. Экономические острые проблемы 
возникли, но не в России, а в Германии и других странах Западной 
Европы, лишившихся доступа к дешевому русскому газу Феномен 
бредящего состояния субъекта проявил себя и в подрыве Крым-
ского моста. Террористический субъект Украины полагал, что 
цель подрыва очевидна – отделить Крым от России и присоеди-
нить его к Украине. Очевидно, что такая цель сложилась в бредо-
вом состоянии террориста. Бредовое состояние субъекта создает 
специфическую глобальную ситуацию, свидетельствующую о том, 
что цивилизационный субъект находится в психологическом со-
стоянии, лишенном способности принимать разумные решения. 
Это – бредящее состояние, свидетельством которого становятся 
народы современного мира. 

Главная опасность для современного человечества исходит 
из ментального состояния американского гегемона, верящего в 
свою исключительность и совпадение идей, приходящих в голову 



Человек в глобальной ситуации и метафизика морального  
универсализма 

 101 

в бредящем состоянии, с истинным толкованием современного 
глобального состояния мира. 

Глобальная ситуация складывается таким образом, что идея 
создания глобального неоколониального мира теряет свою силу и 
возможность самореализации. Происходит становление многопо-
лярного мира, рождаются его влиятельные международные орга-
низации, выражающие становление многополярного мира, в кото-
ром действуют принципы свободы и равенства государств, 
действующих и сотрудничающих на основе взаимных интересов. 

В чем заключается истина этого мира? Где открывается про-
блема Бытия как истины сохранения жизни современного челове-
чества? Значит ли это, что сама жизнь преодолевает истину двух 
целей противостоящих цивилизационных противников? Но если 
нет истины двух целей, то существует ли третья истина самосо-
хранения человечества? Эта третья истина самосохранения чело-
вечества может существовать лишь как следствие глобальной по-
беды самосознания морального универсализма. 

В нарастающих на Западе массовых оппозиционных движе-
ниях нельзя не видеть духовного влияния России, ее нравственной 
позиции, на которой видна печать Византийской симфонии. Мо-
ральный универсализм Византийской симфонии перерастает в 
универсальную философскую истину, объединяющую людей с их 
этническими, национальными и иными различиями, когда в осно-
вании этого универсализма истины бытия положена реальная 
практическая политика гармонизации человеческих отношений, 
соединения цивилизационной реконструкции производственной и 
социальной жизни с адаптацией ее к экологической политике, 
обеспечивающей сохранение и природы и человека. Византийская 
симфония перерастает в этот цивилизационный универсализм, ко-
торый можно определить как цивилизационный сингармонизм. 

На этом пути становится возможной нравственная перефор-
матизация человечества и окончательное крушение неоколониаль-
ного самосознания Запада. Самоочищение от идеологии нацизма 
сводится к смене гегемона в реализации метафизической идеи. 
Арийцев сменили англосаксы. Дала о себе знать Западная сила ду-
ха неоколониализма. Дух неоколониализма имеет свои историче-
ские и философские корни, как дух вечного превосходства и веч-
ной воли к власти. 



Скворцов Л.В. 

 102 

Возможность образования мира неоколониализма резко 
сужается. В этой ситуации гегемон, исходя из своих интересов, 
начинает утверждать систему неоколониальных интересов внутри 
зоны своего цивилизационного управления. Это относится, прежде 
всего, к системе экономических отношений. 

Мир XXI в. оказался на грани крутого перелома: будет ли 
это мир нового колониализма или это будет мир сотрудничества 
равноправных государств, мир подлинного цивилизационного 
прогресса? 

Архэ теряет способность вечного восхождения, а носитель 
архэ теряет свой заряд, а вместе с ним и способность сохранения 
сущности своей жизни. 

Список литературы 

1. Гегель Г.В.Ф. Энциклопедия философских наук. – Москва : Мысль, 1977. – 
Т. 3 : Философия духа. – 471 c. 

2. Скворцов Л.В. Возможна ли новая формула «личного Бога»? // Социальные и 
гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Фило-
софия. – 2021. – № 1. – С. 147–178. 

 



Онтология сознания: художник и танец 

 103 

ЭСТЕТИКА 

УДК 111.81                                           DOI: 10.31249/rphil/2023.02.07 
МИЛОВАЦ Ж.В.∗ ОНТОЛОГИЯ СОЗНАНИЯ: ХУДОЖНИК И 
ТАНЕЦ 

Аннотация. В статье рассматриваются понятия бессозна-
тельного, интуиции, художественного мышления, в том числе в 
контексте воззрений Э. Гуссерля на природу сознания. Выясняется 
сущность субъективной сферы творческого субъекта. Анализиру-
ются состояние спонтанности как тела, так и психики, иррацио-
нальный характер деяний художника при создании танцевального 
«полотна». 

Ключевые слова: феноменология Гуссерля, онтологический 
характер сознания, художник, художественное мышление, танец, 
спонтанность, сознание, тело, архетип, творческое сознание, бес-
сознательное, творчество. 
MILOVATS J.V. Ontology of consciousness: artist and dance 

Annotation. The article deals with Husserl's views on the nature 
of consciousness; the concepts of the unconscious, intuition, artistic 
thinking are considered. The essence of the subjective sphere of the 
creative subject is clarified. The state of spontaneity of both the body 
and the psyche, the irrational nature of the artist's actions when creating 
a dance «canvas» are analyzed. 

Keywords: phenomenology of Husserl, ontological character of 
consciousness, artist, artistic thinking, dance, spontaneity, conscious-
ness, body, archetype, creative consciousness, unconscious, creativity. 
                                                   

∗ Миловац Жанна Викторовна – кандидат философских наук, доцент, 
научный сотрудник отдела философии Института научной информации по обще-
ственным наукам РАН. E-mail: tanez97@gmail.com 

mailto:tanez97@gmail.com


Миловац Ж.В. 

 104 

Для цитирования: Миловац Ж.В. Онтология сознания : художник и 
танец // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная 
литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 2. – С. 103–111.  
DOI: 10.31249/rphil/2023.02.07 

Художник живет в созданном им самим надреальном мире. 
«Полет» над реальностью в поле творческого сознания субъекта 
достигается, во-первых, интуитивным усмотрением художе-
ственной идеи. Во-вторых, переживание глубинно увиденной 
идеи в лабиринтах сознания дополняет его надреальный фон. Ху-
дожник переживает свою реальность, реальность схваченного ас-
социативного потока. Подобный поток всегда направлен и внут-
ренне созерцаем. Таким образом, направленность и внутреннее 
созерцание интуитивно-образного потока являются особенностями 
сознания творческого субъекта. 

Можно утверждать, что сознание творческого субъекта пред-
ставляет собой особый «регион» бытия. В данном утверждении 
постулируется признание статуса онтологичности сознания. Со-
гласно автору феноменологической концепции сознания Э. Гуссер-
лю, сознание само должно быть онтологичным. 

Гуссерль занимает позицию признания подлинной онтологии 
только лишь как онтологию сознания. Здесь уместно отметить, что 
Гуссерль в отличие от классического рационализма указывает на 
непосредственную связь субъективности с бытием. Для Гуссерля 
субъект познания одновременно является и субъектом бытия, по-
скольку само мышление «мыслится» им как бытийный акт. По 
мнению немецкого философа, мышление всегда осуществляется в 
определенном месте и на основе предшествующего опыта сознания. 

Спонтанное сознание художника есть бытие, создающее 
творческую реальность. Творческая реальность художника всегда 
направлена. Интенциональный характер творческого акта очеви-
ден. Интенциональность креативного начала содержит в себе от-
крытость миру. 

Экстравертивное поле творческого сознания является необ-
ходимым условием постижения природной реальности, которая, в 
свою очередь, выступает коррелятом сознания. Художественное 
мышление обладает способностью интуитивного вхождения в мир 
образов, опредмеченных архетипом самого творческого субъекта. 



Онтология сознания: художник и танец 

 105 

Роль интуиции видна в создании разновариантных, разножанровых 
произведений искусства. 

Интуиция предстает «отголоском» бессознательного. Инди-
видуальное бессознательное перманентно испытывает давление 
архетипического прошлого. Характер архетипа доминирует в 
опредмеченных художественных произведениях. Поэтому представ-
ляется проблематичным отличить личное бессознательное от архе-
типического, поскольку в любом онтогенезе архетип кристаллизу-
ется и в личном, и в индивидуальном. 

Мир архетипического прошлого переживаем и является 
трансформируемым в сознании художника, интуитивно познающе-
го природную реальность. Как отмечал Гуссерль: «Всякая подлин-
но данная интуиция является законным источником познания; все, 
что обнаруживает себя посредством интуиции, должно принимать-
ся так, как оно себя обнаруживает, но также лишь в тех пределах, в 
которых оно себя обнаруживает»1. 

Рассмотрение философских взглядов Гуссерля дает нам ос-
нование для доказательства онтологии субъективной сферы чело-
века. Акцент на онтологическую направленность сознания расши-
ряет границы понимания его спонтанной, бессознательной 
области. «Проснувшиеся» архетипы в творческом сознании худож-
ника сближают его непосредственное Я с бытием коллективного 
прошлого. 

Степень «конденсации» архетипов в личном бессознатель-
ном влияет на степень балансирования между сознательными и 
неосознанными актами. В творчестве конкретного художника от-
ражается взаимосвязь иррационального и рационального. Спон-
танное сознание субъекта включает в себя «осознание» неосозна-
ваемых ассоциаций. Материальный мир изначально дан в своем 
опредмечивании в спонтанно рациональном плане сознания. Дан-
ный план являет собой достижение равновесия бессознательного и 
сознательного, так как «обособление сознания ведет, – писал 
К.Г. Юнг, – к утрате равновесия, и бессознательное стремится 
“компенсировать” односторонность сознания»2. 
                                                   

1 Рубенис А.А. Телеологизм гуссерлевской концепции сознания // Проблема 
сознания в современной западной философии. – Москва : Наука, 1989. – С. 103. 

2 Юнг К.Г. Архетип и символ. – Москва : Ренессанс, 1991. – С. 17. 



Миловац Ж.В. 

 106 

Признание бытия сознания созвучно принципам феномено-
логической школы Гуссерля. Согласно феноменологии, «о бытии 
можно говорить лишь как о факте сознания, его конституитивных 
способностей»1. Продолжая обзор гуссерлевской концепции со-
знания, добавим, что «структуры сознания отождествляются со 
структурами бытия, а о других возможных структурах бытия вне 
сознания в феноменологии говорить запрещено»2. 

Одним из важных моментов феноменологического подхода 
является, как отмечалось, интенциональность сознания как важ-
нейшего признака его бытия. Сознание, по Гуссерлю, всегда ин-
тенционально, т.е. «каждый акт сознания дан в связи со своей пред-
метностью»3. Интенциональная жизнь сознания, по Гуссерлю, «и 
есть подлинная реальность для человека, а его структуры – консти-
тутивные принципы этой реальности, т.е. сферы бытия человека»4. 

Прослеживая связь того, как оценивает Гуссерль многоуров-
невость сознания, и его способность выхода за собственные преде-
лы, можно допустить то, что философ занимает динамическую по-
зицию по восприятию поля сознания. С нашей точки зрения, 
динамический взгляд Гуссерля на природу сознания прослежива-
ется в понимании мыслителем его актуального и потенциального 
содержания. Гуссерль говорит о потенциальном содержании со-
знания как о том, что «в данный момент не находится в актуальном 
поле сознания, а составляет его потенциальное содержание»5. Да-
лее, динамическая позиция Гуссерля во взглядах на субъективную 
сферу просматривается в признании им одной из наиболее харак-
терных черт функционирования сознания – постоянного выхода за 
свои пределы, к новому горизонту, так как «в каждом состоянии 
сознания так или иначе остается некоторый “иррациональный 
остаток”»6. 

Можно допустить, что основатель феноменологии достаточ-
но близко подошел к раскрытию диалектической связи рациональ-
                                                   

1 Юнг К.Г. Архетип и символ. – Москва : Ренессанс, 1991. – С. 101. 
2 Там же. 
3 Там же. С. 103. 
4 Там же. С. 101. 
5 Там же. С. 104. 
6 Там же. 



Онтология сознания: художник и танец 

 107 

ного и иррационального в поле сознания. Действительно, «ирра-
циональный остаток» как синоним момента спонтанного состоя-
ния в структурированном сознании всегда оставляет свой след. 

Иррациональная наполненность сознания является фоном 
творческого самораскрытия художника. Спонтанно функциониру-
ющая субъективность обладает необходимой характеристикой бы-
тия – «независимостью от любой формы, – пишет В.И. Молчанов, 
один из авторов сборника “Проблема сознания в современной за-
падной философии”, – осознания предметности»1. Гуссерлем была 
осуществлена попытка найти стержень сознания, который он 
определил, как Ego-полюс. Ego-полюс, согласно Гуссерлю, обна-
руживается только на уровне рефлексии. Значение Ego-полюса в 
том, что он, организуя в единство интенциональные акты, «не де-
лает спонтанное предметно осознанным»2. 

Очевидно то, что спонтанное состояние сознания так же, как 
и спонтанные телесные проявления, никогда не являются осознан-
ными. Состояние спонтанности как тела, так и психики, это своего 
рода состояние рефлексии, близкое по характеру к состоянию ди-
намической медитации. Медитирующее психическое состояние 
отлично от осознанной рефлексии, производной от иррациональ-
ной переменной сознания. Феноменология Гуссерля, на наш 
взгляд, задается целью превратить спонтанные действия субъек-
тивности в осознанно-отрефлектированные. 

Доказательство Гуссерлем онтологии сознания базируется на 
рациональном допущении его открытости. Предметный мир, со-
гласно феноменологической трактовке бытия, существует только в 
сознании. В феноменологической онтологии речь идет не о мире 
(Welt), а об «окружающем мире» (Umwelt), данном в сознании. Со-
знание само находится в мире, а не вне его, и поэтому ставить во-
прос оно может не о мире как таковом, а только о мире в горизонте 
его видения сознанием. Поэтому статус онтологии Гуссерль при-
писывает только сознанию, спонтанные действия которого опреде-
ляют возможность трансцендирования как способа рефлексии. 

                                                   
1 Молчанов В.И. Гуссерль и Хайдеггер : феномен, онтология, время // 

Проблема сознания в современной западной философии. – Москва : Наука, 1989. – 
С. 111. 

2 Там же. 



Миловац Ж.В. 

 108 

Бессознательное с его спонтанной силой служит источником 
динамической медитации. Характер подобной медитации является 
одним из условий творческого процесса, заключительная часть ко-
торого всегда «претендует» на реальное завершение. Гуссерлю, на 
наш взгляд, удалось представить срез динамической рефлексии в 
сфере субъективности благодаря допущению онтологического ста-
туса сознания. Динамика сознания – это динамика его бытия. Со-
знание способно «сознавать» себя само посредством наличия 
опредмеченного в нем мира. Медитирующий акт сознания – это 
одновременно неосознанно-познающий акт. 

Познание включает в себя осознание своей динамической 
направленности. Интенция познания внутри субъективной сферы 
творческого субъекта определяет вариативность создания конкрет-
ного художественного произведения. Творческий импульс худож-
ника фиксируется в том, насколько произведение, им созданное, 
отражает наличие бессознательных мотивов. 

Импульсивность креативного процесса выступает как апри-
орная данность, как начальная ступень иррационального постиже-
ния последующего результата этого процесса. Значение медитации 
в творчестве очевидно. Подобная очевидность доказывается дина-
мическим характером медитативного состояния. В подтверждение 
тому приведем высказывание Л.А. Говинды: «Быть сознающим – 
значит что-то осознавать. Люди, которые претендуют на медита-
цию с “опустошенным умом”, вводят себя в заблуждение. Возмож-
но, они грезят или впадают в сонное состояние, но это не медита-
ция. Сознание – это динамическая сила, находящаяся в постоянном 
движении, непрерывном потоке… Медитация есть направленное 
сознавание»1. 

Степень нарастания динамики медитативного состояния за-
висит от архетипической составляющей личности. Ментальность 
архетипа обуславливает мотивы творчества, жанровую направлен-
ность в искусстве. Пребывание творческого субъекта в динамиче-
ской медитации с соответствующим оттенком архетипа определяет 
форму гармонии в создаваемых произведениях искусства. 

                                                   
1 Говинда Л.А. Творческая медитация и многомерное сознание. – Москва : 

Центр духовной культуры «Единство», 1993. – С. 100. 



Онтология сознания: художник и танец 

 109 

Сознание художника приписывает смыслы собственным кре-
ативным шагам. Внутреннее бытие сознания творческой личности 
объективируется в смысловых «зарисовках», ступенях креативно-
сти. Бытие творческого сознания наполнено красотой, которая яв-
ляется одним из критериев в области искусства. Смысл конкретно-
го художественного произведения созидается самим художником. 
Внешняя интерпретация произведений искусства может содержать 
некоторую степень неадекватности их смысловому содержанию. 
Как отмечал К.Г. Юнг: «Искусство есть красота, в красоте обретает 
свою полноту и самодостаточность. Оно не нуждается ни в каком 
“смысле”. Вопрос о “смысле” не имеет с искусством ничего обще-
го»1. Онтология творческого сознания отражается в смысловой па-
литре бытия художественных произведений. Сам смысл их бытия 
уже изначально задан архетипическим прошлым творческого субъ-
екта. 

Воззрению Гуссерля на специфику сознания созвучен взгляд 
известного немецкого философа-экзистенциалиста Мартина 
Хайдеггера. Подобное сходство проявляется в признании характе-
ристики сознания как абсолютного бытия, независимого от транс-
цендентной по отношению к нему реальности. Важно отметить, 
что автономность, согласно Хайдеггеру, есть в то же время след-
ствие интерпретации сознания как имманентного бытия. Имма-
нентный характер сознания приводит к выводу, что все остальное 
бытие выступает лишь постольку, поскольку оно обнаруживает 
себя в сознании. 

Рассмотрение феноменологической трактовки сознания Гус-
серля было направлено на поиск в контексте истории философской 
мысли онтологического характера сознания. Ориентация на изыс-
кание новых способов интерпретации онтологического статуса со-
знания определяет новизну концептуального оформления характе-
ра спонтанного творчества с его архетипической окраской в 
разных эстетически переживаемых видах и жанрах художествен-
ной образности. 

Наглядным примером онтологического характера сознания, 
опредмеченного в телесно-выразимых произведениях искусства 
является танец. Позволим процитировать «поклонение» этому 
                                                   

1 Юнг К.Г. Архетип и символ. – Москва : Ренессанс, 1991. – С. 280. 



Миловац Ж.В. 

 110 

древнейшему виду искусства: «Танец как одухотворенное движе-
ние плоти, как осознание тела представляет собой художественную 
ценность в мире духовной культуры. Культуры многоликой, с осо-
бым эстетическим видением художников, наполненной спонтанной 
креативностью создающих ее творцов. Балетмейстер в поле куль-
туры посредством ритмопластического языка сочиняет хореогра-
фический текст, призванный воздействовать на сознание публики, 
приближая ее к эмоциональному постижению слияния тела и ра-
зума, художественного диалога между плотью и духом, временем и 
пространством, завершенностью и бесконечностью. 

Танец как особая художественная длительность захватывает 
мгновенье времени, преобразуя его в вечную данность роскоши 
движения. Он как “странник” являет миру красоту непорочности 
человеческого тела, вовлекает в плен эстетических удовольствий, 
ввергает зрителя в состояние эмоционального потрясения от осо-
знания им своей индивидуальности в эстетике повседневности. 

Талант хореографа состоит в способности использовать тан-
цевальную технику для пробуждения в сознании публики соответ-
ствующего эмоционального состояния, неповторимого эстетиче-
ского опыта»1. Эстетический опыт воспринимающего субъекта 
(зрителя) содержит в себе «память» телесной выразимости тан-
цовщика, отчасти воспроизводящего собственный телесный «по-
черк» как явленность бытия индивидуального сознания. Сознания, 
имеющего онтологический характер. 

Масштаб «красноречия», некой эстетической «силы» увели-
чивается при соединении художественного опыта балетмейстера и 
метаморфоз телесности танцовщика-исполнителя. Наибольшее 
эмоциональное погружение сознания танцовщика в телесную ди-
намику осуществляется в спонтанном танце, в котором «просыпа-
ется» архетипическое прошлое. «Индивидуальный опыт телесно-
сти имеет глубинные основания связи с архетипическим прошлым 
всего человечества. Власть архетипа всегда тенденциозна. Симво-
лика коллективного бессознательного имеет свои проявления в 
психосоматической структуре индивида, так как коллективное бес-
                                                   

1 Пименова Ж.В. Танец «во плоти» как соединение несоединимого // 
Наука, техника, человек : межвузовск. сб. научн. работ. – Москва, 2011. – Вып. 3. 
– С. 156. 



Онтология сознания: художник и танец 

 111 

сознательное представляет собой “фундамент индивидуальной 
психики”. Язык спонтанного танца достижим в контексте всеоб-
щего космического танца»1. 

Спонтанный танец свободен в телесных проявлениях испол-
нителя. Кинетика спонтанного танца соизмерима с «простран-
ством» мыслительной деятельности, степенью свободы сознания 
творческого субъекта. Творческий субъект – это и художник, во-
площающий свои идеи в произведениях искусства. Искусства, в 
котором опредмечен художественный «след» бытия сознания авто-
ров-творцов. 

Список литературы 

1. Говинда Л.А. Творческая медитация и многомерное сознание. – Москва : 
Центр духовной культуры «Единство», 1993. – 272 с. 

2. Молчанов В.И. Гуссерль и Хайдеггер : феномен, онтология, время // Проблема 
сознания в современной западной философии. – Москва : Наука, 1989. – 
С. 110–136. 

3. Пименова Ж.В. Танец «во плоти» как соединение несоединимого // Наука, 
техника, человек: межвузовск. сб. научн. работ. – Москва, 2011. – Вып. 3. – 
С. 154–157. 

4. Пименова Ж.В. Художник: его бытие в спонтанном сознании. – Москва : Ин-
ститут человека РАН, 1997. – 180 с. 

5. Рубенис А.А. Телеологизм гуссерлевской концепции сознания // Проблема 
сознания в современной западной философии. – Москва : Наука, 1989. – 
С. 99–109. 

6. Юнг К.Г. Архетип и символ. – Москва : Ренессанс, 1991. – 304 с. 
 

                                                   
1 Пименова Ж.В. Художник: его бытие в спонтанном сознании. – Москва : 

Институт человека РАН, 1997. – С. 153. 



Оганов А.А. 

 112 

УДК 111.85                                           DOI: 10.31249/rphil/2023.02.08 
ОГАНОВ А.А.* ГОРИЗОНТ СМЫСЛООБРАЗОВАНИЙ В ИС-
КУССТВЕ 

Аннотация. В статье предпринимается попытка рассмотреть 
вопрос о смысловой емкости произведения искусства, его границах 
и целостности. Основная целевая установка заключается в опреде-
лении смыслового поля произведения, факторов, обуславливающих 
его смыслообразующий потенциал. В контексте проблематики 
статьи рассматривается феномен горизонта, занимавший класси-
ков философии (И. Кант, Э. Гуссерль, М. Мерло-Понти, М. 
Хайдеггер, Х.-Г. Гадамер). Определяется онтологический статус 
произведения, включая ассоциированные с ним новые смысловые 
образования. Подвергается анализу специфика смыслообразования 
в различных видах искусства. Показано как смысловой ресурс ху-
дожественного произведения обогащает его семантическое поле и 
усиливает эстетическое воздействие. 

Ключевые слова: мораль; герменевтика; произведение искус-
ства; смыслообразование; горизонт; интерпретация. 
OGANOV A.A. The horizon of meaning in art 

Annotation. The article attempts to consider the issue of the se-
mantic capacity of a work of art, its boundaries and integrity. The main 
target setting is to determine the semantic field of the work, the factors 
that determine its semantic potential. In the context of the problematics 
of the article, the phenomenon of the horizon is considered, which oc-

                                                   
* © Оганов Арнольд Арамович – доктор философских наук, профессор 

кафедры эстетики философского факультета МГУ имени М.В. Ломоносова, зав. 
кафедрой философии и культурологии Театрального училища (института) им. 
М.С. Щепкина, e-mail: ikh2006@yandex.ru 

mailto:ikh2006@yandex.ru


Горизонт смыслообразований в искусстве 

 113 

cupied the classics of philosophy (I. Kant, E. Husserl, M. Merleau-
Ponty, M. Heidegger, H.-G. Gadamer). The ontological status of the 
work is determined, including new semantic formations associated with 
it. The specificity of meaning formation in various types of art is ana-
lyzed. It is shown how the semantic resource of a work of art enriches 
its semantic field and enhances its aesthetic impact. 

Keywords: hermeneutics; work of art; sense formation; horizon; 
interpretation. 

Для цитирования: Оганов А.А. Горизонт смыслообразований в ис-
кусстве // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубеж-
ная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 2. – С. 112–126.    
DOI: 10.31249/rphil/2023.02.08 

Принято считать, что изложенный автором текст произведе-
ния искусства имеет четко определенные границы. Однако с точки 
зрения потенциальных возможностей порождать новые смыслы 
произведения оно не имеет ни начала, ни конца. Процессуальная 
динамика смыслообразований актуализирует подтекст, латентные 
слои произведения искусства, и длит его бытие в игре воображе-
ния. Жизнь произведения продолжает самоосуществляться в со-
знании. 

Ф.М. Достоевский словами Ивана Карамазова говорит: «Ес-
ли Бога нет, то все позволено», что, в сущности, является 
метасмыcлом всего творчества классика. Не счесть смысловых 
векторов, исходящих из его произведений и порождающих новые 
смыслы. Возникающее смысловое поле автономно и вне статуар-
ной структурности произведений оно обретает новую бытийную 
реальность. Художественный текст, будучи истоком этой реально-
сти, является ее своего рода прологом. В этом контексте заслужи-
вает внимания высказанная П. Рикёром в его книге «Герменевтика 
и гуманитарные науки»1 мысль о «незавершенности» произведе-
ния и «игровой» природе репрезентации вымышленных смысло-
образов. Это не объективный и не абстрактный мир идеальностей, 
а мир субъективный и чувственно-определенный, выражающий 
жизненно значимые образы воспринимающего. Поэтому в каждом 

                                                   
1 Ricouer P. Hermeneutics and Human Sciences. – Cambridge : Cambridge 

University Press, 1982. – 346 p. – In English. 



Оганов А.А. 

 114 

случае они сугубо индивидуальны и неповторимы. Продуцируе-
мость смыслообразований обусловлена двуединым процессом во-
влеченности в художественную событийность произведения и ди-
станцирования от нее. Такое «участное мышление» (М. Бахтин) 
имманентно присуще всем формам и разновидностям смыслообра-
зования, детерминировано жанрово-видовой спецификой искусства. 

Примечательно, что приводимая ниже цитата из книги 
В. Миронова «Метафизика не умирает», имеет зеркальное отраже-
ние в искусстве: «Философия как смыслообразующая деятель-
ность все время конструирует вторичную реальность, вторичное 
бытие. Результатом этой мыслительной рефлексивной работы вы-
ступает прежде всего текст, который фактически представляет со-
бой собственную личностную интерпретацию проблем, что в свою 
очередь порождает известную многозначность философского по-
нимания даже одних и тех же проблем. Поэтому для философии 
текст является источником информации, источником новых смыс-
лов и противоречий, но не только. Здесь не менее важны ценност-
но-эмоциональные критерии»1. Художественный текст также яв-
ляется личностной интерпретацией какой-либо жизненно 
значимой проблемы, исходной для множества других ее истолкова-
ний. Не случайно автор здесь же замечает: «Философским текстом 
можно восхищаться как продуктом художественного творче-
ства…»2. Произведение искусства может продуцировать практиче-
ски неограниченное число смыслов. Исход смыслов веерообразен, 
и каждый не конечен, не лишен приращений. 

Затянувшееся гамлетовское отмщение вызывает в среде ли-
тературных критиков массу вопрошаний. Что это – нерешитель-
ность, безволие Гамлета, его сомнения, или причиной тому сло-
жившиеся драматические обстоятельства? А может, все дело в так 
называемой «психологической запруде» – литературном приеме, 
намеренно используемом В. Шекспиром? Гипотетических сужде-
ний по этому поводу предостаточно и каждое замкнуто на себя, 
«вещь в себе». Они умозрительны, не истинны и не ложны, не 

                                                   
1 Миронов В.В. Метафизика не умирает : избранные статьи, выступления 

и интервью. – Москва : РГ-Пресс, 2020. – С. 122. 
2 Там же. 



Горизонт смыслообразований в искусстве 

 115 

подлежат верификации и логической экспликации. Каждое из них 
справедливо при всей своей вымышленности и субъективности. 

Ружье на стене в чеховской «Чайке», пока оно висит может 
вызвать разные предположения и ожидания, но стоит ему выстре-
лить, и они тотчас же выпадают из смыслового поля. Незавершен-
ность события, действия конфликта, судьбы персонажа в произве-
дении усиливает вероятность и динамику смыслообразования. 
В подобных случаях строят гипотезы возможного того или иного 
финального завершения. 

Авторы нередко изумлялись неожиданностью совершаемых 
их героями поступков. А. Пушкина удивило замужество Татьяны 
Лариной. По первоначальному замыслу Л. Толстой хотел назвать 
роман «Анна Каренина» – «Каренин» или «Молодец баба». О сво-
их героях Толстой говорил, что они «делают иногда такие штуки, 
каких я не желал бы»1. 

Произведение искусства – открытая система, не лишенная 
вместе с тем сокрытости, сакральной глубины и многослойности 
подтекста, – «… скрытая гармония сильнее явленой» (С. Аверин-
цев). Эта же мысль развернуто представлена в «Диссеминации» 
Жака Деррида: «Текст является текстом только тогда, когда он 
скрывает от первого взгляда, от первого попавшегося, закон своего 
построения и правила игры»2. 

Беспроблемное изображение характеров, сюжетных и ком-
позиционных построений настраивает на пассивное восприятие и 
бездеятельное воображение. Заведомая художественная установка, 
знание правил игры лишает восприятие интуитивных озарений и 
непредугадуемых действий, поступков, сюжетных поворотов. 

В новелле И. Бунина «Легкое дыхание» в центре повество-
вания трагическая судьба юной и прелестной Оли Мещерской. Ка-
залось бы, она и есть героиня произведения, как очевидно и по-
считали бы многие читатели. Однако, по мысли Л.С. Выготского, 
центром притяжения становится светлое чувство легкого дыхания, 
«чтобы житейскую муть заставить звенеть и звенеть как холодный 

                                                   
1 Л.Н. Толстой в воспоминаниях современников. – Москва : Госполитиз-

дат, 1955. – Т. 1. – 519 с. 
2 Деррида Ж. Диссеминация. – Екатеринбург : У-Фактория, 2007. – 608 с. 



Оганов А.А. 

 116 

осенний ветер»1. В «зазеркалье» искусства нас поражает и впечат-
ляет не узнаваемое и ожидаемое, а непредсказуемо случившееся и 
прочувствованное. Подобные произведения вызывают столь же 
непредсказуемые чувства и реакции. 

Роман «Анна Каренина», начиная с немого российского 
фильма 1911 г., имел более трех десятков экранизаций в странах 
всех континентов. Естественно, то были в различной степени ори-
гинальные интерпретации. Только в США снято шесть экранных 
версий романа; в фильме с названием «Любовь» (1927) Анна – 
Грета Гарбо, Вронский – Джон Гильберт. В этом фильме Врон-
ский, спустя годы после ухода из его жизни Анны, вновь неожи-
данно встречает ее с сыном, победившим на скачках. У фильма два 
финала: в одном – счастливый Вронский и Анна воссоединяются 
(для проката в США), в другом – трагический в соответствии с 
первоисточником (для проката в Европе). 

В итальянском телесериале (2013) любовные отношения 
между Вронским и Карениной трактуются как вызов, брошенный 
нравам высшего света, как искания между страстью и достоин-
ством. Часто смысловые акценты заложены уже в самих названиях 
фильмов: «Запретная любовь» (1958, Аргентина), «Река любви» 
(1960, Египет). Последняя на сегодняшний день экранизация – 
российский фильм К. Шахназарова «Анна Каренина. История 
Вронского» (2017). Это, пожалуй, предельно вольная кинемато-
графическая версия, где сошлись роман Л. Толстого, его же по-
весть «На японской войне» и «Рассказы о японской войне» 
В. Вересаева. И здесь из названия фильма становится очевидным, 
кто является его главным героем. Военные действия в основном 
разворачиваются в Маньчжурии. Старший ординатор госпиталя 
С.А. Каренин оперирует раненного полковника по имени 
А.К. Вронский. Постаревший Вронский рассказывает сыну Анны о 
своей любви к ней и случившейся трагической развязке. Так в 
смелой интерпретации известного режиссера повествуется еще 
одна художественная версия романа. 

Надо сказать, что все виды искусства, где исполнительский 
компонент входит и определяет образную структуру произведе-
                                                   

1 Выготский Л.С. Психология искусства. – Москва : Искусство, 1968. – 
С. 208. 



Горизонт смыслообразований в искусстве 

 117 

ния, он и есть развернутая интерпретационная система. Так в ки-
нематографе, театре и музыке. В чеховских «Трех сестрах» много-
кратно повторяется неотвязно преследующий сестер мотив: 
«В Москву! В Москву!». Не ясно, что же мешает сестрам ехать в 
вожделенную Москву, почему они не едут? Автор уклоняется от 
объяснения, предоставив решать это зрителю спектакля. Поиск 
адекватного смыслового понимания не так уж очевиден и од-
нозначен. Он утоплен в тексте всей пьесы, в ее общем настрое на 
безысходность и скуку существования. И все-таки угадывается 
смутно осознаваемая тоска, притяжение к другой, интересной 
жизни, влечение к новому, неведомому, жажда перемен. Рефреном 
идущие на протяжении всей пьесы восклицания сначала кажутся 
прихотью сестер, их капризом, но в финале они обретают высоту 
символического обобщения. Москва – не более чем символ, вовсе 
не реально востребованный город. 

Конечно, в разных видах искусства смыслообразование спе-
цифично. В исполнительских искусствах, которые реализуются по 
меткому замечанию Г. Товстоногова «здесь и сейчас», процесс об-
разования смыслов сложен. Интерпретация требует творческих 
усилий не только исполнителя, истолковывающего текст оригина-
ла, но и реципиента, который должен быть готов адекватно «рас-
паковать» месседж автора и исполнителя. Пожалуй, наиболее 
трудно объяснимая интерпретационная задача возникает при ис-
полнении и восприятии музыкальных произведений. Банк музы-
кальных произведений охватывает несколько веков. Музыка про-
шлых эпох исполняется в определенных культурно-исторических 
обстоятельствах, на них велико влияние объективных и субъек-
тивных факторов. Естественно, они находят свое отражение в 
культуре интерпретаций и смыслообразований. Объективный фак-
тор – культурно-историческое время: господствующие в нем ин-
тонации, ритмы, темпы и технологии. Субъективное в музыкаль-
ной интерпретации многослойно, оно запрограммировано автором, 
осмыслено исполнителем и реципиентом. 

В ХХ веке было много великих дирижеров. Среди выдаю-
щихся часто называют Г. Караяна и Е. Светланова. Оба стали зна-
ковыми фигурами музыкальной культуры: первый – европейской, 
второй – русской. Оба нередко были интерпретаторами одних и 
тех же шедевров симфонической музыки, но даже тогда, когда они 



Оганов А.А. 

 118 

исполняли «не родную» музыку, читались характерные черты, 
определяемые их ментальностью. В творчестве Г. Караяна слыш-
ны традиции и венской классики, и немецкой романтики «Бури и 
натиска» как звуковые образы Берлина, Вены и Зальцбурга. Г. Ка-
раян – дирижер строгой формы, интеллектуал-рационалист, верен 
каждой ноте партитуры, но позволяет иногда переосмысливать 
нюансировки и темпы. Однако его железная воля не дает ему ши-
роты дыхания и полета, в которых так нуждается русская классика. 

Е. Светланов достиг высот творческого исполнительства 
русской музыкальной классики. Очень точна характеристика его 
творчества Е. Образцовой: «Действительно, никто, наверное, не 
чувствует так глубоко и так верно душу русского человека, как 
он; никто не воплощает ее в музыке с такой неподдельной ис-
кренностью, правдивостью, обжигающей эмоциональностью»1. 
Особенности российской ментальности Светланова воплощаются 
в его интерпретациях не только русской, но и западной классики. 

Интересен пример из творчества Л. Стоковского, иллюстри-
рующего влияние на исполнительство технологий и звукозаписи, 
позволивших создать эффект крупного плана при концертном ис-
полнении и в записи известных симфонических опусов. В книге 
«Бесконечное совершенствование звука» (Perfecting Sound Forever) 
Грег Милнер подчеркивает, что «дирижер Леопольд Стоковский 
был визионером, изменившим то, как оркестровая музыка звучала 
по радио и на записях. Ему нравилась идея звукоусиления класси-
ческой музыки»2. 

Исполнители отличаются психоэмоциональным типом ха-
рактера, темпераментом, стилем, предпочтениями. Они часто ис-
полняют один и тот же репертуар, но совершенно по-разному. 
Также по-разному их воспринимают слушатели. Можно вспом-
нить игру Ф. Листа и Д. Фильда в оценке М. Глинки, который 
больше восторгался игрой последнего, говорил, что он играет так 
будто «пальцы… рассыпались жемчугом по бархату», а о первом 

                                                   
1 Евграфов В. Человек Ренессанса // Проза. ру. – 2021. – URL: https://proza. 

ru/2021/07/31/888 (дата обращения: 17.12.2022). 
2 Бирн Д. Как работает музыка. – Москва : Альпина нон-фикшн, 2020. – 

400 с. 



Горизонт смыслообразований в искусстве 

 119 

отзывался резко и прозаично, ассоциировал европейского виртуоза 
с «рубкой котлет». 

Здесь же уместно сказать об исполнительском разнообразии 
творчества двух выдающихся отечественных теноров, солистов 
Большого театра – И. Козловского и С. Лемешева. Оба – предста-
вители русской певческой традиции. Голос И. Козловского, зве-
нящий благородным и чистым металлом, неотделим от чувства 
церковного воспарения в выси небесные. Его партии всегда отли-
чались психологической сложностью, вовлекали в образные раз-
думья. Голос С. Лемешева завораживал теплотой, простотой, мяг-
костью, близостью к фольклорным русским истокам. 

Современная жизнь вносит свои коррективы в интерпретацию 
музыкальных произведений. Рост социальных темпов, скорости пе-
редвижения в пространстве, а следом за этим и наша повседневная 
спешка и торопливость привели к ускорению музыкальных темпов 
и к тому, что партитуры оперных, балетных и симфонических 
произведений не обошлись без значительных купюр. Бесконечные 
социальные стрессы и катаклизмы стали причиной того, что ис-
полнители весьма часто меняют нюансировку, фразеологию на 
более акцентные и яркие, достигая в результате новой художе-
ственной и смысловой трактовки. Увлечение аутентикой возникло 
сегодня как реакция на все эти процессы с целью удержать клас-
сический репертуар в рамках оригинальных текстов и интерпрета-
ций максимально приближенных к авторским. 

Первоэлементу языка музыки – звуку более всего подобен 
язык живописи – цвет. Их осуществимость в произведении часто 
независима от его предметного контекста. («Проблема света и цве-
тов в их чистой качественности и самостоятельности» (А.Ф. Ло-
сев))1. Особенно характерно это для абстракционизма – свободно-
го от конкретно выраженной среды изображения. Сам по себе цвет 
обладает свойством вызывать психоэмоциональную реакцию. 
В психологии обстоятельно разработана градация и характер цве-
товых воздействий. Цветовая картина, как и музыкальное звучание 
способны вызывать в воображении визуальные представления. 
Такие образы-представления, а также эмоции, аффекты и есть соб-
                                                   

1 Лосев А.Ф. Учение Гете о цвете. Замечания о «Вертере» Гете (Научная 
подготовка текста Е.А. Тахо-Годи) // Вопросы философии. – 2019. – № 9. – С. 176. 



Оганов А.А. 

 120 

ственно смыслы, порождаемые произведениями искусства живо-
писи и музыки. 

А.Ф. Лосев в тезисах по поводу учения Гёте о цветах ком-
ментирует: «Розовое платье – растущая жизнерадостная жизнь, 
красный фонарь, красный цвет у проституток…1 Синее – уводит в 
даль, тянет в бесконечность… Черный сюртук – рационализм»2. 
Е. Тахо-Годи пишет: «За разбор трагедии “Фауст” Лосев берется с 
иной целью – он хочет показать, какие “световые и цветовые ин-
туиции” лежат в глубине гётевского “философского и поэтическо-
го мироощущения” и как они воплощаются в художественном 
творчестве»3. 

В. Кандинский в своей книге «О духовном в искусстве» при-
водит ряд образных осмыслений цветов. Краски «благоухают», 
«слышатся», «лечат». Их звучание сродни звукам свирели, фагота, 
английского рожка. Цвет белый – «это великое безмолвие, оно не 
мертво, полно возможностей… Белое – это ничто, которое юно… 
Черный – это Ничто полное возможностей…»4 и вместе с тем это 
«Вечное безмолвие, без будущности и надежды»5. Оттенки и пере-
ходы красного звучат то как чистое «пение скрипки», то как «низ-
кие и средние звуки виолончели», то как «церковный колокол, 
призывающий к молитве “Angelus”, или как альтовая скрипка, по-
ющая largo»6. Точка, в понимании В. Кандинского, первоэлемент в 
графике, она равна нулю, это микромир вне границ и окружения. 
Горизонтальное пространство – холодное, вертикальное – горячее7. 

На контрасте с этими примерами находятся живописные по-
лотна, исполненные в реалистической манере письма, когда смыс-
ловая изобразительность выражена в конкретных предметных сю-

                                                   
1 Лосев А.Ф. Учение Гете о цвете. Замечания о «Вертере» Гете (Научная 

подготовка текста Е.А. Тахо-Годи) // Вопросы философии. – 2019. – № 9. – С. 178. 
2 Там же. С. 179. 
3 Тахо-Годи Е.А. А.Ф. Лосев о гетевском учении о цвете, трагедии «Фа-

уст» и романе «Вертер» // Вопросы философии – 2019. – № 9. – С. 165. 
4 Кандинский В.В. О духовном в искусстве. – Москва : Архимед, 1992. – 

С. 72–73. 
5 Там же. 
6 Там же. С. 82. 
7 Там же. С. 102. 



Горизонт смыслообразований в искусстве 

 121 

жетах. Таким, в частности, является трагический сюжет «Пьеты» – 
последней картины (1576) Тициана. На ней иконографическая 
сцена оплакивания Христа Богоматерью. Предшествовала созда-
нию картины смерть сына художника, что и послужило мотивом 
великого творения. Вскоре вслед за сыном от той же чумы ушел из 
жизни и сам Тициан, не успев завершить картину. Это сделал его 
ученик Пальма Младший. Семейная драма побудила молодого ав-
стрийского экспрессиониста Э. Шиле создать свое предсмертное 
произведение «Семья». Зная, что смерть от «испанки» вскоре 
настигнет и беременную жену, он пишет семейный портрет, пол-
ный невыразимой скорби. Картина Э. Мунка «Крик» ассоциирует-
ся с чувством отчаяния и безысходности, апокалиптическими 
представлениями, стихийными бедствиями. Смыслополагание не 
исключает в данном случае и образы – антитезы: молчание, тиши-
на. «Банка с супом Кемпбелл» Э. Уорхола – ироническая реакция 
художника на общество потребления, явления омассовления и 
унификации. 

Именно язык и изобразительно-выразительные средства в 
различных видах искусства конституируют в каждом из них осо-
бый способ смыслообразований. «Ведь язык в его употреблении 
есть свободная и вариативная возможность человека»1. 

Потенциал смыслообразования в искусстве не ограничен. 
Последействие произведения часто выходит за его пределы. Воз-
никающие новые смыслообразы отличаются особой выраженно-
стью в них духовных характеристик субъекта их носителей. «Не 
случайно, – пишет Х.-Г. Гадамер, – что я свое исследование опыта 
ориентировал на опыт искусства, “смысл” которого для понятий-
ного понимания неисчерпаем»2. Здесь надо добавить – неисчерпа-
ем не только для понятийного, но чувственно-образного понима-
ния, что особенно характерно для музыки и беспредметного 
изобразительного искусства. В развитие цитируемой мысли: «Не 
только от случая к случаю, но всегда смысл текста превышает ав-
торское понимание»3. В сущности, многое мы не считываем, а 
                                                   

1 Гадамер Х.-Г. Истина и метод : Основы филос. герменевтики : пер. с нем. / 
общ. ред. и вступ. ст. Б.Н. Бессонова. – Москва : Прогресс, 1988. – С. 515. 

2 Там же. С. 638. 
3 Там же. С. 351. 



Оганов А.А. 

 122 

вчитываем в оригинальный текст. Сами авторы произведений не-
редко удивляются ассоциативным представлениям, вызываемым в 
суждениях читателей, зрителей об их героях, сюжетных обстоя-
тельствах и т.п. 

Новые смыслы могут возникать как в диалоге с автором, в 
сопряжении с созданным им текстом, так и независимо от него, 
находясь в нетранспарентной с ним связи. В последнем случае они 
автономны, самоценны и самодостаточны. В силу их метафизич-
ности вероятность подобных им образований в сознании других 
совершенно исключена. Они выходят за горизонт налично задан-
ного в произведении содержания, образуя своего рода художе-
ственную «ноосферу». Таким образом, возможны релевантные ху-
дожественной картине произведения смыслы и отчужденные, 
свободные от предпосылочных детерминант. 

Креативный тип мышления создает надстройку нетривиаль-
ных смыслов, излучаемых текстом. Общая смысловая емкость 
произведения возрастает. Ассоциативно возникающие образы-
представления случайны и метафизичны. Это смысловые единицы – 
результат бессознательных чувствований личностных пережива-
ний. Это бытие-вне-себя, вынесение своего «Я» в иную реаль-
ность, когда возможно опосредованное осознание себя. Такими 
образом, самоосознание возможно не только вследствие отож-
дествления себя с характерами и поступками персонажей произве-
дения, но также и посредством процесса смыслообразования. Как 
заметил Х.-Г. Гадамер: «Всякое понимание есть в конечном счете 
самопонимание»1. 

Смыслы – это трансформированные в идею чистые феноме-
ны. Бытие идеи «в себе и для себя» (Гегель) не всегда обусловлено 
пространственно-временным происхождением произведения, ко-
торое может относиться к любой исторической эпохе и нацио-
нальной культуре. «Механика» его смыслообразующего результа-
та не ограничена этими характеристиками, ибо возможны новые 
образования – неисторичные и наднациональные. Здесь сказывает-
ся универсальность архетипов человеческого бытия, подспудно, 
бессознательно влияющих на продуктивное свойство творческого 
                                                   

1 Гадамер Х.-Г. Истина и метод : Основы филос. герменевтики : пер. с нем. / 
общ. ред. и вступ. ст. Б.Н. Бессонова. – Москва : Прогресс, 1988. – С. 312. 



Горизонт смыслообразований в искусстве 

 123 

воображения. Конечно, потенциал приращения смыслов прежде 
всего обусловлен художественным качеством произведения, ма-
стерством автора, его «искусством порождения порождающих тек-
стов» (М. Мамардашвили). Иными словами, творение «порожда-
ющих текстов» – это искусство автора создавать такие тексты. 
Присваивание текста в процессе его понимания и интерпретации 
не ведет к вытеснению автора, что противоречило бы канонам 
герменевтики. Бартовская концепция «смерти автора» не абсолют-
на и не исключает его незримого присутствия в произведении. 

Смыслотворящий потенциал произведения обусловлен не 
столько его актуальностью, сколько смысловой емкостью и много-
значностью. А.В. Эфрос говорил, что при постановке спектакля 
инсценировать пьесу во всем ее объеме не представляется воз-
можным. Поэтому режиссер в отборе материала текста отдает 
предпочтение личностно его заинтересовавшим характерам и об-
стоятельствам, несущим потенциал развития в зрительском вооб-
ражении. Театр – это «не чуть-чуть», а «чересчур» (А. Эфрос). Та-
кое «чересчур» возможно только при свободной игре 
воображения. 

Заслуживают особого внимания случаи, когда бессмыслица 
какого-либо события, ситуации раскрывается формой, казалось 
бы, такого же бессмысленного его изложения. Именно так посту-
пают драматурги театра абсурда Э. Ионеско, С. Беккет, А. Адамов 
и другие, когда ставят своих героев в нелепые положения, вводят 
их в странные некоммуникабельные взаимоотношения, безумное 
поведение. Было время, когда такие пьесы театра абсурда подвер-
гали резкой критике, навешивая на них ярлыки формализма. Од-
нако это подлинно реалистическая форма чуть ли не зеркального 
отражения весьма распространенного явления человеческого бытия. 

Выготский в своем обстоятельном анализе трагедии «Гам-
лет» обращает особое внимание на обилие бессмыслицы, «ирраци-
онализма», «нелепости» в действии пьесы, в поступках персона-
жей. «Безумие введено в таком обильном количестве в эту пьесу 
для того, чтобы спасти ее смысл. Бессмыслица отводится как по 
громоотводу…»1. Удваивая действие пьесы («условность в квадра-
                                                   

1 Выготский Л.С. Психология искусства. – Москва : Искусство, 1968. – 
С. 239. 



Оганов А.А. 

 124 

те»), посредством сцены с «Мышеловкой» В. Шекспир достигает 
цели, когда срабатывает «громоотвод откровенного бреда, рядом с 
которым трагедия получает видимый смысл»1. Не логическая за-
кономерность, а внутренне обоснованная мотивация является в 
искусстве оправданием самых необычных смысловых ассоциаций. 
Здесь эпистемология уступает место герменевтике и психологии. 

Вопрос о незавершаемости текста в себе самом рассматрива-
ет Х.-Г. Гадамер. Он пишет, в частности: «Не только от случая к 
случаю, но всегда смысл текста превышает авторское понимание. 
Поэтому понимание является не только репродуктивным, но все-
гда также и продуктивным отношением»2. В связи с этим философ 
обращается к понятию горизонта, которое «не застывшая грани-
ца», а нечто отличающееся подвижностью. Подвижность эта обу-
словлена тем, что «подлинный смысл текста или художественного 
произведения никогда не может быть исчерпан полностью»3. Ши-
рота горизонта возможна только за пределами текста. Этот герме-
невтический горизонт имеет своим источником не только текст, но 
и субъекта его интерпретации. «…Во всяком чтении уже соверша-
ется аппликация»4. Проявленные при этом импровизационные 
способности могут творить самые парадоксальные образы. 

О возможности открытия новых горизонтов писал Э. Гус-
серль. Для него, как и для Х.-Г. Гадамера «горизонт ожидания» – 
«это жизненный мир», где осуществляются проективные, «при-
зывные интенции». У Э. Гуссерля горизонт означает потенциаль-
ность восприятия феноменов и их предзнаменований. «Внутрен-
ний горизонт» предполагает сокрытость феномена. «Внешний 
горизонт» – это окружающий мир феноменов. 

Понятием горизонта оперировали и другие классики фило-
софии. Позитивно оценивал ассоциативно возникающие представ-
ления в мыслительном процессе И. Кант. В «Критике чистого ра-
зума» он писал: «всякое понятие можно рассматривать как точку, 

                                                   
1 Выготский Л.С. Психология искусства. – Москва : Искусство, 1968. – 

С. 240. 
2 Гадамер Х.-Г. Истина и метод : Основы филос. герменевтики : пер. с нем. / 

общ. ред. и вступ. ст. Б.Н. Бессонова. – Москва : Прогресс, 1988. – С. 351. 
3 Там же. С. 353. 
4 Там же. С. 401. 



Горизонт смыслообразований в искусстве 

 125 

которая, как точка зрения наблюдателя, имеет свой горизонт, т.е. 
определенное множество вещей, которые можно представить и как 
бы обозреть из этой точки»1. М. Мерло-Понти в книге «Философ и 
его тень» подчеркивал, что «мыслить не означает обладать объек-
тами мышления, мыслить – значит с помощью объектов мышле-
ния выявлять то, что еще не стало предметом мышления»2, – что и 
значит выйти на новый горизонт мышления. «Горизонт ожидания» 
в феноменологической герменевтике М. Хайдеггера трактуется 
предельно лаконично «бытие-впереди-себя»3. 

Заметим, что Х.-Г. Гадамер в ряду упомянутых философов 
посчитал оптимальным использовать именно художественный 
текст с целью обоснования своей концепции «горизонта ожида-
ния». Как было показано на примерах, приведенных выше из ху-
дожественной практики, Х.-Г. Гадамер имел для этого веские ос-
нования. Горизонты произведения искусства действительно 
отличаются особой подвижностью и способностью динамично 
расширять поле новых смыслообразований. 

М. Бахтин пишет: «Событие жизни текста, т.е. его подлин-
ная сущность, всегда развивается на рубеже двух сознаний, двух 
субъектов»4. Этот рубеж являет собой безусловный посыл смыс-
лообразованию в искусстве. С этого рубежа берут начало разно-
родные смыслозначимые ответвления. На этом рубеже диалога 
сознаний актуализируется потенциал проектирования онтологии 
новых смыслов. Их возникновение суть событие бытия идеальных 
сущностей. В художественном сознании они не бывают избыточ-
ными, в чем и выражается принцип дополнительности в искусстве. 
Он особо значим в творческом соучастии сознаний, ибо безмерно 
раздвигает горизонт произведения, расширяя его семантическое 
поле и антропологическое измерение. 
                                                   

1 Кант И. Критика чистого разума // Кант И. Сочинения : в 6 т. – Москва : 
Мысль, 1964. – Т. 3. – С. 562. 

2 Мерло-Понти М. Философ и его тень // Мерло-Понти М. В защиту фило-
софии / пер. с франц., примеч. и послесл. И.С. Вдовиной. – Москва : Издат. гума-
нитарной литературы, 1996. – С. 142–143. 

3 Хайдеггер М. Бытие и время. – Москва : Изд. фирма «Ad Marginem», 
1997. – С. 366. 

4 Бахтин М.М. Эстетика словесного творчества. – Москва : Искусство, 
1986. – С. 300–301. 



Оганов А.А. 

 126 

Список литературы 

1. Бахтин М.М. Эстетика словесного творчества. – Москва : Искусство, 1986. – 
445 с. 

2. Бирн Д. Как работает музыка. – Москва : Альпина нон-фикшн, 2020. – 400 с. 
3. Выготский Л.С. Психология искусства. – Москва : Искусство, 1968. – 576 с. 
4. Гадамер Х.-Г. Истина и метод : основы филос. герменевтики : пер. с нем. / 

общ. ред. и вступ. ст. Б.Н. Бессонова. – Москва : Прогресс, 1988. – 704 с. 
5. Деррида Ж. Диссеминация. – Екатеринбург : У-Фактория, 2007. – 608 с. 
6. Деятели российской культуры называют смерть Евгения Светланова невос-

полнимой потерей // РИА Новости. – URL: https://ria.ru/20020504/134212.html 
(дата обращения: 17.12.2022). 

7. Евграфов В. Человек Ренессанса // Проза. ру. – 2021. – URL: https://proza.ru/ 
2021/07/31/888 (дата обращения: 17.12.2022). 

8. Кандинский В.В. О духовном в искусстве. – Москва : Архимед, 1992. – 107 с. 
9. Кант И. Критика чистого разума // Кант И. Сочинения : в 6 т. – Москва : 

Мысль, 1964. – Т. 3. – С. 69–756. 
10. Л.Н. Толстой в воспоминаниях современников. – Москва : Госполитиздат, 

1955. – Т. 1. – 519 с. 
11. Лосев А.Ф. Учение Гете о цвете. Замечания о «Вертере» Гете (Научная подго-

товка текста Е.А. Тахо-Годи) // Вопросы философии. – 2019. – № 9. – С. 173–
184. 

12. Мерло-Понти М. Философ и его тень // Мерло-Понти М. В защиту философии / 
пер. с франц., примеч. и послесл. И.С. Вдовиной. – Москва : Издат. гумани-
тарной литературы, 1996. – С. 141–169. 

13. Миронов В.В. Метафизика не умирает : избранные статьи, выступления и 
интервью. – Москва : РГ-Пресс, 2020. – 488 с. 

14. Тахо-Годи Е.А. А.Ф. Лосев о гетевском учении о цвете, трагедии «Фауст» и 
романе «Вертер» // Вопросы философии – 2019. – № 9. – С. 162–172. 

15. Хайдеггер М. Бытие и время. – Москва : Изд. фирма «Ad Marginem», 1997. – 
451 с. 

16. Ricouer P. Hermeneutics and Human Sciences. – Cambridge : Cambridge Universi-
ty Press, 1982. – 346 p. – In English. 

 

https://ria.ru/20020504/134212.html
https://proza.ru/2021/07/31/888
https://proza.ru/2021/07/31/888


Реф. ст.: Боахенг И. Экзегетические и богословские размышления  
о евангелии от Иоанна (10:1–18) 

 127 

ФИЛОСОФИЯ РЕЛИГИИ  
И РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ 

БОАХЕНГ И. ЭКЗЕГЕТИЧЕСКИЕ И БОГОСЛОВСКИЕ РАЗ-
МЫШЛЕНИЯ О ЕВАНГЕЛИИ ОТ ИОАННА (10:1–18): ЗНАЧЕ-
НИЕ ДЛЯ СОВРЕМЕННОГО АФРИКАНСКОГО ХРИСТИАН-
СКОГО ЛИДЕРСТВА 
Реф. ст.: BOAHENG I. Exegetical and Theological Reflections on 
John 10:1–18: Implications for Contemporary African Christian Leader-
ship // Conspectus. – 2021. – Vol. 32. – P. 172–186. 

Ключевые слова: Африка; пастырское лидерство; христиа-
нин; паства; служитель. 

Для цитирования: Гранин Р.С. [Реферат] // Социальные и гумани-
тарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Филосо-
фия. – 2023. – № 2. – С. 127–128.    Реф. ст.: Boaheng I. Exegetical and The-
ological Reflections on John 10:1–18 : Implications for Contemporary African 
Christian Leadership // Conspectus. – 2021. – Vol. 32. – P. 172–186. 

Автор статьи – Преподобный Исаак Боахенг – доктор фило-
софии (PhD), научный сотрудник в Университете города Фри 
Стейт (ЮАР). Имеет степень магистра богословия (степень Юж-
ноафриканской духовной семинарии) и магистерскую степень бо-
гословия Троицкой теологической семинарии (Аккра, Гана). 
Боахенг также служит в христианской службе Университетского 
колледжа Ганы. Он имеет более пятидесяти публикаций в области 
научных переводов, систематического богословия, библейских 
исследований, методистских исследований и африканского хри-
стианства (р. 172). 

В своей статье Боахенг пишет, что одной из основных про-
блем, стоящих перед современным африканским обществом (и 
церковью), является неэффективное руководство. Автор проводит 



Гранин Р.С. 

 128 

свое исследование с целью изучить, как принципы лидерства, 
встроенные в концепцию доброго пастыря из перикопы1 Еванге-
лия от Иоанна (10:1–18) может передать поведение, стиль и фило-
софию лидерства африканским лидерам и, следовательно, служить 
противоядием от неэффективного и посредственного лидерства в 
африканском обществе. Проведя историко-критический анализ и 
богословское изучение текста, автор утверждает, что христианские 
лидеры должны служить, направлять, защищать и обеспечивать 
своих последователей, которые, в свою очередь, должны слышать 
голоса своих лидеров и следовать их указаниям (р. 172). 

Автор заключает, что в разгар неэффективного лидерства в 
африканских обществах речь пастыря (Ин. 10:1–18) предлагает 
парадигму лидерства, которая при разработке и продвижении мо-
жет служить для улучшения лидерства среди африканских христи-
ан. Интимность отношений между лидером и учеником, подчерк-
нутая в понятии признание через поименование, должна наполнять 
современное африканское лидерство, которое, будучи осуществи-
мым по модели пастырства, может улучшить не только боже-
ственно-человеческие отношения, но и отношения человека с че-
ловеком, и человека с окружающей средой (р. 185). 

Р.С. Гранин∗ 
 

                                                   
1 Перико́па (греч. περικοπή, «отделение») в риторике – целостный по 

смыслу или объединенный сюжетной линией раздел или отрывок текста. В 
настоящее время термин в основном используется в библеистике (напр. «Синай-
ская перикопа») для обозначения совокупности фрагментов текста, объединен-
ных одним смыслом, сюжетом или богословской идеей. 

∗ Гранин Роман Сергеевич – кандидат философских наук, старший науч-
ный сотрудник отдела философии Института научной информации по обще-
ственным наукам. E-mail: grrom@mail.ru 

mailto:grrom@mail.ru


Реф. ст.: Портер А.К. Об овцах, пастухах и храмах: прочтение социальной 
идентичности паремии доброго пастыря на пути к разрушенному храму 

 129 

ПОРТЕР А.К. ОБ ОВЦАХ, ПАСТУХАХ И ХРАМАХ: ПРОЧТЕ-
НИЕ СОЦИАЛЬНОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ ПАРЕМИИ ДОБРОГО 
ПАСТЫРЯ НА ПУТИ К РАЗРУШЕННОМУ ХРАМУ 
Реф. ст.: PORTER A.Ch. Of Sheep, Shepherds, and Temples: A Social 
Identity Reading of the Good Shepherd Paroemia on the Way to a De-
stroyed Temple // Conspectus. – 2021. – Vol. 32. – P. 158–171. 

Ключевые слова: Четвероевангелие; Евангелие от Иоанна 
(гл. 9); Книга Пророка Захарии (гл. 10–11); Книга Пророка Иезе-
кииля (гл. 34); паремия; интертекстуальность; теория социальной 
идентичности; разрушение Храма; расхождение Пути; паства дру-
гого прихода. 

Для цитирования: Гранин Р.С. [Реферат] // Социальные и гумани-
тарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Филосо-
фия. – 2023. – № 2. – С. 129–131.    Реф. ст.: Porter A.Ch. Of Sheep, Shep-
herds, and Temples : A Social Identity Reading of the Good Shepherd 
Paroemia on the Way to a Destroyed Temple // Conspectus. – 2021. – Vol. 32. – 
P. 158–171. 

Автор статьи – Кристофер Портер – доктор философии (Ав-
стралийский колледж теологии). Работает научным сотрудником в 
докторантуре Тринити-колледжа в университетской теологической 
школе богословия. Изначально изучал психологию в Австралий-
ском национальном университете. Он применяет теорию социаль-
ной идентичности для анализа библейских текстов. Его последняя 
работа посвящена роли Четырех Евангелий в формировании иден-
тичности в контексте постхрамовой среды и среды религиозной 
вражды (в первую очередь в двадцать первом веке) (p. 158). 



Гранин Р.С. 

 130 

Паремия1 Доброго Пастыря из Евангелия от Иоанна (гл. 10) 
иногда читается как вставленный солилоквий2 между некогда 
ослепшим человеком из Евангелия от Иоанна (гл. 9) и действиями 
Иисуса в храме на празднике (изгнание торговцев из храма). 
В этом контексте многие экзегеты воспринимают двухуровневую 
связь в повествовании, опираясь на предполагаемые интертексту-
альные намеки из Иезекииля (гл. 34), а также множество изобра-
жений пастухов в Танахе и их соотнесение с контекстом Нового 
Завета. С этой точки зрения повествование о Добром Пастыре чи-
тается как осуждение фарисеев, а «паства другого прихода» вос-
принимается как ссылка на включение язычников в пространство 
«разошедшихся путей» или в контекст «Биркат ха-миним»3. Одна-
ко это двухуровневое чтение отодвигает интертекст Иезекииля от 
его собственного контекста (контекст изгнания). Кроме того, хотя 
экзегеты евангелия Иоанна (гл. 10) признают наличие интертекста 
у Захарии (гл. 10–11), они редко придают ему такое же значение, 
как Иезекиилю (гл. 34) (p. 158). 

Автор стремится прочитать паремию Доброго Пастыря через 
призму теории социальной идентичности. В этом контексте автор 
разбирает образы пастуха и стада, рассматривая особенности объ-
единения в единое стадо (Евангелие от Иоанна 10:17) овец другого 
стада (Евангелие от Иоанна 10:16). Данный подход, по мнению 
                                                   

1 Пареми́я (от греч. παροιμία – поговорка, пословица, притча) в филологии – 
устойчивая фразеологическая единица, представляющая собой целостное пред-
ложение дидактического содержания. Представляют собой речевые клише, близ-
кие по образности и афористичности крылатым словам, однако, в отличие от по-
следних, являющиеся анонимными изречениями. В религии – нравоучительный 
текст, содержащий места из Священного Писания. 

2 Солилоквий (лат. solus – один, loqui – говорю) – речь, обращенная к са-
мому себе. В отличие от монолога, он не адресован другим персонажам. 

3 Биркат (ивр.  ברכת  ; лат. Birkat) – смихут (изафетная конструкция) от слова 
ивр.  ברכה   браха – благословение, «бенедикция». Составная часть названия бене-
дикций в иудаизме, выражающих благодарность Творцу. «Биркат ха-миним» 
(англ. Birkat haMinim) – проклятие minim («еретиков») и malshinim («осведомите-
лей») и reshayim («злодеев») с призывами их скорейшего исчезновения; 12-е про-
клятие из молитвы амида. Амида («стояние») – одна из основных молитв в иуда-
изме, центральный элемент ежедневного богослужения. Часто называется также 
«Шмоне эсре» ( «восемнадцать») по числу первоначально входивших в нее благо-
словений. 



Реф. ст.: Портер А.К. Об овцах, пастухах и храмах: прочтение социальной 
идентичности паремии доброго пастыря на пути к разрушенному храму 

 131 

автора, лучше подходит для описания еврейской диаспоры в кон-
тексте их борьбы во время разрушения Иерусалимского Храма при 
Тите в 70 г. н.э. Сквозь эту призму автор показывает, как внутриг-
рупповая динамика монолога Доброго Пастыря способствует про-
должающемуся социальному дискурсу вокруг еврейских этно-
культовых практик вне (после разрушения) Иерусалимского храма 
(p. 158). 

Р.С. Гранин∗ 
 

                                                   
∗ Гранин Роман Сергеевич – кандидат философских наук, старший науч-

ный сотрудник отдела философии Института научной информации по обще-
ственным наукам. E-mail: grrom@mail.ru 

mailto:grrom@mail.ru


Гранин Р.С. 

 132 

АНТОМБИКУМС А.С. ОПАСНО ЛИ БОЖЕСТВЕННОЕ ПРО-
ВИДЕНИЕ? ДИАЛОГ МЕЖДУ ЖАНОМ КАЛЬВИНОМ И ДЖО-
НОМ САНДЕРСОМ 
Реф. ст.: ANTOMBIKUMS A.S. Is Divine Providence Risky? A Dia-
logue Between John Calvin and John Sanders // Conspectus. – 2021. – 
Vol. 32. – P. 58–73. 

Ключевые слова: творение; провидение; принятие риска; 
предвидение; божественное покаяние. 

Для цитирования: Гранин Р.С. [Реферат] // Социальные и гумани-
тарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Филосо-
фия. – 2023. – № 2. – С. 132–133.   Реф. ст.: Antombikums A.S. Is Divine 
Providence Risky? A Dialogue Between John Calvin and John Sanders // Con-
spectus. – 2021. – Vol. 32. – P. 58–73. 

Автор статьи – Аку Стивен Антомбикумс – является докто-
ром философии (PhD), преподавал философию религий, система-
тическое богословие и библеистику в Евангелистско-реформатор-
ской церкви Христа (Evangelical Reformed Church of Christ (ERCC) 
Богословской семинарии Фадан Аю в Нигерии. В настоящее время 
он является научным сотрудником Факультета религии и теологии 
Амстердамского свободного университета (Vrije Universiteit 
Amsterdam). Его основные научные интересы: аналитическая фи-
лософия религии, аналитическое богословие, нравственная фило-
софия и публичное богословие (р. 58). 

Антомбикумс исследует представления Жана Кальвина и 
Джона Сандерса1 как пример непрекращающихся споров о приро-
                                                   

1 Джон Э. Сандерс – современный американский теолог. В настоящее вре-
мя работает профессором религиоведения в Колледже Хендрикса. Сандерс 
наиболее известен своей пропагандой открытого теизма; но он также писал о 
когнитивной лингвистике и теологии религий. 



Реф. ст.: Антомбикумс А.С. Опасно ли божественное провидение? 
диалог между Жаном Кальвином и Джоном Сандерсом 

 133 

де божественного предопределения и свободы воли человека. 
Учитывая временной разрыв между Кальвином и Сандерсом, в 
исследовании автор использует методологию диалогической гер-
меневтики. Первый богослов настаивал на «отсутствии риска», а 
второй пропагандирует «рискованную» концепцию провидения. 
Однако понятие провидения как «риска» или «отсутствия риска» 
не является специфически библейским. Представление о боже-
ственном провидении представляет собой парадокс, заключаю-
щийся в следующем: как всеведущий создатель – Бог – контроли-
рует все, но люди при этом свободны? Чтобы люди были 
свободны, их будущие условные действия не должны быть 
предузнаны, потому что все, что Бог предузнал, неизбежно случа-
ется. Поскольку и Писание, и история человечества показывают, 
что люди свободны, следует, что Бог не знает всех будущих слу-
чайных действий. В этом случае божественное провидение «рис-
кованно». Это объясняет, почему Бог меняется и раскаивается в 
своих предыдущих решениях. В своем исследовании автор утвер-
ждает, что этот парадокс может быть смягчен, если божественное 
«невежество» понимается с контекстуальной точки зрения. Кроме 
того, утверждает он, либертарианство, отстаиваемое Сандерсом, 
преувеличено. Наконец, божественная изменчивость и смягчение, 
отрицаемое Кальвином, являются частью божественного сувере-
нитета, без которого не может быть прощения греха (р. 58). 

Антомбикумс подчеркивает, что с самого начала исследова-
ние носит чисто герменевтический диалогический характер, дебаты 
о божественном суверенитете сложны и требуют эпистемического 
смирения. Вследствие ограниченных человеческих способностей 
провидение опасно для него, но не для Бога. Божественное прови-
дение может включать в себя некоторый уровень риска. Человек 
же не знает результат каждого решения, которое он принимает, 
когда есть определенное ожидание. Независимо от уровня доверия 
и опыта, делегирование задачи сопряжено с определенным уров-
нем риска для того, кто приступает к ее исполнению (р. 71). 

Р.С. Гранин∗ 

                                                   
∗ Гранин Роман Сергеевич – кандидат философских наук, старший науч-

ный сотрудник отдела философии Института научной информации по обще-
ственным наукам. E-mail: grrom@mail.ru 

mailto:grrom@mail.ru


Гранин Р.С. 

 134 

ЛИОЙ Д. ОТРИЦАНИЕ ИЛИ ПРЕДАТЕЛЬСТВО: АНАЛИЗ ОТ-
РЕЧЕНИЯ СИМОНА ПЕТРА И ИУДЫ ИСКАРИОТА В ЧЕТВЕР-
ТОМ ЕВАНГЕЛИИ 
Реф. ст.: LIOY D. Denial Versus Betrayal: A Case Study Analysis of 
Simon Peter and Judas Iscariot in the Fourth Gospel // Conspectus. – 
2021. – Vol. 32. – P. 125–143. 

Ключевые слова: Симон Петр; Иуда Искариот; Евангелие от 
Иоанна; отрицание; предательство; самоубийство; раскаяние; вос-
становление. 

Для цитирования: Гранин Р.С. [Реферат] // Социальные и гумани-
тарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Филосо-
фия. – 2023. – № 2. – С. 134–137.   Реф. ст.: Lioy D. Denial Versus Betrayal : 
A Case Study Analysis of Simon Peter and Judas Iscariot in the Fourth Gospel // 
Conspectus. – 2021. – Vol. 32. – P. 125–143. 

Автор статьи – профессор Дэн Лиой – является профессором 
библейской теологии в Институте лютеранской теологии, старшим 
научным сотрудником в Южноафриканской богословской семина-
рии и советником Проектного факультета Портлендской семина-
рии. В своей статье он исследует личности Симона Петра и Иуды 
Искариота в контексте Четвертого Евангелия (Евангелие от Иоан-
на). Лиой анализирует богословскую и пастырскую оценку того, в 
чем заключается фундаментальная разница между отречением 
Петра и предательством Иисуса Иудой. По его мнению, различие 
состоит в том, что Петр пережил восстановление в качестве уче-
ника Спасителя, в то время как Иуда претерпел отчаяние, раская-
ние и самоубийство. Автор статьи пишет, что обзор академической 
литературы показал: существует пробел в понимании этой темы. 
Методологически основополагающим для исследования, отмечает 
Лиой, является рассмотрение Второго послания Коринфянам (в 



Реф. ст.: Лиой Д. Отрицание или предательство: анализ отречения 
Симона Петра и Иуды Искариота в Четвертом Евангелии 

 135 

первую очередь, гл. 7, стихи 10–11), дающего богословское пред-
ставление о разнящихся исходах, которые пережили два наиболее 
известных ученика Иисуса (р. 125). 

Симон Петр и Иуда Искариот оба были выбраны самим 
Иисусом в качестве апостолов. Они оставались последователями 
Иисуса на протяжении всего его трехлетнего служения. Более 
того, Петр и Иуда играли ключевые роли среди апостолов. Так, 
Петр возглавлял группу учеников, а Иуда распоряжался финан-
сами. И оба они пытались помешать реализации искупительной 
миссии Иисуса, хотя и действовали совершенно по-разному и по 
несходным причинам. 

Петр был более спонтанным и импульсивным по нраву, то-
гда как Иуда действовал расчетливее. С одной стороны, и Петр, и 
Иуда подвели Иисуса в момент величайшего испытания и нужды. 
Тем не менее, с другой стороны, особенности их проступка при-
вели к совершенно разным результатам. Хотя Петр и отрекся 
трижды от Иисуса, но раскаялся в согрешении и был восстанов-
лен как ученик Спасителя. Иуду его предательство привело к от-
чаянию, угрызениям совести и самоубийству. Более того, хотя 
Иуда Искариот был связан с Мессией, слышал его учение и был 
свидетелем его дел, он не имел постоянной духовной связи со 
Спасителем. Вместо того чтобы принести соответствующие ду-
ховные плоды, жизнь Иуды закончилась полным падением. 
Иисус учил Петра тем же истинам и дал ему такие же возможно-
сти свидетельствовать, которые дал и Иуде. Петр начал свою 
жизнь ученика не с безоговорочного успеха в этом качестве, а со 
многих испытаний веры, но в результате оставил после себя 
множество плодов веры. Он нашел ключ к продуктивной жизни в 
живых отношениях со Спасителем. 

Почему, задается вопросом автор статьи, отречение Петра 
от Иисуса привело его к вечной жизни, тогда как предательство 
Иуды привело его к вечной погибели? Понимание возникает, 
пишет Лиой, если разобрать изображение этих двух культовых 
образов в контексте Четвертого Евангелия, в беседе учеников во 
Втором послании Коринфянам (2 Кор. 7:10–11.57). Там говорит-
ся, что «печаль ради Бога вызывает покаяние» (κατὰ θεὸν λύπη 
μετάνοιαν … ἐργάζεται) (р. 139). Кающиеся не только отказыва-
ются от своего греховного поведения (μετάνοια, или поворот в 



Гранин Р.С. 

 136 

своем мышлении и поведении), но и переживают полноту вре-
менного и вечного «спасения» (σωτηρία), которое дарует Иисус. 
В этом процессе нет «сожаления» (ἀμεταμέλητος) (р. 139) или 
длительного чувства раскаяния за эмоциональные страдания, ко-
торые они испытали. Напротив (обозначается противительным 
δέ), «мирские» формы «горя» (τοῦ κόσμου λύπη) (р. 139), прони-
занные языческими представлениями, лишены подлинного пока-
яния. Это эгоцентричный и саморазрушительный тип вины и па-
рализующего вида стыда. Люди, затронутые таким образом, 
остаются обиженными, подавленными и мучимыми нечистой со-
вестью. Наличие негодования и враждебности, независимо от то-
го, направлены ли они на себя или/и других, неизбежно «произ-
водит» (κατεργάζεται) физическую и духовную «смерть» 
(θάνατος) (р. 139). 

Вызванная Духом печаль Петра была настолько искренней, 
что заставила его отвернуться от своего беззакония и вновь обра-
титься к Искупителю за прощением и очищением. «Печаль о Бо-
ге» Петра, хотя являлась поначалу эмоционально болезненной, 
вызвала в нем искреннее желание приблизиться к Богу и снова 
стать верным рабом в Царстве Божьем. Заключительные две гла-
вы Четвертого Евангелия, наряду с начальными главами Деяний 
святых апостолов, свидетельствуют об этом замечательном пово-
роте в жизни Петра. 

Напротив, ничего подобного нельзя сказать об Иуде Иска-
риоте. Его раскаяние исходило снизу, а не сверху, оно отдалило 
его от Спасителя и озлобило настолько, что привело к самоубий-
ству. Очевидно, он сожалел не столько о своем проступке, сколь-
ко о нежелательных последствиях, которые породило его безза-
коние. Кроме того, страдания Иуды ослабили его отношения не 
только со Спасителем, но и с остальными апостолами. Евангелия 
и Деяния свидетельствуют о том, что злополучный выбор Иуды 
привел к его гибели. 

В заключение Дэн Лиой пишет, что, с пастырской точки 
зрения, реакция верующих на сложные жизненные обстоятель-
ства может стать более важной, чем сами эти обстоятельства. 
Например, как в случае с Симоном Петром, когда Дух обличает 
последователей Иисуса во грехе, правильной реакцией для них 
становится покаяние и, как результат, получение Божьего про-



Реф. ст.: Лиой Д. Отрицание или предательство: анализ отречения 
Симона Петра и Иуды Искариота в Четвертом Евангелии 

 137 

щения. Иуда Искариот же, напротив, показал неуместную реак-
цию – он погряз в жалости к себе и последовал по пути, ведущему 
его к временной и вечной погибели (р. 140). 

Р.С. Гранин∗ 
 

                                                   
∗ Гранин Роман Сергеевич – кандидат философских наук, старший науч-

ный сотрудник отдела философии Института научной информации по обще-
ственным наукам. E-mail: grrom@mail.ru 

mailto:grrom@mail.ru


Гранин Р.С. 

 138 

НДЕРЕБА К.М. МИРОВОЗЗРЕНИЕ МОЛОДЕЖИ В АФРИКЕ: 
ПРАКТИЧЕСКОЕ БОГОСЛОВИЕ В СВЕТЕ ЧЕТВЕРТОЙ ГЛА-
ВЫ ЕВАНГЕЛИЯ ОТ ИОАННА 
Реф. ст.: NDEREBA K.M. Engaging Youth Worldviews in Africa: 
A Practical Theology in Light of John 41 // Conspectus. – 2021. – 
Vol. 32. – P. 187–198. 

Ключевые слова: апологетика; христология Иоанна; практи-
ческое богословие; мировоззрение; молодежь; пастырство. 

Для цитирования: Гранин Р.С. [Реферат] // Социальные и гумани-
тарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Филосо-
фия. – 2023. – № 2. – С. 138–140.   Реф. ст.: Ndereba K.M. Engaging Youth 
Worldviews in Africa : A Practical Theology in Light of John 4 // Conspec-
tus. – 2021. – Vol. 32. – P. 187–198. 

Автор статьи – Кевин Муриити Ндереба, доктор философии 
Университета Южной Африки. Он читает лекции о молодежном 
пастырстве, богословии и апологетике в Панафриканском христи-
анском университете (Найроби, Кения), является действительным 
секретарем Африканского общества евангелистской теологии 
(Africa Society of Evangelical Theology (ASET)). Ндереба также 
внес свой вклад в деятельность Международной ассоциации изу-
чения молодежного пастырства (International Association for the 
Study of Youth Ministry (IASYM)). В настоящее время он служит в 
Пресвитерианской церкви Восточной Африки (р. 187). 

Автор рассматривает проблему взаимодействия мировоззре-
ний в Африке исходя из кенийского контекста. Он предполагает, 
что пастырское молодежное служение должно подчинить себе 
                                                   

1 John 4 – четвертая глава Евангелия от Иоанна. Большая часть этой главы 
(стихи 1–42) повествует о беседе Иисуса с самарянкой у колодца в Сихаре. 
В стихах 43–54 он возвращается в Галилею, где исцеляет сына царского чиновника. 



Реф. ст.: Ндереба К.М. Мировоззрение молодежи в Африке:  
Практическое богословие в свете четвертой главы Евангелия от Иоанна 

 139 

традиционное (анимистическое), модернистское, атеистическое и 
постмодернистское мировоззрения. Исследователь подходит к 
изучению проблемы, используя практическую богословскую ме-
тодологию, которая делает акцент на взаимодействии теории и 
практики. В частности, его статья основана на подходе, предпола-
гающем поиск ответов на четыре вопроса. Первый вопрос описа-
тельно-эмпирический – «Что происходит?», отсылающий к теку-
щей ситуации касательно африканского молодежного служения. 
Второй – вопрос интерпретации – «Почему это происходит?»; он 
раскрывает мировоззренческие проблемы в жизни молодежи. Тре-
тий вопрос – нормативный – «Что должно происходить?» – пред-
полагает для поиска ответа на него обращение к христологии 
Евангелия от Иоанна. Четвертый вопрос – прагматический – «Как 
мы можем применить это?»; в связи с ним освещаются рекоменда-
ции по практическому молодежному пастырству и высшему обра-
зованию (р. 187). 

Ндереба пишет о необходимости формирования мировоз-
зрения для развития пастырского служения, особенно в контексте 
молодежной демографической группы Африки (зачастую критиче-
ски настроенной). До сих пор апологетика служила полезным ин-
струментом для решения соответствующих задач, но африканский 
контекст отсутствовал в научном дискурсе. Автор указывает на 
этот пробел и исследует библейский сюжет, описывающий встречу 
Иисуса с самарянкой в Евангелии от Иоанна. Применяя христоло-
гию Евангелия от Иоанна, Ндереба исследует различные богослов-
ские последствия этого отрывка. Учитывая проблему мировоззре-
ния, в которой оказалась Африка, и христологию, вытекающую из 
евангельского текста, он приводит следующие основополагающие 
положения для богословского образования и христианского слу-
жения (р. 196). 

(1) Богословское образование как мировоззренческое образо-
вание и мировоззренческая трансформация. Богословское образо-
вание – это не только ознакомление с богословскими фактами, но 
и индивидуальная трансформация. Учителя и студенты должны 
рассматривать богословие не только, как обычное образование, но 
и как преобразующий жизненный опыт тех, кто думает о Боге и 
живет coram deo (перед лицом Божиим). Богословское образова-
ние должно помочь учащимся увидеть, как мировоззрение влияет 



Гранин Р.С. 

 140 

не только на них самих, но и на их общины, и предлагает им ин-
струменты, чтобы мудро задействовать их связи. 

(2) Ученичество в церкви. Ученичество в церкви часто рас-
сматривается с программной точки зрения, когда прихожане пере-
ходят с одной программы на другую. 

(3) Молодежное служение (пастырство). Руководители 
церкви должны учитывать уникальные культурные особенности, с 
которыми сталкиваются молодые люди, рассматривать служение 
как указание пути к Христу, который сможет ответить на их самые 
глубокие вопросы и нужды. Учитывая мировоззренческие вызовы, 
молодежное служение должно быть направлено на то, чтобы пред-
ложить Христа как «живую воду» для всех жаждущих. В сфере 
консультирования молодежи большое количество проблем осно-
вано на ошибочных системах убеждений. К таковым относятся 
проблемы молодежной сексуальности и порнографии; молодым 
людям нужно проповедовать Христа как благодать как силу, поз-
воляющую справиться с грехом, стыдом и виной. 

(4) Практическая или публичная теология. Автор указывает 
на то, что необходим голос богословов в публичном пространстве. 
Это может происходить в форме их вовлечения в общественные 
процессы, написания статей или активности в социальных сетях. 
Тогда как богословы пишут в основном академические статьи для 
ограниченной аудитории, наша работа, поясняет Ндереба, должна 
быть работой по переводу этих трудов в повседневные реалии аф-
риканской жизни и африканского общества. Таким образом, тео-
логия может влиять на жизнь людей и приносить преобразования, 
которые они жаждут получить во Христе. Следовательно, бого-
словие должно носить практический характер. Такой практиче-
ский богословский подход необходим сегодня, ввиду мировоз-
зренческих вызовов, с которыми сталкивается современная 
Африка, заключает автор статьи (р. 197). 

Р.С. Гранин∗ 
 

                                                   
∗ Гранин Роман Сергеевич – кандидат философских наук, старший науч-

ный сотрудник отдела философии Института научной информации по обще-
ственным наукам. E-mail: grrom@mail.ru 

mailto:grrom@mail.ru


Реф. ст.: Овиреду С. Метонимическая концептуализация  
частей тела в греческом Новом Завете 

 141 

ОВИРЕДУ С. МЕТОНИМИЧЕСКАЯ КОНЦЕПТУАЛИЗАЦИЯ 
ЧАСТЕЙ ТЕЛА В ГРЕЧЕСКОМ НОВОМ ЗАВЕТЕ 
Реф. ст.: OWIREDU С. Metonymic Conceptualization of Body Parts in 
the Greek New Testament // Conspectus. – 2022. – Vol. 33. – P. 26–41. 

Ключевые слова: части тела; Новый Завет; греческий язык; 
метонимия; концептуальная теория метонимии; когнитивная линг-
вистика. 

Для цитирования: Гранин Р.С. [Реферат] // Социальные и гумани-
тарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Филосо-
фия. – 2023. – № 2. – С. 141–142.   Реф. ст.: OWIREDU С. Metonymic Con-
ceptualization of Body Parts in the Greek New Testament // Conspectus. – 
2022. – Vol. 33. – P. 26–41. 

Автор статьи – Чарльз Овиреду – профессор, доктор наук из 
Университета Лангама (Норфолк, Великобритания); является пре-
подавателем Центрального университета в Гане. Овиреду – бого-
слов, педагог и антрополог. Сфера его научных интересов – биб-
лейские исследования, африканская мысль и преподавание 
библейских языков (р. 26). 

В своей статье он рассматривает метонимическую структу-
ру частей тела в греческом Новом Завете в рамках концептуальной 
теории метонимии. Его цель состоит в том, чтобы рассмотреть 
проблему отношения отдельных частей тела и их функций и всего 
тела в Новом Завете. Данные для своего анализа он берет из грече-
ского текста Нового Завета. По мнению автора, метонимически 
части тела концептуализируются следующими способами: как 
«часть тела, обозначающая всего человека», «часть тела, обо-
значающая деятельность человека» и «часть тела, обозначающая 
содержимое человека» (р. 26). 



Гранин Р.С. 

 142 

Овиреду показывает, что авторы Нового Завета используют 
термины названий частей тела в метонимическом смысле. В связи 
с этим для обозначения частей тела используются соответствую-
щие фигуры речи. Выявленные в ходе анализа метонимические 
выражения включают в себя части тела как основу (или опору) че-
ловеческой личности, части тела как основу человеческой дея-
тельности и части тела как форму («контейнер») для человеческой 
личности. Из полученных данных, пишет автор, видно, что многие 
человеческие части тела метонимически используются в Новом 
Завете по отношению ко всему человеку или действиям человека. 
Этот вывод был сделан на базе анализа концептуализаций частей 
тела с опорой на образные утверждения Нового Завета, касающие-
ся анатомо-физиологических особенностей человеческой телесно-
сти. Данные результаты могут дополнить существующий объем 
знаний в области когнитивной семантики, особенно в области изу-
чения библейских языков. Изучение метонимии в Новом Завете с 
когнитивной точки зрения, утверждает Овиреду, позволит понять 
когнитивную и концептуальную природу метонимии, что также 
может пролить новый свет на преподавание новозаветной грече-
ской лексики. Учителя греческого языка могут проиллюстрировать 
познавательную природу метонимии и помочь своим ученикам 
исследовать метонимическую мотивацию, присутствующую в со-
ответствующем греческой языковой картине мира мировоззрении. 
Это поможет учащимся понять внутреннюю связь между различ-
ными значениями одного слова и облегчит переводчикам Библии 
определение значений метонимов, связанных с человеческими 
частями тела на греческом языке, оригинальном языке Нового За-
вета (р. 39). 

Однако, заключает автор, остается вопрос, почему авторы 
Нового Завета используют метонимию вместо буквальных смыс-
лов? Данный вопрос он не рассматривает в своем исследовании, 
надеясь, что другие библеисты рассмотрят данную проблему (р. 39). 

Р.С. Гранин∗ 
 
                                                   

∗ Гранин Роман Сергеевич – кандидат философских наук, старший науч-
ный сотрудник отдела философии Института научной информации по обще-
ственным наукам. E-mail: grrom@mail.ru 

mailto:grrom@mail.ru


Реф. ст.: ПорфириЙ (Перич Првослав), митрополит.  
Антропология святого апостола Павла 

 143 

ПОРФИРИЙ (ПЕРИЧ ПРВОСЛАВ), МИТРОПОЛИТ. АНТРОПО-
ЛОГИЯ СВЯТОГО АПОСТОЛА ПАВЛА 
Реф. ст.: ПОРФИРИЈЕ ПЕРИЋ. Антропологија Светог апостола 
Павла // Зборник Матице српске за друштвене науке. – Нови Сад, 
2020. – Г. 71, бр. 174 (2). – С. 147–166. – URL: https://www.maticas 
rpska.org.rs/stariSajt/casopisi/ZMSDN_174.pdf (дата обращения: 
15.12.2022) 

Ключевые слова: антропология; апостол Павел; дух; душа; 
сердце; тело; ум; философия; человек; христианство. 

Для цитирования: Цибизова И.М. [Реферат] // Социальные и гума-
нитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Фило-
софия. – 2023. – № 2. – С. 143–147.   Реф. ст.: Порфирије Перић. Антро-
пологија Светог апостола Павла // Зборник Матице српске за друштвене 
науке. – Нови Сад, 2020. – Г. 71, бр. 174 (2). – С. 147–166. – URL: 
https://www.maticasrpska.org.rs/stariSajt/casopisi/ZMSDN_174.pdf (дата 
обращения: 15.12.2022). 

В статье «Антропология святого апостола Павла» сербского 
митрополита, преподавателя Православного богословского фа-
культета Белградского университета Порфирия Перича Првослава 
анализируется и систематизируется учение апостола Павла о чело-
веке. В теологии антропология раскрывает свое основное значе-
ние, так как каждый разговор о Боге открывает что-то новое и о 
человеке. Святого Павла считают интеллектуалом, стоявшим на 
перекрестке еврейской и греко-римской культур, с интеркультур-
ным языком, создавшим комплексное антропологическое учение. 
Связь с иудейской традицией делает его антропологию холистиче-
ской (воспринимающей человека целиком), эллинистическое вли-
яние ощущается в различении «внешнего» тлеющего человека и 
внутреннего, обновляющегося день ото дня (2 Кор. 4:16). Двой-

https://www.maticasrpska.org.rs/stariSajt/casopisi/ZMSDN_174.pdf


Цибизова И.М. 

 144 

ственность внешнего / внутреннего проистекает из таковой тела / 
души или тела / духа, известной в греческой мысли (с. 148). 

Святой Павел основывает свою антропологию, содержащую 
примесь эллинизма, на ветхозаветном учении, по которому Бог 
создал человека как венец творения «по образцу Своему» (Быт. 
1:27) (с. 147–148). При сравнении учений о человеке в ветхозавет-
ной и древнегреческой мысли (с. 149–151) подчеркивается, что в 
первой человек рассматривается как тот, кого Бог создал свобод-
ным и с кем Он заключил союз. В холистичном понимании душа 
жива, пока жив человек. Все антропологические термины еврей-
ской Библии – басар (плоть), нефеш (душа), руах (дух), лев (серд-
це) – характеризуют человека как целое (с. 149). Созданный из ви-
димой и невидимой материи он заключает в себе все творение. 
В греческой философии различались дихотомическая (душа и те-
ло) и трихотомическая (душа, дух и тело) концепции человека. 
Способность говорить и мыслить понимались как бытие на грани 
материального и духовного мира, которые человек в себе объеди-
няет. Смертное тело – как орган и орудие бессмертной души, 
представляющей реального человека. Учение о бессмертии души 
основывается на идее Платона о существовании человека и его 
идеи в бесформенной и неизменной материи. Человека рассматри-
вали с точки зрения монизма, подразумевающего существование 
как одного принципа архе, так и дуализма с двумя началами – ма-
териальным и духовным (с. 150), сходясь в том, что душа выше 
тела. 

При характеристике основных антропологических понятий в 
посланиях святого апостола Павла (с. 151–163) автор подчеркива-
ет, что тело, душа и дух имеют смысл лишь в связи со всем дина-
мичным бытием человека. 

Термин душа (психе) рассматривается в ветхозаветной тра-
диции как «душа живая» или нефеш. Последнее слово интерпре-
тировалось как жизненный принцип, жизнь личности, суть жизни, 
означая и саму жизнь, и человека. Перевод этого термина как пси-
хе неверен. Понятию психе приписывается ветхозаветное значение, 
отражающее личность во всех ее аспектах. Это животворящий 
принцип, жизнь, а не абстрактный божественный элемент в челове-
ке (с. 151). В библейской картине мира человек не получил душу – 
нефеш – он сам стал живой душой. 



Реф. ст.: ПорфириЙ (Перич Првослав), митрополит.  
Антропология святого апостола Павла 

 145 

Прилагательное психикос используется для обозначения че-
ловека, живущего без Духа, нейтрального, материального в отли-
чие от духовного – пневматикос. Душа и дух – не одно и то же. 
Святой Дух дает человеку вечную жизнь, душа – лишь один аспект 
проявления личности. Понятие «душа», неотделимое от человека, 
используется в следующих значениях: (1) жизнь, жизненная сила, 
жизненный принцип («Первый человек Адам стал душею живу-
щею; а последний Адам есть дух животворящий» (1 Кор. 15:45)); 
(2) центр, вместилище, обиталище чувств, воли, мышления, свобо-
ды («Только живите достойно благовествования Христова, чтобы 
мне, приду ли я и увижу вас, или не приду, слышать о вас, что вы 
стоите в одном духе, подвизаясь единодушно за веру Евангель-
скую» (Флп. 1:27)); (3) для характеристики личности («Всякая ду-
ша да будет покорна высшим властям, ибо нет власти не от Бога; 
существующие же власти от Бога установлены» (Рим. 13:1)) 
(с. 152). 

Учение о теле, указывает митрополит Порфирий, передается 
посредством греческих терминов сома и саркс. Понятие тела у 
Павла обладает высоким достоинством, так как отражает личность 
в главных ее состояниях: естественном и грешном, с одной сторо-
ны, и при жизни во Христе во славе, с другой. Понятие «сома» 
означает воплощенную личность в определенной среде, человече-
скую личность в чувственном, материально-биологическом аспек-
те («Разве не знаете, что тела́ ваши суть члены Христовы? Итак, 
отниму ли члены у Христа, чтобы сделать их членами блудницы? 
Да не будет!» (1 Кор. 6:15), «Не знаете ли, что тела́ ваши суть храм 
живущего в вас Святаго Духа, Которого имеете вы от Бога, и вы не 
свои?» (1 Кор. 6:19)). Встречаются случаи интерпретации понятия 
«сома» в значении физического тела («А я, отсутствуя телом, но 
присутствуя у вас духом, уже решил, как бы находясь у вас» 
(1 Кор. 5:3)) (с. 155). Присутствие в теле означает удаление от Бога 
(«водворяясь в теле, мы устранены от Господа» (2 Кор. 5:6)). Тело 
интерпретируется и как то, в чем носят Христа («Всегда носим в 
теле мертвость Господа Иисуса, чтобы и жизнь Иисусова откры-
лась в теле нашем» (2 Кор. 4:10)). 

Апостол говорит о теле, как о том, что позволяет ощущать 
раны Христа («я ношу язвы Господа Иисуса на теле моем» (Гал. 
6:17)). Страдание выделяется как главный аспект понятия сома, 



Цибизова И.М. 

 146 

что содержит важный религиозный момент: прославления Бога в 
теле, уподобление жертве, означает духовное богослужение. Этот 
контекст углубляет в антропологической плоскости представления 
о центральном событии христианского откровения, смерти Иисуса 
на кресте, становясь высшим критерием истинно религиозной 
жизни. Термин сома используется и при описании брачного союза. 
Блуд – грех против собственного тела (1 Кор. 6: 13). Тело духовное 
включается в действительность Воскресения и обладает эсхатоло-
гическим будущим. Утверждается реальность воскресения тела 
духовной природы (с. 156). 

Другое понятие – саркс – никто не использовал в значении 
материального физического тела ни до, ни после святого Павла. 
Помимо отражения телесного аспекта человеческого существова-
ния оно означает слабость и смертность человеческой природы в 
связи с «земным» и «тленным» с негативной коннотацией грехов-
ности, что используется для иудейского противопоставления «об-
резания плотского» и «духовного» («не тот Иудей, кто таков по 
наружности, и не то обрезание, которое наружно, на плоти» (Рим. 
2:28)). Телесность в этически негативном контексте – признак 
необновленного человека. 

Слово саркс используется и для обозначения родственных 
отношений людей в повествовании об Иисусе как потомке колена 
Давида (Рим. 1: 3). Оно означает (а) физическое тело или родство 
без негативной коннотации (с. 158); (б) понятие слабости, не 
наследующей Царство Божье; (в) противопоставление с Богом; 
(г) невозможность оправдания перед Богом (закон ослаблен те-
лом); (д) противопоставление духу; (е) источник падения и непри-
ятия Бога. При различении тела (сома) и плоти (саркс) первое име-
ет нейтральное значение, второе – негативное («Бегайте блуда; 
всякий грех, какой делает человек, есть вне тела, а блудник грешит 
против собственного тела» (1 Кор. 6:18)). 

Понятия ум (нус) и сердце не являются центральными в ан-
тропологии Павла (с. 159). Первое из них отражает то высокое ме-
сто, которое ум занимал в греческой философии. Этот термин ха-
рактеризует человека, который познает и рассуждает. Осмысливая 
гармонию творения умом, человек отчасти познает существование 
Создателя. Природа Бога – причина человеческой рациональности. 
Ум служит закону Божьему, преображение христианского бытия 



Реф. ст.: ПорфириЙ (Перич Првослав), митрополит.  
Антропология святого апостола Павла 

 147 

сопровождается обновлением ума. Иногда он враждует с телом, 
иногда – духом. Сердце, лев, как в еврейской, так и в греческой 
традиции является внутренней частью человека, вместилищем 
чувств, мыслей и воли (с. 160). 

Понятие «дух» пневма употребляется в двух контекстах: как 
дух божественный (Святой Дух) и человеческий (с. 160–161). Нет 
указаний на его независимую онтологию внутри человека, способ-
ность существовать вне и независимо от тела. Пневма может озна-
чать человеческую личность, самосознание, расположение, пове-
дение, состояние эмоций или указывать на разные аспекты 
личности, иногда являясь синонимом понятия «душа». Вопреки 
мнению раннехристианских теологов, заключает автор, святой Па-
вел не говорит о триединости человека на основании триады дух, 
душа, тело. Дух – не элемент, но дар человеку от Бога (с. 161). Ос-
нование антропологии святого Павла – сотериологическо-
антропологическая схема исследования «душевного и духовного 
человека» (1 Кор. 2: 14–15). Духовный человек принял Святой Дух 
и в мире с триединым Богом, душевный – опирается на человече-
ские качества, поэтому способен понять проповедь апостола 
(с. 162). Дух – измерение, в котором человек не только приближа-
ется к Богу, но и вступает в союз с Ним. Это жизненно важный 
элемент каждой личности, интегральная часть людской природы 
(с. 163). 

И.М. Цибизова∗ 
 

                                                   
∗ Цибизова Ирина Михайловна, кандидат исторических наук, научный со-

трудник отдела философии Института научной информации по общественным 
наукам РАН, itsibizova@mail.ru 

mailto:itsibizova@mail.ru


Погорельская С.В. 

 148 

СОЦИАЛЬНАЯ ФИЛОСОФИЯ 

УДК: 141.3                                            DOI: 10.31249/rphil/2023.02.09 
ПОГОРЕЛЬСКАЯ С.В.∗ ВЗРЫВНАЯ СИЛА ВИРТУАЛА. – РЕЦ. 
НА ЭССЕ Ю. ХАБЕРМАСА «НОВЫЕ СТРУКТУРНЫЕ ИЗМЕ-
НЕНИЯ В ПУБЛИЧНОЙ СФЕРЕ И ДЕЛИБЕРАТИВНАЯ ПОЛИ-
ТИКА» 

Аннотация. Рецензия посвящена новому эссе Хабермаса, в 
котором он приспосабливает свою главную работу 1962 г. к со-
временности. 

Ключевые слова: Ю. Хабермас; Интернет; демократия; со-
временная немецкая философия. 
POGORELSKAYA S.V. The explosive power of the virtual. – Review 
of the book: Habermas J: Ein neuer strukturwandel der öffentlichkeit 
und die deliberative politik 

Abstract. The review is devoted to a new book by Habermas, in 
which he rethinks his main work of 1962 in the context of modernity. 

Keywords: Habermas; Internet; democracy; modern German phi-
losophy. 

Для цитирования: Погорельская С.В. Взрывная сила виртуала [Ре-
цензия] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубеж-
ная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 2. – С. 148–152.   Рец. на 
кн.: Habermas J : Ein neuer Strukturwandel der Öffentlichkeit und die delibe-
rative Politik. – Berlin : Suhrkamp, 2022. – 108 P.      
DOI: 10.31249/rphil/2023.02.09 

                                                   
∗ Погорельская Светлана Вадимовна – кандидат политических наук, док-

тор философии Боннского университета, старший научный сотрудник отдела 
философии ИНИОН РАН (ORCID: 0000–0001–9208–5889, GND: 115267158). 



Взрывная сила виртуала. – Рец. на эссе Ю. Хабермаса «Новые струк-
турные изменения в публичной сфере и делиберативная политика» 

 149 

Несмотря на солидный возраст (93 года), Юрген Хабермас 
остается деятельным и дальновидным мыслителем с активной 
гражданской позицией. Это подтвердили его выступления против 
активного участия Германии в развязываемой против России 
войне в апреле – мае 2022 г., в которых он защищал тогда еще 
сдержанную позицию федерального канцлера в вопросах поставки 
оружия Украине1. Бурная критика, которой он подвергся со сторо-
ны воинствующих сил немецкой медиасферы, не остановила его, а, 
напротив, побудила к активному отстаиванию своих позиций. 

Хабермас отнюдь не считает, что его философские концеп-
ции, ставшие классикой немецкой мысли ХХ в., ушли в прошлое 
вместе с теми временами, в которые – и для которых – они были 
созданы. Он стремится доказать актуальность своих работ, пере-
страивая и приспосабливая их к меняющимся условиям. 

Пример этому – его новая, опубликованная в сентябре 2022 г. 
небольшая работа, в которой он применяет к современности свой 
фундаментальный труд «Структурное изменение публичной сфе-
ры», впервые вышедший в свет в 1962 г. и давно уже ставший 
классикой социологии ХХ в. К актуализации этой работы приме-
нительно к современности Хабермас обратился еще в конце 2021 г., 
в статье для журнала «Левиафан»2, посвятившего весь номер во-
просам публичной сферы в новых политических, социальных и 
информационных условиях. Причиной решения «сделать свою 
статью в слегка переработанной форме доступной для более ши-
рокой публики» (с. 7) он называет большой интерес к данной теме, 

                                                   
1 Отдел философии ИНИОН РАН своевременно отразил как эту его пуб-

ликацию, так и реакции на нее, см., например, Погорельская С.В. Прощание с 
Европой. Юрген Хабермас и украинский кризис // Человек. Образ и сущность. – 
2022. – № 4. – С. 168–181; Погорельская С.В. Юрген Хабермас : Дилемма Запада. 
Пацифизм и война в контексте российской военной операции весной 2022 г. (на 
примере эссе Ю. Хабермаса «Дилемма Запада. Война и возмущение») // Социаль-
ные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Фи-
лософия. – 2022.– № 4. – С. 166–177. 

2 Habermas J. Überlegungen und Hypothesen zu einem erneuten Strukturwan-
del der politischen Öffentlichkeit // Leviathan. – 2021. – Jahrgang 49, Sonderband 37. – 
S. 470–500. 



Погорельская С.В. 

 150 

однако уже сама формулировка намекает на элитарность журнала1 
и привычное для Хабермаса стремление разделить свои мысли с 
массовым читателем. 

В своем первом, классическом исследовании в 1962 г. Ха-
бермас, как известно, создал концепцию публичной сферы, отведя 
ей место между гражданским обществом и политической систе-
мой, т.е. включив ее в широкий социально-структурный контекст. 
В те годы работа дала толчок широким исследованиям в области 
истории и социальных наук, да и сам Хабермас, в более поздних 
трудах, неоднократно обращался к роли публичной сферы в обес-
печении функционирования демократического государства. 

Однако за прошедшие десятилетия структура СМИ сущ-
ностно и непоправимо изменилась – как под влиянием цифровиза-
ции всех сфер жизни, так и в связи с общим кризисом западной 
демократии. Поэтому шесть десятилетий спустя Хабермас вновь 
обращается к своей классике и спрашивает, как, на каких путях, 
публичная сфера может обеспечить существование демократиче-
ского сообщества в век социальных сетей и их последствий. И мо-
жет ли она это вообще – на фоне коллективного самоопределения, 
сочетающего эгалитарный «универсализм равенства всех с инди-
видуализмом каждого человека» (с. 14). 

Основу небольшой книги, опубликованной в берлинском из-
дательстве «Суркамп», составляет эссе «Размышления и гипотезы 
о новом структурном изменении политической публичной сферы» 
(с. 9–68), ему следует интервью «Делиберативная демократия» 
(с. 69–88) и пояснение «Что такое делиберативная демократия» 
(с. 89–109). Необходимость пояснений (уже публиковавшихся ра-
нее) Хабермас обосновывает возникшими по ходу дискуссий 
недоразумениями в связи с этим термином2. «Делиберативная по-
                                                   

1 «Если вы не числитесь в тех немногих университетах, у кого есть лицен-
зии для чтения “Левиафана”, вам даже за цифровой его вариант придется упла-
тить почти 100 евро», – возмущается обозреватель «Франкфуртской общей газе-
ты». См. Weber O. Die wüsten Geräuche // Frankfurter Allgemeine. – URL: https:// 
zeitung.faz.net/faz/geisteswissenschaften/2021-10-27/die-wuesten-geraeusche/680581. 
html (дата обращения: 12.12.2022). 

2 По Хабермасу, это модель демократии, при которой принятие политиче-
ских решений, формулировка политической повестки и рассмотрение спорных 
вопросов основываются на делиберативном общественном мнении, под каковым 



Взрывная сила виртуала. – Рец. на эссе Ю. Хабермаса «Новые струк-
турные изменения в публичной сфере и делиберативная политика» 

 151 

литика завязана на рациональное демократическое формирование 
волеизъявлений в политической публичной сфере», – напоминает 
он (с. 7). 

В работе сначала отслеживаются фундаментальные измене-
ния в структуре масс-медиа, подробно рассматриваются новые ме-
диа и их платформенный характер, показывается, как они все 
больше оттесняют традиционные СМИ – т.е. решающие движущие 
силы прежних структурных изменений – на задний план. 

Интернет вызвал центробежное растворение границ между 
государствами и дал возможность ускоренной коммуникации для 
любого количества участников на любом расстоянии. Его стреми-
тельная раскрутка велась, как верно замечает автор, «в тени ком-
мерческой эксплуатации сетевых коммуникаций, которая на дан-
ный момент практически не регулируется» (с. 11). С одной 
стороны, это грозит лишить традиционных издателей газет и жур-
налистов как ответственную профессиональную группу их эконо-
мической основы; с другой стороны, среди активных пользователей 
социальных медиа утверждается полупубличная, фрагментарная и 
самоциркулирующая форма коммуникации, которая деформирует 
их представление о политической публичной сфере как таковой. 

Хабермас характеризует этот процесс как «амбивалентную 
взрывную силу». Последствия Интернета огромны для производ-
ства, восприятия и воздействия традиционных СМИ, ранее лиди-
ровавших в формировании общественного мнения. Речь идет не 
только об их функции контроля за информацией и ответственно-
сти за ее достоверность, которая в современных условиях стано-
вится все более ограниченной (ключевое слово fake news, фейки, 
заполняющие Интернет и формирующие мнения), но и о поведе-
нии отдельных людей, использующих СМИ, – и о связанных с 
этим моделях доверия и деятельности по формированию сооб-
ществ. 

Хабермас использует термин «нарушенные общественные 
сферы», чтобы подчеркнуть необходимость сохранения контроли-
рующей структуры СМИ. Он полагает, что новые формы комму-

                                                                                                      
он понимает мнение, формирующееся в рамках рационального и аргументиро-
ванного публичного дискурса, направленного на достижение консенсуса. Поэто-
му такую модель часто называют «дискурсивной» или «совещательной». 



Погорельская С.В. 

 152 

никации наносят ущерб самовосприятию политической публичной 
сферы как таковой. 

«Важная субъективная предпосылка для более или менее со-
вещательного способа формирования мнений и воли находится 
под угрозой среди растущей части граждан государства», – гово-
рит он (с. 11). 

Это ведет (если уже не привело) к таким структурным изме-
нениям публичной сферы, которые могут оказаться решающими 
для дальнейшего функционирования демократии. И поэтому Ха-
бермас заканчивает свою работу настоятельным призывом: «Та-
ким образом, это не политическое решение, а конституционный 
императив – поддерживать такую структуру СМИ, которая обес-
печит инклюзивный характер публичной сферы и совещательный 
характер формирования общественного мнения и воли» (с. 68). 

 



Толерантность : теория и практика. Часть II 

 153 

УДК 316                                                DOI: 10.31249/rphil/2023.02.10 
ЦИБИЗОВА И.М.∗ ТОЛЕРАНТНОСТЬ: ТЕОРИЯ И ПРАКТИКА. 
Часть II 

Аннотация. Во второй части статьи о толерантности осмыс-
ливаются материалы специального выпуска Балканского философ-
ского журнала, посвященного «Толерантности и ее пределам» с 
привлечением ведущих мировых философов: британского П. Ко-
ула, хорватского Н. Мишеваца, иранского М. Гаджи, болгарского 
Ф. Трупьи, нигерийской мыслительницы А. Адждиборо. Исполь-
зованы связанные с концепциями толерантности теории мульти-
культурализма, либерализма и коммунитаризма. Использовались 
также размышления М.Б. Хомякова о философском основании по-
нятия «толерантность». Рассматриваются ее уровни в либеральной 
политике, принципиальность различения публичной и частных 
сфер, связь с миграционным кризисом и космополитизмом, пара-
доксы мультикультурного общества, пределы с перспективы пуб-
личной легитимизации, перфекционизма и мистических воззрений 
персидского поэта Джалаладдина Руми. 

Ключевые слова: беженцы; веротерпимость; государство; 
коммунитаризм; либерализм; мигранты; мультикультурализм; об-
щество; публичная сфера; толерантность; частная сфера. 
TSIBIZOVA I.M. Tolerance: theory and practice. Part II 

Annotation. In the second part of the article on tolerance, the ma-
terials of the special issue of the Balkan Philosophical Journal devoted 
to «Tolerance and Its Limits» are comprehended with the involvement 
                                                   

∗ Цибизова Ирина Михайловна – кандидат исторических наук, научный 
сотрудник отдела философии Института научной информации по общественным 
наукам РАН. E-mail: itsibizova@mail.ru 

mailto:itsibizova@mail.ru


Цибизова И.М. 

 154 

of the world's leading philosophers: the British P. Cole, the Croatian 
N. Mishevac, the Iranian M. Gadzhi, the Bulgarian F. Trupya, the Nige-
rian thinker A Ajdiboro. The theories of multiculturalism, liberalism 
and communitarianism connected with the concepts of tolerance are 
used. The reflections of M.B. Khomiakov about the philosophical basis 
of the concept of «tolerance» were also used. It examines the levels in 
liberal politics, the principled distinction between public and private 
spheres, the connection with the migration crisis and cosmopolitanism, 
the paradoxes of a multicultural society, limits of tolerance from the 
perspective of public legitimization, perfectionism and mystical views 
of the Persian poet Jalaladdin Rumi. Particular attention is paid to the 
limitations and contradictions of modern Western concepts. 

Keywords: communitarianism; liberalism; migrants; multicultur-
alism; private sphere; public sphere; refugees; religious tolerance; soci-
ety; state; tolerance. 

Для цитирования: Цибизова И.М. Толерантность : теория и прак-
тика. Часть II // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и за-
рубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 2. – С. 153–181. 
DOI: 10.31249/rphil/2023.02.10 

При рассмотрении современного понимания толерантности 
обращает на себя внимание противоречивость ее конципирования, 
осмысляемая М.Б. Хомяковым в статье «Толерантность и ее гра-
ницы»1. Б. Уильямс говорит о невозможности толерантности как 
добродетели и ценности при практиках, базирующихся на отлич-
ных от моральных основаниях: скептицизме, индифферентности, 
широте взглядов или прагматическом «равновесии интересов». 
Под толерантностью понимают отказ от насилия, ненависти и 
предрассудков в силу допущения моральными субъектами суще-
ствования морально ошибочного. Толерантность применима к 
тому, к чему нельзя относиться терпимо2. 

Внутреннее противоречие толерантности С. Мендус рас-
сматривает через парадокс Ж.Б. Боссюэ3: «Я обладаю правом пре-

                                                   
1 Хомяков М.Б. Толерантность и ее границы // Национальный психологи-

ческий журнал. – 2011. – № 2 (6). – С. 25–33. 
2 Там же. С. 25. 
3 Французский проповедник и богослов XVII в. 



Толерантность : теория и практика. Часть II 

 155 

следовать тебя, поскольку я прав, а ты нет». Оправдания толерант-
ности со ссылкой на принцип автономии подразумевают суще-
ствование нетерпимого, подразделяющегося на допускающее то-
лерантное отношение и то, что терпеть нельзя1. 

П. Николсон обосновывает толерантность негативно через 
нерациональность нетолерантного отношения и позитивно как 
ценность или добродетель. Позитивные концепции основывают ее 
на другой добродетели – свободе, прогрессу, справедливости – или 
представляют «благом в себе». Часты ссылки на Дж. Локка и де 
Лас Касаса, использовавших доказательство от противного: нето-
лерантность нерациональна, поскольку не приводит к цели – ис-
тинной религии. Это порождает новый парадокс – ненужность то-
лерантности при эффективности гонений, – из чего вытекают 
гонения на ислам в эпоху «войны против терроризма». Подобной 
логике следовал святой Августин, перешедший от толерантности к 
донатизму2, оправдывающему инквизицию. В Новое время грани-
цы толерантности определялись соображениями безопасности, 
единства народа и благосостоянием государства3. 

Современное понимание учитывает эти теории, исходя из 
скептицизма. Согласно П. Кингу, толерантность подразумевает 
антипатию к определенным идеям при возможности их правиль-
ности, скептицизм – одобрение, не исключающее ошибочности. 
Толерантность, подразумевающая скептицизм, понимается как 
приостановление необходимых позитивных действий и оборачи-
вается неприятием мигрантов. 

Концепция «благотворной толерантности» Д.С. Милля вы-
водится из развиваемого ею блага. Она интерпретируется как 
часть свободы индивидуума от влияния государства и общества. 
Власть выражает волю народа, ограничивая народоправство, дабы 
«тирания большинства» не стала государственной4. Применение 
власти против члена цивилизованного общества оправдывается 

                                                   
1 Хомяков М.Б. Указ. соч. С. 25–26. 
2 Христианская секта Карфагенской церкви, существовавшая в IV–VI вв. и 

выступавшая за безупречность священнослужителей, эффективность служения и 
действительность молитв и таинств, что привело к расколу. 

3 Хомяков М.Б. Указ. соч. С. 27. 
4 Там же. 



Цибизова И.М. 

 156 

исключительно возможностью вреда другим (harm principle). Вред 
квалифицируется как слабый, моральный и сильный, связанный с 
физическим воздействием. Проблемой становится определение 
вреда: либералы допускают приватное использование порногра-
фии, феминисты выступают за ее запрет1. Свобода Милля ограни-
чивается фактором моральной зрелости, подразумевая разделение 
«цивилизации» и «варварства». Из неспособности варварства к мо-
ральным выводам выводилась невозможность автономии колоний2. 

Д. Ролз в «Теории справедливости» ссылается на автономию 
личности, требуя руководствоваться не «туманными метафизиче-
скими доктринами», но соображениями права. Согласно У. Ким-
блике, права групп, ограничивающие гражданские права их чле-
нов, несовместимы с либерализмом. Выход – либо в переходе 
нелиберального меньшинства в либеральное большинство, либо в 
решении противоречий переговорами. Дж. Грей указывает на 
двойственность либерализма, способствующего автономии инди-
видуума, но навязывающего видение его природы. Либеральная 
толерантность интерпретируется как идеал рационального консен-
суса об оптимальной организации индивидуальной жизни вопреки 
утверждению о возможности процветать разными способами. 
В силу основания толерантности на втором тезисе общие ценности 
не нужны, общие институты необходимы3. 

П. Николсон видит риск подмены понятий при различии то-
лерантности в отношении человека и разнообразия культур, трак-
туемой в Декларации ЮНЕСКО как уважение. При различении 
уважения за заслуги и к человеку, поскольку он такой, какой он 
есть, моральное место человека в мире выделяется как предмет 
уважения. Этого нет в дискуссиях о толерантности, включающих 
«элемент неприятия» (Р. Форст). В. Браун подчеркивает опасность 
отказа от принципа равенства при толерантности к идентичности. 
Иудей Ха-Менри, считая христианство ложной доктриной, предла-
гал толерантное к нему отношение из-за сохранения «минималь-
ного откровения» и способности организовать общественную 
жизнь. Запрет на публичное ношение хиджаба в Европе при толе-
                                                   

1 Хомяков М.Б. Указ. соч. С. 28. 
2 Там же. С. 29. 
3 Там же. С. 30. 



Толерантность : теория и практика. Часть II 

 157 

рантности к мусульманским обычаям в частной жизни ведет к се-
грегации и маргинализации меньшинств1. 

Толерантность – благое отношение, если основана на при-
знании-уважении. У Галеотти она становится важнейшим аспектом 
уважения. Согласно Форсту, ее основанием является «истинность 
уважения»2 при симметричности – взаимности. В мультикультур-
ном «обществе различий» сосуществование вышеперечисленных 
теорий возможно и необходимо3. 

Авторы проекта «Толерантность и ее пределы» исходили из 
понимания толерантности как отношения / позиции принятия от-
ношений / позиций и действий других людей в ситуации, когда 
человек воздерживается от вмешательств и ограничений, даже 
считая практику неправильной. Пределы толерантности возника-
ют, когда причины для вмешательства весомее причин принятия. 
Стоят проблемы границ между практиками и убеждениями, нахо-
димых неправильными, но принимаемыми и заслуживающими 
отвержения, основания признания практик недопустимыми при 
переходе от «неформального» отвержения к законодательному за-
прету, возможности толерантности к нетолерантным, а также не 
выиграют ли нетолерантные идеологии от принуждения к толе-
рантности других?4 

Ф. Коул в статье «Принципиальная толерантность и уважи-
тельная беспристрастность в либеральной политике: Концептуаль-
ный пейзаж»5 представил «картографию» идеи и практики толе-
рантности в либеральной теории на уровне индивидуума и 
политики. Либеральный индивидуализм понимается как моральная 
теория о свободе человека как «само-законодателя» выполнять 
собственные цели и планы наравне с другими либеральными само-

                                                   
1 Хомяков М.Б. Указ. соч. С. 31–33. 
2 Там же. С. 32. 
3 Там же. С. 33. 
4 Special issue of «Balkan journal of philosophy» «Tolerance and its limits». 

Note from the Editorial Board of Balkan journal of philosophy // Balkan journal of 
philosophy. – 2019. – Vol. 11, N 1. – P. 3–4. 

5 Cole Ph. Principled toleration and respectful indifference in the liberal policy : 
A conceptual landscape // Balkan journal of philosophy. – 2019. – Vol. 11, N 1. – P. 5–
14. 



Цибизова И.М. 

 158 

законодателями. Открывается возможность конфликта между 
частным и публичным уровнями, поскольку индивидуальные сво-
боды ограничиваются для защиты политических институтов и 
культуры. 

На уровне индивидуума принципиальная толерантность 
означает (1) отказ от убеждений и принципов без прагматических 
целей; (2) отказ не от предубеждений, но от моральных принципов; 
(3) доказательство публичного вреда толерантности1. Иногда то-
лерантность заменяет индифферентность2. При неприемлемости 
расизма, сексизма, гомофобии необходима уважительная индиф-
ферентность – уважение права придерживаться определенных 
убеждений и практик или быть определенным индивидуумом. 

На уровне либеральной политики принципиальная толе-
рантность подразумевает: (1) основание суждения на ценности то-
лерантности, не на прагматических соображениях; (2) отказ от 
публичных принципов и убеждений, не предубеждений и страхов; 
(3) взаимоуважение публичной и приватной сфер и отказ от пуб-
личной толерантности лишь в силу вреда обществу. Исключения 
принципиальны и связаны с моральными принципами. Религиоз-
ные требования, выражающиеся как моральные убеждения, но 
объясняющиеся предубеждениями или традиционными практика-
ми, должны быть независимы от доктринального содержания. 

Толерантность понимается как добродетель, нетолерант-
ность – недостаток3. Индифферентность, вытекающая из отсут-
ствия моральных принципов, – непривлекательна, но привлека-
тельнее нетолерантности. 

Для принципиальности толерантности необходимы (1) отказ 
от убеждений на этических основаниях, не из трусости, оппорту-
низма или сделки с совестью; (2) верность моральным убеждениям 
и принципам при умении их озвучивать. При неприемлемости ра-
сизма, сексизма, гомофобии, эйблизма4 границы между толерант-

                                                   
1 Cole Ph. Principled toleration and respectful indifference in the liberal policy : 

A conceptual landscape // Balkan journal of philosophy. – 2019. – Vol. 11, N 1. – P. 5. 
2 Ibid. P. 5–6. 
3 Ibid. P. 6–7. 
4 Дискриминация людей с ограниченными возможностями. 



Толерантность : теория и практика. Часть II 

 159 

ностью, индифферентностью и нетолерантностью зависят от 
ущерба, сулимого их практиками1. 

Принципиальная индифферентность подразумевает уваже-
ние точки зрения другого для ограничения собственных действий. 
Б. Лейтер различает слабую и сильную концепции уважения, ос-
новываясь на различении С. Даруэллом уважения признающего 
(слабого thin) и ценностного (сильного / основательного thick). 
Первое включает предупредительность – ограничения собственно-
го поведения, равнозначно моральным требованиям в отношении к 
другой личности. Уважение ума основательно2. Толерантность не 
выходит за пределы признающего уважения: ограничивает дея-
тельность в отношении практики, не обязывая защищать ее. Прин-
ципиальная толерантность и уважительная индифферентность 
схожи, но в первом случае невмешательство вызвано негативной 
оценкой, во втором – нейтральной. Уважительная индифферент-
ность нормативна для субъекта. 

На уровне либеральной политики акцентируется разграни-
чение публичного и частного при приоритете индивидуального 
выбора3. Трения между индивидуализмом и политическим либе-
рализмом разрешаются в пользу моральности индивидуальных 
свободы и автономии. Границы толерантности определяются через 
оценку ущерба и не устанавливаются исключительно философской 
аргументацией. Отношение к практикам незаконных способов 
убийств животных адептами определенных религий является то-
лерантностью, не индифферентностью. 

Принципиальная толерантность (1) отличается от вызванной 
трусостью, оппортунизмом или сделкой с совестью. (а) Это благо 
само по себе, так как совершенствует индивидуума, превосходя-
щего моральное неприятие. (b) Толерантность оценивает индиви-
дуальную автономию как благо для человека, исследующего но-
вые способные вызвать возражения модусы жизни. (с) Обладая 
моральными принципами и убеждениями, он сохраняет эпистемо-
логический скептицизм, не уверен в ошибочности убеждений дру-
                                                   

1 Cole Ph. Principled toleration and respectful indifference in the liberal policy : 
A conceptual landscape // Balkan journal of philosophy. – 2019. – Vol. 11, N 1. – P. 7–8. 

2 Ibid. P. 8–9. 
3 Ibid. P. 9–10. 



Цибизова И.М. 

 160 

гих и считает неэтичным навязывать собственные. Логическое 
объяснение толерантности в либеральном индивидуализме приме-
нимо и к политической сфере. 

(2) Для отказа от толерантности необходим моральный ар-
гумент в пользу уважительного ограничения убеждений и практик, 
находимых непривлекательными1. 

Публичная нетолерантность (1) основана на принципах по-
литической культуры либерализма: ценности толерантности при 
нетолерантности к нетолерантным групповым практикам; (2) учи-
тывает влияние практик на политическую культуру, подрываемую 
толерантностью к нетолерантному. (3) Основанием является также 
необходимость защищенности политиков. Запрет или ограничение 
практики из-за мнения большинства – проявление нетолерантности. 

Э. Сева осмыслил исключения по вопросам вероисповедания 
(совести). Просители обязаны отказаться от требований, возлага-
ющих «невыносимое бремя на социальных партнеров». Моральная 
оправданность требований (1) не подразумевает освобождение от 
обязанностей с нарушением прав других; (2) не оппортунистиче-
ского характера2; (3) состоит в моральной релевантности для ист-
ца. Следует доказать, что запрос связан с нравственной интеграль-
ностью, общепринятыми принципами (отсутствием 
дискриминации) или же он широко распространен благодаря про-
тиворечивым моральным воззрениям (защита жизни во всех ее 
формах). 

М. Нуссбаум определила моральное сознание как «способ-
ность людей к поиску ультимативного значения жизни». Сева 
сужает его до религиозного измерения, «способности различать 
морально верное и ошибочное»3. Согласно Д.Ф. Чайлдрессу, 
ущерб ведет к «потере интегральности, целостности и гармонии 
самости». Дегустаторы, добирающиеся на машинах до виноделен, 
но не имеющие возможности сравнить их из-за законодательных 

                                                   
1 Cole Ph. Principled toleration and respectful indifference in the liberal policy : 

A conceptual landscape // Balkan journal of philosophy. – 2019. – Vol. 11, N 1. – P. 11. 
2 В данном случае под оппортунизмом понимается следование собствен-

ным интересам, в том числе обманным путем. 
3 Ibid. P. 12–13. 



Толерантность : теория и практика. Часть II 

 161 

ограничений для водителей, ссылаются на подрыв интегральности 
своей морали. 

По мнению Б. Лейтера, поскольку религиозные убеждения – 
стандарты суждений и бывают ложными, нет причин для их осо-
бого уважения. Для многих верующих практики важнее убежде-
ний, так как связаны не с метафизическими доказательствами ис-
тинности учений, но с синхронной и диахронной связью с 
общиной (Д. Вайншток). Это касается и нерелигиозных практик: 
запрет псовой охоты в США вызывает возражения, как и британ-
ский закон о недискриминации религиозными организациями и 
агентствами по усыновлению однополых пар1. Религиозные пре-
тензии против ЛГБТ противоречат либеральным законодательству 
и политике. В неприятии верующими гомосексуализма Колу видит 
зазор между объективной и субъективной точками зрения. С объ-
ективной точки зрения либеральная политика определяет расизм, 
сексизм, гомофобию как беспричинные и неприемлемые 
предубеждения, не заслуживающие уважения (Курсив мой. – 
И. Ц.). С субъективной точки зрения моральная заповедь вступает 
в конфликт с демократическим законодательством, поэтому требо-
вание заслуживает уважения. Британский Акт о равноправии, по-
мимо религиозных, предписывает уважать и философские убежде-
ния. 

Хорватский философ Н. Мишевиц в статье «Лицом к лицу со 
странником на обочине2: Толерантность, миграционные кризисы и 
космополитизм»3 развивает идею активной толерантности в свете 
«культурно-политического регресса» Европы из-за наплыва бе-
женцев и смены ксенофобии и национализма правым популизмом, 
опасным прорывом нетолерантности (Р. Холл)4.. Избиение эфиопа 
Халида Али и других мигрантов, попытавшихся прорваться в Хор-

                                                   
1 Cole Ph. Principled toleration and respectful indifference in the liberal policy : 

A conceptual landscape // Balkan journal of philosophy. – 2019. – Vol. 11, N 1. – 
P. 13–14. 

2 В названии дается аллюзия на библейскую притчу о добром самаритянине. 
3 Miscevic N. Facing strangers in need. Toleration, refugee crisis and cosmopol-

itanism // Balkan journal of philosophy. – 2019. – Vol. 11, N 1. – P. 15–30. 
4 Ibid. P. 15–16. 



Цибизова И.М. 

 162 

ватию, продемонстрировало уровень толерантности властей, гор-
дящихся принадлежностью к христианской культуре. 

Мишевиц представляет Вселенную будущего с планетами 
Атихон, пострадавшей от астероидов, и Доулос, разоренной вна-
чале эксплуатацией землянами, затем – космическим мусором1. 
Если атихонцы массово устремятся на Землю, где понятие «кос-
мополитизм» обретет истинное значение, им помогут. 

НАТО ответственно за войны и бедность, приведшие бежен-
цев в Европу. Жители Болгарии и Словении обязаны признать кос-
венное участие в прибылях от несправедливости союзников или 
хотя бы долг, аналогичный долгу атихонцам2. 

В классической философии понятие «толерантность» имеет 
негативное значение. Ее объект не нравится или заслуживает мо-
рального осуждения, как в дискурсе православных о вынужденном 
соседстве с католиками и мусульманами. Эта толерантность опре-
деляется как негативная и пассивная. К.Э. Маккиннон, видя в ней 
смирение с тем, чему противостоят под девизом «Живи сам и дай 
жить другому», даже если он шокирует, раздражает, пугает или 
вызывает отвращение, считает ее сомнительной ценностью3. 

ООН требует активной толерантности, связанной с призна-
нием универсальных прав человека и фундаментальных свобод 
других. «Евро-барометр»4 возвращает проблему на предметный 
уровень в опросе об отношении к браку сына или дочери с пред-
ставителем иных этноса или религии. Еврокомиссия ожидает пе-
реход от пассивной толерантности к активному принятию цыган и 
ЛГБТ-сообщества5. А. Галеотти семантически расширяет понятие 
толерантности, перейдя от негативного значения невмешательства 
к позитивному смыслу принятия и признания. Ч. Кукатас конста-
тирует превращение желания признания другим и отличным в 
требование мультикультурной политики, поощряющей и превозно-
сящей инаковость, что может перерасти в требование политиче-
                                                   

1 Miscevic N. Facing strangers in need. Toleration, refugee crisis and cosmopol-
itanism // Balkan journal of philosophy. – 2019. – Vol. 11, N 1. – P. 16. 

2 Ibid. 
3 Ibid. P. 17. 
4 Серия опросов общественного мнения, проводимых в ЕС с 1973 г. 
5 Miscevic N. Op. cit. P. 18. 



Толерантность : теория и практика. Часть II 

 163 

ского сепаратизма1. Дж. Уолдрон, утверждая позицию доброго са-
маритянина в этике международных отношений, отмечает необхо-
димость предметного подхода к «случайной встрече двух конкрет-
ных индивидуумов во времени и пространстве»2. 

С. Жижек отмечает опасность мигрантов: чем больше Евро-
па принимает их, тем больше стыд из-за невозможности увеличе-
ния их числа, и чем более толерантен индивидуум, тем сильнее он 
стыдится неспособности к превосходящей толерантности. Он кри-
тикует «радикальный утопизм» беженцев, считающих мечту о 
Скандинавии или Германии неотъемлемым правом и требующих 
транспортировки туда. Хотя сам, когда искал работу, выбрал им-
периалистическую Великобританию, а не Латинскую Америку с ее 
революционным потенциалом. Защищая «европейский образ жиз-
ни», он предлагает не пускать мигрантов, не усвоивших его, при 
необходимости глобальной революции для остановки миграцион-
ных потоков3. Увеличение числа мигрантов ведет к «возрожден-
ному варварству» / «крушению цивилизации». Альтернатива со-
стоит в борьбе против империализма4. 

Принятие западных норм требует политического образова-
ния, подобного осуществлявшемуся «Открытым обществом» для 
бывших интеллектуалов-коммунистов в постсоциалистических 
странах. Это неприемлемо для голодной семьи без крова с боль-
ным ребенком ровно так же, как и предложение дождаться миро-
вой революции. 

Основанием теории активной толерантности определяется 
космополитизм. Отправителем помощи – национальное государ-
ство. Согласно У. Кимблике, мультикультурное государство (Ка-
нада) более готово к ее оказанию, чем монокультурное (Герма-
ния)5. Обязанности добрых самаритян прописаны в праве – 
«Маракешском Глобальном договоре о безопасной, упорядочен-

                                                   
1 Ibid. 
2 Miscevic N. Op. cit. P. 18. 
3 Ibid. P. 18–19. 
4 Ibid. P. 19–20. 
5 Ibid. P. 20–21. 



Цибизова И.М. 

 164 

ной и легальной миграции»1. Первоочередная помощь заключается 
в удовлетворении непосредственных нужд, долгосрочная – в воз-
можности работы и обучения. Третья стадия – в перспективе по-
лучения гражданства и стабильной жизни2. 

Традиции Болгарии и Хорватии с мультикультурными ас-
пектами и длительным присутствием ислама способны сделать эти 
страны «мостом» для мигрантов при перспективе появления 
«граждан мира» (С. Келлин)3. 

Прием беженцев требует предоставления жилья, отсутствия 
изоляции и взаимодействия с местными жителями, языковой по-
мощи, обеспечения халяльной пищей4. 

Проблема инклюзии в общество заключается в «идеологиче-
ском несогласии» с принятием культуры беженцев. Защитники 
беженцев подчеркивают ее позитивные элементы, являющиеся 
столпом оригинальной идентичности. Согласно Т. Модуду, для 
молодежи ислам – источник стремления к образованию и мотива-
ции к самосовершенствованию. Кросс-культурный психолог 
Д.У. Берри отметил возможности интеграции с сохранением иден-
тичности и сепарации при отсутствии контактов с обществом. 
Предпочтительны интеграция или бикультурная аккумуляция, 
маргинализация ведет к стрессу или травме5. 

Большинство мигрантов желают интеграции с сохранением 
оригинальной идентичности. При активной толерантности ряд не-
приемлемых аспектов предыдущей идентичности исчезнет, другие 
станут менее заметными. Произойдет изменение личности и от-
ношения к ней. Желание носить бурку как экзистенциальный вы-
бор, сделанный перед Богом, не оскорбляет политическую мораль 
западной культуры. 

Активная толерантность заблокирует проявления правого 
популизма и создаст космополитическую атмосферу. Увеличение 
потока беженцев из-за конфликтов (интервенции Бушевского типа 
                                                   

1 Договор закрепляет за беженцами и мигрантами универсальные челове-
ческие права и основополагающие свободы. 

2Miscevic N. Op. cit. p. 21. 
3 Ibid. P. 22. 
4 Ibid. 
5 Ibid. P. 23. 



Толерантность : теория и практика. Часть II 

 165 

и трагедии Ближнего Востока), эндемической бедности (африкан-
ские пустыни) и плохого управления (Мексика) ведет к новому 
кризису. Выход – в установлении мира, надлежащем управлении, 
справедливом распределении ресурсов и уважении прав человека, 
что подобно отправлению на гипотетический Доулос для исправ-
ления ситуации1. «Или бедные страны станут богаче или бедные 
двинутся в богатые страны» (Б. Миланович)2. 

Лицом нового мира станет активная толерантность. Путь «от 
самаритянства – к более серьезным мерам» предполагает движе-
ние от локальных и гуманитарных мер к глобальным и потенци-
ально революционным. Для предотвращения миграционного кри-
зиса необходим глобальный институциональный пацифизм при 
глобальном перераспределении ресурсов. Согласно Кок-Чор Тану, 
«в мире, где справедливость не реализуется в полной мере, умерен-
ный патриотизм требует серьезного восприятия долга в отношении 
глобальной справедливости и обращения к вопросам мироустрой-
ства, дабы патриотический фаворитизм остался легитимным». 
При особом внимании к согражданам следует минимизировать 
несправедливость ради более эгалитарного мира3. 

А. Беттс и П. Кольер предлагают концепцию «альтернатив-
ного безопасного рая» в Пакистане, Эфиопии, Кении, Уганде и 
Танзании, которые финансирование Запада сделает безопасными 
«инкубаторами для постконфликтного восстановления». Однако 
это приведет к трениям с соседями и возможной интервенции. Вы-
ход – в изменении мироустройства при последовательном космопо-
литическом подходе: создание всемирной парламентской ассамблеи 
и реформа Совета Безопасности (Р. Фальк), международный поря-
док, основанный на субсидиарности (Д. Хелд), глобальное демо-
кратическое гражданское общество (М. Калдор). 

Классические темы глобальной справедливости, включающие 
далеких иных и изменение мироустройства, сменились необходи-
мостью активной толерантности к иным близким4. Самаритянскому 

                                                   
1 Miscevic N. Op. cit. P. 24–25. 
2 Ibid. P. 25–26. 
3 Ibid. P. 26–27. 
4 Ibid. P. 27–28. 



Цибизова И.М. 

 166 

подходу следует придать более гуманный нетрадиционный облик. 
Кантианская задача поиска вечного мира по-прежнему актуальна1. 

Борьба за передел территорий привела к перемещению 
вспышек регионализма и национализма из Западной Европы в Во-
сточную. Вместе с возрождением амбиций идентичности попу-
лизм принес борьбу за достоинство и инклюзию между меньшин-
ствами и мажоритарной культурной системой. Политика избегания 
маргинализации и культурного непонимания провалилась. Попыт-
ки интеграции причинили вред мигрантам, не сохранившим статус 
иных, и испугали большинство. В 1990-х годах не осуществилось 
признание меньшинств в соответствии с полноценными демокра-
тическими стандартами. Наблюдается рост риторики об идентич-
ности, отвержение иного и боязнь маргинализации (Ж. Рансьер)2. 
Этнокультурные группы лишены права на сосуществование на 
основании предположения о достижении свободы и равноправия в 
основной культуре и исчезновении исключений, когда государства 
станут «национальными» (Кимблика), а либеральная демократия – 
инклюзивной. Подобно парадоксу Герники – бомбардировкам во 
имя гуманизма – претензии этнических групп угрожают основопо-
лагающим ценностям либерального общества. «Парадокс толе-
рантности» состоит в отвержении или ограничении прав мень-
шинств, которые полагается защищать. 

В выборе модели толерантности в отношениях меньшин-
ства-большинства следует исходить из повседневного отношения к 
Другому. Повседневность – более адекватная область философ-
ских размышлений о толерантности, чем нисхождение от общего к 
частному, теоретические нормативы или дескриптивный подход, 
далекие от реальности3. 

Кимблика гарантирует интеграцию и инклюзию групп при 
сглаживании противоречий в духе «Политики признания» Ч. Тей-
лора и коммунитаризма М. Сэндела. Он отделяет национальные 
меньшинства от общин иммигрантов ради сохранения прав первых 
и избегания ущерба для западной либеральной традиции. Гарантия 
прав меньшинств не должна противоречить индивидуальной свобо-
                                                   

1 Ibid. P. 28. 
2 Miscevic N. Op. cit. P. 31–32. 
3 Ibid. P. 32. 



Толерантность : теория и практика. Часть II 

 167 

де сознания и автономии индивидуума. Национальные меньшинства 
характеризуются как сконцентрированные на определенной терри-
тории, гомогенные, самоуправляемые, институционально оформ-
ленные; их права на самоуправление – как наследственные. Имми-
гранты – гетерогенные сообщества в принимающем государстве, 
предоставляющем убежище и гуманитарную защиту. Они состоят 
из гетерогенных групп, решившихся на «волюнтаристический» 
переезд, и не могут рассчитывать на права национальных мень-
шинств, требовать собственных институтов и сохранения культур-
ных практик. Иммигранты делятся на обладающих и не обладаю-
щих правом получения гражданства и беженцев. Классификация 
проблемна, поскольку лишает многих мигрантов права на граж-
данство и рассматривает их жизнь как другую1. Предполагая ин-
клюзию посредством языка, Кимблика игнорирует то, что язык 
сам является «создателем культуры» при знакомстве с культурно 
значащим и значимым, которое иммигранты, возможно, не примут 
безоговорочно. Запрет требования культурных прав увеличивает 
опасность маргинализации и исключения. Мажоритарная культур-
ная система не снижает желания большинства представлять «есте-
ственное, завершенное, монолитное и стандартизированное наци-
ональное государство». Асимметричные представительство и 
распределение власти предлагаются для укрепления мультикуль-
турного характера государства. Толерантность гарантируется в 
федерации консолидированных наций с определенными граница-
ми и распределением властей, для сохранения каждой как само-
управляемой социальной культуры. Эта модель, стремясь обеспе-
чить общественное сплочение, упускает факторы повседневности 
(С. Бенхабиб), позволяющие национальным и иммигрантским 
меньшинствам стремиться к нему2. Она пытается сбалансировать 
защиту либеральных ценностей и соблюдение прав групп, зача-
стую отвергающих либеральный принцип индивидуальной свобо-
ды. 

Отвержение или ограничение прав меньшинств или имми-
грантов не оправдано с либеральной точки зрения на «бытие от-
верженных» (Дж. Ролз). Государство не справляется с нелояльным 
                                                   

1 Miscevic N. Op. cit. P. 33–34. 
2 Ibid. P. 34–35. 



Цибизова И.М. 

 168 

поведением групп, оспаривающих или отвергающих коммунитар-
ные практики и ценности, и отказывается от принципа невмеша-
тельства. При рассмотрении меньшинств изнутри не как монолит-
ной группы, но подгрупп со своими интересами, очевидно, что ре-
реформаторы оказываются под двойным ударом: со стороны 
большинства населения и традиционалистов1. 

Попытка Ж.-Л. Меланхтона защитить меньшинства оберну-
лась их ассимиляцией во французское государство. Д. Милл пред-
полагал ассимиляцию Квебека в англоязычную культуру, К. Маркс 
– чехов в немецкую. 

Теорию гегемонии А. Грамши следует использовать для рас-
смотрения толерантности с точки зрения философии праксиса, фо-
кусируясь на ее перформативности. Превосходство групп осу-
ществляется посредством «доминации» – интеллектуального и 
морального руководства при поддержке определенных аспектов 
повседневности. Либеральные демократии оправдывают ограни-
чения терроризмом, подозрениями к исламу и предотвращением 
турбулентности общества2. 

Толерантность основывается на системе моральных ценно-
стей и практик, коренящихся в определяемых властными структу-
рами узловых пунктах, к которым привязываются политический 
дискурс и культурные практики. Гегемония предусматривает воз-
можность репараций при установке этических ценностей и повсе-
дневных практик, вводящихся в гегемонистский порядок и круг 
гуманности. Толерантность, зависящая от взаимодействия боль-
шинства и меньшинства, переносится в область повседневности: 
чем изолированнее меньшинство, тем больше угроза его суще-
ствованию. Модель, учитывая социальную, образовательную, ре-
лигиозную, рекреационную и экономическую деятельность, поз-
воляет рассматривать формы толерантности и их недостатки, 
дилемму «члены (ЕС) против прав»3, принять больше мигрантов 
при их меньшем стремлении к обретению мультикультурных прав. 
Легитимизировать признание национальных меньшинств в Юго-
Восточной Европе проще при их отказе от территориального са-
                                                   

1 Miscevic N. Op. cit. P. 35–36. 
2 Ibid. P. 36–37. 
3 Ibid. P. 37–38. 



Толерантность : теория и практика. Часть II 

 169 

моуправления и уважения наследия борьбы, определившей куль-
турное большинство. Предстоит осмыслить, как узловые пункты 
гегемонии навязывают разделение подчиненных и правящих 
групп, какие ценности толерантности оставить в силе1. 

Разделение национальных меньшинств и иммигрантов дела-
ет религиозную толерантность проблемной. Сомнительна 
нейтральная роль государства, защищающего права и лишающего 
их по соображениям безопасности. Проблемы толерантности – от-
ражение «органического кризиса» общества после провозглашения 
«конца истории»2. Их осмысление позволит понять приоритет од-
них концепций по отношению к другим, выявить локальные спе-
цифики и динамики, не пренебрегая различиями между группами 
и внутри их3. 

Индивидуум имеет право следовать своим идеалам, опреде-
ляя благо для себя, если не мешает это делать другим. Этническое 
большинство располагает большими возможностями защиты куль-
турной идентичности, отчасти пересекающейся с религиозной. 
При непредоставлении прав меньшинствам усиливается ассимиля-
ционное давление. В частной жизни они руководствуются своей 
культурой, в публичной должны исходить из нейтральных, уни-
версальных, гражданских ценностей и норм. Культурная идиосин-
кразия4 допустима в частной жизни, пока не нарушает закон, но в 
публичной следует исходить из прав и обязанностей граждан5. 

Под сохранением идентичности меньшинств подразумевает-
ся солидарность и доверие между членами общины, знание исто-
рии, общий источник достоинства и самоуважения, понимание 
своего места в мире. Это зависит от политики властей в сфере об-
разования, публичных коммуникаций, СМИ, религии и искусства, 
включая преподавание языка, религии, истории и культуры мень-

                                                   
1 Miscevic N. Op. cit. P. 38–39. 
2 Ibid. P. 39–40. 
3 Ibid. P. 40. 
4  Генетически обусловленная реакция, возникающая в ответ на опреде-

ленные раздражители. 
5 Janik B., Próchnicki M. The limits of tolerance from the perspective of their 

public legitimization // Balkan journal of philosophy. – 2019. – Vol. 11, N 1. – P. 41–
42. 



Цибизова И.М. 

 170 

шинств, статус альтернативных названий населенных пунктов, 
языка и демонстрацию атрибутов религии. 

Граждане не свободны в выборе, с кем взаимодействовать 
или вступать в отношения взаимозависимости. В отношения граж-
данства человек вступает с рождения, выходя из них после смерти: 
нельзя менять социальное окружение в публичной жизни даже при 
неразделении взглядов окружающих1. Принуждение легитимизи-
руется защитой «гражданских интересов» (Д. Локк), подразумевая 
публичное оправдание. Частная жизнь – область фоновой или не-
публичной политической культуры. Непубличная политическая 
культура, включая СМИ, – посредник между публичной культурой 
и фоновой. Объединения с собственной культурной идиосинкра-
зией могут существовать без конфликтов, нарушающих социаль-
ный мир и требующих вмешательства властей. Либеральные демо-
кратии, подразумевающие культурный нейтралитет государства 
как форму толерантности, подвергаются критике с коммунитарной 
и мультикультурной перспектив. Закрытие доступа культурной 
идентичности в публичную жизнь оспаривает значение и ценность 
меньшинств, подчиняя большинству, что противоречит универса-
листским либеральным ценностям. Без статуса «общественной 
культуры» меньшинства обречены на уничтожение. Запрет демон-
страции идентичности в публичной жизни делает либеральную 
политику опосредованно ассимиляционной2. Нация представляет-
ся как гражданское объединение, гражданство – как альтернатива 
этической принадлежности. Доминируют ценности этнического 
или религиозного большинства. Ассимиляционное давление осо-
бенно болезненно для меньшинств, прежде осознававших превос-
ходство над остальным населением. Закон, обязывающий овладеть 
официальным языком, стал casus belli для русского меньшинства в 
постсоветских странах. Мусульманские общины руководствуются 
больше нормами ислама, чем светскими. Универсалистское от-
странение меньшинств от публичной жизни способствует автосе-
грегации. Принцип свободы частной жизни без причинения вреда 

                                                   
1 Janik B., Próchnicki M. The limits of tolerance from the perspective of their 

public legitimization // Balkan journal of philosophy. – 2019. – Vol. 11, N 1. – P. 42–43. 
2 Ibid. P. 43. 



Толерантность : теория и практика. Часть II 

 171 

обществу игнорирует возможность насилия, представляемого 
меньшинствами актами самозащиты. 

В концепции коммуникативной власти Ю. Хабермаса леги-
тимизация национальной политики осуществляется в «коммуника-
тивной среде» меньшинств и противопоставляется «манипулируе-
мой легитимизации». Методологией служит теория публичного 
выбора, легитимизирующая дискуссию с точки зрения всех заин-
тересованных сторон. Позиция вырабатывается путем публичной 
коммуникации, защищенной от манипуляций (Д. Фишкин) с ис-
пользованием таких процедурных критериев, как рациональность 
(«аргументационная форма»), инклюзивность и публичность (рав-
ные возможности сторон), свобода от внешнего и внутреннего 
принуждения (равенство участников), инклюзивная сосредоточен-
ность на предмете обсуждения (урегулирование вопросов в инте-
ресах всех сторон), инклюзивное рассмотрение интерпретаций и 
пожеланий (Д. Коэн)1. Метод действенен при превалировании 
принципа «силы лучшей аргументации»2. 

Нигерийская мыслительница А. Адждиборо в статье «Пре-
делы толерантности в перфекционизме»3 рассматривает толерант-
ность как элемент, необходимый даже идеальному государству. 
Перфекционизм понимается как рекомендация государством 
гражданам образа жизни, ведущего к благосостоянию, что утвер-
ждает приоритет государства по отношению к правам граждан. 
Либерализм видит в этом ущемление индивидуальных прав. В 
перфекционизме государство охраняет социальные ценности, яв-
ляясь организатором общества. При уважении частной жизни га-
рантируется ее неиспользование для нетолерантного поведения. 
Разделение публичной и частных сфер ведет к расширению зазора 
между ними. Многообразие ценностей не позволяет анализировать 
мораль в терминах «хорошо» и «плохо»4. Государство стремится 
обеспечить добродетельную жизнь, не нарушая автономии, но 

                                                   
1 Janik B., Próchnicki M. The limits of tolerance from the perspective of their 

public legitimization // Balkan journal of philosophy. – 2019. – Vol. 11, N 1. – P. 45–46. 
2 Ibid. P. 47. 
3 Ajiboro A. The limits if tolerance in perfectionism // Balkan journal of philos-

ophy. – 2019. – Vol. 11, N 1. – P. 49–54. 
4 Ibid. P. 49–50. 



Цибизова И.М. 

 172 

позволяя видеть пути к благосостоянию. При осознанном выпол-
нении требований возникают коллективная ответственность и об-
щие ценности. Действия вопреки, не квалифицирующиеся как пре-
ступление, подвергаются моральному осуждению. Конфликты 
возникают при регулировании государством морального поведе-
ния или нарушении частной жизни. Оборотной стороной законных 
прав и индивидуальных предпочтений является проблема общего 
блага, игнорируемая либертарианцами. Коммунитаризм подчерки-
вает значимость формирования достойного поведения такими 
средствами, как взаимное признание, одобрение и цензура1. 

Общее благо – право индивидуума. Государство его охраня-
ет, защищая территориальные границы и индивидуальные права, 
принимая законы и наказывая нарушителей. Левиафан требует 
подчинения правилам, разрешая свободу ассоциаций, самовыра-
жения и интересов при согласовании с общим благом. Приват-
ность – ценность, но вторична по отношению к общему благу: за-
щите семьи, общества, страны (Этциони). Государство не 
наказывает за частную жизнь (принадлежность к ЛГБТ), хотя ее 
могут не одобрять религиозные деятели. Понятие «частная жизнь» 
подразумевает, что «частные» акты не вредят другим, а также со-
циальным ценностям2. 

В либерализме люди, как способные к моральному выбору, 
не должны принуждаться ни другим человеком, ни государством. 
Согласно Д. Гаусу, при конфликте интересов граждан с правитель-
ством, как справедливым судьей, последнее – не авторитет в суж-
дении об индивидуальном благе и должно соблюдать нейтралитет. 
Концепция блага определяется индивидуальным моральным вы-
бором. Однако государство – не король-философ, а набор институ-
тов, через которые люди действуют ради гуманных целей (Фрид-
ман). В перфекционизме общее благо – единственно нейтральная 
вещь в государственном управлении. Он не связан с конкретным 
пониманием блага и не требует искоренения субъективных теорий 
о нем. 

                                                   
1 Ajiboro A. The limits if tolerance in perfectionism // Balkan journal of philos-

ophy. – 2019. – Vol. 11, N 1. – P. 50–51. 
2 Ibid. P. 52. 



Толерантность : теория и практика. Часть II 

 173 

Толерантность предполагает неприемлемое поведение, не 
наказываемое законом, но не рекомендуемое для морального бла-
госостояния и ценностного существования. Р. Коллоквиум оцени-
вает так гомосексуализм. Проблема либерального управления со-
стоит в неодинаковых последствиях для разных концепций 
благосостояния и религиозных убеждений (С. Мендус). Это делает 
толерантность орудием прагматизма. Государство контролирует 
эксцессы индивидуумов, пытающихся сделать публичным неодоб-
ряемое поведение, к которому проявляют толерантность. 

Цель управления, допускающего морально неприемлемые 
действия, состоит не в ожидании социальной эволюции, но в учете 
интересов всех граждан ради защиты общества. Перфекционизм 
отдает приоритет ценности жизни всех граждан по отношению к 
благосостоянию (Уолл). Меры правительства могут не совпадать с 
индивидуальными интересами, но обязывают действовать с уче-
том других людей. 

Перфекционистское представление о благосостоянии опре-
деляет ценностные деятельность, черты характера и т.п. и их спо-
собствование благосостоянию. Не все частные действия имеют 
частные последствия, нанося ущерб обществу. Роль справедливого 
судьи делает государство ответственным за благосостояние граж-
дан. Либеральный нейтралитет ведет к моральному изоляциониз-
му. Чрезмерный контроль (тоталитаризм) не создаст сбалансиро-
ванное общество. Там, где ограничения установлены должным 
образом и существует адекватный контроль со стороны индивиду-
умов и правительства, легче достичь справедливости1. 

Иранский мыслитель М.Х. Ганджи в статье «Терпимость 
любящего: взгляд на толерантность с точки зрения Руми»2 подчер-
кивает, что печальный исторический опыт призывает человечество 
к толерантности и признанию Другого. 

Толерантность учитывает разность взглядов в зависимости 
от интеллекта, знания, образования, целей и рассматривает разли-
чия людей как естественные. Это ее теоретическое основание. 

                                                   
1 Ajiboro A. The limits if tolerance in perfectionism // Balkan journal of philos-

ophy. – 2019. – Vol. 11, N 1. – P. 53. 
2 Ganji M.H. Loving tolerance : A look at tolerance from the viewpoint of Rumi // 

Balkan journal of philosophy. – 2019. – Vol. 11, N 1. – P. 55–64. 



Цибизова И.М. 

 174 

В эпоху персидского поэта-суфия XIII в. Джалаладдина Руми она 
рассматривалась с мистической точки зрения и была «толерантно-
стью любви». В теоретическом плане толерантность учитывает 
различия в мировоззрениях людей как естественные, в практиче-
ском – развивает терпимость к нежелательным событиям их жизни 
(включая человеческое поведение) и учит мириться с ними1. При-
знанное многими религиями Золотое правило этики делает толе-
рантность важным этическим принципом. 

Мистики рекомендуют эмпатичную толерантность как спо-
соб обуздать «плотскую душу», возможность уподобиться Богу и 
пророкам, борясь с эгоизмом, гордыней, ревностью. Руми призы-
вал смотреть не на прекрасное оперенье петуха, но на его безоб-
разные ноги, напоминая, что эгоизм порождает гордыню и уни-
чтожает ум и стыд. Высокомерие и унижение других – спутники 
борьбы за власть и богатство, результат преклонения перед внеш-
ним и игнорирования внутреннего. Сатана проклят из-за высоко-
мерия. Грех Адама проистек от желудка и сексуальности, Иблиса – 
из гордыни и жажды власти. В Коране пророк превозносится за 
добродетели, в том числе толерантность. Пророки и святые терпят 
недостатки других, пытаясь постепенно их исправить2 ради удо-
влетворения Бога, стремящегося к совершенствованию людей. Это 
причина рациональной толерантности. Поступать по-доброму с 
другими нужно для спасения и мира собственной души. 

Разница в уме проявляется и на земле, и на небесах. Разли-
чия между людьми подобны различиям букв алфавита и велики 
как расстояние от «алиф» до «я». Ум, подобно попавшей в силки 
птице, вынужден распутывать узлы и превращает это занятие в 
цель: люди вовлекаются в споры и гордятся решением проблем3, 
теряя проницательность и возможность постигать истину. Ум 
углубляется борьбой и размышлениями, вопрошая и отвечая. Спор 
сторонников предопределенности и свободы нескончаем. Такова 
воля Бога, снабжающего ум логическими доказательствами. Раз-
личные идеи и группы существуют в мире как милость Бога, же-
                                                   

1 Ganji M.H. Loving tolerance : A look at tolerance from the viewpoint of Rumi // 
Balkan journal of philosophy. – 2019. – Vol. 11, N 1. – P. 55–56. 

2 Ibid. P. 56. 
3 Ibid. P. 56–57. 



Толерантность : теория и практика. Часть II 

 175 

лающего этого. Один ум не способен понять все аспекты реально-
сти. В истории о слепых, ощупывавших слона, все описывают его 
по-разному1. Ум «чернит книги», заполняя текстом, «ум умов» со-
храняет горизонты, наполненные светом луны Реальности2. Ис-
тинная сущность души сокрыта, все обращаются к разным ее ча-
стям. Понимание истины несовершенно, и она часто смешивается 
с ложью. Утверждение о знании истины ни верно и ни ошибочно, 
ложное не открывается без правды. Каждая из интерпретаций – 
лестница, ведущая от одной группы людей к другой. Каждый 
народ говорит на языке, согласующемся с его характером и пони-
манием истины. Различия и множественность народов порождают 
различия точек зрения. Истина подобна бесцветному свету: лишь 
проливаясь через цветные стекла, он окрашивается3. В разных 
формах проявляется «сокровище единства». Истина сложна и име-
ет разные аспекты: люди постигают различные ее уровни, многие 
не различают слоев. Один видит мир как тьму, второй – как лун-
ный свет, третий – в свете трех лун: физической, внутренней луны 
(объекта невидимого мира) и Реальной – Бога. Из-за частичного 
видения истины возникают секты. Мирское знание, начальное и 
подражательное, характеризуется сомнениями и вызовами. Дьявол 
пробуждает сомнения, приводя тысячи доводов и объяснений, но у 
него нет души4. Разум поражен желаниями и намерениями удовле-
творяют их. Борьба умов – битва желаний и интересов. Гнев и по-
хоть ослепляют, изменяют дух. Эгоизм убивает добродетель, ты-
сячи завес поднимаются от сердца, застилая взор. Мирское знание 
предназначается для продажи и светится от удовольствия, найдя 
покупателя. Учащиеся ради славы подобны фараонам в желании 
мирской пышности и власти. Чистую и несмешанную истину не 
найти ни в одном обществе. В лучшем случае там обладают долей 
ее, не верной, но и не ошибочной. Лишь в божественном свете ви-
дится все, как есть. Путь к истине невозможен без Старейшины 

                                                   
1 Ganji M.H. Loving tolerance : A look at tolerance from the viewpoint of Rumi // 

Balkan journal of philosophy. – 2019. – Vol. 11, N 1. – P. 57–58. 
2 Ibid. P. 58. 
3 Ibid. P. 59. 
4 Ibid. P. 60. 



Цибизова И.М. 

 176 

(шейха). Этот шейх – Любовь. Его чтут не за седую бороду, но за 
помощь тысячам отчаявшихся. 

Для мистиков эгоистичность – мать пороков, любовь – доб-
родетелей. Рассматривая себя, человек не видит остальных и Бога. 
Эгоизм – грех, завеса между человеком и Богом. Любовь, исцеляя 
этот недуг, смывает грехи с души. Она искусный врачеватель, по-
добный Платону и Галену. Носящий одежды любви очищается от 
алчности и порока. Бог великодушен, его деяния полны доброты и 
сострадания без ожидания награды. Обретения от мудрости, ищу-
щей выгоды, имеют меньше потерь. Любовь – атрибут Бога, страх – 
атрибут слуги, страдающего похотью и хвастовством1. 

Современная толерантность рациональна. Человек понял, 
что она делает общественную жизнь проще и плодотворнее: стоит 
терпеть других, ожидая, что они будут терпеть его. «Толерант-
ность любви» выше. Она не ожидает привилегий и основывается 
на великодушии. Любящие, подобно Богу, милосердны и долго-
терпимы. Руми видит мир как большую ханаку2, где шейх – Бог, а 
сам он – слуга. Любящее смирение побуждает уважать адептов 
других религий. Свободный человек не огорчится из-за оскорбле-
ний, а благородный не оскорбит заслуживающих оскорбления. 
Любящий подавляет «эго»: он в мире с бытием и людьми. Путь 
Божий невозможен без толерантности. Пророки – пассажиры ка-
равана, движущегося к Богу3. Религии, различаясь в методах, об-
ладают единой сущностью. Разногласия человечества вызваны 
именами, мир устанавливается, когда, отказываясь от них, продви-
гаются к реальности. Различия проистекают из ограничений бес-
форменного. В Реальности нет разделений и чисел: в духовности – 
перегородок и индивидуальностей. Души волков и собак разделе-
ны, львов Божьих – едины. Вера будет единой в ином мире, но в 
этом подобное немыслимо, так как у всех свои желания и устрем-
ления. Толерантность – этическая и рациональная заповедь Бога и 
необходима для жизни. В современном мире с его жестокостью 
должны найтись те, кто внесет в жизнь толерантность. Чем кислее 
                                                   

1 Ganji M.H. Loving tolerance : A look at tolerance from the viewpoint of Rumi // 
Balkan journal of philosophy. – 2019. – Vol. 11, N 1. – P. 62–63. 

2 Здание, спроектированное для собраний. 
3 Ibid. P. 63–64. 



Толерантность : теория и практика. Часть II 

 177 

уксус, тем больше нужно сахара для оксимеля. Ярость подобна 
уксусу, милосердие – меду1. Если мед не перебьет уксус, снадобье 
будет испорчено2. 

В статье П. Макарьева «Либеральная демократия: Между 
нормами и фактами»3, ставшей реакцией на работы Р. Робсона 
«В каком смысле мультикультурализм является формой коммуни-
таризма»4 и С. Дивьяка «Коммунитаризм, мультикультурализм и 
либерализм»5, рассматриваются взаимоотношения мультикульту-
рализма и коммунитаризма. При недопустимости дискриминации, 
унижения или угнетения в обществах с культурными различиями 
важно не допустить подрыва социального мира6. Проблемы ин-
терпретируются как следствие различий в либеральной культур-
ной среде на оси между полюсами универсализма и партикуляриз-
ма. Политика универсализма несправедлива, так как не оставляет 
иного выбора кроме ассимиляции в культуру большинства, ведя к 
дезориентации и моральной деградации меньшинств. Партикуля-
ризм «прославляет» различия и преувеличивает важность мень-
шинств, способствуя их самообособлению, формированию анкла-
вов, развитию «злокачественных» субкультур, питающих 
религиозный фундаментализм и радикализм. 

Экстремальный либерализм чествует разнообразие. Экстре-
мальный коммунитаризм оправдывает расистские, националисти-
ческие и тоталитарные идеологии, утверждающие превосходство 
части населения над другими. Между этими полюсами располага-
ются версии политического либерализма, либерального мульти-
культурализма, классического мультикультурализма, теории изби-
рательной демократии и др. Сочетая элементы доктрин, философы 

                                                   
1 Оксимель – смесь меда и уксуса, используемая как лекарственное сред-

ство. 
2 Ganji M.H. Op. cit. P. 64. 
3 Makariev P. Liberal democracy and cultural diversity – Between norms and 

facts // Balkan journal of philosophy. – 2019. – Vol. 11, N 2. – P. 179–186. 
4Robson R. In what sense is multiculturalism a form of communitarianism // 

Balkan journal of philosophy. – 2018. – Vol. 10, N 2. – P. 145–146. 
5 Divjak S. Сommunitarianism, multiculturalism and liberalism // Balkan jour-

nal of philosophy. – 2018. – Vol. 10, N 2. – P. 147–163. 
6 Ibid. P. 179. 



Цибизова И.М. 

 178 

пользуются интроспекцией. (Этот термин используется вместо 
«самоанализа», поскольку обоснования нормативных заявлений 
ссылаются на фактическое положение вещей.) Либеральный тер-
мин «необремененное эго» представляется скорее свидетельством 
отсутствия истинной идентичности, неспособности к любви и за-
боте о другом, чем абстрактной индивидуальностью. Представить 
личность, неспособную к привязанности, означает вообразить не 
идеального свободного и рационального агента, но человека бес-
характерного и неглубокого. Обладание характером необходимо 
для деятельности без принуждения в соответствии со своим выбо-
ром. Это приближает к одним людям, отдаляя от других, делает 
одни цели предпочтительнее других (М. Дж. Сэндел)1. Иначе по-
следовательная культурная идентичность немыслима. Теории о 
взаимоотношениях универсальных ценностей и норм с культурной 
идентичностью не гарантируют их принятия другими. Для парти-
куляризма универсалистское отношение морально неприемлемо, 
так как не отвечает человеческой природе, нуждающейся в куль-
турной идентичности. Универсалисты считают партикулярист-
скую ментальность анахронизмом, демонстрацией племенной 
идиосинкразии. 

Ассимиляционное давление осуществляется открыто при ле-
гитимизации или скрытно при давлении, побуждающем меньшин-
ства стремиться к повышению качества жизни и профессиональ-
ному и социальному росту ценой отказа от идентичности. Такая 
модель ассимиляции, характерная для «цивилизованных» стран, 
стимулирует субъектов идентифицировать себя в качестве граж-
данина, фаворизируя универсалистские ценности по отношению к 
культурным традициям и групповой солидарности. Давление не 
квалифицируется как ассимиляционное, так как направлено не на 
изменения культурной идентичности, но на снижение ее важности. 
Ассимиляция осуществляется под предлогом гражданского един-
ства. Большинство сохраняет культурную идентичность, посколь-
ку не может быть культурно нейтральным (Ч. Тейлор)2. 

                                                   
1 Divjak S. Сommunitarianism, multiculturalism and liberalism // Balkan jour-

nal of philosophy. – 2018. – Vol. 10, N 2. – P. 180–181. 
2 Ibid. P. 181–182. 



Толерантность : теория и практика. Часть II 

 179 

Согласно Дивьяку, «признавая официально определенные 
группы, государство предоставляет им привилегии. Их члены об-
ладают гражданскими, культурными и политическими правами, 
между тем как большинство – только первыми. Обретая автоно-
мию, этнические группы интерпретируются как народ в этниче-
ском смысле, остальные же остаются таковым лишь в политиче-
ском»1. На деле этническая идентичность приравнивается к 
таковой большинства при объявлении принудительной ассимиля-
ции интеграцией в гражданское общество. Возможно и принужде-
ние меньшинств ассоциировать себя с большинством. В Болгарии 
для мотивирования турок к смене идентичности использовалась 
концепция об их происхождении от этнических болгар, принявших 
ислам и ассимилированных. Эта ассимиляция носила партикуля-
ристский характер2. 

Дискриминация описывается как причиняющее ущерб об-
ращение, вызванное отличиями от социального мейнстрима. 
Наиболее влиятельна концепция социальной идентичности Г. 
Тэшфела: человек, идентифицирующий себя с группой, подвержен 
искушению дискриминировать посторонних. Она связана с отно-
шениями внутри общностей и ведет к коммунитаризму. В либера-
лизме ссылка на право обладает приоритетом над общим благом, в 
коммунитаризме общим благом оправдываются жертвы отвержен-
ных, включая нарушение прав и свобод. Дискриминация легити-
мизируется. Следует различать дескриптивные и нормативные 
коммунитарные теории. Наиболее влиятельные дескриптивные 
теории (М. Вальзер, М. Сандел, А. Макинтайр) объясняют боль-
шее основание самоидентификации на членстве в обществе, чем на 
гражданстве. Эти концепции отличаются релятивизмом, не обра-
зуя нормативного коммунитаризма с расистскими идеологиями и 
фундаменталистскими религиозными доктринами. 

Робсон описывает коммунитаризм и либерализм как род-
ственные течения, Дивьяк считает их контекстуальными теориями, 
утверждая приоритет общего блага над правом не без влияния 
сербской культурной традиции3. Однако мультикультурализм ха-
                                                   

1 Divjak S. Op. cit. P. 158. 
2 Makarjev P. Op. cit. P. 182. 
3 Divjak S. Op. cit. P. 150. 



Цибизова И.М. 

 180 

рактеризуется не меньшей толерантностью, являющейся либе-
ральной, универсалистской нормой1. Наиболее известен аргумент 
Тэйлора из «Политики признания», требующий признавать все 
культуры как ценные в абсолютном смысле. На вопрос «Кто я?» 
человек отвечает диалогично, рассматривая не только себя, но и 
важных в своей жизни людей. Самоуважение индивидуума зави-
сит не только от того, как он видит себя, но и от того, каким он 
видит себя в глазах других. Эта теория привела к популярному в 
1990-х годах прославлению разнообразия. 

Политика мультикультурализма основывается на «социаль-
ной культуре» как условии полноценной жизни при активной под-
держке государства2. На практике она ведет к сегрегации, вызывая 
рост недовольства. В мультикультурализме признание ценности 
культур холистически понимает культуру как абстрактную общ-
ность, игнорируя внутренние различия культурной деятельности3. 
Поощрение мультикультурной толерантности и плюрализма не 
сочетается с мерами по разработке и активации коммуникации 
групп с обществом. Конструктивный же подход к меньшинствам 
состоит в их понимании как сложившихся исторически и сохра-
няющихся благодаря определенным практикам и взаимодействию 
при толерантности со стороны большинства и практическим ме-
рам государства4. 

Список литературы 

1. Хомяков М.Б. Толерантность и ее границы // Национальный психологический 
журнал. – 2011. – № 2 (6). – С. 25–33. – URL: https://cyberleninka.ru/article/n/ 
tolerantnost-i-ee-granitsy (дата обращения: 01.10.2022). 

2. Ajiboro A. The limits if tolerance in perfectionism // Balkan journal of philoso-
phy. – 2019. – Vol. 11, N 1. – P. 49–54. 

                                                   
1 Makarjev P. Op. cit. P. 183–184. 
2 Ibid. P. 184–185. 
3 Ibid. P. 185; Хомяков М.Б. Толерантность и ее границы // Национальный 

психологический журнал. – 2011. – № 2 (6). – С. 25. – URL: https://cyberleninka.ru/ 
article/n/tolerantnost-i-ee-granitsy (дата обращения: 01.10.2022). 

4 Ibid. P. 186. 

https://cyberleninka.ru/article/n/tolerantnost-i-ee-granitsy
https://cyberleninka.ru/article/n/tolerantnost-i-ee-granitsy
https://cyberleninka.ru/article/n/tolerantnost-i-ee-granitsy
https://cyberleninka.ru/article/n/tolerantnost-i-ee-granitsy


Толерантность : теория и практика. Часть II 

 181 

3. Cole P. Principled toleration and respectful indifference in the liberal policy : 
A conceptual landscape // Balkan journal of philosophy. – 2019. – Vol. 11, N 1. – 
P. 5–14. 

4. Divjak S. Сommunitarianism, multiculturalism and liberalism // Balkan journal of 
philosophy. – 2018. – Vol. 10, N 2. – P. 147–163. 

5. Ganji M.H. Loving tolerance : A look at tolerance from the viewpoint of Rumi // 
Balkan journal of philosophy. – 2019. – Vol. 11, N 1. – P. 55–64. 

6. Grau A. Hypermoral : Die neue Lust an der Empörung. – München : Claudius Ver-
lag, 2017. – 128 P. 

7. Janik B., Próchnicki M. The limits of tolerance from the perspective of their public 
legitimization // Balkan journal of philosophy. – 2019. – Vol. 11, N 1. – P. 41–48. 

8. Makariev P. Liberal democracy and cultural diversity – Between norms and facts // 
Balkan journal of philosophy. – 2019. – Vol. 11, N 2. – P. 179–186. 

9. Miscevic N. Facing strangers in need. Toleration, refugee crisis and cosmopolitan-
ism // Balkan journal of philosophy. – 2019. – Vol. 11, N 1. – P. 15–30. 

10. Robson R. In what sense is multiculturalism a form of communitarianism // Balkan 
journal of philosophy. – 2018. – Vol. 10, N 2. – P. 145–146. 

11. Trupia F. (Im)Possible tolerance. A paradox from within multicultural societies // 
Balkan journal of philosophy. – 2019. – Vol. 11, N 1, – P. 31–40. 

 



Цибизова И.М. 

 182 

ДЖУРКОВИЧ М. ЦВЕТНЫЕ РЕВОЛЮЦИИ КАК ЧАСТЬ ГИ-
БРИДНОЙ ВОЙНЫ 
Реф. ст.: ЂУРКОВИЋ М. Обојене револуције као део хибридног 
рада // Зборник Матице српске за друштвене науке. – Нови Сад, 
2020. – Г. 71, бр. 175 (3). – С. 309–327. – URL: https://www.maticas 
rpska.org.rs/stariSajt/casopisi/ZMSDN_175.pdf (дата обращения: 
17.12.2022) 

Ключевые слова: гибридная война; государственный перево-
рот; ненасильственная борьба; Сопротивление; цветные револю-
ции; Шарп Д. 

Для цитирования: Цибизова И.М. [Реферат] // Социальные и гума-
нитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Фило-
софия. – 2023. – № 2. – С. 182–188.   Реф. ст.: Ђурковић М. Обојене рево-
луције као део хибридног рада // Зборник Матице српске за друштвене 
науке. – Нови Сад, 2020. – Г. 71, бр. 175 (3). – С. 309–327. – URL: 
https://www.maticasrpska.org.rs/stariSajt/casopisi/ZMSDN_175.pdf (дата 
обращения: 17.12.2022). 

Сербский политический философ М. Джуркович осмыслива-
ет цветные революции как часть гибридной войны, направленной 
на смену режимов, противоречащих интересам англосаксов и 
международных корпораций. Автор констатирует, что появился 
ряд понятий и стратегий неконвенционных видов войны и угроз 
безопасности и суверенитету стран: цветные революции, нена-
сильственные революции, сетевые войны, гибридные войны, куль-
турные войны, мягкая сила, сила памяти, судебная диктатура. Мо-
жет применяться и традиционная информационная подрывная 
деятельность – психологические диверсии или подрывная пропа-
ганда – посредством агентов влияния, шпионов и коррумпирован-
ных элементов. Суть этих операций сформулировал Сун Цу: побе-

https://www.maticasrpska.org.rs/stariSajt/casopisi/ZMSDN_175.pdf


Реф. ст.: Джуркович М. Цветные революции  
как часть гибридной войны 

 183 

дить врага без вооруженного столкновения, разрушив мораль, го-
могенность, готовность к обороне и защите системы ценностей – 
внушить противнику непонимание того, кто он и что защищает 
(с. 309–310). 

Коррупция, способствующая подрыву ценностей и идеоло-
гии, – стандартный механизм и инструмент подрывной деятельно-
сти. Значительную роль в свержении власти со времен Француз-
ской революции играли представители правящих классов, 
принимавших идеологию, ведущую к слому собственной гегемо-
нии. Движение БЛМ продемонстрировало аналогичный феномен, 
разрушив памятники деятелям, обеспечившим доминирование 
США. Особую роль в этом контексте, указывает М. Джуркович, 
играют социальные сети, как правило поддерживаемые компания-
ми, расположенными в США и функционирующими как «протезы 
американской военной системы». В операциях Арабской весны 
наблюдалось слаженное взаимодействие служб безопасности, 
внешнеполитического аппарата, фондов, кибер-войск, ЧВК и акти-
вистов, координирующих подрывные операции. Интернет повысил 
возможности подрывной деятельности и капиллярного вливания 
идей в ментальное, духовное, ценностное и медийное простран-
ство страны. В эйфории игры в покемонов люди выкладывали в 
сети фотографии своих домов, предприятий и учреждений, прежде 
добываемые шпионами (с. 310–311). Опыт Коминтерна и наци-
стов, использовавших национальный вопрос для ослабления про-
тивника, переняли ЦРУ и МИ6. Существует мнение, что холодная 
война выиграна посредством популярной культуры в столкнове-
нии ценностей и идеологий. 

Согласно З. Бжезинскому, распространение идеологии прав 
человека подорвало восточный блок. При презентации «Великой 
шахматной доски» он объяснил закономерность перехода от защи-
ты прав человека к геополитическому дискурсу: права человека 
использовались как основание для вмешательства, пропагандист-
ских войн, вербовки и военных интервенций. Г. Киссинджер, пре-
зиравший дискурс о правах человека как нерелевантный в отно-
шениях великих держав, участвовал в выработке Завершающего 
Хельсинкского акта ради его использования для развала восточно-
го блока. Аналогичным орудием стали цветные революции. 



Цибизова И.М. 

 184 

После агрессии НАТО 1999 г. в Сербии руководство «Отпо-
ра» в координации с Фондом открытого общества Д. Сороса и 
американскими спецслужбами разработало модель «ненасиль-
ственной борьбы»: на сайте Центра прикладных ненасильственных 
деятельности и стратегии (CANVAS) можно найти пособия, ин-
струкции, партнеров, видеоматериалы (с. 311–312). Существует 
Центр ненасильственного сопротивления, где ангажированы быв-
шие «отпоровцы». Сотрудники КАНВАСа связаны с американ-
скими спецслужбами и действуют совместно с радикальными по-
литическими группировками (с. 312). 

Методы ненасильственной борьбы, проистекающие из пра-
вославной (Л. Толстой) и индуистской (Махатма Ганди) традиций, 
европейских пацифистских организаций, аллюзий на наследие 
М.Л. Кинга парадоксально заимствовали для осуществления целей 
неоколониализма – контроля над ресурсами и геополитическими 
пространствами посредством агентов влияния и посредников 
(прокси). «Отпор!» появляется там, где власть противостоит гео-
политическим императивам США. Не существует аспектов духов-
ной и интеллектуальной деятельности, ценностных и идеологиче-
ских систем, не инструментализированных ЦРУ для выполнения 
геополитических целей при финансировании и либералов, и мо-
нархистов, и ультраправых, и коммунистов, если их деятельность 
ведет к дестабилизации противника (с. 313). 

Идеи использования пацифизма и борьбы за мир Коминтер-
ном для неразмещения ядерных боеголовок в Западной Европе 
заимствовали американцы. Д. Шарпа (1928–2018) называют «Ма-
киавелли» или «Клаузевицем1 ненасильственной борьбы». Этот 
последователь М. Ганди, маргинал и одиночка, характеризуется 
как «одинокий всадник» американской корпоративной элиты вре-
мен холодной войны. В Центр международных отношений Гар-
вардского университета, создающий стратегии холодной войны и 
прозванный «ЦРУ в Гарварде», Шарпа привел один из авторов ис-
пользования теории игр в американской ядерной стратегии 
Т. Шеллинг, автор предисловия к его диссертации «Политики не-
насильственного сопротивления». Финансировало исследование 
                                                   

1 Карл фон Клаузевиц – прусский военный теоретик, автор труда «О 
войне», считающегося революцией в военной теории. 



Реф. ст.: Джуркович М. Цветные революции  
как часть гибридной войны 

 185 

Агентство прогрессивных оборонных исследовательских проектов – 
ДАРПА (Defense Advanced Research Projects Agency), принадле-
жащее министерству обороны и ответственное за развитие новых 
технологий для армии. 

С Центром сотрудничали Г. Киссинджер, У. Банди1, С. Хан-
тингтон2, З. Бжезинский (с. 314–315). Исследования, начавшиеся в 
рамках проекта «Камелот», включили стратегии эксперименталь-
ной психологии. В монографии «Сделать Европу непобедимой» 
(1985) теория ненасильственной борьбы представлялась частью 
оборонной стратегии Запада, предусматривая развитие сопротив-
ления после гипотетической советской оккупации. Операция 
«Гладио»3 характеризовалась идентичными мотивами и наррати-
вом, хотя предусматривала мобилизацию и организацию террори-
стических акций. Учение о победе мира, свободы и демократии 
легло в основу интервенционизма, став основой гибридной борь-
бы, включавшей пакет действий от ненасильственных до прямой 
военной интервенции. 

По признанию Шарпа, его лучше понимали члены военного 
истеблишмента, чем пацифисты: он говорил о прагматике, не о 
вере в ненасилие как этическом принципе (с. 315). Полковник 
Р. Хелви осуществлял внедрение теории в практику, рассматривая 
ее как руководство по ненасильственному подрыву и захвату вла-
сти (с. 316). В Прибалтике, согласно У. Клеменсу, осуществили 
Певческую революцию, предотвратив советский путч и вернув 
независимость мирным путем. Лидеры, организаторы и активисты 
прошли тренинг по методике Шарпа, переведенной на националь-
ные языки: предусматривалось геополитическое поражение и от-
сечение противника от балтийских портов. 

После книги «От диктатуры – к демократии» (1993) появи-
лось пособие, перечислявшее 198 методов ненасильственной 
борьбы. Белградско-Будапештская акция стала переломным мо-

                                                   
1 Эксперт ЦРУ по внешней политике, один из авторов вьетнамской страте-

гии. 
2 Американский социолог и политолог, автор концепции этнокультурного 

разделения цивилизаций. 
3 Операция НАТО по дискредитации и вытеснению коммунистов из 

властных структур. 



Цибизова И.М. 

 186 

ментом в стратегии ненасильственной борьбы, способствовавшей 
делегитимизации правительства С. Милошевича и его свержению 
(с. 317). 

Наррация о конфликте свободного мира и тоталитаризма 
вылилась в борьбу с мнимыми диктаторами и установление либе-
ральной, плюралистической демократии. Западные СМИ развязы-
вали кампанию против лидеров, прежде называвшихся реформа-
торами и гарантами стабильности, но внезапно объявляемых 
диктаторами (Садам Хусейн, Слободан Милошевич, Эдуард Ше-
варднадзе, Хосни Мубарак, Никола Груевский). 

Методику Шарпа характеризует обширная палитра методов 
и лозунгов, включавшая шутки, пантомимы, дарение цветов поли-
цейским и т.д. для максимального привлечения молодежи (с. 318–
319). Радикализм (в том числе религиозный) играл важную роль. 
В Египте он поощрялся и использовался наряду с ненасильствен-
ной деятельностью. 

Когда становится очевиден вред государству, повернуть 
назад тяжело или невозможно. Предотвращается приход к власти 
патриотов и людей порядочных, Шарп ставит задачу «предотвра-
щения новой диктатуры» – недопущения к власти представителей 
народа для защиты его интересов. Выступая против переговоров с 
властью, он утверждает необходимость конфликта посредством 
забастовок, бойкотов, протестов, после которых свершится ее пе-
редача. 

Насильственное сопротивление отличалось от ненасиль-
ственного при рекомендации параллельного использования. 
Предусматривалась необходимость генерального плана и тайной 
деятельности, включающей подрывную пропаганду. Среди сцена-
риев смены режима выделялись: конверсия, аккомодация (приспо-
собление), ненасильственное принуждение и дезинтеграция или 
распад режима (с. 319–320). В Сербии до 2000 г. осуществлялся 
ряд параллельных акций, включая ненасильственные и операции 
западных спецслужб, в том числе устранение высших функционе-
ров власти и общественных деятелей, убийства которых приписы-
вались режиму. На Украине, считает автор, в 2014 г. ненасиль-
ственная деятельность переросла в вооруженную борьбу с 
органами безопасности, демонстрируя наличие у оппозиции под-
готовленной армии. В Сирии и Ливии – в вооруженные интервен-



Реф. ст.: Джуркович М. Цветные революции  
как часть гибридной войны 

 187 

ции с использованием недавних исламистских противников. Нена-
сильственные протесты подрывают режим изнутри. 

К новым методам относится феномен судебной диктатуры, 
привлекавшийся в Латинской Америке для смены правительств, 
противоречащих доктрине Монро. Поддерживавшиеся американ-
цами облики фашистской диктатуры (Бразилия, Чили, Парагвай) 
заменяли неолиберальными квазидемократиями, но в ряде стран 
побеждали демократические силы, начинавшие ограничивать ин-
тересы корпораций и развивать политику народного благосостоя-
ния (с. 320–321). 

Лидеры, службы безопасности и стратеги государств, заин-
тересованных в защите суверенитета, начали исследовать и разви-
вать методы защиты от цветных революций. Эта деятельность ос-
новывается на блокировке подрывной деятельности. Техники 
модернизируют в силу возрастания роли Интернета, ненасиль-
ственной природы переворотов и изменения техник пропаганды. 
Следует исходить из превентивности, прослеживания и регистра-
ции деятельности иностранных разведок, вербовки людей как вне 
власти, так и в ней (с. 321–322). Особенно чувствительными лока-
циями являются СМИ, университеты, академии наук, НКО, груп-
пы болельщиков и партийные элиты. Начинать рекомендуется с 
контроля за денежными потоками. Следует учитывать иностран-
ных лоббистов и финансистов, контрабанду и нелегальное вбрасы-
вание незарегистрированной наличности. 

Нововведение цветных революций, указывает М. Джурко-
вич, состоит в привлечении Интернета. Во время «арабской вес-
ны» (более всего в Египте) и попытки свержения Эрдогана в 
2013 г. социальные сети использовались как средство мобилиза-
ции, координации и связи путчистов с инфраструктурами в стране 
и США. Для организации и пропаганды контроль и доминирова-
ние в Интернете важнее, чем в газетах, радио, иногда и телевиде-
нии. Средства информационной защиты включают мониторинг 
Интернета при запрете определенных сервисов (с. 322–323). К ним 
относится цензура, стимулирование и популяризация отечествен-
ных социальных сетей, не контролируемых американцами и дру-
гими кибердержавами. Индия в 2020 г. после пограничного кон-
фликта запретила тик-ток и другие китайские социальные сети, 
обвинив их в сливе данных китайским службам безопасности. 



Цибизова И.М. 

 188 

Важным аспектом становится способность властей мобили-
зовать сторонников и демонстрировать большую поддержку, по 
сравнению с протестующими. Необходима физическая защита 
государственных институтов, телевидения и парламента как сим-
вола государственной власти, инфраструктурных сетей и каналов 
коммуникации (с. 323–324). 

Цветные революции, заключает автор, нельзя интерпретиро-
вать как наивные ненасильственные забавы. Цель ненасильствен-
ной борьбы состоит в смене власти, что влечет и терроризм, и во-
енную интервенцию, и гражданскую войну. Ключевой момент 
состоит в необходимости контролировать элиту, привлекать народ 
на свою сторону и знать, во имя каких ценностей это делается. 
В итоге проблема сводится к защите идентичности, традиционных 
ценностей и институтов, а ныне и семьи, в которой эти ценности 
получаются, формируются и репродуцируются (с. 325). 

И.М. Цибизова∗ 
 

                                                   
∗ Цибизова Ирина Михайловна – кандидат исторических наук, научный 

сотрудник отдела философии Института научной информации по общественным 
наукам РАН, itsibizova@mail.ru 

mailto:itsibizova@mail.ru


Реф. ст.: Петров А. Ностальгия как современный  
культурный феномен 

 189 

ПЕТРОВ А. НОСТАЛЬГИЯ КАК СОВРЕМЕННЫЙ КУЛЬТУР-
НЫЙ ФЕНОМЕН 
Реф. ст.: ПЕТРОВ А. Носталгија као савремени културни феномен // 
Зборник Матице српске за друштвене науке. – Нови Сад, 2020. – 
Г. 71, бр. 173 (1). – С. 37–49. 

Ключевые слова: культура; ностальгия; феномен. 
Для цитирования: Цибизова И.М. [Реферат] // Социальные и гума-

нитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Фило-
софия. – 2023. – № 2. – С. 189–196.   Реф. ст.: Петров А. Носталгија као 
савремени културни феномен // Зборник Матице српске за друштвене 
науке. – Нови Сад, 2020. – Г. 71, бр. 173 (1). – С. 37–49. 

Сербская социолог культуры Ана Петров рассматривает 
особенности дискурса о ностальгии в XX–XXI вв., трансформиро-
вавшем ее понимание от состояния до производной современного 
потребительского общества в контексте постмодернизма и консю-
меризма. В постмодерне ностальгический дискурс воспроизводит 
сам себя без ссылок на определенное прошлое. Концепция стала 
антиисторической, доступной для потребления, независимой от 
эмоциональной связи с местом и временем. Последнюю 
Ф. Джеймсон назвал «модусом ностальгии». 

При осуществлении краткой реконструкции понятия рас-
сматривается концепция ностальгии в Новом времени в моногра-
фии Т. Додмана «Чем была ностальгия (с. 37–38). Греческий ко-
рень «ностас» означает возвращение домой, на родину и 
присутствовал как феномен у Гомера, в «Эпосе о Гильгамеше», 
египетском, арабском и китайском эпосах. Об утрате и желании 
возвращения говорит и иудейско-христианская традиция в контек-
сте представления о райском саде. Сам термин «ностальгия» – 
неологизм, включающий в состав также «алгос» (боль, сожаление) – 



Цибизова И.М. 

 190 

впервые зафиксирован в XVII в., его изобрел врач для объяснения 
нового феномена – многочисленных психосоматических симпто-
мов у путешественников, торговцев, военных, студентов, рабочих. 
Прогресс вместо излечения ностальгии усилил ее: отмечается 
«глобальная эпидемия ностальгии» как аффективная жажда кон-
тинуитета во фрагментарном мире (С. Бойм). Концепция совре-
менной культуры, подразделяемой на высокую и популярную, свя-
зана с таковой ностальгии. Отдельные авторы утверждают, что 
сами постмодернистские теории могут интерпретироваться как 
ностальгические, так как постмодернистский культурный плюра-
лизм основан на идее подрывания высокой культуры как базы 
принятия эстетических суждений о собственном доминировании. 
Постмодернистская теория ностальгичная, так как ориентирована 
на прошлое – концепцию модерна. 

Рассматривая «Дискурс об обществе после его обрушения: 
ностальгию как указатель без указываемого» (с. 38–41), Петров 
отмечает, что, исходя из отношения постмодернистских теорети-
ков к модерну, постмодерн можно определять либо как средство 
его превосхождения, либо как противоположность. Ж. Бодрийяр 
утверждает совпадение конца модерна с таковым общества и 
гражданской демократии, представляя современность как антимо-
дерн. Согласно Б. Тернеру, постмодерн может существовать без 
ностальгии по потерянному сообществу (gemeinschaft) и не быть 
антимодерном, т.е. не отрицать социальных отношений, достигну-
тых в обществе (gesellschaft) (с. 38–39). Понимание постмодерна 
как периода, следующего после модерна, а не отрицающего его, 
может стать отправной точкой новой социально-политической 
стратегии, продвигающей различность, плюрализм и невозмож-
ность измерения ценности и культуры с достижением избегания 
ностальгии о сообществе. 

Ностальгия совпадала с периодами культурных и экономи-
ческих перемен, в ХХ в. – с переходом от индустриального к пост-
индустриальному обществу (П. Старобин). Первые социологи но-
вого времени занимались переходом от сообщества к обществу, 
т.е. от традиционного к рациональному мировоззрению. Модерн 
же принес проблему «конца общества» (Ж. Бодрийяр). Ностальги-
ческие дискурсы стали возникать сами по себе без ссылки на 
определенное прошлое. Это превратилось в антиисторическую 



Реф. ст.: Петров А. Ностальгия как современный  
культурный феномен 

 191 

концепцию, доступную для потребления независимо от эмоцио-
нальной связи с временем и местом. Ф. Джеймсон назвал это «мо-
дусом ностальгии», проявляющимся в фильмах, фетишизирующих 
жизнь американских городков 1950-х годов. Визуальный дискурс 
ностальгии служит для разделения ощущений причастности в от-
чужденном и деперсонализированном мире. Концепция часто вы-
страивается в контексте когерентных и последовательных созда-
ния и сохранения собственности, рассматриваемой как средство 
постижения индивидуальных и коллективных идентичности и 
смысла. Ностальгия не рассматривается в рамках основания не-
верных или ложных ощущений, но ставится вопрос о ее появлении 
и цели в индивидуальном, коллективном, политическом и эконо-
мическом контексте (с. 39–40). 

Мультикультурное время постмодерна характеризуется 
трансформацией концепции дома, так человек одновременно жи-
вет во множестве социальных сфер. При частой смене мест, путе-
шествиях и всестороннем ускорении жизни трудно определить 
дом и ощущать его как родной. Распространяется чувство нехват-
ки места, пространства, времени и ценностей. 

Релевантная концепция ностальгии основывается на идее 
неолиберальных субъекта и рациональности, основанной на прак-
тике, представляющейся результатом свободы и выбора, но явля-
ющейся результатом формирования субъекта при выборе почти 
идентичных производных, представляемых СМИ субъекту в дис-
курсе о возможности выбора. «Человеческий капитал» «растрачи-
вается» в неолиберальной культуре (Э. Дилтс). Постмодернизм 
комбинирует элементы прошлого, пародируя их или инкорпорируя 
в новую целостность, не имеющую ясных ссылок на конкретные 
события. Постмодерн превращает в товар все аспекты жизни, в 
том числе ностальгию. Так постмодерн и неолиберализм поддер-
живают идею о возможности покупки всего: от квартиры и авто-
мобиля до идентичности. 

Потребительство использует ностальгию как средство, кото-
рое каждый волен избрать в рамках парадигмы об индивидуальной 
ответственности и возможности выбора. Основанное на постмо-
дернистском утверждении о руководстве обществом не общими 
идеями и практиками, но индивидуальными свободными желани-
ями и выборами, потребительство превращает ностальгию в товар, 



Цибизова И.М. 

 192 

который можно воплотить в конкретных предметах из прошлого, 
при возможности использовать эмоции, воспоминания и другие 
нарративы индивидуумов о прошлом. Утверждается, что при 
постмодерне СМИ и массовая культура уничтожили историческое 
сознание, превратив в картины, реконструирующие историю во 
множестве текстов (Б. Тюдор). Ф. Дэвис указал на природу опо-
средованных СМИ ностальгических ощущений (опосредованную 
память), исключивших личный опыт как способ ограничения об-
щественной памяти (с. 40). 

Литература часто интересуется утратой памяти, историче-
ских воспоминаний и историчности. Согласно Джеймсону, но-
стальгия подразумевает приоритет позитивных воспоминаний, ис-
ключая неромантизированные. История мало связана с 
реальностью из-за многочисленных опосредованных воспроизве-
дений прошлого. Постмодернистские и постконструктивистские 
занимаются опосредованием прошлого через СМИ и связью про-
изведенной ими ностальгии с исторической реальностью. Ее ха-
рактеризуют релятивизм концепции исторической истины, паро-
дирование и игры с концепциями прошлого (М. Пикеринг, 
Э. Кайтли). Развитие СМИ, нестабильность и недовольство насто-
ящим создали тоску по неопределенному или реконструированно-
му из избранных идеологических сегментов прошлого, замкнув 
круг негативной действительности и позитивного прошлого. 

Некоторые авторы подчеркивают необходимость избегать 
постмодернистской ошибки деления истории субъективным отно-
шением и интертекстуального ее представления (Л. Хатчеон). Этот 
подход означал бы невозможности ссылок на прошлое за исклю-
чением текстуальных репрезентаций, что фатально угрожает идее 
о существовании исторического значения (М. Пикеринг, 
Э. Кайтли). Можно анализировать лишь модус включенности лю-
дей в переоценку ситуации из прошлого в виде наррации о себе 
или критического опосредования прошлого ради коллективных 
идентичности или опыта (с. 41). При осмыслении «товаризации 
ностальгии в современных потребительских обществах» (с. 42–47) 
отмечается деконструктивизация формулировки Дэвиса «носталь-
гия уже не та, что прежде» в ряд симулякров и превращение в 
симптом «жажды картин прошлого» (Ф. Джеймсон). 



Реф. ст.: Петров А. Ностальгия как современный  
культурный феномен 

 193 

Типологии ностальгии зависят от ключевого элемента – от-
ношения к миру, обществу, времени. Современная ностальгия не-
двусмысленно характеризуется как «потребительская» (Роберт-
сон): или потребляющая (тратящая) или превращающая в товар 
потребителей, эмоции, воспоминания, опыт. Концепция утратила 
сингулярность и определенность, проявляясь в различных видах 
исследований аудитории, определяя ее модусы отношения к про-
шлому (Пикеринг и Кайтли). П. Грейндж различает ностальгию 
как структуру эмоций или аффективную ностальгию, с одной сто-
роны, и превращенную в товар ностальгию или виды практики. 
Первая это ностальгическое настроение, вторая – модус носталь-
гии. Концепция основана на таковой усредненной репрезентации, 
жизни в медийном пейзаже, характеризуемом гиперреальностью и 
повторением текстуальных репрезентаций. Оценки ностальгии как 
культурного стиля общества и культуры как результат апробации 
медийных картин из различного общественного и исторического 
контекста (Грейндж) могут привести к потере их смысла. Не объяс-
няются причины выбора картин или текстов, демонстрирующихся 
как символично репрезентативных для конкретного периода, чем 
отрицается историческое значение. Ностальгия рассматривается 
как концепция, цель которой в случайной циркуляции текстов 
(с. 42). Концепция основана на идее формы, наполненной измен-
чивым текстуальным значением, пассивно воспринимаемой ауди-
торией (Пикерниг и Кайтли). Исторические нарративы создаются 
посредством использования и гибридизации стилей прошлого 
(Грейндж). Нарративы появляются из текстов, референт семанти-
чески вторичен в отношении определенного стиля, чем отрицают-
ся различия между опосредованной памятью и другими ее обще-
ственными видами, роль потребителя интерпретируется как 
пассивная. Опыт жизни в определенный исторический период, 
практики потребления и различные официальные подходы к про-
шлому вскоре усреднятся, так как все подвержено медийному рас-
пространению значений и их пассивному потреблению (М. Пике-
ринг, Э. Кайтли). Производством на рынке всего – от питания до 
музыки и моды – можно не только превратить в товар ностальгию, 
но и поставить вопрос о потреблении ностальгией собственных 
товаров – использовании личных чувств, воспоминаний, опыта. 



Цибизова И.М. 

 194 

Ностальгию правомочно рассматривать как состояние обще-
ства, памяти или идеологию. В концепции отношения ностальгии 
и ее коммерческого использования утверждается, что она является 
средством поддержки шовинистических и других гегемонистских 
парадигм или личных расчетов с прошлым. Подобное имеет место 
в постсоциалистических странах с драматическими изменениями в 
экономике и политике, что ведет к коллективному восприятию 
общества как нестабильного, полного страха и надежды, проекци-
ям прошлого в будущем. Экономическая рационализация культур-
ной индустрии ведет к постоянному изменению упаковок и значе-
ний ради утверждения на рынке и стимуляции потребительского 
спроса. Капитализированная ностальгия извлекает прибыль из 
продажи ощущений и эмоций, которыми она манипулирует, пре-
вращая в культурное благо (C. Хвростовска), оценивая способ-
ность иметь дело с тяжестью прошлого или личные чувства, ставя 
под сомнение пережитой опыт, репродуцирующийся на рынке как 
патентованный и делая производные ностальгии «ностальгиоген-
ными» (с. 43–44). Подобная ностальгия потребляет саму себя. 

Это не объясняет общественных условий, вызывающих то, 
что «реликвии символически загрязненного времени возрождают-
ся как очищенные значения и успешные культурные иконы в рам-
ках новых обстоятельств» (Д. Бартмански). Люди выявляют но-
стальгические связи с прошлым, недавно критиковавшимся или 
отрицавшимся, молодежь испытывает ностальгию по времени, 
стране или системе, в которых не жила. Есть мнение, что это за-
щитные идеологические связи старших поколений или мода моло-
дых поколений, причем и у тех, и у других наблюдается игнориро-
вание исторических условий вследствие коммерциализации 
ностальгии. О настоящем говорится как о времени «популярной 
заинтересованности» в прошлом, как конкретном, так и мифологи-
зированном. Создается впечатление, что прошлое можно постоян-
но реконструировать заново. Историческим нарративам благодаря 
характерным коммерческим манипуляциям придается меланхолия 
и сентиментальность ради вызова ностальгии (Цзин Ву). В проти-
вовес ностальгии модерна, основанной на идее прогресса и уста-
новлении дихотомии между традиционным и новым, современная 
таковая, помещенная в производство, основана на очаровании и 
восхвалении прошлого. 



Реф. ст.: Петров А. Ностальгия как современный  
культурный феномен 

 195 

Представляется «странным» появление феномена «коллек-
тивного прошлого» во время идеализации молодости и быстрой 
сменой технологических достижений. Г. Кросс конципирующий 
коммерционализированную ностальгию как «упаковку воспоми-
наний» при капитализме, говорит о современной культуре как тя-
готеющей одновременно к новому и старому, ссылаясь на коллек-
ционирование старых игрушек или оформление мебели в стиле 
прошлого. Частично это объясняется пережитками фабричной 
экономики, произведшей бесконечно много новых артикулов: 
стремление к новому привело к идее превращать новые вещи в 
старые, породив стиль ретро (с. 44–45). На ностальгии основаны 
коллекционирование и ретропроизводство. Товаризированная но-
стальгия отождествляется с ретро. Она связана с обновлением сти-
лей, характерных для предыдущей эпохи, а также определенными 
материалами, стилистическими решениями, одеждой и т.д., т.е. с 
личным прошлым, вспоминаемым с трудом из-за недолгого суще-
ствования тренда. 

В России романтизируют сталинизм, безотносительно того, 
каким был данный период. Игнорируется комплексный обще-
ственно-исторический контекст социалистических и постсоциали-
стических обществ – существуют «русские», ностальгично забы-
вающие разницу между концепциями и опытом ностальгии в 
разных контекстах. Различные виды ностальгии (общественную, 
семейную, модную и потребительскую) объясняются сожалением 
о предметах, впервые потребленных в детстве и юности (с. 45–46). 
Ностальгия определяется как «культурная болезнь», характеризу-
ющаяся непричастностью к настоящему и желанием создать эска-
пическую иллюзию (С. Стюарт). Коммерционализированная но-
стальгия может быть освобождающей и забавной, но отличной от 
таковых Нового времени, умирающих как бедные швейцарские 
солдаты. Она действительно освобождает от боли и сожаления, 
которые традиционно ее отличали, да и самой ссылки на прошлое, 
подтверждая «новый образ мышления потребительства и разрыв с 
прошлым». 

Кросс предполагает, что современная ностальгия не связана 
с личным и семейным и направлена на выстраивание «микроиден-
тичности»: традиции служат не сохранению сообщества, но инди-
видуальных континуитетов, основанных на мелочах, воспроизво-



Цибизова И.М. 

 196 

димых производством. Она направлена на сохранение не «золото-
го века», но аутентичных частностей (коллекционирование кукол); 
ностальгия состоит из организатора и участника, но ныне они не 
столь официальны, как прежде: вместо основателей музеев, храни-
телей традиций действуют торговцы, а потребители лишь реаги-
руют на различные товары; при ускорении жизни ностальгия по-
могает вернуться в детство; она связана с предметами из детства и 
юности, но касается опыта, который не могут испытать взрослые – 
ощущений детства (с. 46–47). Ее следует рассматривать не как 
симптом поверхностности, преходящести, тривиальной повсе-
дневности, но аутентичное отношение к прошлому, отличающееся 
от модерна и чуждое сентиментальности, «искусство жить сейчас» 
посредством вещей. 

В заключение констатируется, что дискурсы о ностальгии 
часто отождествляются с любовью к прошлому. В этом проявля-
ются определенные эмотивные культурные политики (С. Ахмед): 
эмоции одновременно воспроизводят свои объекты и прежние ас-
социации. Перформативный характер личных эмоций осуждается, 
так как они должны стать коллективными и реализоваться в обще-
стве. Социальные эмоции сменяют традиционную истинность, 
естественную и личную спонтанность. Произведенные чувства 
представители сообщества делят подобно предметам (с. 47). В от-
личие от ностальгии-болезни, которая зачастую излечивалась воз-
вращением домой, против современных ностальгий нет такого ле-
карства. Вместо возвращения на родину предлагаются любовь и 
очарование различными коммерционализированными проявлени-
ями. Ностальгия размещается на рынке (с. 48). 

И.М. Цибизова∗ 
 

                                                   
∗ Цибизова Ирина Михайловна – кандидат исторических наук, научный 

сотрудник отдела философии Института научной информации по общественным 
наукам РАН, itsibizova@mail.ru 

mailto:itsibizova@mail.ru


Токсичные пространства и их исследователи. Рец. на кн.:  
«Правое мышление, правые пространства» 

 197 

КНИЖНОЕ ОБОЗРЕНИЕ (РЕЦЕНЗИИ) 

УДК: 141.3                                            DOI: 10.31249/rphil/2023.02.11 
ПОГОРЕЛЬСКАЯ С.В.∗ ТОКСИЧНЫЕ ПРОСТРАНСТВА И ИХ 
ИССЛЕДОВАТЕЛИ. – РЕЦ. НА КН.: «ПРАВОЕ МЫШЛЕНИЕ, 
ПРАВЫЕ ПРОСТРАНСТВА» 

Аннотация. Рецензия посвящена вышедшей в 2020 г. кол-
лективной монографии «Правое мышление, правые пространства», 
авторы которой рассматривают процессы формирования и разви-
тия правого экстремизма в пространственном контексте. 

Ключевые слова: современное правое мышление, правый 
экстремизм, пространственный фактор. 
POGORELSKAYA S.V. Toxic spaces and their researchers. Review of 
the book: rechtes denken, rechte räume? demokratiefeindliche entwick-
lungen und ihre räumlichen kontexte 

Abstract. The review is devoted to the collective monograph 
«Right Thinking, Right Spaces» published in 2020, the authors of 
which consider the processes of formation and development of right-
wing extremism in a spatial context. 

Keywords: modern right-wing thinking, right-wing extremism, 
spatial factor. 

Для цитирования: Погорельская С.В. Токсичные пространства и их 
исследователи [Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. Отече-
ственная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 2. – 
С. 197–201. – Рец. на кн.: Rechtes Denken, rechte Räume? Demokratiefeind-

                                                   
∗ Погорельская Светлана Вадимовна – кандидат политических наук, док-

тор философии Боннского университета, старший научный сотрудник отдела 
философии ИНИОН РАН (ORCID: 0000–0001–9208–5889, GND: 115267158). 



Погорельская С.В. 

 198 

liche Entwicklungen und ihre räumlichen Kontexte / hrsg. von: L. Berg, 
J. Üblacker. – Bielefeld : transcript Verlag, 2021. – 286 P. – (Sozial- und Kul-
turgeographie ; Bd 36).– DOI: 10.31249/rphil/2023.02.11 

Авторы рассматриваемой коллективной монографии убеж-
дены, что характер формирования и развития правого мышления 
основан на пространственной динамике. По их мнению, распро-
страненные представления о том, что подобное мышление локали-
зуется исключительно в структурно слабых регионах, в отсталой 
сельской местности или в неблагополучных жилых районах боль-
ших городов – это не просто упрощение проблемы, умножающее 
стереотипы, но и нежелание взглянуть вглубь такого актуального 
для современного западного мира явления, как укрепление не 
только уличного и политического сектора правого экстремизма, но 
и мышления, лежащего в его основе. 

На самом деле, носители данного мышления и их окружение 
взаимодействуют, установки и поведение соотносятся с простран-
ственным фактором, причем и социальные и пространственные 
условия создаются и изменяются в результате индивидуальных и 
коллективных действий. Авторы из разных дисциплин рассматри-
вают эти сложные взаимосвязи как в теоретическом ключе, так и 
на конкретных примерах и обсуждают их с экспертами в данной 
области. По их мнению, в наше время правый популизм и экстре-
мизм не замыкается в определенных пространствах, а захватывает 
и осваивает все новые и новые. 

В анализируемой книге три части. Большинство статей, за 
некоторыми исключениями, написаны несколькими авторами. 
Первая часть – вводного характера, она состоит из небольшого 
предисловия Вильгельма Хайтмайера «Борьба за пространство» 
(p. 7–8) и двух статей Линн Берг и Яна Юблакера «Правые мыш-
ления, правые пространства?» (p. 9–16) и «Пространственные ас-
пекты правой ориентации» (p. 17–46). Эта часть предваряет 
остальные работы и обозначает рамки и претензии всего исследо-
вания. В ней в основном представлена дискуссия о пространствен-
ных аспектах правого экстремизма и правого популизма и обозна-
чается связь издаваемой работы с уже ведущимися в данной теме 
дебатами. 



Токсичные пространства и их исследователи. Рец. на кн.:  
«Правое мышление, правые пространства» 

 199 

Вторая часть «Пространственные контексты и правые ори-
ентации» представлена статьями «Токсичные места? Факторы ре-
гиональных склонностей к народническому национализму» (р. 47–
82), «Этнические угрозы? Установки по отношению к беженцам в 
двух районах Гамбурга» (p. 83–108), «Правый популизм – вероят-
ность альтернативы для жертв джентрификации» (P. 109–126) и 
«Между сетью и соседством. Социально-пространственное воз-
действие цифровых медиа в контексте анти-плюралистичных 
установок и политической поляризации» (p. 127–154). 

Третья часть посвящена социальным конструкциям правора-
дикальных пространств. Титус Саймон («Преобладание правоэкс-
тремистских и правопопулистских установок в слаборазвитых 
сельских регионах» (p. 155–176)) описывает, в какой степени пе-
риферийные и недостаточно благополучные в экономическом 
плане сельские пространства восприимчивы к стратегиям про-
странственного присвоения их праворадикальными силами. Эти 
пространства, по его наблюдениям, дают возможность специально 
селящимся там ультраправым показать себя добрыми соседями и 
заявить о себе как об убежденных людях, которым небезразличны 
местные проблемы. Сопротивления им как такового от населения 
практически не оказывается или очень слабо (в отличие от города), 
поэтому сельская местность принадлежит к приоритетным местам 
деятельности современных ультраправых. 

Петер Бешерер и Роберт Фойстель в масштабной и живо 
написанной статье («Мастерская с историей») показывают, как 
гаражный кооператив в застроенном панельными многоэтажками 
квартале Лейпцига становится местом территориального конфлик-
та, в котором популярная на востоке страны правопопулистская 
партия «Альтернатива для Германии» (AfD) выступает в качестве 
защитника владельцев гаражей. За десятилетия своего существо-
вания кооператив стал любимым местом встречи, там свой микро-
климат, свой коллектив, там отдыхают после работы и мастерят, 
туда, по сути, перенесено все соседское измерение жизни окрест-
ных домов. Но муниципалитет решает снести гаражи – место нуж-
но для двух школ и общественного «Центра встреч». Далеко не все 
владельцы согласны с идеологией AfD, но поскольку ни одна дру-
гая партия не сочла для себя нужным снизойти к нуждам лейпциг-
ского двора, владельцы гаражей для борьбы с муниципалитетом 



Погорельская С.В. 

 200 

инструментализировали тех, кто хочет инструментализировать их 
для борьбы за власть. 

Стратегии, используемые местными правыми экстремистами 
для представления дортмундского района Дорстфельд как «нацио-
нально-освобожденной зоны», описаны Сюзанной Кубиак (p. 199–
222). В следующей статье «Делиберативные пространства как про-
тивовес правым пространствам» четыре автора исследуют воз-
можности создания «делиберативных коммуникационных город-
ских пространств» в том же Дортмунде. В конце книги – под 
общим заголовком «Практические перспективы пространственно-
ориентированной демократизации» (p. 247–278), несколько интер-
вью с теми, кто на практике реализует проекты, противодейству-
ющие возникновению правых пространств. 

Завершается книга послесловием издателей «Научная ком-
муникация в контексте правых ориентаций» (p. 271–278). Издате-
ли осознают «ответственность науки перед обществом» (p. 271) и, 
что типично для авторов левой политической ориентации, стре-
мятся не только образовать общество, но и преобразовать его в 
том смысле, который они считают правильным, говорят о «граж-
данском измерении науки», о том, что хотят своим исследованием 
дать толчок для новой рефлексии и общественного диалога. 

Как положительный момент следует отметить полифонич-
ность книги, разнообразие перспектив и углов зрения, что отраже-
но в методологическом диапазоне материалов, в которых пред-
ставлены теоретические и эмпирические исследования интервью, 
дискурс-анализы и пр. Таким образом еще один эффект данной 
работы – демонстрация ценности взаимодействия различных ме-
тодологических перспектив для коллективного процесса познания, 
в данном случае для понимания феномена правого экстремизма и 
популизма в заданном авторами ракурсе. 

В работе собраны самые разные типы пространств. Анали-
зируются различные типы поселений – от крупных городов, таких 
как Лейпциг и Дюссельдорф, средних городов, таких как Мейсен и 
Альтенбург, до небольших деревень. Представлены и более мел-
кие форматы, такие как городские районы, жилые кварталы и мик-
рорайоны. Кроме того, пространство понимается не только в его 
материальном, фактическом смысле, но и как аналогово-цифровой 
гибрид или дискурс. Благодаря такому богатству граней, исследо-



Токсичные пространства и их исследователи. Рец. на кн.:  
«Правое мышление, правые пространства» 

 201 

вание способствует широкому пониманию феномена правых про-
странств, оставаясь при этом в заданных себе рамках – взгляд из 
малого в большое. 

Однако в сравнении с городскими пространствами, исследу-
емыми интенсивно и дифференцированно, сельские регионы в 
книге явно ущемлены. Такие города, как Лейпциг или Мюнхен, 
рассматривались в нескольких статьях книги, сельские же про-
странства конкретно лишь у Тило Саймона, да и у него мнение о 
них граничит со стереотипами, например: «Установки, господ-
ствующие в сельских пространствах, прежде всего стремление к 
изоляции и вражда к чужакам, дают точки соприкосновения с пра-
вым экстремизмом» (p. 163). Неоднородность сельских районов не 
нашла освещения. 

Следует также заметить, что по своему уровню и направлен-
ности работа принадлежит к широкому кругу антиправых научных 
исследований и уже в силу этого была положительно оценена кри-
тическими исследователями правого экстремизма и правого попу-
лизма. Российскому читателю, исследующему германский внутрен-
ний дискурс об ультраправых, она даст неплохое представление о 
том, как мыслят, как понимают себя, как видят свои задачи лево-
ориентированные исследователи ультраправого мышления в со-
временной Германии. Сами авторы в этом контексте вполне могут 
стать предметом изучения. 

В целом книга представляет собой основательное исследо-
вание, большинство статей написаны живо и в то же время по-
строены на хорошем эмпирическом материале. Работа убеждает, 
что пространственный подход может открыть новое измерение в 
исследованиях социальных и духовных феноменов. Именно в этом 
контексте – в исследовании связи мышления и пространства и в 
методологии подобных исследований – она и будет интересна чи-
тателю-философу. 

 



Погорельская С.В. 

 202 

УДК: 141.3                                            DOI: 10.31249/rphil/2023.02.12 
ПОГОРЕЛЬСКАЯ С.В.∗ ДИАЛОГ, КОТОРОГО НЕ БЫЛО. – РЕЦ. 
НА КН. С. КАУФМАННА «ХАЙДЕГГЕР ЧИТАЕТ ГЁТЕ. МНО-
ГОГОЛОСЫЙ ДИАЛОГ (1910–1976)» 

Аннотация. Рецензия посвящена вышедшей в 2019 г. работе, 
исследующей редкие, но как раз в силу этого интересные обраще-
ния М. Хайдеггера к творчеству И.В. Гёте. 

Ключевые слова: М. Хайдеггер, И.В. Гёте, немецкая филосо-
фия ХХ в. 
POGORELSKAYA S.V. A dialogue that didn't exist. Review of the 
book: Kaufmann S. Heidegger liest Goethe 

Abstract. The review is devoted to the work published in 2019, 
exploring the appeals of M. Heidegger to the work of J.W. Goethe. 

Keywords: M. Heidegger; Goethe; German philosophy of the 
twentieth century. 

Для цитирования: Погорельская С.В. Диалог, которого не было 
[Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зару-
бежная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 2. – С. 202–206.  Рец. 
на кн.: Kaufmann S. Heidegger liest Goethe. Ein vielstimmiges «Zwie-
gespräch» (ca. 1910–1976). Mit einer Stellenkonkordanz zu Goethe in der 
Heidegger-Gesamtausgabe. – Heidelberg : Winter Verlag, 2019. – 100 P. – 
(Schriften der Philosophisch-historischen Klasse der Heidelberger Akademie 
der Wissenschaften ; Bd. 60). – DOI: 10.31249/rphil/2023.02.12 

                                                   
∗ Погорельская Светлана Вадимовна – кандидат политических наук, док-

тор философии Боннского университета, старший научный сотрудник отдела 
философии ИНИОН РАН (ORCID: 0000–0001–9208–5889, GND: 115267158). 



Диалог, которого не было. Рец. на кн.: С. Кауфманна «Хайдеггер  
читает Гёте. Многоголосый диалог (1910–1976)» 

 203 

Философское творчество М. Хайдеггера, глубоко поэтичное 
само по себе, буквально пронизано диалогами с поэтами – с Гёль-
дерлином прежде всего, но также с Георгом Траклем, с Рильке. Но 
был ли у Хайдеггера диалог с Гёте? Принято полагать, что к твор-
честву Гёте отношение у него было сдержанное, по мнению неко-
торых исследователей1, он, по большей части, игнорировал его, а 
там, где упоминал, был весьма критичен. Но так ли это? Пусть об-
ращения к Гёте и не были такими интенсивным, как к любимым 
поэтам, но они были – и публикация Полного собрания сочинений 
дает возможность их исследовать. 

Именно этому и посвящен труд филолога и философа 
С. Кауфманна. Он предпринял анализ без малого ста уже вышед-
ших томов ПСС с целью установить, когда, как и в какой связи 
обращался Хайдеггер к произведениям Гёте на протяжении своей 
жизни – в философских трудах, в лекциях, в дневниках и письмах 
и какую роль играл для него этот поэт – начиная с ранних работ 
1910 г. и кончая поздними текстами семидесятых годов ХХ в. и, 
что немаловажно, как отношение Хайдеггера к поэту повлияло на 
изучение Гёте в послевоенной немецкой филологии. 

Таким образом, данное исследование пополняет ряды пуб-
ликаций последних лет, в которых обсуждаются различные аспек-
ты влияния Гёте на ход немецкой истории и немецкой мысли в 
XX в., от начала века и до наших дней. Исследований, посвящен-
ных этой тематике, немало, так как Гёте был принят и присвоен 
различными идейно-политическими лагерями. 

Сразу следует отметить, что, судя по представленному в ис-
следовании фактическому материалу, Хайдеггер далеко не всегда 
обращался к трудам Гёте с интересом к специфике мысли самого 
Гёте – или, вернее, почти никогда. Скорее, общая картина такова: 
Гёте цитируется одобрительно, когда его идеи можно привести в 
соответствие с идеями Хайдеггера, и неодобрительно, когда он 
идет вразрез с интеллектуальными предпочтениями Хайдеггера. 
Кауфманн называет это «проективным, самоотражающим характе-
ром его интерпретаций» (p. 32), хотя напрашивается слово «ин-
                                                   

1 Так считает, например, известный исследователь творчества Хайдеггера 
Р. Меринг: Mehring R. Heideggers «große Politik» : die semantische Revolution der 
Gesamtausgabe. – Tübingen : Mohr Siebeck, 2016. – 334 S. 



Погорельская С.В. 

 204 

струментализация». Так, например, стихотворение «Wär das Auge 
nicht sonnenhaft», вдохновленное философией эллинизма1, исполь-
зуется Хайдеггером с чисто функциональной точки зрения – чтобы 
показать немецкое выражение греческой идеи. Причем это упоми-
нание Гёте еще относительно благоприятно в сравнении с другими 
его упоминаниями в творчестве философа до 1950-х годов. 

Многие ранние суждения Хайдеггера сформировались под 
влиянием той мифологизации и идеализации, которым подвергал-
ся литературный классик в немецкой интеллектуальной среде, ис-
кавшей в начале ХХ в. новые подходы к творчеству Гёте и заново 
переоценивавшей его роль и значение в становлении немецкой 
культуры. Предпринимались попытки нагрузить классика самыми 
противоречивыми значениями, иной раз уже мало соотносящими-
ся с его реальной жизнью и творчеством. Хайдеггер здесь весьма 
критичен. Например, у Г. Зиммеля2 и Ф. Гундольфа3 Хайдеггер 
увидел преувеличение, или, как он более сдержанно выразился, 
«künstlerische[s] Moment», (искусственную ситуацию), в которой 
перегруженные конструкты культурной фигуры «Гёте» берут верх 
над трезвой интерпретацией его реальных трудов. 

Еще один властитель умов тех лет, Норберт фон Хеллинграт, 
молодой филолог, открывший для Германии начала ХХ в. забыто-
го к тому времени поэта Фридриха Гёльдерлина – и погибший в 
1916 г. под Верденом, полагал, что Гёльдерлин как литературное 
явление ведет к переоценке всех авторитетов вообще и авторитета 
Гёте в частности («Abwertung gegenüber Hölderlin»). Хайдеггер, 
любивший Гёльдерлина, возможно, не всегда осознанно следовал 

                                                   
1 В небольшом стихотворении «Если б солнца свет не ожил» Гёте перело-

жил слова Плотина: «Глаз никогда не увидел бы солнца, если бы не был солнце-
подобным». 

2 Георг Зиммель полагал, что миросозерцание Гёте имело существенное 
значение для выбора метафизической программы постижения культуры, в корне 
отличной от традиционной классической метафизики (Зиммель Г. Гете // Зим-
мель Г. Избранные работы. – Киев : Ника-Центр, 2006. – С. 194–417). 

3 Фридрих Гундольф в труде «Гёте» и в монументальной работе «Шекс-
пир и немецкий дух» (Гундольф Ф. Шекспир и немецкий дух / пер. с нем. 
И.П. Стебловой ; вступ. ст. Ю.Н. Солонина. – Санкт-Петербург : Владимир Даль, 
2015. – 591 с.) полагал, что лишь благодаря Гёте немецкий язык стал достаточно 
богат, чтобы выразить Шекспира. 



Диалог, которого не было. Рец. на кн.: С. Кауфманна «Хайдеггер  
читает Гёте. Многоголосый диалог (1910–1976)» 

 205 

этому принципу, так, во всяком случае, полагали прежние иссле-
дователи. 

В отличие от якобы аутентичного, естественного отношения 
Гёльдерлина к Древней Греции, классицизм Гёте предлагал, по 
мнению Хайдеггера, неаутентичную подделку классической куль-
туры. И в отличие от Гёльдерлина, озвучивающего отличительные 
качества именно немецкой нации, Гёте рассматривается филосо-
фом как представитель универсального космополитизма, угрожа-
ющего национальной аутентичности. Из этих точек зрения выте-
кает иногда почти оскорбительное отношение Хайдеггера к Гёте, 
нашедшее выражение в его Лекциях 1930-х годов и достигшее 
своего пика в 1940-х годах, наиболее четко в «Черных тетрадях», 
где Гёте – рассматриваемому как «гражданин мира» и сторонник 
«мировой литературы» – приписывается вина за то забытие изна-
чального Бытия, в которое впали немцы в эпоху модерна. После 
же 1945 г., когда Гёте, с помощью оккупационных властей, пре-
вращается в культурную икону новой, демократической Германии 
(а вернее, в один из инструментов ее насильственной демократи-
зации) Хайдеггер считает его соучастником уничтожения истин-
ной немецкости, по сравнению с которым даже преступления 
нацистов (в отношении немцев) безобидны. Об этом он говорит в 
«Черных тетрадях», связывая превозношение Гёте в послевоенной 
Германии с «тенью планетарного террора мировой общественно-
сти» (p. 43). 

С Гёте была связана и концепция «гуманизма», к которой 
Хайдеггер, как известно, относился критически, поэтому весьма 
удивительно, что Хайдеггер в последующие годы все же приобрел 
более позитивное отношение к Гёте. В наибольшей степени оно 
проявилось в связи с критикой Хайдеггером техники в его поздних 
произведениях. 

Таким образом, Кауфман анализирует не просто цитаты, а 
целые фазы восприятия Гёте у Хайдеггера. После прочтения рабо-
ты остается, впрочем, вопрос к ее названию, так как впечатление, 
что Хайдеггер вел с Гёте диалог1 или, вообще, какой-либо разго-
вор (тем более полифоничный) не возникает. Скорее возникает 
                                                   

1 Кауфманн использует понятие «Zwiegespräch», синоним «диалога», пред-
полагающий даже несколько большую меру доверия, нежели в простом диалоге. 



Погорельская С.В. 

 206 

ощущение, что по ходу своего жизненного и творческого пути он 
использовал классика для своих меняющихся мыслей. 

Тем не менее небольшое, но очень четкое исследование Ка-
уфманна может быть рекомендовано для чтения как философам, 
так и литературоведам. Фактическую основу работы составляет 
«Stellenkonkordanz», указатель, в котором, том за томом, перечис-
лены все обращения Хайдеггера к Гёте (p. 73–100). Он интересен 
не только как часть работы, но и сам по себе и несомненно приго-
дится как исследователям Хайдеггера, так и Гёте, хотя, разумеется, 
для литературоведов хайдеггеровский Гёте менее интересен, 
нежели для философов. 
 



Диалог, которого не было. Рец. на кн.: С. Кауфманна «Хайдеггер  
читает Гёте. Многоголосый диалог (1910–1976)» 

 207 

 
Институт научной информации по общественным наукам  

Российской академии наук  
Нахимовский проспект, д. 51/21, 

Москва, 117418 
http://inion.ru  

 
Отдел печати и распространения изданий 

Тел.: (925) 517-36-91 
e-mail: inion-print@mail.ru 

 
Отпечатано по гранкам ИНИОН РАН 

ООО «Амирит» 
410004, Саратовская обл., г. Саратов 
ул. Чернышевского, д. 88, литера У 

 

 
 
 
 

Социальные и гуманитарные науки 
Отечественная и зарубежная литература 
Информационно-аналитический журнал 

 
Серия 3 

 
ФИЛОСОФИЯ 

2023 – № 2 
 
 

Техническое редактирование 
и компьютерная верстка  В.Б. Сумерова 

Корректор Л.Н. Казимирова 
 
 
 

Подписано к печати 04.04.2023  
 Формат 60×84/16 

Печать офсетная 
Усл. печ. л. 13,0 
Тираж 300 экз.  
(1–100 экз. – 1-й завод) 

Бум. офсетная № 1 
Цена свободная 
Уч.-изд. л. 10,0 

Заказ № 131 

 



Погорельская С.В. 

 208 

 


	СОВРЕМЕННАЯ ФИЛОСОФИЯ
	КИМЕЛЕВ Ю.А.0F( МЕТАТЕОРИЯ ИСТОРИЧЕСКОЙ МЕТАФИЗИКИ
	Аннотация. Статья является заключительной частью цикла работ, посвященных анализу отношений между метафизической традицией и актуальной метафизикой. В статье эти отношения исследуются в метатеоретической перспективе. Демонстрируется, что такие исследо...
	Ключевые слова: метафизическая традиция; историческая метафизика; актуальная метафизика; отношения между метафизической традицией и актуальной метафизикой; метатеоретический анализ; общая метатеория метафизики.

	KIMELEV Yu.A. Metatheory of historical metaphysics
	Annotation. The article is the concluding part of a set of articles dedicated to analysis of the relationship between metaphysical tradition and the actual metaphysics. This one analyzes the relationship in a metatheoretical perspective. The article d...
	Keywords: metaphysical tradition; historical metaphysics; actual metaphysics; relationship between metaphysical tradition and actual metaphysics; metatheoretical analysis; general metaphysics; metatheoretical analysis; general meta theory of metaphysics.
	Для цитирования: Кимелев Ю.А. Метатеория исторической метафизики // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 2. – С. 7–24.  DOI: 10.31249/rphil/2023.02.01
	Метатеория исторической метафизики как составная часть общей метатеории метафизики.
	Исторические гештальты метафизики в метатеоретической перспективе
	Предметная область традиционной метафизики
	Социальные и культурные функции традиционной метафизики
	Список литературы




	ФИЛОСОФИЯ ЧЕЛОВЕКА
	ГЛУХОВ С.В.4F( ОБЩАЯ АНТРОПОЛОГИЯ: ЭКСПЕРИМЕНТАЛЬНЫЙ ПРОЕКТ
	Аннотация. Данная статья посвящена новой научной дисциплине – общей антропологии. Представлена попытка структурирования предметной области этой дисциплины, а также актуальная классификация наук о человеке.
	Ключевые слова: антропология; общая антропология; метаантропологический подход; человек; философская антропология.

	GLUKHOV S.V. General Anthropology: an experimental project
	Annotation. This article is devoted to a new scientific discipline – General Anthropology. An attempt to structure the subject area of this discipline and also the current classification of human sciences are given.
	Keywords: anthropology; General Anthropology; meta-anthropological approach; man; philosophical anthropology.
	Для цитирования: Глухов С.В. Общая антропология : экспериментальный проект // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 2. – С. 25–51.  DOI: 10.31249/rphil/2023.02.02
	Введение
	Постановка проблемы
	Решение проблемы
	Резюме
	Заключение
	Список литературы



	Реф. ст.: ИРИАС АЛФАРО Б.Й. ЛИЧНОСТЬ И РЕАЛЬНОСТЬ: «СУПЕРСУБСТАНЦИАЛЬНОЕ» БЫТИЕ В «СУБСТАНЦИОНАЛЬНОЙ» РЕАЛЬНОСТИ
	IRIAS ALFARO B.J. Persona e realtà: L’essere «super-stante» nella realtà «sub-stante» // Revista de Filosofía. – 2022. – Vol. 47, N 2. – P. 329–349. – URL: https://revistas.ucm.es/index.php/RESF/article/ view/69980/4564456561895
	Ключевые слова: бытие; душа; личность; реальность; Субири К.; субстанциальность; человек.
	Для цитирования: Цибизова И.М. [Реферат] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 2. – С. 52–62.   Реф. ст.: Irias Alfaro B.J. Persona e realtà : L’essere «super-stante» nella realtà «su...


	ВДОВИНА И.С. ЭММАНЮЭЛЬ МУНЬЕ: ЛИЧНОСТЬ И ЦИВИЛИЗАЦИЯ
	Реф. кн.: Вдовина И.С. Эмманюэль Мунье : личность и цивилизация. – Москва ; Санкт-Петербург : Центр гуманитарных инициатив, 2022. – 116 с. – (Серия «Humanitas»).
	Аннотация. В монографии исследуются идеи основоположника и центральной фигуры французского персонализма – Эмманюэля Мунье (1905–1950), который в начале 1930-х годов выступил с идеей построения новой человеческой цивилизации, основанной на ценностях ду...
	Ключевые слова: французский персонализм; Э. Мунье; проблема личности; личность и общество; Ш. Пеги; Н.А. Бердяев; Ж. Маритен; П. Рикёр.
	Abstract. The monograf explores the ideas of the founder and central figure of French personalism – Emmanuel Mounier (1905–1950), who in the early 1930s came up with the idea of building a new human civilization based on the values of the spiritual wo...
	Keywords: French personalism; E. Mounier; the problem of personality; personality and society; Ch. Péguy; N.A. Berdjaev; J. Maritain; P. Ricoeur.
	Для цитирования: Ремезова И.И. [Реферат] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 2. – С. 63–69. Реф. кн.: Вдовина И.С. Эмманюэль Мунье : личность и цивилизация. – Москва ; Санкт-Петербу...



	ЭТИКА
	ЛЕТОВ О.В.54F( ЭТИКА РИСКА. (Обзор)
	Аннотация. Обзор посвящен этическим вопросам развития естественных наук. Подчеркивается, что обсуждение риска и пользы, включая риск, связанный с вмешательствами в область общественного здравоохранения, должно занимать центральное место при рассмотрен...
	Ключевые слова: глобальный этический стандарт; этика искусственного интеллекта; риск; относительная свобода; относительная справедливость; общественное здоровье; оценка этической целесообразности.

	LETOV O.V. Ethics of risk. (Review)
	Annotation. The review is devoted to the ethical issues of the development of the natural sciences. It is emphasized that the discussion of risk and benefit, including the risk associated with public health interventions, should be central to how thes...
	Keywords: global ethical standard; ethics of artificial intelligence; risk; relative freedom; relative fairness; public health; assessment of ethical expediency.
	Для цитирования: Летов О.В. Этика риска. (Обзор) // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 2. – С. 70–76.      DOI: 10.31249/rphil/2023.02.04
	Список литературы



	ЛЕТОВ О.В.55F( ПРОБЛЕМЫ ОБОСНОВАНИЯ МОРАЛИ. (Обзор)
	Аннотация. Обзор посвящен актуальным вопросам российской этики. Отмечается, что используемая ведущими представителями русской философской традиции синтетическая дискурсивная стратегия, опирающаяся одновременно на рациональные и иррациональные (сверхра...
	Ключевые слова: российская этика; обоснование морали; тождество блага и истины; «цельное знание»; смысл жизни; абсолютные ценности; Золотое правило нравственности.

	LETOV O.V. Problems of substantiating morality. (Review)
	Annotation. The review is devoted to topical issues of Russian ethics. It is noted that the synthetic discursive strategy used by the leading representatives of the Russian philosophical tradition, which is based simultaneously on rational and irratio...
	Keywords: Russian ethics; justification of morality; the identity of good and truth; «whole knowledge»; meaning of life; absolute values; The golden rule of morality.
	Для цитирования: Летов О.В. Проблемы обоснования морали. (Обзор) // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 2. – С. 77–84.  DOI: 10.31249/rphil/2023.02.05
	Список литературы



	СКВОРЦОВ Л.В.56F( ЧЕЛОВЕК В ГЛОБАЛЬНОЙ СИТУАЦИИ И МЕТАФИЗИКА МОРАЛЬНОГО УНИВЕРСАЛИЗМА
	Аннотация. Данная статья посвящена проблемам цивилизационного развития России и стран Запада.
	Ключевые слова: западная цивилизация; культура; Россия; современность; моральный универсализм; глобальная война; метафизика.

	SKVORTSOV L.V. Man in the global situation and the metaphysics of moral universalism
	Annotation. This article is devoted to the problems of civilizational development of Russia and Western countries.
	Keywords: Western civilization; culture; Russia; modernity; moral universalism; global war; metaphysics.
	Для цитирования: Скворцов Л.В. Человек в глобальной ситуации и метафизика морального универсализма // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 2. – С. 85–102.     DOI: 10.31249/rphil/2023.0...
	1. Норма в ненормальной ситуации
	2. Новая реальность метафизической идеи
	3. Истина морального универсализма
	Список литературы




	ЭСТЕТИКА
	МИЛОВАЦ Ж.В.63F( ОНТОЛОГИЯ СОЗНАНИЯ: ХУДОЖНИК И ТАНЕЦ
	Аннотация. В статье рассматриваются понятия бессознательного, интуиции, художественного мышления, в том числе в контексте воззрений Э. Гуссерля на природу сознания. Выясняется сущность субъективной сферы творческого субъекта. Анализируются состояние с...
	Ключевые слова: феноменология Гуссерля, онтологический характер сознания, художник, художественное мышление, танец, спонтанность, сознание, тело, архетип, творческое сознание, бессознательное, творчество.

	MILOVATS J.V. Ontology of consciousness: artist and dance
	Annotation. The article deals with Husserl's views on the nature of consciousness; the concepts of the unconscious, intuition, artistic thinking are considered. The essence of the subjective sphere of the creative subject is clarified. The state of sp...
	Keywords: phenomenology of Husserl, ontological character of consciousness, artist, artistic thinking, dance, spontaneity, consciousness, body, archetype, creative consciousness, unconscious, creativity.
	Для цитирования: Миловац Ж.В. Онтология сознания : художник и танец // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 2. – С. 103–111.  DOI: 10.31249/rphil/2023.02.07
	Список литературы



	Оганов А.А.78F* ГОРИЗОНТ СМЫСЛООБРАЗОВАНИЙ В ИСКУССТВЕ
	Аннотация. В статье предпринимается попытка рассмотреть вопрос о смысловой емкости произведения искусства, его границах и целостности. Основная целевая установка заключается в определении смыслового поля произведения, факторов, обуславливающих его смы...
	Ключевые слова: мораль; герменевтика; произведение искусства; смыслообразование; горизонт; интерпретация.

	Oganov A.A. The horizon of meaning in art
	Annotation. The article attempts to consider the issue of the semantic capacity of a work of art, its boundaries and integrity. The main target setting is to determine the semantic field of the work, the factors that determine its semantic potential. ...
	Keywords: hermeneutics; work of art; sense formation; horizon; interpretation.
	Для цитирования: Оганов А.А. Горизонт смыслообразований в искусстве // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 2. – С. 112–126.    DOI: 10.31249/rphil/2023.02.08
	Список литературы




	ФИЛОСОФИЯ РЕЛИГИИ  И РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ
	БОАХЕНГ И. ЭКЗЕГЕТИЧЕСКИЕ И БОГОСЛОВСКИЕ РАЗМЫШЛЕНИЯ О ЕВАНГЕЛИИ ОТ ИОАННА (10:1–18): ЗНАЧЕНИЕ ДЛЯ СОВРЕМЕННОГО АФРИКАНСКОГО ХРИСТИАНСКОГО ЛИДЕРСТВА
	Реф. ст.: BOAHENG I. Exegetical and Theological Reflections on John 10:1–18: Implications for Contemporary African Christian Leadership // Conspectus. – 2021. – Vol. 32. – P. 172–186.
	Ключевые слова: Африка; пастырское лидерство; христианин; паства; служитель.
	Для цитирования: Гранин Р.С. [Реферат] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 2. – С. 127–128.    Реф. ст.: Boaheng I. Exegetical and Theological Reflections on John 10:1–18 : Implicat...


	ПОРТЕР А.К. ОБ ОВЦАХ, ПАСТУХАХ И ХРАМАХ: ПРОЧТЕНИЕ СОЦИАЛЬНОЙ ИДЕНТИЧНОСТИ ПАРЕМИИ ДОБРОГО ПАСТЫРЯ НА ПУТИ К РАЗРУШЕННОМУ ХРАМУ
	Реф. ст.: PORTER A.Ch. Of Sheep, Shepherds, and Temples: A Social Identity Reading of the Good Shepherd Paroemia on the Way to a Destroyed Temple // Conspectus. – 2021. – Vol. 32. – P. 158–171.
	Ключевые слова: Четвероевангелие; Евангелие от Иоанна (гл. 9); Книга Пророка Захарии (гл. 10–11); Книга Пророка Иезекииля (гл. 34); паремия; интертекстуальность; теория социальной идентичности; разрушение Храма; расхождение Пути; паства другого прихода.
	Для цитирования: Гранин Р.С. [Реферат] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 2. – С. 129–131.    Реф. ст.: Porter A.Ch. Of Sheep, Shepherds, and Temples : A Social Identity Reading of...


	АНТОМБИКУМС А.С. ОПАСНО ЛИ БОЖЕСТВЕННОЕ ПРОВИДЕНИЕ? ДИАЛОГ МЕЖДУ ЖАНОМ КАЛЬВИНОМ И ДЖОНОМ САНДЕРСОМ
	Реф. ст.: ANTOMBIKUMS A.S. Is Divine Providence Risky? A Dialogue Between John Calvin and John Sanders // Conspectus. – 2021. – Vol. 32. – P. 58–73.
	Ключевые слова: творение; провидение; принятие риска; предвидение; божественное покаяние.
	Для цитирования: Гранин Р.С. [Реферат] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 2. – С. 132–133.   Реф. ст.: Antombikums A.S. Is Divine Providence Risky? A Dialogue Between John Calvin a...


	ЛИОЙ Д. ОТРИЦАНИЕ ИЛИ ПРЕДАТЕЛЬСТВО: АНАЛИЗ ОТРЕЧЕНИЯ СИМОНА ПЕТРА И ИУДЫ ИСКАРИОТА В ЧЕТВЕРТОМ ЕВАНГЕЛИИ
	Реф. ст.: LIOY D. Denial Versus Betrayal: A Case Study Analysis of Simon Peter and Judas Iscariot in the Fourth Gospel // Conspectus. – 2021. – Vol. 32. – P. 125–143.
	Ключевые слова: Симон Петр; Иуда Искариот; Евангелие от Иоанна; отрицание; предательство; самоубийство; раскаяние; восстановление.
	Для цитирования: Гранин Р.С. [Реферат] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 2. – С. 134–137.   Реф. ст.: Lioy D. Denial Versus Betrayal : A Case Study Analysis of Simon Peter and Jud...


	НДЕРЕБА К.М. МИРОВОЗЗРЕНИЕ МОЛОДЕЖИ В АФРИКЕ: ПРАКТИЧЕСКОЕ БОГОСЛОВИЕ В СВЕТЕ ЧЕТВЕРТОЙ ГЛАВЫ ЕВАНГЕЛИЯ ОТ ИОАННА
	Реф. ст.: NDEREBA K.M. Engaging Youth Worldviews in Africa: A Practical Theology in Light of John 4117F  // Conspectus. – 2021. – Vol. 32. – P. 187–198.
	Ключевые слова: апологетика; христология Иоанна; практическое богословие; мировоззрение; молодежь; пастырство.
	Для цитирования: Гранин Р.С. [Реферат] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 2. – С. 138–140.   Реф. ст.: Ndereba K.M. Engaging Youth Worldviews in Africa : A Practical Theology in Li...


	ОВИРЕДУ С. МЕТОНИМИЧЕСКАЯ КОНЦЕПТУАЛИЗАЦИЯ ЧАСТЕЙ ТЕЛА В ГРЕЧЕСКОМ НОВОМ ЗАВЕТЕ
	Реф. ст.: OWIREDU С. Metonymic Conceptualization of Body Parts in the Greek New Testament // Conspectus. – 2022. – Vol. 33. – P. 26–41.
	Ключевые слова: части тела; Новый Завет; греческий язык; метонимия; концептуальная теория метонимии; когнитивная лингвистика.
	Для цитирования: Гранин Р.С. [Реферат] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 2. – С. 141–142.   Реф. ст.: OWIREDU С. Metonymic Conceptualization of Body Parts in the Greek New Testame...


	ПОРФИРИЙ (ПЕРИЧ ПРВОСЛАВ), МИТРОПОЛИТ. АНТРОПОЛОГИЯ СВЯТОГО АПОСТОЛА ПАВЛА
	Реф. ст.: ПОРФИРИЈЕ ПЕРИЋ. Антропологија Светог апостола Павла // Зборник Матице српске за друштвене науке. – Нови Сад, 2020. – Г. 71, бр. 174 (2). – С. 147–166. – URL: https://www.maticas rpska.org.rs/stariSajt/casopisi/ZMSDN_174.pdf (дата обращения:...
	Ключевые слова: антропология; апостол Павел; дух; душа; сердце; тело; ум; философия; человек; христианство.
	Для цитирования: Цибизова И.М. [Реферат] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 2. – С. 143–147.   Реф. ст.: Порфирије Перић. Антропологија Светог апостола Павла // Зборник Матице српс...



	СОЦИАЛЬНАЯ ФИЛОСОФИЯ
	ПОГОРЕЛЬСКАЯ С.В.121F( ВЗРЫВНАЯ СИЛА ВИРТУАЛА. – РЕЦ. НА ЭССЕ Ю. ХАБЕРМАСА «НОВЫЕ СТРУКТУРНЫЕ ИЗМЕНЕНИЯ В ПУБЛИЧНОЙ СФЕРЕ И ДЕЛИБЕРАТИВНАЯ ПОЛИТИКА»
	Аннотация. Рецензия посвящена новому эссе Хабермаса, в котором он приспосабливает свою главную работу 1962 г. к современности.
	Ключевые слова: Ю. Хабермас; Интернет; демократия; современная немецкая философия.

	POGORELSKAYA S.V. The explosive power of the virtual. – Review of the book: Habermas J: Ein neuer strukturwandel der öffentlichkeit und die deliberative politik
	Abstract. The review is devoted to a new book by Habermas, in which he rethinks his main work of 1962 in the context of modernity.
	Keywords: Habermas; Internet; democracy; modern German philosophy.
	Для цитирования: Погорельская С.В. Взрывная сила виртуала [Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 2. – С. 148–152.   Рец. на кн.: Habermas J : Ein neuer Strukturwandel der Öf...


	ЦИБИЗОВА И.М.126F( ТОЛЕРАНТНОСТЬ: ТЕОРИЯ И ПРАКТИКА. Часть II
	Аннотация. Во второй части статьи о толерантности осмысливаются материалы специального выпуска Балканского философского журнала, посвященного «Толерантности и ее пределам» с привлечением ведущих мировых философов: британского П. Коула, хорватского Н. ...
	Ключевые слова: беженцы; веротерпимость; государство; коммунитаризм; либерализм; мигранты; мультикультурализм; общество; публичная сфера; толерантность; частная сфера.

	TSIBIZOVA I.M. Tolerance: theory and practice. Part II
	Annotation. In the second part of the article on tolerance, the materials of the special issue of the Balkan Philosophical Journal devoted to «Tolerance and Its Limits» are comprehended with the involvement of the world's leading philosophers: the Bri...
	Keywords: communitarianism; liberalism; migrants; multiculturalism; private sphere; public sphere; refugees; religious tolerance; society; state; tolerance.
	Для цитирования: Цибизова И.М. Толерантность : теория и практика. Часть II // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 2. – С. 153–181. DOI: 10.31249/rphil/2023.02.10
	Список литературы



	ДЖУРКОВИЧ М. ЦВЕТНЫЕ РЕВОЛЮЦИИ КАК ЧАСТЬ ГИБРИДНОЙ ВОЙНЫ
	Реф. ст.: ЂУРКОВИЋ М. Обојене револуције као део хибридног рада // Зборник Матице српске за друштвене науке. – Нови Сад, 2020. – Г. 71, бр. 175 (3). – С. 309–327. – URL: https://www.maticas rpska.org.rs/stariSajt/casopisi/ZMSDN_175.pdf (дата обращения...
	Ключевые слова: гибридная война; государственный переворот; ненасильственная борьба; Сопротивление; цветные революции; Шарп Д.
	Для цитирования: Цибизова И.М. [Реферат] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 2. – С. 182–188.   Реф. ст.: Ђурковић М. Обојене револуције као део хибридног рада // Зборник Матице срп...


	ПЕТРОВ А. НОСТАЛЬГИЯ КАК СОВРЕМЕННЫЙ КУЛЬТУРНЫЙ ФЕНОМЕН
	Реф. ст.: ПЕТРОВ А. Носталгија као савремени културни феномен // Зборник Матице српске за друштвене науке. – Нови Сад, 2020. – Г. 71, бр. 173 (1). – С. 37–49.
	Ключевые слова: культура; ностальгия; феномен.
	Для цитирования: Цибизова И.М. [Реферат] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 2. – С. 189–196.   Реф. ст.: Петров А. Носталгија као савремени културни феномен // Зборник Матице српск...



	КНИЖНОЕ ОБОЗРЕНИЕ (РЕЦЕНЗИИ)
	ПОГОРЕЛЬСКАЯ С.В.229F( ТОКСИЧНЫЕ ПРОСТРАНСТВА И ИХ ИССЛЕДОВАТЕЛИ. – РЕЦ. НА КН.: «ПРАВОЕ МЫШЛЕНИЕ, ПРАВЫЕ ПРОСТРАНСТВА»
	Аннотация. Рецензия посвящена вышедшей в 2020 г. коллективной монографии «Правое мышление, правые пространства», авторы которой рассматривают процессы формирования и развития правого экстремизма в пространственном контексте.
	Ключевые слова: современное правое мышление, правый экстремизм, пространственный фактор.

	POGORELSKAYA S.V. Toxic spaces and their researchers. Review of the book: rechtes denken, rechte räume? demokratiefeindliche entwicklungen und ihre räumlichen kontexte
	Abstract. The review is devoted to the collective monograph «Right Thinking, Right Spaces» published in 2020, the authors of which consider the processes of formation and development of right-wing extremism in a spatial context.
	Keywords: modern right-wing thinking, right-wing extremism, spatial factor.
	Для цитирования: Погорельская С.В. Токсичные пространства и их исследователи [Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 2. – С. 197–201. – Рец. на кн.: Rechtes Denken, rechte Rä...


	ПОГОРЕЛЬСКАЯ С.В.230F( ДИАЛОГ, КОТОРОГО НЕ БЫЛО. – РЕЦ. НА КН. С. КАУФМАННА «ХАЙДЕГГЕР ЧИТАЕТ ГЁТЕ. МНОГОГОЛОСЫЙ ДИАЛОГ (1910–1976)»
	Аннотация. Рецензия посвящена вышедшей в 2019 г. работе, исследующей редкие, но как раз в силу этого интересные обращения М. Хайдеггера к творчеству И.В. Гёте.
	Ключевые слова: М. Хайдеггер, И.В. Гёте, немецкая философия ХХ в.

	POGORELSKAYA S.V. A dialogue that didn't exist. Review of the book: Kaufmann S. Heidegger liest Goethe
	Abstract. The review is devoted to the work published in 2019, exploring the appeals of M. Heidegger to the work of J.W. Goethe.
	Keywords: M. Heidegger; Goethe; German philosophy of the twentieth century.
	Для цитирования: Погорельская С.В. Диалог, которого не было [Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 2. – С. 202–206.  Рец. на кн.: Kaufmann S. Heidegger liest Goethe. Ein vie...




