
 

 1 

 

ИНСТИТУТ НАУЧНОЙ ИНФОРМАЦИИ ПО ОБЩЕСТВЕННЫМ НАУКАМ 
РОССИЙСКОЙ АКАДЕМИИ НАУК 

(ИНИОН РАН) 

 
 

С О Ц И А Л Ь Н Ы Е  
И  

Г У М А Н И Т А Р Н Ы Е  Н А У К И  

 
О Т Е Ч Е С Т В Е Н Н А Я  И  З А Р У Б Е Ж Н А Я  

Л И Т Е Р А Т У Р А  
 

ИНФОРМАЦИОННО-АНАЛИТИЧЕСКИЙ ЖУРНАЛ 
 

СЕРИЯ 3 
 

ФИЛОСОФИЯ 

 
 2023 – 3  

 
 
Издается с 1991 года 
Выходит 4 раза в год 
индекс серии 3.2 
 
  

 
 
 

 



 

 2 

 
 

Учредитель 
Институт научной информации  

по общественным наукам 
Российской академии наук 

 
 

Отдел философии 
 

Редакционная коллегия серии «Философия» 
 

С.В. Мельник – д-р филос. наук, главный редактор (ИНИОН РАН), 
Д.В. Ефременко – д-р полит. наук (ИНИОН РАН, зам. директора по 
науке), В.Г. Буданов – д-р. филос. наук (ИФ РАН), А.П. Козырев – 
канд. филос. наук (МГУ), О.В. Кулешова – канд. филол. наук 
(ИНИОН РАН), О.В. Летов – канд. филос. наук (ИНИОН РАН), 
В.С. Меськов – д-р филос. наук (МПГУ), Л.И. Мозговой – д-р фи-
лос. наук (ДДПУ), И.И. Ремезова – канд. филос. наук (ИНИОН 
РАН), С.В. Погорельская – д-р филос., канд. полит. наук (ИНИОН 
РАН), Г.В. Хлебников – канд. филос. наук, Л.В. Скворцов (отв. сек-
ретарь) – д-р филос. наук (ИНИОН РАН), В.А. Яковлев – д-р фи-
лос. наук (МГУ) 
 

Редактор-составитель – Е.Е. Звонова –  
канд. филос. наук (ИНИОН РАН) 

 
 
 

Информационно-аналитический журнал «Социальные и гумани-
тарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Серия 3. Фило-
софия = Social Sciences and Humanities. Domestic and Foreign Literature. 
Series 3: Philosophy» включен в Российский индекс научного цитирова-
ния (РИНЦ). 

 
DOI: 10.31249/rphil/2023.03.00 
ISSN 2219-8555 
 
Регистрационное свидетельство ПИ № ФС 77-80874 от 21.04.2021 
 
 

© ИНИОН РАН, 2023 



 

 3 

СОДЕРЖАНИЕ  
 
 
 
 
 

СОВРЕМЕННАЯ ФИЛОСОФИЯ 

Пущаев Ю.В. Конфликт на Украине и современная философия 
в России и вокруг нее. Часть VI  .................................................. 7 

Цибизова И.М. Реф. ст.: Делич Й. Вук Стефанович Караджич. 
Основание и ориентир . .............................................................. 24 

Цибизова И.М. Реф. ст.: Э. Найера Перес. Жизнь и много-
дественность. Пересмотр ницшеанских размышлений 
Сомбрано и Арендт  ................................................................... 31 

Мельник С.В. Реф. кн.: Яковец Ю.В., Фарах С.Н. Мир циви-
лизаций: есть ли будущее?  ........................................................ 43 

ЭТИКА 

Летов О.В. Актуальные проблемы нормативной этики. (Обзор)  ... 54 
Летов О.В. Этика науки Р. Мертона. (Обзор)  ............................... 62 

ЭСТЕТИКА 

Миловац Ж.В. Спонтанный «танец» сознания в художествен-
ном творчестве  .......................................................................... 67 

ЛОГИКА И ТЕОРИЯ ПОЗНАНИЯ 

Думов А.В. Реф. ст.: Эдер А.-М.А. Экспликация понятия эпи-
стемической рациональности .................................................... 77 

ФИЛОСОФИЯ НАУКИ И ТЕХНИКИ 

Думов А.В. Реф. ст.: Анта Х. Информация, значение и физика: 
интеллектуальная эволюция английской школы теории 
информации в 1946–1956 гг.  ..................................................... 84 



 

 4 

ФИЛОСОФИЯ РЕЛИГИИ  И РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ 

Гранин Р.С. Христианство в Африке и актуальные вопросы 
новозаветной экзегетики. (Обзор)  ............................................ 91 

Кимелев Ю.А. Неосхоластика и схоластическая традиция  .......... 104 

СОЦИАЛЬНАЯ ФИЛОСОФИЯ 

Скворцов Л.В. Единство материального и идеального как осно-
вание абсолютной истины цивилизационного целеполагания  .. 124 

Цибизова И.М. Толерантность: история, теория и практика. 
Часть III  ................................................................................... 154 

Цибизова И.М. Реф. ст.: Шуваковић У.В. Фактор «седьмой 
силы» в пропагандистской войне – о границах одного 
анализа  ..................................................................................... 164 

Цибизова И.М. Реф. ст.: Лутовац З. Мультикультурность и 
мультикультурализм на «Западных Балканах»  ...................... 171 

КНИЖНОЕ ОБОЗРЕНИЕ (РЕЦЕНЗИИ) 

Погорельская С.В. Наивный, прагматичный, актуальный. Ре-
цензия на книгу О. Мюллера «Пацифизм. Защита»  ............... 183 

Погорельская С.В. О демократических демофобах. Рецензия 
на книгу Г. Люббе-Вольф «Демофобия. Нужно ли бояться 
прямой демократии»  ............................................................... 188 

Цибизова И.М. Совмещение несовместимого: скептицизм и 
романтизм. Рецензия на книгу «Скепсис и аполитичность: 
альтернатива Густава Ландауэра»  .......................................... 192 

Погорельская С.В. Голос критического разума. Рецензия на 
эссе Ю. Хабермаса «Пледойе в пользу переговоров» ............. 197 

Погорельская С.В. Нефилософский философ. Рецензия на 
сборник «Альбер Камю – философ против воли? К истории 
и современности его мышления» ............................................ 204 

 



 

 5 

CONTENTS 
 
 
 
 
 

CONTEMPORARY PHILOSOPHY 

Pushchaev Yu.V. The conflict in Ukraine and modern philosophy in 
and around Russia. Part six  ............................................................. 7 

Tsibizova I.M. Ref. art.: Delich Y. Vuk Stefanovic Karadzic. The 
base and the landmark  ................................................................. 24 

Tsibizova I.M. Ref. art.: E. Nayera Peres. Life and a lot of virgini-
ty. Revision of Nietzschean Reflections by Sombrano and Ar-
endt  ............................................................................................. 31 

Melnik S.V. Ref. book: Yakovets Yu.V., Farah S.N. The world of 
civilizations: is there a future?  ..................................................... 43 

ETHICS 

Letov O.V. Actual problems of normative ethics. (Review)  ................ 54 
Letov O.V. Ethics of Science by R. Merton. (Review)  ........................ 62 

AESTHETICS 

Milovats J.V. Spontaneous «dance» of consciousness in artistic 
creativity ...................................................................................... 67 

LOGIC AND THEORY OF KNOWLEDGE 

Dumov A.V. Ref. Art.: Eder A.-M.A. Explication of the concept of 
epistemic rationality ..................................................................... 77 

PHILOSOPHY OF SCIENCE AND TECHNOLOGY 

Dumov A.V. Ref. Art.: Anta H. Information, meaning and physics: 
the intellectual evolution of the English school of information 
theory in 1946–1956  .................................................................... 84 



 

 6 

PHILOSOPHY OF RELIGION AND RELIGIOUS STUDIEs 

Granin R.S. Christianity in Africa and current issues of New 
Testament exegesis. (Review) ....................................................... 91 

Kimelev Yu.A. Neo-Scholasticism and scholastic tradition  ............... 104 

SOCIAL PHILOSOPHY 

Skvortsov L.V. The unity of the material and the ideal as the basis of 
the absolute truth of civilizational goal-setting  ............................. 124 

Tsibizova I.M. Tolerance: History, Theory and Practice. Part III ..... 154 
Tsibizova I.M. Ref. Art.: Shuvakoviћ W.V Factor «seventh force» 

in propaganda war – on the boundaries of one analysis  .............. 164 
Tsibizova I.M. Ref. Art.: Lutovac Z. Multiculturalism and multi-

culturalism in the «Western Balkans»  ........................................ 171 

BOOK REVIEW (REVIEWS) 

Pogorelskaya S.V. Naive, pragmatic, relevant. Review of O. Mul-
ler's book «Pacifism. Protection»  ............................................... 183 

Pogorelskaya S.V. On democratic demophobes. Review of 
G. Lubbe-Wolf's book «Demophobia. Should direct democracy 
be feared»  ................................................................................. 188 

Tsibizova I.M. Combining the incompatible: skepticism and ro-
manticism. Book review «Skepticism and Apoliticity: An Al-
ternative to Gustav Landauer»  ................................................... 192 

Pogorelskaya S.V. The voice of critical reason. Review of the es-
say by Yu. Habermas «Plaid in favor of negotiations»  ............... 197 

Pogorelskaya S.V. Non-philosophical philosopher. Review of the 
collection «Albert Camus – a philosopher against his will? To 
the history and modernity of his thinking»  ................................. 204 

 



Конфликт на Украине и современная философия в России  
и вокруг нее. Часть VI 

 7 

СОВРЕМЕННАЯ ФИЛОСОФИЯ 

УДК 327.51 
ПУЩАЕВ Ю.В.∗ КОНФЛИКТ НА УКРАИНЕ И СОВРЕМЕННАЯ 
ФИЛОСОФИЯ В РОССИИ И ВОКРУГ НЕЕ. ЧАСТЬ VI. (Обзор) 
DOI: 10.31249/rphil/2023.03.01 

Аннотация. В VI части нашего обзора мы продолжаем рас-
сматривать взгляды известного современного философа, социоло-
га, политолога и публициста А.Г. Дугина на ситуацию и конфликт 
вокруг военных действий на Украине. Несмотря на свою непри-
знанность в академических кругах, у Дугина есть своя цельная, 
своего рода историософская концепция того, что сейчас происхо-
дит на территории бывшей УССР и вокруг нее. Кроме того, он, 
пожалуй, является сегодня наиболее известным как в России, так и 
за рубежом интеллектуалом, который говорит на эти темы. В этой 
части обзора мы рассматриваем высказывания Дугина относитель-
но украинской ситуации после начала СВО. 

Ключевые слова: специальная военная операция; конфликт 
на Украине; гражданская война на Украине; социальная филосо-
фия; философия истории; философия и социология А.Г. Дугина; 
Путин; путинский режим; Россия; Украина; Запад. 
PUSHCHAEV Yu.V. The conflict in Ukraine and modern philosophy 
in and around Russia. Part six. 

Abstract. In the sixth part of our review, we continue to consider 
the views one of the most famous contemporary philosopher, 
sociologist, political scientist and publicist A.G. Dugin on the situation 

 
∗ Пущаев Юрий Владимирович – кандидат философских наук, старший 

научный сотрудник отдела философии Института научной информации по обще-
ственным наукам РАН. 



Пущаев Ю.В. 

 8 

and the military actions in Ukraine. Despite his lack of recognition in 
academic circles, Dugin has his own integral, kind of historiosophical 
concept of what is happening now on the territory of largely former 
Ukraine and around it. In addition, he is perhaps the most famous and 
even popular intellectual today, both in Russia and abroad, who speaks 
on these topics. In this part of the review, we consider Dugin's 
statements regarding the Ukrainian situation after the beginning of 
SMO. 

Keywords: special military operation; war Z/V; conflict in 
Ukraine; civil war in Ukraine; social philosophy; philosophy of history; 
philosophy and sociology of A.G. Dugin; Tradition; Premodern; 
Modern; Postmodern; Putin; Putin's regime; Russia; Ukraine; the West. 

Для цитирования: Пущаев Ю.В.: Конфликт на Украине и совре-
менная философия в России и вокруг нее. Часть VI. (Обзор) // Социальные 
и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: 
Философия. – 2023. – № 2. – С. 7–23.  DOI: 10.31249/rphil/2023.03.01 

В этой части нашего обзора мы продолжаем излагать фило-
софско-политические и геополитические взгляды А.Г. Дугина на 
ситуацию вокруг Украины. В предыдущей, V части, мы рассмат-
риваем идеи Дугина относительно украинской ситуации до начала 
СВО. Сейчас переходим к тому, что Дугин писал на эту тему нака-
нуне начала специальной военной операции (СВО) и в ее ходе. Мы 
будем это делать, преимущественно отслеживая, что он писал в 
своем телеграм-канале. Благодаря наличию этого феномена в со-
временной культуре – социальной сети – имеется возможность 
очень быстрого, почти мгновенного реагирования на ход событий, 
когда как бы сам мыслитель оказывается в новостном потоке, ста-
новясь даже его частью. 

Перед событиями, достигшими своей кульминации 24 фев-
раля, Дугин, как и все, терялся в догадках о ближайшем будущем. 
Он говорил, что то, что «сейчас происходит с Украиной в отноше-
нии России и Запада – не может достоверно ни знать, ни понимать 
никто. Потому что это такая сложная и критическая во всех отно-
шениях ситуация, которая не поддается никакому простому логи-
ческому объяснению. Это может кончиться ничем или громоглас-
ным утверждением о том, что “мы победили” в духе “хитрый план – 
2”. Но, может, начнется и что-то серьезное. Сейчас ведь все может 



Конфликт на Украине и современная философия в России  
и вокруг нее. Часть VI 

 9 

быть очень серьезно. Тогда, в 2014-м, вопреки всему году мы по-
ступили неправильно. А вдруг мы сейчас возьмем и поступим пра-
вильно? Будет замечательно. Но повлиять на это уже невозможно, 
понять это тоже невозможно. Есть какой-то элемент фантастиче-
ской странности в решениях нашего руководства, которое иногда 
поступает абсолютно правильно, ведет себя блестяще, как по выс-
шему наитию – в пределах всех исторических и геополитических 
закономерностей. 

А иногда на пустом месте возникают какие-то непреодоли-
мые и непонятные препятствия. Искусство маскировки, которое 
процветает в нашей власти, оно на то и искусство маскировки, 
чтобы никто не знал – будем мы жертвовать чем-то или нет, 
готовы что-то делать или нет, есть ли решимость или нет (кур-
сив мой. – Ю. П.).  

Я думаю, недолго осталось ждать – кому последнего кошма-
ра, кому большой радости. Это уж как кто хочет обозначить»1.  

Начало СВО им бурно приветствуется: «Так. Всё! Стоянка 
поезда закончилась. Семь лет ужаса завершены. Поезд истории 
двинулся с места. Естественно, это только начало». Он говорит, 
что мы понесли за это время страшные потери. Гибли наши близ-
кие, а безвременье изматывало нервы. Но отныне «точка невозвра-
та позади». Мы, говорит Дугин, «люди Русской Весны», «воины 
Новороссии», только и были правы эти семь лет. «Новороссия – 
это территория будущего. И теперь “Крым наш” покажется ком-
промиссом и полумерой. Тот дух, который живет на Донбассе, из-
менит все. Не только в Новороссии, но и в самой России. Так про-
сто его не снять с повестки». По Дугину, начав СВО с опозданием 
на семь кошмарных лет, Кремль делает то, что должен был сделать 
давно. И он восклицает, что «второе начало большой славянской 
Реконкисте положено», и что «мы вступили в Русскую Весну-2»2. 

 
1 А.Г. Дугин: «Я думаю, недолго осталось ждать – кому последнего кош-

мара, кому большой радости». – URL: https://www.geopolitika.ru/article/aleksandr-
dugin-ya-dumayu-nedolgo-ostalos-zhdat-komu-poslednego-koshmara-komu-
bolshoy?ysclid=lftqeq8kgw848950722 (дата посещения: 29. 03. 2023). 

2 А.Г. Дугин: «Да здравствует Новороссия! Начало большой славянской 
Реконкисте положено!». URL: https://www.geopolitika.ru/article/da-zdravstvuet-
novorossiya-nachalo-bolshoy-slavyanskoy-rekonkiste-polozheno (дата посещения: 29. 
03. 2023). 

https://www.geopolitika.ru/article/aleksandr-dugin-ya-dumayu-nedolgo-ostalos-zhdat-komu-poslednego-koshmara-komu-bolshoy?ysclid=lftqeq8kgw848950722
https://www.geopolitika.ru/article/aleksandr-dugin-ya-dumayu-nedolgo-ostalos-zhdat-komu-poslednego-koshmara-komu-bolshoy?ysclid=lftqeq8kgw848950722
https://www.geopolitika.ru/article/aleksandr-dugin-ya-dumayu-nedolgo-ostalos-zhdat-komu-poslednego-koshmara-komu-bolshoy?ysclid=lftqeq8kgw848950722
https://www.geopolitika.ru/article/da-zdravstvuet-novorossiya-nachalo-bolshoy-slavyanskoy-rekonkiste-polozheno
https://www.geopolitika.ru/article/da-zdravstvuet-novorossiya-nachalo-bolshoy-slavyanskoy-rekonkiste-polozheno


Пущаев Ю.В. 

 10 

В эти часы, говорит Дугин, Россия, созданная в 1991 г. шай-
кой агентов влияния Запада и представителей организованной 
преступности, прекратила свое существование. 1990-е по-настоя-
щему кончились только сейчас. 

Как и очень многие, он испытывает иллюзии, что Россия не 
встретит серьезного сопротивления, хотя и оговаривает, что вряд 
ли все разрешится быстрее быстрого, и что сопротивление будет 
не нулевым. Однако занятие Восточной Украины кажется ему в 
первые дни делом решенным, и он говорит, что серьезные пробле-
мы ждут лишь на Западной Украине. 

Его отношение к Украине двойственное. С одной стороны, 
он считает, что украинцы совершенно не способны к построению 
государственности. Всякий раз, когда история дает им шанс, они 
его упускают. В этом есть что-то сущностно украинское. Даже 
что-то, наверно, трагичное, говорит он. С другой стороны, он счи-
тает, что все мы, русские и украинцы – это, по сути, один народ. 
Иногда он говорит о восточнославянской общности, в которую 
включает и белорусов. «Мы все – восточные славяне. Только ве-
ликороссы отождествили свою судьбу с Империей. А малороссы – 
с Гуляйполем. И кстати, с точки зрения свободных сельских об-
щин (которыми живет мечта украинцев – в действительности все 
всегда, конечно, не так), может быть, и неплохо было бы их под-
держать. Только в контексте Империи. Нашей общей восточно-
славянской Империи»1. 

Поэтому, говорит Дугин, очень важно сейчас русским не 
злиться. Ведь там наш народ. Это восточные славяне, как и мы, 
русские, а государственность их – это недоразумение. «Нацией» 
они не стали, как и русские, и слава Богу. «Мы намного больше и 
глубже, чем “нация”». 

При этом Дугин говорит, что украинец – это тот, кто совер-
шает глупый и неверный (часто откровенно безобразный) посту-
пок, настаивает на нем дольше всякой меры, наносит себе (и дру-
гим) непоправимый вред и никакого вывода из этого не делает. 
Это яростное упорство в заблуждении – характерная черта иден-
тичности. Он заявляет, что пришел к такому выводу на основании 

 
1 Телеграм-канал А.Г. Дугина. URL: https://t.me/Agdchan/3283 (дата посе-

щения: 29. 03. 2023). 

https://t.me/Agdchan/3283


Конфликт на Украине и современная философия в России  
и вокруг нее. Часть VI 

 11 

анализа собственной психологии, размышляя о влиянии своих 
украинских предков и об их судьбе1. 

Однако он все равно неоднократно повторяет, что украинцы 
были и всегда будут нашими братьями и сестрами. Мы православ-
ные восточные славяне с общими корнями, разными поворотами 
истории и единым будущим, говорит Дугин. Мы неоднократно 
расходились, а потом соединялись заново. Украинцы не враги, они 
наши. Так что надо точно остановить ненависть, говорит он в пер-
вые дни СВО (СВО для Дугина – это «народная военная операция, 
операция духа»). 

Для Дугина идущие военные действия – не только военные 
действия с Украиной, а противостояние с глобализмом как цель-
ным планетарным явлением. Противостояние на всех уровнях – 
геополитическом и идеологическом. Россия отвергает в глобализ-
ме все – однополярность, атлантизм с одной стороны, и либера-
лизм, антитрадицию, технократию – с другой. Происходит Great 
Reset, Большая Перезагрузка. Поэтому военная операция ведется 
не государством против государства, а русской (= восточно-
славянской) цивилизацией против антирусской «цивилизации». 

По Дугину, у России как духовного-интеллектуального яв-
ления и Идеи, у «России Вечной» после конца коммунизма в по-
вестке дня конца ХХ века стояло духовное преображение и пре-
одоление материалистической парадигмы, возвращение на 
высший уровень священной истории, где Россия есть «то кате-
хон», Удерживающее (τό κατέχον). Должен был прийти Человек 
Судьбы, чтобы исправить Русский Путь и направить наш корабль 
к Последней Битве. Россия создана для Последней Битвы, и все ее 
исторические войны и победы – лишь прелюдии к Ней2. Все это 
предполагало полный разрыв с Западом, как с цивилизацией Врага 
и Антихриста; возвращение к глубинным русским ценностями и 
русской Миссии; создание полностью автономной и суверенной 
государственности без каких-либо отсылок к нормам Запада (ка-
питализм, демократия, парламент, права человека, сетевые техно-
логии, гендер-политика и т.д.); строительство нового общества на 

 
1 Телеграм-канал А.Г. Дугина. URL: https://t.me/Agdchan/3427 (дата посе-

щения: 29. 03. 2023). 
2 Там же. URL: https://t.me/Agdchan/4134 дата посещения: 29. 03. 2023). 

https://t.me/Agdchan/3427
https://t.me/Agdchan/4134


Пущаев Ю.В. 

 12 

основе новой политической теории (4ПТ), где в центре стоит Цер-
ковь, Империя, Народ и справедливость. 

Россия, выйдя из коммунистической эпохи, призвана была 
сохранить континентальное Государство, скрепленное Империей и 
евразийской идеологией. Никаких Республик, в том числе и ника-
кой РФ в планах Провидения не было. Мы возвращались к испол-
нению Миссии, ради которой созданы Богом. Однако, говорит Ду-
гин, Россия не просто свернула с этого пути, но рухнула, пробив 
дно, в субреальность. И началось движение в обратную сторону – 
в мнимом мире, в иле бытия, располагающемся под материей. То 
есть, мы стали делать прямо противоположное тому, что должны 
были бы. Про сторону духа мы забыли вообще, все свелось к мате-
риальным показателям, да и то подделанным в интересах корруп-
ционной верхушки и западных хозяев. 

Путин явился из глубин этой антицивилизации, но, ухва-
тившись лишь за нить суверенитета1, он начал движение в обрат-
ную сторону. Россия по Дугину 24. 02. 2022 наконец-то взяла курс 
на то, чтобы строить свой мир, свою цивилизацию. Но суверенным 
перед лицом глобализма может быть только большое простран-
ство, государство-континент. Россия создает сейчас поле глобаль-
ного сопротивления. Ее победа станет победой всех альтернатив-
ных сил – как правых, так и левых, и всех народов. «Мы как всегда 
начинаем самые сложные и опасные процессы. Но когда мы выиг-
рываем, ими пользуются все. Так и задумано. Мы создаем сейчас 
предпосылки для настоящей многополярности. И те, кто сейчас 
готовы нас убить, завтра будут первыми, кто нашим подвигом 
воспользуется. Я почти всегда пишу то, что потом сбывается. 
Сбудется и это (курсив мой. – Ю.П.)»2. 

По поводу своих успешных прогнозов Дугин также говорит, 
сожалея о том, что к ним не прислушивались ранее: «Начиная с 

 
1 «Путин добавил в инфернальный план суверенность. А вот это было 

внутренним противоречием. Согласно глобализму, суверенитет государств дол-
жен ослабевать и сокращаться, а не наращиваться. Так началось противостояние. 
Оно имело много этапов: Мюнхенская речь 2007-го, события 2008-го года на 
Кавказе, Крым и Донбасс в 2014-м и, наконец, специальная военная операция 
сейчас, весной 2022-го» (Телеграм-канал А.Г. Дугина. – URL: https://t.me/ 
Agdchan/3765 (дата посещения: 29. 03. 2023)). 

2 Телеграм-канал А.Г. Дугина. URL: https://t.me/Agdchan/3500 (режим до-
ступа 29. 03. 2023). 

https://t.me/Agdchan/3765
https://t.me/Agdchan/3765
https://t.me/Agdchan/3500


Конфликт на Украине и современная философия в России  
и вокруг нее. Часть VI 

 13 

1991 года мы неустанно настаивали на том, что Россия – это вели-
кая держава, находящаяся под атакой Запада, что финальное 
столкновение с ним неизбежно, что распад СССР в какой-то мо-
мент надо будет преодолевать, создавая новый Союз, что Украина 
не может существовать в том виде, в котором она сложилась в хо-
де распада СССР, что России необходимо развиваться с опорой на 
собственные силы и на суверенную экономику (а не на олигархат 
и ресурсную ренту), что пятой и шестой колонне западных агентов 
влияния не должно быть места в нашем обществе, что мы – циви-
лизация, а не просто одна из европейских стран. Я написал на эту 
тему не один десяток книг и тысячи статей, про интервью и вы-
ступления я вообще не говорю. Мой учебник “Основы геополити-
ки” еще в середине 90-х разъяснял на огромном и структурирован-
ном материале, что именно либеральный атлантистский Запад, 
глобалисты и фанатики “открытого общества” (типа Сороса) наш 
главный и абсолютный враг. Никогда еще наша правота не была 
столь очевидной. Но скольких же ошибок можно было бы избе-
жать, если бы власть прислушалась своевременно к голосу патрио-
тов, озабоченных только могуществом, процветанием и безопас-
ностью своей Родины»1. 

Дугин в самом начале СВО также постулирует закон постсо-
ветского пространства, который даже шире, касается многих со-
седних с Россией государств, и который мог бы стать таковым на 
данный момент. Если бы Россия действовала успешнее (впрочем, 
события еще не завершились, итог неизвестен): на сохранение тер-
риториальной целостности может рассчитывать только та страна, 
которая согласует свою политику и стратегию с Москвой. Кто иг-
норирует это, утрачивает территориальную целостность. Кто не 
понимает смысла утраты, исчезает с политической карты. 

В связи со своими прежними теориями о двойственной при-
роде нынешнего российского режима (природа цезаризма по 
Грамши) и двойственной природе Путина2 Дугин говорит, что 

 
1 Страница А.Г. Дугина в соцсети ВКонтакте. – URL: https://vk.com/wall-

2789767_30645?ysclid=lftt06hjiu976681419 (дата посещения: 29. 03. 2023). 
2 Что такое теория цезаризма подробно обсуждается в 5-й, предыдущей 

части обзора. См.: Пущаев Ю.В. Конфликт на Украине и современная философия 
в России и вокруг нее. Часть V. (Обзор) // Социальные и гуманитарные науки. 

https://vk.com/wall-2789767_30645?ysclid=lftt06hjiu976681419
https://vk.com/wall-2789767_30645?ysclid=lftt06hjiu976681419


Пущаев Ю.В. 

 14 

СВО стала вынужденной необходимой обороной. Трудности с 
продвижением российской армии на Донбассе свидетельствуют, 
что там был сконцентрирован огромный кулак ВСУ, готовый к 
нападению. «Меньше всего Путин хотел рвать отношения с Запа-
дом. И поэтому он стойко терпел либералов в самой России – оли-
гархов, пятую колонну, культурных деятелей и экономический 
блок в самом правительстве. Он все прекрасно понимал, кто они 
такие и какой вред наносят стране. Но Путин сохранял их как мост 
коммуникаций с Западом. Лишь самые крайние формы он пресе-
кал. Он пошел на военную операцию только потому, что никакого 
другого выхода не осталось. Он следовал единственной линии, 
которая была возможна. Поэтому он не просто колебался и мед-
лил, он вообще не хотел ни военной операции, ни выхода из со-
временной западной цивилизации. Когда он прямо и честно гово-
рит об этом, ему не верят. Считают очередной дезинформацией. 
А Путин говорит чистую правду. 

Это неизбежная и совершенно логически оправданная обо-
рона. И не только ретроспективно по отношению к тому, что Запад 
навязал предыдущим правителям России в 80-е и 90-е годы про-
шлого века, а именно сейчас, в тех условиях, которые сложились к 
февралю 2022 года. Конечно, это началось не сейчас, и все трид-
цать с лишним лет после распада СССР Запад продолжал атако-
вать то, что от него осталось. Не останавливаясь не на минуту. По-
ка с этим можно было как-то жить, Путин жил. Но пришел 
момент, когда больше нельзя. С жизнью суверенной страны геопо-
литическое и идеологическое статус-кво более несовместимы»1. 

В то же время стоит отметить, что Дугин в своих геополити-
ческих штудиях и выкладках производит релятивизацию осново-
полагающих политических понятий и реалий. А именно – он 
утверждает, что с геополитической точки зрения любое понятие 
имеет не одно, а два значения. Это касается таких понятий, как 
сепаратизм, территориальная целостность, свобода слова и прессы, 
диктатура, фашизм, революция, хунта и т.д. Эти два значения 
строго противоположны. Они зависят от того, с какой стороны на 

 
Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – 2023. – № 1. – 
С. 155–170. 

1 Телеграм-канал А.Г. Дугина. – URL: https://t.me/Agdchan/3669 (дата по-
сещения: 29. 03. 2023). 

https://t.me/Agdchan/3669


Конфликт на Украине и современная философия в России  
и вокруг нее. Часть VI 

 15 

это смотрят. Если сепаратизм в интересах Моря (США, НАТО) – 
то это право народа на самоопределение. Если в интересах Суши 
(России, Китая) – то это нарушение территориальной целостности. 
И наоборот. Так, для США Косово – обоснованное право наций на 
самоопределение, для России – сепаратизм. Также дуально пред-
стает ситуация в Чечне (сепаратизм для Москвы, борьба за незави-
симость для США), в Грузии (сепаратизм для США, борьба за не-
зависимость для Москвы) и т.д. 

Сегодня то же самое, по Дугину, имеет место в Крыму и на 
Украине в целом. Отделение Крыма и призывы к самоопределе-
нию Юго-Востока в глазах атлантистов (США, НАТО) – сепара-
тизм, а для России это право народа на самоопределение. 

Наивный человек, привыкший мыслить просто, спросит: кто 
же прав? Наивному человеку Дугин советует перестать быть наив-
ным: «Геополитика учит нас понимать мир более сложно: нет од-
ного значения у понятия, есть два – атлантистское и евразийское. 
Вы начнете понимать события, развертывающиеся в мире, только 
после того, как ясно определите свою собственную позицию, свою 
идентичность»1. 

По Дугину, если относить себя к Евразии и к русской циви-
лизации, то действует одна логика: тогда Косово – это Сербия, 
Крым и Новороссия – это Россия, и т.д. «И это будет ваша истина. 
Наша истина»2. 

Если же отождествлять себя с Западом, то все это перевора-
чивается строго наоборот. Косово – не Сербия. Крым и Новорос-
сия принадлежат Украине, Чечне надо предоставить независи-
мость, ваххабиты на Северном Кавказе воюют за справедливое 
дело и т.д. По Дугину, получается, что истина не одна, их, как ми-
нимум, две. У каждой цивилизации, евразийской и атлантистской, 
своя истина: «Две истины сосуществуют как две цивилизации, 
между которыми ведется война. Великая Война Континентов»3. 

Постоянным мотивом Дугина также является постулат о 
срочной необходимости появления у России новой идеологии. Он 

 
1 Телеграм-канал А.Г. Дугина. – URL: https://t.me/Agdchan/3841 (дата по-

сещения: 29. 03. 2023). 
2 Там же. 
3 Там же. 

https://t.me/Agdchan/3841


Пущаев Ю.В. 

 16 

утверждает, что мы не сможем даже в среднесрочной перспективе 
противостоять Западу и его идеологии, не выдвинув альтернатив-
ную идеологию или, как он говорит, «свою Идею». Он отмечает: 
«Понятно, что мы отвергаем. Но что мы утверждаем, совсем не 
понятно. А мир ждет от нас этой позитивной программы уже сей-
час. Причем довольно внятной. Против кого мы на самом деле ве-
дем военную операцию? Мы говорим “против нацизма”. Неубеди-
тельно, недостаточно, невнятно. Запад визжит гораздо громче и 
настойчивей: мол, “русские напали на украинцев, и русские агрес-
соры, а украинцы жертвы”. Выглядит извне это именно так, ведь 
западная пропаганда не замечала и не замечает (и вот главное: и не 
заметит!) украинского нацизма. На все наши доводы нам ответят 
океаном фэйков и дезинформации. Конечно, победителей не судят, 
и после победы мы будем долго и упорно предоставлять свиде-
тельства. Но все это будет бессильно, если мы не ответим открыто 
на главный вопрос: во имя чего на самом деле в глобальной перс-
пективе мы делаем то, что делаем? И тут мы должны сформулиро-
вать Идею. И она просто не может быть больше либеральной, зер-
кально повторяющей Запад только от лица России. Мы не можем 
заявить: мы – “истинный Запад” и “истинный либерализм”, а Запад 
это не Запад и его “либерализм” – это на самом деле “фашизм” 
<...> Тут мы должны сказать что-то новое. Совсем новое и понят-
ное как нам самим – русским, украинцам, белорусам и нашим бра-
тьям по Евразии, так и всем остальным. От нас ждут Слова. Быть 
может вторая фаза нашего идеологического самоопределения, ко-
торая призвана поставить точку в нашем разрыве с Западом и его 
идеологией, наступит быстрее, чем кажется. Честно говоря, это 
требуется уже сегодня, сейчас. От этого зависит: поймут ли нас и 
подержат ли нас те, кто в принципе готов к этому»1. 

* * * 
Итак, вот что Дугин говорил в первый месяц СВО. Как и все, 

он не знал перед ее началом, что именно начнется, и тем более не 
мог предвидеть, какой оборот она примет. Как и очень многие 
другие, он не предполагал, что военные действия будут столь се-
рьезными и долгими. Он рассчитывал на сравнительно легкое за-

 
1 Телеграм-канал «Незыгарь». – URL: https://t.me/russica2/44775 (дата по-

сещения: 29. 03. 2023). 

https://t.me/russica2/44775


Конфликт на Украине и современная философия в России  
и вокруг нее. Часть VI 

 17 

нятие Восточной Украины по Днепру. Лишь Западная Украина, 
говорил он, явится очень серьезной проблемой, и, может быть, ее 
вообще тогда не стоит трогать. 

В этом смысле характерен следующий пост Дугина в теле-
грам-канале от 22 марта 2022 г.: «Очень многое будет зависеть 
сейчас от Херсона. Надо постараться, чтобы этот регион стал об-
разцом того, что такое настоящая Украина. Донбасс слишком про-
низан болью. Херсон важно превратить в показательный регион. 
Поэтому каждое решение должно быть продуманным, быстрым и 
осмысленным. Вот где самое время продемонстрировать – что та-
кое Pax Russica. То же касается Запорожья»1. Никто из патриотов 
России, в том числе Дугин, не мог тогда представить, что через 
полгода Херсон будет оставлен, и туда войдут ВСУ. 

Тем не менее он один из немногих, кто задолго до событий 
говорил, что Россию и Запад ждет жесткое столкновение как 
непримиримых врагов. В этом надо отдать ему должное. 

Через год после начала СВО, в марте 2023-го г. Дугин пуб-
ликует статью «СВО: год первый. Смена парадигмы». В ней он 
пишет, что если все начиналось именно как специальная военная 
операция, то сегодня очевидно, что Россия оказалась в состоянии 
полноценной и трудной войны. Это не только военные действия с 
Украиной (правда, как с режимом, а не с народом, достаточно де-
журно оговаривает он), но и с «коллективным Западом», т.е., по 
сути, с блоком НАТО за исключением Турции и Венгрии, стремя-
щихся сохранить нейтралитет. Он подчеркивает, что этот год во-
енных действий разрушил много иллюзий, которые имелись у всех 
сторон конфликта. Запад недооценил устойчивость России к санк-
циям. А что касается России, то сказалось невоенное настроение 
армии, общества и элиты. Хотели решить дело стремительным 
броском и принудить режим Зеленского к капитуляции. Но никто 
не ожидал столь яростного и упорного сопротивления. Сказались 
восемь лет яростной антироссийской пропаганды, зачищения 
Украины от пророссийских сил и подготовки к военным действи-
ям. «Только спустя год Москва окончательно осознала, что это не 
СВО, а полноценная война». Дугин подчеркивает, что Украина 

 
1 Телеграм-канал А.Г. Дугина. URL: https://t.me/Agdchan/4142 (дата посе-

щения: 29. 03. 2023). 

https://t.me/Agdchan/4142


Пущаев Ю.В. 

 18 

была готова к войне именно потому, что сама хотела ее начать со 
дня на день. Москва же держала до последнего все в секрете, что и 
сделало общество не совсем готовым к тому, что последовало за 
24 февраля 2022 г. 

Ситуацию также характеризуют колеблющиеся союзники и 
русское одиночество. Отчасти были разочарованы первым годом 
СВО и друзья России за рубежом, говорит Дугин. Вероятно, мно-
гие считали ее военный потенциал столь значительным и отла-
женным, что конфликт с Украиной должен был решиться относи-
тельно легко. Переход к многополярному миру для многих казался 
уже необратимым и естественным, а проблемы, с которыми столк-
нулась на том пути Россия, возвращали всех к более проблематич-
ному и кровавому сценарию. Оказалось, что либеральные элиты 
Запада готовы биться за сохранение своей однополярной гегемо-
нии всерьез и отчаянно – вплоть до вероятности полномасштабной 
войны с прямым участием НАТО и даже полноценного ядерного 
конфликта. Одно дело сближаться с мирной Россией, подспудно 
усиливая свой суверенитет и выстраивая незападные (но и не ан-
тизападные!) региональные и межрегиональные структуры. Дру-
гое дело войти с Западом во фронтальный лобовой конфликт. По-
этому, при молчаливой поддержке сторонников многополярности 
(и прежде всего дружественной политике Китая, солидарности 
Ирана и нейтральности Индии и Турции), Россия осталась в этой 
войне с Западом, по сути, одна. 

На данный момент, говорит он, ситуация характеризуется 
относительным равновесием сил. Обе стороны перелома или ре-
шающих успехов добиться не могут. Но и Москва, и Киев, и Ва-
шингтон готовы продолжать конфронтацию столько, сколько это 
потребуется. «Иными словами, вопрос о том, как скоро закончится 
конфликт на Украине, утратил свой смысл и свою актуальность. 
Мы только сейчас по-настоящему вступили в войну, осознали этот 
факт. Это своего рода бытие-в-войне. Трудное, трагическое и бо-
лезненное бытие, от которого российское общество давно отвык-
ло, да большинство войны толком и не знало»1. 

 
1 Дугин А.Г. СВО: год первый. Смена парадигмы. – URL: https://zavtra.ru/ 

blogs/svo_god_pervij_smena_paradigmi (дата посещения: 29. 03. 2023). 

https://zavtra.ru/blogs/svo_god_pervij_smena_paradigmi
https://zavtra.ru/blogs/svo_god_pervij_smena_paradigmi


Конфликт на Украине и современная философия в России  
и вокруг нее. Часть VI 

 19 

Дугин отмечает, что серьезность конфронтации России с За-
падом поставила с новой силой вопрос о вероятности перераста-
ния этого конфликта в ядерный. Так как речь шла уже о полноцен-
ной войне России с Западом, такая перспектива перестала быть 
чисто теоретической и стала аргументом, который все чаще упо-
минается разными сторонами конфликта. Дугин считает, что СЯО 
будет применено лишь в случае пересечения красных линий, на 
сей раз совсем серьезных. И звучат они так: критическое пораже-
ние в войне на Украине при прямой и интенсивной вовлеченности 
в конфликт США и стран НАТО. При этом у США и НАТО моти-
вация для применения ядерного оружия вообще отсутствует даже 
в обозримой перспективе. Оно было бы применено только в ответ 
на ядерную атаку России, которая без фундаментальных основа-
ний не состоится. Даже если представить себе, что Россия устано-
вит контроль надо всей Украиной, говорит Дугин, это никак не 
приблизит США к их красным линиям. Ведь США уже добились 
больших результатов в противостоянии с Россией: они сорвали 
мирный и плавный переход к многополярности, отрезали Россию 
от западного мира, обрекая на частичную изоляцию, добились де-
монстрации определенной слабости России в военно-технической 
сфере, обложили серьезными санкциями, способствовали ухудше-
нию образа России среди тех, кто был ее реальным или потенци-
альным союзником, обновили свой военно-технический арсенал 
и др. Если Россию получится добить иными средствами, коллек-
тивный Запад с огромным удовольствием это сделает любыми 
способами, но кроме ядерных. Положение Запада таково, что ни-
каких мотивов использовать первыми ядерное оружие против Рос-
сии у него нет. А у России есть. Но если Россию не загонять в ту-
пик, этого легко можно избежать. Россия пойдет на уничтожение 
человечества только в том случае, если сама Россия будет постав-
лена на грань уничтожения. 

В итоге Дугин в этой статье говорит, что через год военных 
действий на Украине совершенно очевидно, что Россия проиграть 
не может. Это экзистенциальный вызов: быть или не быть стране, 
государству, народу? Речь уже идет не о приобретении спорных 
территорий или о балансе безопасности. Так было год назад. Сей-
час все намного острее. Россия не может проиграть, и пересечение 
этой красной линии вновь отсылает нас к теме ядерного Апока-



Пущаев Ю.В. 

 20 

липсиса. И таково не просто решение Путина, говорит Дугин, но 
логика всего исторического пути России, которая на всех этапах 
билась против впадения в зависимость от Запада – будь то Тевтон-
ский орден, католическая Польша, буржуазный Наполеон, расист-
ский Гитлер или современные глобалисты. Россия будет свобод-
ной или ничего не будет вообще. 

В самом конце он формулирует, что можно считать победой 
России. Здесь он называет три варианта такой победы: 

Малая Победа – освобождение новых территорий, поста-
новка под контроль всех территорий четырех новых субъектов РФ – 
ДНР, ЛНР, Херсонской и Запорожской областей. Параллельно с 
этим разоружение Украины и полных гарантий о ее нейтральном 
статусе в обозримом будущем. Однако, считает автор, такой сце-
нарий очень маловероятен. Совсем невероятно, чтобы нынешние 
власти в Киеве согласились бы на подобную фиксацию статус-кво, 
хотя для Запада это было бы наилучшим решением, так как пере-
дышку в ведении боевых действий можно было бы использовать – 
как Минские соглашения для дальнейшей милитаризации Украины. 

Средняя Победа – освобождение Новороссии, что включа-
ет Крым, четыре новых субъекта России и еще три области – 
Харьковскую, Одесскую и Николаевскую (с частями Криворож-
ской, Днепровской и Полтавской). Это было бы завершение логи-
ческого деления Украины на Восточную и Западную, которые 
имеют различную историю, различную идентичность и различные 
геополитические ориентации. Такое решение для России было бы 
приемлемым и, конечно, воспринималось бы как самая настоящая 
Победа, завершающая то, что было начато, а затем прервано в 
2014 г. 

И большая Победа – освобождение Украины, освобожде-
ние всей территории Украины от контроля нынешнего режима и 
воссоздание исторического единства как государства восточных 
славян, так и великой евразийской державы. Многополярность 
была бы утверждена необратимо, и мы бы перевернули историю 
человечества. Кроме того, только такая Победа позволила бы осу-
ществить в полной мере поставленные в самом начале цели – де-
нацификацию и демилитаризацию, ведь без полного контроля над 
милитаризированной и нацифицированной территорией этого до-
биться нельзя. И даже при этом варианте Запад не претерпел бы 



Конфликт на Украине и современная философия в России  
и вокруг нее. Часть VI 

 21 

критического ущерба в военно-стратегическом и тем более в эко-
номическом смысле, считает Дугин. Россия все равно оставалась 
бы отрезанной от Запада, демонизированной в глазах многих 
стран. Ее влияние на Европу было сведено к нулю или даже к ми-
нусу. 

В ходе военных действий, говорит Дугин, произошла смена 
русской формулы. Первоначально Путин настаивал лишь на суве-
ренитете. Он с самого начала был убежденным реалистом в меж-
дународных отношениях и непреклонным сторонником суверени-
тета. При этом он в полной мере разделял универсальность 
западных ценностей, безальтернативность рынка и демократии, 
считал социальный и научно-технический прогресс Запада един-
ственным путем развития цивилизации. Единственное, на чем он 
настаивал, это суверенитет. Но однополярность, сложившаяся с 
начала 1990-х, вскружила голову либералам в международных от-
ношениях. Они посчитали, что исторический момент настал, исто-
рия как противостояние идеологических парадигм окончилась (те-
зис Фукуямы)1, и пришло время начать процесс объединения 
человечества под началом Мирового Правительства с новой силой. 
Но для этого надо было упразднить остаточный суверенитет. Та-
кая линия жестко расходилась с реализмом Путина. И тем не ме-
нее Путин старался балансировать на грани и любой ценой сохра-
нять отношения с Западом. 

Однако СВО стало кульминацией этого конфликта. Путин 
понимал, что коллективный Запад готовится к симметричной ком-
пании по «демилитаризации» и «денацификации» самой России. 
Либералы закрывали глаза на бурный расцвет русофобского 
неонацизма в самой Украине и более того – активно этому способ-
ствовали, максимально содействуя при этом ее милитаризации, а 
саму Россию обвиняли как раз в том же самом – в «милитаризме» 
и «нацизме». 

Путин начал СВО как реалист. Не более того. Но спустя год 
ситуация изменилась. Стало понятно, что Россия воюет с совре-
менной западной либеральной цивилизацией в целом, с глобализ-
мом и теми ценностями, которые Запад навязывает всем осталь-

 
1 Тезис заключается в том, что мировая история закончилась к концу 1980-х гг. 

XX века, поскольку везде победила либеральная демократия. 



Пущаев Ю.В. 

 22 

ным. Этот поворот в осознании мировой ситуации Россией являет-
ся, быть может, самым главным результатом всей СВО. 

Из защиты суверенитета военные действия переросли в 
столкновение цивилизаций. И Россия отныне не просто настаивает 
на независимом управлении, разделяя западные установки, крите-
рии, нормы, правила и ценности, но выступает как самостоятель-
ная цивилизация – со своими установками, критериями, нормами, 
правилами и ценностями. Россия больше не Запад вообще. Не ев-
ропейская страна, а евразийская православная цивилизация. Имен-
но это Путин провозгласил в своей речи 30 сентября по случаю 
приема четырех новых субъектов в состав РФ, затем в Валдайской 
речи, и многократно повторял в других своих выступлениях. 
И наконец, в Указе 809 Путин утвердил основы государственной 
политики по защите русских традиционных ценностей, набор ко-
торых не просто существенно отличается от либерализма, но в не-
которых пунктах прямо ему противоположен. 

Таким образом, Россия, по Дугину, в ходе и благодаря СВО 
сменила парадигму с реализма на Теорию Многополярного Мира, 
прямо отвергла либерализм во всех его формах и бросила прямой 
вызов современной западной цивилизации, открыто отказывая ей в 
праве на универсальность. Путин больше не верит в Запад и назы-
вает современную западную цивилизацию «сатанинской». В этом 
легко можно опознать как прямое обращение к православной эсха-
тологии и теологии, так и намек на противостояние капиталисти-
ческой и социалистической систем сталинской эпохи. Всё правле-
ние Путина до 24 февраля 2022 г. было подготовкой к этому 
решающему моменту. Но раньше это оставалось в рамках так 
называемого реализма. То есть – западный путь развития + суве-
ренитет. Теперь через год тяжелейших испытаний и страшных 
жертв, которые понесла Россия, формула изменилась: суверенитет + 
цивилизационная идентичность, т.е. Русский путь. 

Список литературы 

1. Дугин А.Г. Украина. Моя война. Геополитический дневник. – Москва : 
Центрполиграф, 2015. – 512 с. 

2. Пущаев Ю.В. Конфликт на Украине и современная философия в России и 
вокруг нее. Часть V. (Обзор) // Социальные и гуманитарные науки. Отече-



Конфликт на Украине и современная философия в России  
и вокруг нее. Часть VI 

 23 

ственная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 1. – 
С. 155–170. 

Март 2023 г. Продолжение следует. 
Ю.В. Пущаев 

 



Цибизова И.М. 

 24 

Реф. ст.: ДЕЛИЧ Й. ВУК СТЕФАНОВИЧ КАРАДЖИЧ – ОСНО-
ВАНИЕ И ОРИЕНТИР 
Делић Ј. Вук Ст. Караџић – темељ и оријентир // Летопис Матице 
српске. – Нови Сад, 2022. – Год. 198, књ. 598, св. 6. – С. 948–961. – 
URL: https://www.maticasrpska.org.rs/letopis/letopis_510_6/Letopis% 
20510%20decembar%20SAJT.pdf 

Ключевые слова: В.С. Караджич; национальное самосозна-
ние; сербский язык; сербская литература; сербы. 

Для цитирования: Цибизова И.М. [Реферат] // Социальные и гума-
нитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Фило-
софия. – 2023. – № 3. – С. 24–30. Реф. ст.: Делић Ј. Вук Ст. Караџић – те-
мељ и оријентир // Летопис Матице српске. – Нови Сад, 2022. – Год. 198, 
књ. 598, св. 6. – С. 948–961. 

В статье сербского филолога Вук Стефанович Караджич рас-
сматривается как ключевая фигура и главный герой новой серб-
ской культуры, ее основа и ориентир в веках, в особенности во 
время исторических кризисов, сопровождающихся тщательно пла-
нируемым и создаваемым духовным умопомрачением и разруше-
нием величайших ценностей. 

Человек не выбирает время, в котором живет. Вуково время 
пришлось на два сербских восстания и создания Сербии после бо-
лее чем четырехвекового рабства. В начале Первого сербского вос-
стания семнадцатилетний Караджич служил писарем у харамба-
ши1 Джордже Обрадовича Чурчии2, которым восхищался, затем – у 
Якова Ненадовича, с которым впоследствии переписывался вопре-
ки несложившимся отношениям, потом – в Краине, где был очаро-

 
1 Старший командир отряда гайдуков.  
2 Ћурчија, сербск. – скорняк. Джордже Чурчия (ум. 1804) – один из во-

ждей Первого сербского восстания.    

https://www.maticasrpska.org.rs/letopis/letopis_510_6/Letopis%20510%20decembar%20SAJT.pdf/
https://www.maticasrpska.org.rs/letopis/letopis_510_6/Letopis%20510%20decembar%20SAJT.pdf/


Реф. ст.: Делич Й. Вук Стефанович Караджич – основание  
и ориентир 

 25 

ван личностью Гайдука Велько1. После подавления восстания 
1813 г. юноша бежал от турецкой мести и добравшейся до Сербии 
чумы (с. 948). В 1814 г. хромой беженец без денег и родины опуб-
ликовал первое собрание славяно-сербских народных песен и 
грамматику сербского языка, а в 1818 г. – словарь, инициировав 
культурное возрождение страны и сотворив чудо в истории своего 
народа. Иво Андрич2 назвал его «учителем энергии». Оценивая 
книги, Якоб Гримм писал, что не знает народа, способного срав-
няться с сербами в богатстве любовных песен. Память Караджича, 
хранившего народные песни «как собственное дитя», Андрич ин-
терпретировал как «плод и меру любви к своей стране и тесной 
связи со своим народом и его судьбой». Словарь – лексикографи-
ческое произведение – обладает и поэтическими функциями, бла-
годаря богатству цитат, притч и литературных героев, описанных и 
представленных в иллюстрациях (с. 949–950). Милорад Павич ви-
дит в нем предтечу «Хазарского словаря», М. Вуксанович – своей 
трилогии романов-словарей. Читательский опыт подтверждает по-
ливалентность, многофункциональность прозы Караджича. Его 
словарь – энциклопедия сербской литературы, мифологии и куль-
туры. Синтез статей об отдельных событиях дает представление о 
судьбе и истории народа. Притчи о Косове и косовских героях 
Мачве и Поцерье, Пиве и Дробняке3 объединяют рассказы о двух 
Милошах – Обиличу косовской эпохи и Стоичевиче времен Перво-
го сербского восстания (с. 950–951). Преданье о Милоше Обиличе 
приводится в статье о прилагательном обил – обильный (с. 951). На 
повстанцев распространяются нимб и слава косовских героев. 
В 1829 г. Караджич публикует ряд биографий под названием «По-
добны сербскому Плутарху, или жития знаменитых сербов в Сер-
бии нашего времени» (с. 952). Он сравнивает Милоша Обилича и 
Гайдука Велько с Ахиллом, королевича Марко – с Геркулесом, 
Милоша Войиновича4 и черногорских эпических героев – с Пари-

 
1 Велько Петрович (1780–1813) воевода, один из вождей Первого сербско-

го восстания. 
2 Югославский писатель и дипломат, лауреат Нобелевской премии. 
3 Сербские косовские топонимы. 
4 Сербский дворянин, служивший императору Стефану Душану, герой до-

косовского эпического цикла. 



Цибизова И.М. 

 26 

сом. Себя и Лукиана Мушицкого1 называет Платонами и Аристо-
телями своего времени. Князя Милоша2 – Калигулой и Нероном 
(с. 953). Делич отмечает мастерскую передачу Караджичем, обла-
давшего тем, что ныне называют «автопоэтическим самосознани-
ем», иронии судьбы и исторического пессимизма при отсутствии 
идеализации неидеальных героев. Требование «как мастер занима-
ется своим ремеслом, так должны и работать писатели» Делич 
считает современным, поскольку оно вечно. Андрич цитировал 
Караджича относительно трудности написания прозы, отмечая 
нацеленность на вещь: непонимание ее сущности Вук считал не-
достатком. «Средний путь», не ведущий к сути вещи, он отрицал, 
доводя начатое до конца вопреки сопротивлению материала, об-
стоятельств и противников (с. 954–955). Его девизом было: «Рабо-
тайте и пойте одинаково, так вы лучше всего ответите своим не-
приятелям и всех их посрамите». Караджич всю жизнь сохранял 
свою целостность, личную и национальную идентичность, хотя 
Дж. Даничич отмечал, как трудно быть писателем, не потеряв мно-
гое от своего народа (с. 955). Вук не «онемечился» и не «отуречил-
ся», оставшись сербом и заложив основание новой национальной 
культуры. «Настоящий патриот не должен любить свое отечество 
как свинья помои (омылки), где находит жир и воду; но любить его 
даже вдали и даже если оно желало ему зла и учиняла его». Первое 
условие личностной целостности – уважение своего ума, сохране-
ние самостоятельности. Ум выше ревности и привязанности; он 
определяет направления деятельности и поступки свободного че-
ловека. Доводы ума побеждают страх: «Кого вы боитесь, когда ум 
говорит о подобной необходимости? – спрашивает Караджич Му-
шицкого, осмотрительнейшего человека, познавшего границы своей 
храбрости и личной свободы. Сдать ум в аренду – не только мо-
ральное и ценностное падение, это и психологически проблема-
тично, это путь не к спасению, но к личному несчастью, подразу-
мевающий несвободу, а также духовное и ментальное рабство: 
сдавшие ум в аренду – несчастные люди, вынужденные обдумы-

 
1 Лукиан Мушицкий (1777–1837) – сербский писатель, поэт, языковед, 

общественный и религиозный деятель, епископ Горноварловский.  
2 Милош Обренович (1780–1860) – предводитель Второго сербского вос-

стания 1815 г., сербский князь в 1815–1839 гг. и в 1858–1860 гг., основатель ди-
настии Обреновичей.  



Реф. ст.: Делич Й. Вук Стефанович Караджич – основание  
и ориентир 

 27 

вать то, что чувствуют другие. Эта сентенция звучит как мораль-
ный, идейный и психологический закон. Караджич стал зако-
нотворцем не только в грамматике и орфографии, но и мышлении, 
которое должно быть свободным. Иво Андрич рекомендовал в 
жизни и литературе придерживаться Караджича и Негоша, считая 
врагами тех, кто на них нападает. Все трое в четыре последние де-
сятилетия подвергались бессовестным открытым или завуалиро-
ванным атакам вплоть до оспаривания их творчества и статуса в 
языке, литературе и культуре. Уродливое создание новых языков, 
вдохновленное и моментально принятое Западом, означает напа-
дение на Вука и его достижения. Верхом гротеска стал черногор-
ский отказ от кириллицы ради чиргилицы1 и введения двух новых 
букв2. Это сделали люди с искаженной идентичностью, за которы-
ми стоят сомнительные менторы (с. 956–957). Это попытка поссо-
рить людей и народы. Идея создать скороспелый язык в начале 
XXI в. безумна и самоубийственна, она означает потерю ценностей 
десяти предыдущих веков. Словно с разрушением Югославии сле-
довало уничтожить и язык Вука. Языковое безумие ограничено в 
пространстве и времени, но поражает упорство поиска среди сер-
бов разрушителей достижений и языка Караджича и нахождение 
их за хорошие деньги и университетские должности, дающие зе-
леный свет. Есть специалисты, сдающие свой приспособленческий 
ум в выгодную аренду и «обязавшиеся думать так, как чувствуют 
другие». Значение строфы «Не всякому дорог тот, кто великую 
вещь создает» Караджия ощущал всю жизнь, а его творчество пе-
редает и ныне. Первым адресатом его трудов были сербские по-
томки, ради которых он самоотверженно сгорал, создавая громад-
ный опус, и которых считал единственным судьей в будущем и 
вечности, в чем близок Негошу3, полагавшему, что будущие поко-
ления воздадут каждому свое. Вторым – мир и его выдающиеся и 
влиятельные люди: Гете, Якоб Гримм, Тереза Альбертина Луиза 

 
1 Так в Сербии называют «черногорский алфавит», принятый в 2009 г.  
2 Буквы «žj» и «šj» передаются длифтонгами, соответственно «жй» и «шй». 
3 Петр Петрович Негош (1813–1851) – черногорский владыка (правитель) 

и митрополит Черногорский и Бердский, реформатор и выдающийся поэт.  



Цибизова И.М. 

 28 

фон Якоб Робинсон1, Леопольд фон Ранке2, Фридрих Фатер3, Йо-
зеф Добровский4, Измаил Иванович Срезневский5 и многие дру-
гие. Караджич стремился представить иностранцам сербов «с 
наилучшей стороны, по возможности, не оскорбляя истины». 
И. Андрич подчеркивал бесценные для коммуникации с иностран-
цами качества реформатора, которых «часто недостает» сербам: 
«упорство, сдержанность и чувство меры». Перед критикой Кара-
джича Делич рекомендует задаться вопросом: кто оставил более 
обширное или значительное литературное, научное, языковедче-
ское и культурное наследие. (с. 957–958). За пятьдесят лет самые 
компетентные люди не успели критически переработать и опубли-
ковать его. Семь томов его переписки с наиболее влиятельными 
литераторами и учеными того времени, опубликованные в 13 то-
мах, поражали Андрича. Хромой инвалид путешествовал по миру 
с культурной миссией сербского народа. Никто не сделал больше 
для статуса и рецепции сербской литературы и культуры в мире. 
Сербский фольклор, в особенности лирическая и эпическая поэ-
зия, стал хитом в Европе. Его эпика сравнивалась с Гомером, лири-
ка – с соломоновой Песни песней. Никогда сербская литература 
настолько не покоряла мир. Поэзию переводили Нете, Якоб Гримм, 
А.С. Пушкин, А. Мицкевич и многие выдающиеся слависты того 
времени (с. 958). Благодаря сотрудничавшей с Вуком Терезе Аль-
бертине Луизе фон Якоб, вышедшей замуж за Э. Робинсона, слава 
сербской поэзии достигла Америки. Караджич писал Робинсону, 

 
1 Тереза Альбертина Луиза фон Якоб Робинсон (1797–1870) – немецко-

американская писательница, лингвист и переводчик, вторая жена ученого-
библеиста Эдварда Робинсона.   

2 Леопольд фон Ранке (1795–1886) – официальный историограф Пруссии, 
разработавший основанную на источниках методологию современной историо-
графии. 

3 Фридрих фон Фатер (1810–1854 или 1866) – прусский, затем российский 
классический филолог.  

4 Йозеф Добровский (1753–1829) – чешский филолог, лингвист, литерату-
ровед, фольклорист, историк и просветитель, деятель Чешского национального 
возрождения, «патриарх» славистики.  

5 Измаил Иванович Срезневский (1812–1880) – русский филолог-славист, 
академик Петербургской академии наук, декан историко-филологического фа-
культета Петербургского университета, составитель Словаря древнерусского 
языка.  



Реф. ст.: Делич Й. Вук Стефанович Караджич – основание  
и ориентир 

 29 

что «Хижина дяди Тома» переведена на сербский язык, но положе-
ние сербов под турками хуже, чем негров в Америке. Ни один из 
его современников не осуществлял столь масштабной культурной 
дипломатии. Благодаря восприятию сербской поэзии в мире, в 
первую очередь Гете и Пушкиным, эпический десятистопный стих 
удостоился международного признания. Караджич предоставлял 
документацию, помощь и энергию для создания «Сербской рево-
люции» Леопольда фон Ранке. Однако исторически дистанциро-
ванная теория ограниченно применяется к современным событиям. 
Необходимое знание о событиях доходит лишь до современников. 
Согласно Деличу, сербы грешны перед жертвами Первой и Второй 
мировых войн, серии спланированных гражданских войн в Юго-
славии. От книг Владимира Чоровича1 и Мирослава Тохоля2 боль-
ше пользы, чем от томов исторического тумана (с. 959–960). Вла-
дыки Амфилохий3 и Афанасий4 сделали для жертв Косова и 
Метохии больше, чем все сербские интеллектуалы. Лекция Кара-
джича по истории не выучена, иначе ныне бы по-другому относи-
лись к памятным местам. 

Делич считает кириллический алфавит и орфографию серб-
ского языка, в которых каждый звук имеет свою букву, более совер-
шенными и современными, чем русские, немецкие, французские и 
английские. Дошло до его «усовершенствования» «неразвитой 
языковой недоношенностью». Словарь сербского языка – ризница 

 
1 Владимир Чорович (1885–1941) – один из ведущих сербских историков 

ХХ в. Доктор философии. Имеется в виду его книга «История сербов», изданная 
посмертно в 1989 г.  

2 Мирослав Тохоль (1957–2021) – сербский писатель, политик, министр 
информации в Республике Сербской (Босния и Герцеговина). Признанный луч-
шим писателем сербского постмодерна, он удастаивался многочисленных литера-
турных премий. Двухтомник «Красная книга – страдания сербов в Боснии и Гер-
цеговине 1992–1995» получил специальный приз в Литературном салоне в Нови-
Саде 2001 г.  

3 Митрополит Амфилохий, в миру Ристо Радович, (1938–2020) епископ 
Сербской православной церкви, митрополит Черногорский и Приморский. 

4 Епископ Афанасий, в миру Зоран Евтич (1938–2021) – архиерей Серб-
ской православной церкви, епископ Захумско-Герцеговинский и Приморский, 
автор многочисленных книг и статей по христианской истории и нравственности. 
Выступал с критикой роли Запада, США и исламского мира в югославском кон-
фликте.  



Цибизова И.М. 

30 

сербской памяти. Караджич и Чайканович помогли Васко Попе1 
«укорениться в сербской мифологии», поэзии времен Неманови-
чей. Андрич писал о Караджиче и Негоше как двух столпах опоры 
на традицию. Говоря о сербском просветителе, Делич не может не 
упомянуть покойных Павле Ивича2 и Йована Кашича3. Диалог с 
мертвыми – это диалог с вечностью: «голоса мертвых – не мертвые 
голоса» (с. 960). 

И.М. Цибизова∗ 

1 Васко Попа (1922–1991) – сербский поэт румынского происхождения. 2 

Павле Ивич (1924–1999) – сербский лингвист, ученый, профессор, ака-демик 
Сербской академии наук и искусств и трех иностранных академий. 

3 Йован Кашич – сербский лексикограф и синтаксист, исследовавший язык 
эпохи Караджича. 

∗ Цибизова Ирина Михайловна – кандидат исторических наук, научный 
сотрудник одела философии Института научной информации по общественным 
наукам РАН;  itsibizova@mail.ru (ORCID: 0000–0003–1428–2152). 



Реф. ст.: Э. Найера Перес. Жизнь и мнодественность. пересмотр 
ницшеанских размышлений Самбрано и Арендт 

 31 

Реф. ст.: Э. НАЙЕРА ПЕРЕС. ЖИЗНЬ И МНОДЕСТВЕННОСТЬ. 
ПЕРЕСМОТР НИЦШЕАНСКИХ РАЗМЫШЛЕНИЙ САМБРАНО 
И АРЕНДТ 
Nájera Pérez E. Vida y pluralidad. El recorrido de la reflexión nietz-
scheana en Zambrano y Arendt // Revista de Filosofía. – Madrid, 2022. – 
V. 47, N 2. – P. 369–385. – URL: https://revistas.ucm.es/index.php/ 
RESF/article/view/69090/4564456561900. – (дата обращения: 
10.01.2023). 

Ключевые слова: Х. Арендт; жизнь; многообразие; Ф. Ниц-
ше; образ жизни; плюральность; М. Сомбрано. 

Для цитирования: Цибизова И.М. [Реф. ст.] // Социальные и гума-
нитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Фило-
софия. – 2023. – № 3. – С. 31–42. Реф. ст.: Nájera Pérez E. Vida y pluralidad. 
El recorrido de la reflexión nietzscheana en Zambrano y Arendt // Revista de 
Filosofía. – Madrid, 2022. – V. 47, N 2. – P. 369–385 

В статье сотрудницы университета Аликанте Э. Найеры Пе-
рес осмысливается влияние ницшеанской концепции образа жиз-
ни, вдохновляющего на самореализацию, на М. Самбрано и 
Х. Арендт. Эти мыслительницы считали множественность осново-
полагающим аспектом человечества, исходя из критики платоно-
вой парадигмы униформирования бытия. 

Во введении (с. 370–371) взаимопроникновение мысли и 
жизни выделяется в качестве одной из основных тем ницшеанской 
мысли. Разоблачается позиция профессионального философа, гор-
дящегося объективностью интуиции и универсальными познания-
ми, хотя его учения детерминируются определенными интересами 
и перспективой, являясь своего рода «самоисповедованием», «не-
вольными и непреднамеренными воспоминаниями» и совпадают с 
«биографическими ориентирами». Фаворизируются определенный 
образ жизни, поскольку гипотезы становятся значимыми при со-

https://revistas.ucm.es/index.php/RESF/article/view/69090/4564456561900
https://revistas.ucm.es/index.php/RESF/article/view/69090/4564456561900


Цибизова И.М. 

 32 

прикосновении с опытом. Субъективность определяется как усло-
вие философии будущего, способной соединиться с другим этосом 
и преодолеть нигилистические горизонты благодаря недоверию к 
нормативным практикам права, религии и философии, структури-
ровавшим западную культуру. Критикуя «улучшение» человече-
ства как «приручение» или массовое одомашнивание ради массо-
вого воспроизводства «субъектов в униформе», превращаемых в 
орудия, Ницше обещает приумножение ценности индивидуума. 
Сильное его влияние на Марию Самбрано и Ханну Арендт, раз-
мышлявших о ведущем к самореализации и аутентичности образе 
жизни, требующем интерсубъективности и коррелирующемся с 
многообразием (с. 370–371). Они ведут диалог с Ницше о логосе, 
направлявшем Платона на поиск универсального и разработку 
объединяющих категорий, но их понимание личности и деятельно-
сти означают дистанцирование от индивидуализма сверхчеловека. 

При осмыслении «Балласта платонизма» (с. 371–374) проти-
вопоставление реального мира и мира явлений рассматривается 
как реляция, облегчающая одомашнивание в обмен на обещание 
всеобщего примирения. Частности и различия аннулируются «для 
достоверности и общей полезности», уничтожая многообразие в 
пользу архетипического словаря, заставляющего реальность «ока-
менеть». В тенденции, идущей от платоновской формулировки 
Идеи, Самбрано и Арендт находят ограниченность философской 
традиции, негодной для размышлений о множественности, и по-
добно Ницше желают избавиться от балласта платонизма. Самбра-
но ссылается на санкционированное в «Республике» изгнание по-
этов за чуждый истине мимезис1 и питание низшей части души 
эмоциями в ущерб разумному. Поэзия обвиняется в «способности 
причинить вред даже хорошим людям» из-за ущерба самооблада-
нию и общественного резонанса. Согласно Самбрано, поэт культи-
вирует ощущение реальности, превосходящее единство бытия и 
полиса, к которому стремится король-философ. Последнее уни-
чтожает изобилие реальности и аскетически предает основываю-
щее философскую деятельность восхищение: в «Сумерках идолов» 
жизнь и богатство ее эмоций «ничего не стоят» (с. 371–372). Поэт 
наделяет голосом несводимое частное и конкретное, «презренную 

 
1 Подражание.  



Реф. ст.: Э. Найера Перес. Жизнь и мнодественность. пересмотр 
ницшеанских размышлений Самбрано и Арендт 

 33 

множественность, униженное разнообразие», не отрекаясь ни от 
одной из граней действительности: «ни от единого творения, ни от 
мгновенья этого создания, ни от частицы атмосферы, его окружа-
ющей, ни от оттенка отбрасываемой им тени, ни от распространя-
емого им аромата, ни от пробуждаемого его отсутствием призра-
ка». Поэзия цепляется за рассеянность и делает видимость 
абсолютной. Она ценна, так как является «памятью о том, что фи-
лософ забывает»: о непреодолимой силе страстей, исступлении 
вопреки разуму и закону. В противовес трезвости разума, цитадели 
философа, поэзия вечно пьяна и против вневременного. Возвраще-
ние целостности граням частности, случайности и опыта, которы-
ми пренебрегает философия, – мотивация пути поэтического разу-
ма, ставшего в «Философии и поэзии» диагнозом недостаточности 
логоса. Самбрано дистанцировалась от терминов концепции субъ-
ективности – абстракции, отстраненности, универсализма – в 
пользу витализма. Признавая заслуги либеральной мысли в обла-
сти автономии и эгалитарной идеи человечества, она критикует ее 
рационалистическое развитие, приведшее к уходу от человека из 
плоти и крови. Эта традиция «вновь возвеличила жизнь; но, оста-
ваясь чистой и холодной, как алмаз, подвесила ее в воздухе». 
Осуждается выкованная из картезианской гносеологии и завер-
шенная кантианством безличная концепция индивида. Самость 
спасается от рабства провидению, но принуждается к свободному 
от эмоций и непроницаемому для инстинктов нравственному дол-
гу. Ошибки и бесплодие интеллектуалистского и аскетического 
подхода сводятся к «разрыву связи человека не только со сверхче-
ловеческим, но и инфрачеловеческим, бессознательным» и «пре-
небрежением» аппетитами, страстями, верой, любовью. Очевидно 
влияние Ортеги-и-Гассета, подчинившего чистый разум суще-
ственности. Теория обстоятельств, разработанная в «Размышлени-
ях о Дон Кихоте», стала для Самбрано «неизменной отправной 
точкой» (с. 372). Из нее следует учение о самости – обо всем, от-
вергаемом великими концептуальными системами как случайное и 
особенное. Ницше использован для поиска более широкой, чем у 
Ортеги-и-Гассета, концепции разума, включавшей историчность и 
контингентность человеческого, а также знание о душе с учетом ее 
субъективного аспекта, ускользающего от концептуальной интер-
претации. В работе «Ницше или одиночество в любви» его док-



Цибизова И.М. 

 34 

трина наделяется добродетельностью влюбленного. При принятии 
ницшеанского витализма отвергаются условия утверждения «эго», 
«героизма личности». Ницше утверждает борющуюся субъектив-
ность вне общепринятого круга ценностей. Монолог сверхчелове-
ка, рискующего замкнуться в своей аутентичности, противоречит 
пониманию автономии Самбрано, освобождающей философа от 
фашистских искажений и для смягчения аристократического инди-
видуализма подчеркивающей враждебность условий его становле-
ния: «представления морали, скрывавшие человеческую действи-
тельность, обрекали Ницше на жизнь в абсолютном одиночестве». 
В желании отступничества видится критический акт, ценный как 
прелюдия к новой морали, внимательной к игнорируемому фило-
софской традицией реальному человеку (с. 373). Различение 
«школьной» и «джентльменской морали» становится орудием ата-
ки на традиционную нравственность, интеллектуальной опорой 
критики, основанием дерзости». Ницше стремится избежать экс-
цессов крайнего индивидуализма – «морали дикого одиночества, 
презрения к посредственности, неограниченного стремления к чи-
стоте», оправдываемых как инструмент и «интеллектуальное осно-
вание» критики. Отмечается этико-политическая ограниченность 
его коллективной грамматики образа жизни для реализации лично-
сти и возможности равенства. 

При интерпретации «Различия и равенства» (с. 374–376) 
подчеркивается, что у Арендт ницшеанская мысль пробудила ле-
жащую в основе западной философии идеалистическую мечту, 
сконцентрировавшись на интерсубъективности. В «Ситуации че-
ловека» осуждается отдавшийся миру идей сократико-платонов-
ский философ из мифа о пещере, освободившийся от цепей, дабы 
выбраться из тьмы и получить доступ к перспективе, чуждой 
оставшимся внутри. Разоблачается притворство созерцательной 
жизни, предпочитающей лучезарные обещания сумбурным сцена-
риям теней мира, где развивается активная жизнь. В «Республике» 
мудрый человек возвращается по своим следам, спускаясь во тьму 
для просвещения сограждан. Возвращение не приводит к адекват-
ному пониманию интерсубъективности, предполагающей проек-
цию опыта идеального и вечного на изменчивые и множественные 
обстоятельства практики, подтверждая презрение философии к 
реальной сфере человеческих дел. Эта дисциплина не понимает 



Реф. ст.: Э. Найера Перес. Жизнь и мнодественность. пересмотр 
ницшеанских размышлений Самбрано и Арендт 

 35 

значение общего: «ее утверждения были бы правильными, если бы 
существовал только один человек, или два человека, или только 
идентичные люди». Она не дает представления о политической 
действительности, поверхностно и недостаточно занимаясь быти-
ем людей – многообразных существ (с. 374–375). В теории дея-
тельности Арендт мир населяют люди – не Человеческое Суще-
ство. Предлагается отказ и от традиционного универсалистского 
подхода, и от индивидуалистического, ориентированного на непо-
литическую точку зрения. Абсолютизация единичного или родово-
го сокращает пространство общего, ведя к безличности и утрате 
себя. Концепция множественности Арендт, нацеленная на спасе-
ние индивидуума, помещает его среди и рядом с другими и пред-
полагает «двойственный характер равенства и отличности». Она 
дистанцируется от Ницше, сводящего различность к становлению 
индивидуума тем, кто он есть, – формированию субъективности 
при (почти) абсолютной автономии. Это требование интегрирова-
но в риторику, ведущуюся от первого лица во множественном чис-
ле: «… мы хотим стать теми, кто мы есть, – новыми, уникальными, 
несравненными, теми, кто устанавливает себе закон, теми, кто са-
ми себя создают!» У Арендт право на отличность – измерение, ос-
новывающее политическую жизнь. Утверждение «каждый человек 
уникален, с каждым рождением в мир входит что-то совершенно 
новое» требует равенства. Так понимается многообразие, форми-
рующее общий образ жизни. Согласно Самбрано, героическая 
личность Ницше избегает «яда доктрины равенства прав для 
всех» (с. 375–376). Призыв к чувственному аристократизму, видя-
щему «ранг, степень, порядок» различий между людьми, затрудня-
ет включение симметрии в ницшеанский этос. Доступ к «един-
ственному, соблазнительному, полному опасностей» идеалу 
Сверхчеловека для большинства исключен. У Арендт подлинность 
возникает не изолированно, не на фоне общей безличности, но в 
мире, где присутствуют другие. Как и Самбрано, ее интересует де-
мократическое измерение личности и стремление к аутентичности. 

При интерпретации терминов «Индивидуум и личность» 
(с. 376–378) подчеркивается, что Самбрано и Арендт ценят разли-
чия и множественность. Ницшеанский подход не позволяет завер-
шить набросок множественности. Самбрано характеризует немец-
кого мыслителя как героя-экстремиста из-за разделяемого с 



Цибизова И.М. 

 36 

идеализмом иррационального решения, подчиняющего человека 
темной и непостижимой силе. Жизнь для Ницше – сила, не прием-
лющая понятийного опосредования, почти недоступная и невыра-
зимая реальность, рискующая остаться непонятой. Он предлагает 
версию аскетизма, упускающую предполагаемое бытием богатство 
смысла, «более непримиримый аскетизм», чем сократовский: в нем 
жизнь еще больше отказывается от непосредственного». Самбрано 
осуждает возвращение Ницше к «волшебному миру», где «из-за 
отсутствия горизонтов и объективности вещи становятся опасны-
ми призраками, очагами отчуждения». Ее витализм упивается 
предшествующим философии поэтическим сознанием, ясностью, 
исходящей от мысли и сердца, возможностью чувственного. 
В сборнике «К познанию души» подчеркивается: «Фатальным ре-
зультатом драмы, представленной Ницше зеркалом современного 
человека, мы имеем призрачный мир… Дологический мир после 
длительного периода проявления логоса во всех его формах. Не 
является ли этот мир “до” в “после” правдивейшей картиной ужа-
са?» (с. 376–377). Предлагаемое Ницше упражнение в «антифило-
софии» в измерении мира фантазмов, где презирается логика, уси-
ливает понимание вещей. Обращение к жизни как к чему-то 
непроницаемому для разума вкладывается в уста «эго», не отно-
сящего заботу об общественной жизни к этическим приоритетам. 
Увлечение поэзией не спасает от крайнего одиночества. В работе 
«Человек и божественное» рассматриваются иллюзии сверхчело-
века, который в отсутствии Бога обожествляет, абсолютизирует 
себя, санкционируя свободу за пределами добра и зла, не согласу-
ющуюся с реляцией с другим. Индивидуум не рассматривает тако-
го условия смысла, как присутствие другого, или в контексте мира, 
разделяемом большинством других, создавая почти невыразимую 
аутентичность, которую трудно передать. Жертва, требуемая от-
личностью, оригинальностью, выводит человека «за пределы вся-
кого сообщества, туда, где слово не прорастает», обрекая на «по-
глощение молчанием». Молчание Ницше выразительно: слова 
служат не для артикуляции отдельного голоса, но для согласия 
разделяющих единый образ жизни. Язык отвергается как орудие 
посредственности, поскольку «изобретен для общего, посредниче-
ского, коммуникабельного. Говорящий опошлен языком». Метафо-
рический перенос аутентичности на сценарии, где доминируют 



Реф. ст.: Э. Найера Перес. Жизнь и мнодественность. пересмотр 
ницшеанских размышлений Самбрано и Арендт 

 37 

одиночество и жесткость, согласуется с этим подходом. Среди пей-
зажей альтернативного образа жизни Ницше видит лед и высоко-
горье, ледниковые моря и пустыню, ссылаясь на иной аскетиче-
ский идеал – «добродушный аскетизм обожествленного 
животного», – отвечающий не платоновско-христианской морали, 
но условиям плодотворности сильных духов независимых созда-
ний, отражая трудность самореализации в демократических обще-
ствах (с. 377–378). У Самбрано возможность смысла извлекается 
из одиночества сверхчеловека, нуждаясь в иной интерпретации 
индивида, которая преодолеет нигилизм через понимание ин-
терсубъективности и устранит угрозу превращения истории в 
«безразличное место, где любое событие обладает той же значимо-
стью и теми же правами, что и Абсолютный Бог». В «Человеке и 
демократии» демонстрируется индивидуум, познавший себя как 
тотальную реальность, «интимное пространство», в котором «пре-
бывает абсолют». Это ценностно-смысловое ядро позволяет утвер-
дить строжайшую автономию и мыслить о свободе. «Никто, жи-
вущий как личность, не привержен абсолютно определенному 
образу жизни». Человеку присуща определенная отстраненность, 
но он реляционен, всегда находясь среди других в «уединении при 
сосуществовании». «Демократия – общество, в котором “быть 
личностью” не только разрешено, но и нужно». Этико-
политический путь Самбрано, отрицая ницшеанское осуждение 
равенства как предрассудка, препятствующего индивидуализму, 
позволяет реализоваться каждому из людей, не допуская его дегра-
дацию до массы, принять различия, богатую человеческую много-
гранность. В пределах также воссозданного Арендт семантического 
поля уверенности в беспрецедентном будущем – «веры в непред-
виденное» – человеческое бытие подразумевает для Самбрано 
жизнь, отличную от других. «Другие, обладающие способностью к 
оригинальности и творчеству, делают понятным возможность пре-
образовывать то, что дано каждому», «иначе существовало бы 
только одно общество» (с. 378). 

При интерпретации связи «Рождаемости и рассвета» у 
Арендт подчеркивается, что, проясняя корреляцию между различ-
ностью и равенством, она рассматривает рождаемость как отобра-
жение человеческой обусловленности. Индивидуум определяется 
через способность дать начало новому среди себе подобных, акту-



Цибизова И.М. 

 38 

ализировать инициативу, направить вещи в новое русло. От каждо-
го можно ожидать неожиданного, даже невероятного. Привлекаю-
щие внимание слова и действия управляют инновационным актом, 
определяющим экзистенциальную ситуацию человека и влияющим 
на жизнь в обществе. Вопреки солипсическому искушению аутен-
тичности образ жизни уподобляется пространству, гарантирующе-
му возможность самовыражения и сохраняющему сингулярность 
среди равных. В «Жизни разума» обсуждается ницшеанское пони-
мание воли в свете тезиса о вечном возвращении. Возврат к цик-
личной концепции времени аннулирует возможность начала, эф-
фективность субъективности, предполагающей «линейное время и 
неизвестное будущее, открытость к изменениям». Вмешательство 
воли во власть основано на примирении индивида с его экзистен-
циальной траекторией. Прошлое и репрезентация будущего инте-
грируются в желаемое предназначение, доверенное самости. Это 
ядро учения о фатализме, предлагаемом концепцией вечного воз-
вращения и стремящимся упрочить контингентность конкретной 
биографии как пространства для самопознания. У Арендт этот 
подход трансформируется в «ментальное упражнение», в котором 
«эго» стремится выстроить ощущение единичного от первого ли-
ца, предполагая, что общий мир его не имеет, в отказ от деятельно-
сти. Ницшеанская философия деактивирует волю, разрабатывая 
автобиографический проект, непродуктивный в отношении рожде-
ния – позвоночного столба деятельной жизни. «Сверхчеловек пре-
одолел заблуждения (намерение и цель), и его интуиция противо-
стоит велениям Воли, избавляет от колебаний, погружает в 
тишину. Это не оставляет ничего, кроме желания стать “тем, кто 
говорит “да”, благословлять грядущее, и говорить “аминь”» 
(с. 379). Ницшеанство подходит для заинтересованного в герме-
невтическом примирении с будущим без цели, ведет к прославле-
нию абсолютно аморальной невинности. Это нигилистическая 
версия посвящения философа созерцательной жизни, порицаемой 
у Платона. Сверхчеловек переносит смысл не в мир идей, но на 
обочину своей биографии, превращая в почти непередаваемый 
опыт, не стремящийся преобразить обыденное. Не предоставляется 
картины множественности. Воля – эстетический прием для выра-
ботки понятия философской свободы, «важной лишь живущим вне 



Реф. ст.: Э. Найера Перес. Жизнь и мнодественность. пересмотр 
ницшеанских размышлений Самбрано и Арендт 

 39 

политических сообществ, в одиночестве», и не способствующий 
размышлениям о политической свободе. Она говорит о возможно-
сти, не о желании, разрешающейся в фатализме без учета обстоя-
тельств человеческого существования, сочетающих различность и 
равенство. У Самбрано Ницше характеризуется как «существо за-
ри», мыслитель, способный внести вклад в новую философию, 
означающую трансформацию. Безумие ценится как выражение из-
начального смысла, несводимого к понятиям и свидетельствующе-
го о ином виде трагической прозрачности. Подчеркивается значе-
ние опыта для священного поэтического разума при ницшеанском 
вторжении в предельные глубины человеческого существования. 
«Тьма, сохраняющая непрерывность мысли, – не полный мрак. 
Она заставляет задуматься о заре, которая прячется, чтобы тут же 
появиться вновь, и продолжала бы появляться во тьме многих 
жизней, если бы они были даны Ницше». Утверждение вечного 
возвращения противоречит предрассветному состоянию (с. 380). 
Темпоральность продуктивна и выражает стремление к инноваци-
ям и изменениям ради будущего. Сосредотачиваясь на метафорич-
ности реестра рождений, Самбрано утверждает, что человеку 
необходимо «рождать», «продолжать рождаться»; понимание, спо-
собствующее его многообразному и оригинальному развитию, со-
держит «прорастающее семя жизни». Время «обволакивает неви-
данное», ссылаясь на каждого человека, на сосуществование с 
другими. 

При осмыслении призыва «Воображать образ жизни» 
(с. 381–283) отмечается отличие концепций личности и деятельно-
сти Самбрано и Арендт от ницшеанского индивидуализма, их со-
противление солипсическому и эстетскому искушению, появляю-
щемуся в понимании аутентичности. Концепция множественности 
требует не только освобождения от идеализма, но и внимания к 
ощущению интерсубъективности в матрице, где находятся и со-
здаются новые рассветы, новые рождения. В поисках «нового вида 
философов» Ницше предполагает коллективную грамматику, ис-
пользуя связывающее разные понятия местоимение «мы»: иммо-
ралисты, добрые европейцы, гипербореи, свободные духи, послед-
ние стоики, те, кто определяет себе законы. Проект множественной 
субъективности связан с изменением, определяющим настоящее 



Цибизова И.М. 

 40 

образа жизни, подозрением к обычным нормативным практикам и 
деактивацией платоновско-христианской морали, переосмыслен-
ной в эпоху Просвещения. Предлагая вообразить альтернативные 
формы образа жизни, он обращается к обществам с аристократи-
ческим налетом – древнегреческому полису и ренессансной Вене-
ции, черпая вдохновение вначале из Шопенгауэра, затем из элли-
нистических школ. Эпикурейский сад – многообещающий 
ландшафт для сообщества равных, где культивируется дружба и 
разделяются чувства: «уединенный, спокойный и прекрасный сад, 
высокие стены которого защищают от бурь и от непогоды», пыли 
дорог, с гостеприимно распахнутыми дверями (с. 381). Непублич-
ное пространство обеспечивает дистанцирование от общественной 
жизни и стадной рутины. Там обеспечивается этос, свободный от 
стереотипных формул, но его масштабы остаются частными. Цен-
ность личности во многом раскрывается в частной жизни, но ее 
этический габитус происходит от общества и приверженности его 
требованиям. Ницше дает ключ коллективной грамматики индиви-
дууму, стремящемуся к взаимности среди единомышленников и 
выполнению налагаемых этим обязательств. Подобный образ жиз-
ни ограждает интерсубъективность от инструментализации, ис-
пользуемой в управлении демократическим обществом, но критика 
концепции равенства препятствует его распространению вовне 
дружеского круга. Периметр использования местоимения «мы» для 
сверхчеловека ограничен и демонстрируется как сходящий на нет 
при поддержании пафоса дистанцирования как основного ин-
терсубъективного ориентира и утверждении различности, но не 
множественности. Для Арендт и Самбрано множественность – 
нормативное понятие, не сводящееся к герменевтическому упраж-
нению и не воплощающееся в замкнутом образе жизни. Оно со-
пряжено с требованием жить как личность в мире равных с откры-
тым доступом. Мыслительницы сохраняют связь с Ницше, считая 
взаимопроникновение философии и жизни перспективным проек-
том, не желая соответствовать портрету дискредитированного 
профессионального философа и не отменяя гипотезу о способно-
сти логоса управлять человеческим состоянием и препятствовать 
становлению реальности, непрозрачной для мысли. Они преодоле-
вают притягательность нигилизма. Самбрано писала о неоднознач-



Реф. ст.: Э. Найера Перес. Жизнь и мнодественность. пересмотр 
ницшеанских размышлений Самбрано и Арендт 

 41 

ном времени, когда «свет … страдает, агонизируя», поставив ему 
диагноз «сиротство» и обнаружив на старом континенте «затме-
ние» – «темную ночь человека». Арендт, перефразировав 
Б. Брехта, признавала жизнь во времена мрака, когда трудно осве-
тить и понять человеческие дела. Задачу понимания они рассмат-
ривали как предварительную и бесконечную деятельность, соеди-
няющую рассуждения, интуицию и эмоции. Самбрано искала 
слова, способные принести порядок и ясность, взывая к «прозрач-
ному сердцу», могущему смягчить оставленное XX веком «разо-
рванное и темное». Арендт апеллировала к «понимающему серд-
цу» из молитвы царя Соломона, чуждому сентиментальности и 
превосходящему разум, к мобилизующему воображению, не впа-
дающему в иррациональный бред фантазии сделать «сносной 
жизнь в одном мире с другими людьми, остающимися чужаками» 
(с. 382–383). Обе культивировали дистанцированность, вызванную 
трагическим опытом изгнания, обнажившем взаимосвязь жизни и 
философии. Их пути не пересекались, но обе, оказавшись в 
непредвиденном и неопределенном пространстве, отказались от 
воинственности и повторения лозунгов. Арендт утверждала суще-
ствование «экстремальных обстоятельств, когда необходимо дей-
ствовать», как сама поступала в юности, но в отсутствии угрозы 
жизни можно уйти от мира ради возможности думать. Самбрано 
приняла изгнание как способ поиска себя, приобретения знаний о 
душе. Ее философия начала отрываться от требования обстоятель-
ств, систематических пространственно-временных координат, при-
обретая интимный и утопический вид. Однако она ценила трудно-
сти сосуществования, осмысливая его в концепции личности. 
Арендт после лишения гражданства встала на позиции изгоя, утра-
тившего принадлежность к политическому пространству и обос-
новавшегося в не-месте, дабы претендовать на равноправие. Уроки 
эмиграции, бегства от тоталитаризма заставили их оценить и 
осмыслить возможности демократии. Путь Ницше был также от-
мечен болезненным непониманием и желанием сделать его показа-
телем подлинности. Его труды проецируют образ внутреннего из-
гнания, на которое обречен человек, в одиночку берущийся за 
трудную задачу присвоения нового значения. Вопреки постоянно-
му использованию местоимения «мы», его философия не дает ин-



Цибизова И.М. 

42 

струментов для придания ценности общему миру. Она ссылается 
на представление альтернативного образа жизни среди себе подоб-
ных, но пафос дистанцирования не позволяет артикулировать 
устойчивое и расширяемое представление интерсубъективности 
для преодоления нигилизма (с. 383). 

И.М. Цибизова∗ 

∗ Цибизова Ирина Михайловна, кандидат исторических наук, научный со-
трудник отдела философии Института научной информации по общественным 
наукам РАН; itsibizova@mail.ru 



Реф. кн.: Яковец Ю.В., Фарах С.Н. Мир цивилизаций:  
есть ли будущее? 

 43 

УДК 130.2:008 
Реф. кн.: ЯКОВЕЦ Ю.В., ФАРАХ С.Н. МИР ЦИВИЛИЗАЦИЙ: 
ЕСТЬ ЛИ БУДУЩЕЕ? – Москва : МИСК-ИД Академии им. 
Н.Е. Жуковского, 2022. – 532 с. DOI: 10.31249/rphil/2023.03.02 

Аннотация. В книге рассматриваются история, структура и 
система взаимодействия мира цивилизаций (глобальной, мировых 
и локальных). Исследуются основные вызовы и угрозы, стоящие 
перед современной цивилизацией. Авторы анализируют условия 
позитивного сценария ее развития, в основе которого может ле-
жать становление «интегральной гуманистически-ноосферной ци-
вилизации и многополярного мироустройства». Особое внимание 
уделяется изучению «российской цивилизации».  

Ключевые слова: цивилизация; диалог цивилизаций; гло-
бальные проблемы; цивилизационный подход; будущее человече-
ства; ноосфера; гуманизм; многополярный мир; цивилиография; 
Россия. 
Summary of the book: Yakovets Yu.V., Farah S.N. The world of 
civilizations: is there a future? – Moscow, 2022. – 532 р. 

Abstract. The book discusses the nature and principles of the 
development of civilizations (global, world and local). The main 
challenges and threats facing modern civilization are investigated. 
A positive scenario for the development of civilizations is proposed, 
which may be based on the formation of an «integral humanistic-
noospheric civilization and a stable multipolar world order». Special 
attention is paid to the study of «Russian civilization». 

Keywords: civilization; dialogue of civilizations; global 
problems; civilizational approach; the future of humanity; noosphere; 
humanism; multipolar world; civiliography; Russia. 



Мельник С.В. 

 44 

Для цитирования: Мельник С.В. [Реф. кн.] // Социальные и гума-
нитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Фило-
софия. – 2023. – № 3. – С. 43–53. Реф. кн.: Яковец Ю.В., Фарах С.Н. Мир 
цивилизаций: есть ли будущее? – Москва : МИСК-ИД Академии им. 
Н.Е. Жуковского, 2022. – 532 с. DOI: 10.31249/rphil/2023.03.02 

Авторы монографии – доктор экономических наук 
Ю.В. Яковец и доктор философских наук С.Н. Фарах – являются 
известными представителями современной российской цивилиза-
ционной школы, которая в течение трех последних десятилетий 
занималась разработкой новой интегральной парадигмы теории, 
истории и будущего цивилизации (с. 8). По мнению названных 
исследователей, мир цивилизаций (глобальной, мировых и локаль-
ных) в настоящий момент находится в состоянии глубокого кризи-
са, «смертельно опасной болезни» (с. 11). В своей новой книге ав-
торы рассматривают происхождение, закономерности развития, 
внутреннюю структуру и сложную систему взаимодействия циви-
лизаций, а также делают акцент на причинах «нависшей катастро-
фы» и способах ее предотвращения. 

Книга состоит из трех частей, содержащих 14 глав, которые 
разделены на 60 параграфов, снабжена обширным иллюстратив-
ным материалом (рисунки, графики, схемы, таблицы). Главная за-
дача первой части (с. 11–164) заключается в исследовании сущно-
сти мира цивилизаций в трех измерениях – динамике, статике и 
генетике. Затем авторы стремятся поставить «диагноз» современ-
ному кризису цивилизации и рассматривают главные вызовы (эко-
логические, демографические, ядерная война и др.), чему посвя-
щена вторая часть монографии (с. 165–378). В третьей части книги 
(с. 379–526) предлагается позитивный сценарий развития мира ци-
вилизаций, в основе которого может лежать становление «инте-
гральной гуманистически-ноосферной космической цивилизации и 
устойчивого многополярного мироустройства», в связи с чем сре-
ди прочего раскрывается роль диалога и партнерства цивилизаций 
и государств, культур и религий. 

В первой части книги «Мир цивилизаций в глобальном и ло-
кальном измерениях» анализируется проблематика генезиса циви-
лизаций, дается характеристика их эволюции (глава 1), исследуют-
ся закономерности смены поколений локальных цивилизаций 
(глава 2). Отдельное внимание в первой части уделяется описанию 



Реф. кн.: Яковец Ю.В., Фарах С.Н. Мир цивилизаций:  
есть ли будущее? 

 45 

«российской цивилизации» (глава 3). Кроме этого, рассматривают-
ся этапы формирования науки о цивилизациях и современная ин-
тегральная теория цивилизации, разработанная российской циви-
лизационной школой (глава 4). 

В первой главе «Тайны происхождения и законы эволюции 
мира цивилизаций» авторы отмечают, что мир цивилизаций вклю-
чает в себя три составляющие: (1) глобальную цивилизацию (че-
ловеческое общество на стадии цивилизационного развития, начи-
ная с неолитической революции около десяти тысячелетий назад и 
городской революции около семи тысячелетий назад); (2) мировые 
цивилизации (эпохи в развитии глобальной цивилизации: неоли-
тическая, раннеклассовая, античная, средневековая, раннеинду-
стриальная и индустриальная); (3) локальные цивилизации (соци-
альные мегасистемы, возникшие более пяти тысяч лет назад и 
отражающие особенности цивилизационного развития в различ-
ных регионах Ойкумены (населенной части планеты)» (с. 12). 

Сущность цивилизации определяется «наследственным яд-
ром», определяющим ее главные характерные черты. Структура 
генотипа цивилизаций, отмечают авторы, включает шесть состав-
ляющих: природно-экологическую, социодемографическую, тех-
нологическую, экономическую, социокультурную (сюда входят 
наука, искусство, образование, религия, этика) и социально-
политическую. При смене цивилизационных циклов происходит 
сбалансированная перестройка структуры генотипа (с. 30). 

Вместе с мировыми цивилизациями происходит смена поко-
лений локальных цивилизаций. Арнольд Тойнби насчитал 47 ци-
вилизаций, большинство из которых сошли с исторической сцены. 
Ю.В. Яковец и С. Фарах указывают, что к началу XXI в. сложи-
лось 12 цивилизаций «пятого поколения»: цивилизации Европы – 
западноевропейская, восточноевропейская, евразийская; цивили-
зации Америки и Океании – североамериканская, латиноамерикан-
ская, океаническая; цивилизации Азии и Африки – японская, ки-
тайская, индийская, буддийская, мусульманская, африканская 
(с. 42). Взаимодействие локальных цивилизаций осуществляется в 
различных формах – от столкновения и противостояния до диалога 
и партнерства, которые могут сменять друг друга. Авторы предла-
гают разработанную ими периодизацию истории цивилизации, 
включающую четыре исторических суперцикла, восемь миро-



Мельник С.В. 

 46 

вых цивилизаций и четыре поколения локальных цивилизаций 
(с. 34–37). 

Примечательно, что в третьей главе «Героическая и трагиче-
ская судьба российской цивилизации» (с. 86–130) история возник-
новения этой цивилизации возводится авторами не к призванию на 
княжение новгородцами варяжской дружины во главе с Рюриком и 
его братьями в 866 году и не к крещению Руси 988 года, а к суще-
ственно более раннему периоду. Авторы отмечают, что «открытие 
в конце XX века на территории южнее Урала древнего города Ар-
каима и других городов эпохи бронзового века показало, что в этот 
период сложилась развитая цивилизация первого поколения 
(«страна городов»), которую археологи называли протогородской 
цивилизацией, однако она просуществовала всего три века, и 
дальнейшие ее следы пока не обнаружены. Поэтому есть основа-
ния делать вывод, что цивилизация на территории России возник-
ла четыре тысячелетия назад и что она входила в состав всех пяти 
поколений локальных цивилизаций в течение этих тысячелетий… 
К VI–VII вв. народы Восточной Европы прошли уже три мировые 
цивилизации – неолит, бронзовый и железный века, хотя по госу-
дарственно-правовой составляющей отставали от авангардных ло-
кальных цивилизаций Запада, Юга и Востока. Как показали иссле-
дования, в Северном Причерноморье с VII в. до н.э. (начало его 
греческой колонизации) возникли первые государства – Боспор-
ское царство, Херсонес и другие, тесно связанные как со средизем-
номорскими цивилизациями, так и со скифской протоцивилизацией 
и другими местными догосударственными и государственными 
образованиями. Позднейшие исследования убедили нас в том, что 
на территории северного Причерноморья сформировалась само-
стоятельная греко-скифская цивилизация как синтез самой пере-
довой для античной эпохи древнегреческой цивилизации и скиф-
ской цивилизации» (с. 87–88). 

Авторы рассматривают специфику российской цивилизации, 
в том числе в соответствии с указанными выше характеристиками 
генотипа (с. 95–102), выделяют и описывают основные этапы ее 
становления (аркаимская, боспорская, восточнославянская (Новго-
родско-Киевская Русь), евразийская (с XVI по первую четверть 
XXI в., включает Московское царство, Российскую империю и Со-



Реф. кн.: Яковец Ю.В., Фарах С.Н. Мир цивилизаций:  
есть ли будущее? 

 47 

ветский Союз)) (с. 89–127), затрагивают тему современного проти-
востояния с Западом и уроки, которые следует вынести из истории. 

Четвертая глава «Ступени познания мира цивилизаций» по-
священа истории становления науки о цивилизациях (цивилиогра-
фии) (с. 131–164). Авторы перечисляют в хронологическом порядке 
основные персоналии, которые внесли вклад в названную науку и 
кратко описывают, в чем он состоял. В первом параграфе «XIX век: 
зарождение науки о цивилизации» разбираются взгляды следую-
щих ученых: академика Российской Императорской академии наук 
А.К. Шторха (1766–1835) (его учебник «Курс политической эко-
номии, или Изложение начал, обусловливающих народное благо-
денствие» авторы называют «первой в мире книгой по теории ци-
вилизации»), А.Л. Метлинского (1814–1870) (издал в 1839 году 
монографию «О сущности цивилизации и значении ее элемен-
тов»), Ф. Гизо (1787–1874) (французский историк опубликовал в 
1828–1930 годах книги «История цивилизации во Франции» и 
«История цивилизации в Европе»), Г. Бокля (1821–1862) (замыс-
лил создать грандиозный труд «Истории цивилизаций человече-
ства», но успел написать только двухтомную «Историю цивилиза-
ции в Англии»), Н.Я. Данилевского (акцент делается на его работе 
«Россия и Европа») и Л.И. Мечникова (1838–1888) (опубликовал в 
1898 году книгу «Цивилизация и великие исторические реки») 
(с. 131–135). 

Во втором параграфе «Цивилизационные школы XX века» 
рассматриваются основные труды О. Шпенглера, А. Тойнби, 
П. Сорокина, Ф. Броделя, Г. Уэллса, У. Макнилла, С. Хантингтона, 
Н.Н. Моисеева, Ю.В. Яковца, Е.Б. Черняка; а также авторы кратко 
останавливаются на основных идеях У. Дюранта, Д. Булоса, 
А.Л. Бэшема, Ю. Хабермаса, Х. Йонаса, И. Дайсаку (Япония), 
Д. Шаегана (Иран), А. Маалуфа (с. 135–153). 

В третьем параграфе четвертой главы «Прорыв в будущее: 
российская интегральная цивилизационная школа» рассматрива-
ются идеи Ю.В. Яковца, А.А. Зиновьева, Н.Н. Моисеева, Г.Т. Гай-
дара, И.В. Бестужева-Лады, В.Л. Иноземцева, Т.Т. Тимофеева, 
С. Фараха, О.А. Сергеевой, А.С. Панарина, А.Г. Дугина, С.Н. Су-
хоноса, Б.С. Ерасова. Кроме этого, уделяется внимание описанию 
подходов некоторых зарубежных ученых (Дж. Фридман (США), 



Мельник С.В. 

 48 

Джагдиш Капур (Индия), Д. Шаохуа (Китай), Ж. Эдгар и Э. Морен 
(Франция)) (с. 154–164). 

Во введении к книге Ю.В. Яковец и С. Фарах представляют 
«12 принципиально новых положений, смелых научных гипотез, 
многие из которых в дальнейшем могут быть доказаны и признаны 
в качестве научных открытий, в совокупности образующих ядро 
интегральной парадигмы обществознания» (с. 8). Они отмечают, 
что эти положения нашли отражение как в рассматриваемой книге, 
так и в других их работах. Сформулированные самими авторами 
тезисы отражают их самобытный вклад в цивилиографию, поэтому 
представляется уместным привести их целиком: 

«1. Дан новый ответ на основной вопрос философии: что 
первично – материализм или идеализм, материя или сознание. По 
нашему мнению, Человек разумный, обладающий сознанием, в 
течение миллиардов лет является вершиной эволюции, материаль-
ного мира и развития биосферы на планете Земля. Согласно пред-
ставлению Владимира Вернадского, достижением этой эволюции 
стало превращение биосферы в ноосферу – в сферу разума, в ста-
новление научной мысли как планетарного явления. 

2. Раскрыта тайна происхождения Человека разумного и ци-
вилизации, определены десять функций общественного интеллекта 
как первого источника институтов цивилизаций (опознавательная, 
эстетическая, нормативная, любви и института семьи, виртуаль-
ная, целеполагания, ноосферная, образовательная и воспитатель-
ная, информационная, управляющая), впервые выдвинуто положе-
ние об эволюции вида Человек разумный и формировании 
подвидов Человек цивилизованный и Человек кибернетический, 
доказана невозможность замены человеческого интеллекта во всем 
разнообразии его функций искусственным интеллектом. 

3. Раздвинуты исторические рамки происхождения и эволю-
ции российской цивилизации в составе пяти поколений локальных 
цивилизаций, начиная с аркаимской цивилизации, греко-скифской 
(Боспорского царства), восточнославянской цивилизации (Новго-
родско-Киевской Руси), евразийской цивилизации (Московская 
Русь, Российская империя, СССР) и российской цивилизации 
(XXI века). Раскрыты характерные черты и особенности россий-
ской цивилизации. 



Реф. кн.: Яковец Ю.В., Фарах С.Н. Мир цивилизаций:  
есть ли будущее? 

 49 

4. Представлена новая периодизация истории цивилизаций 
за десять тысячелетий, включающая смену исторических эпох в 
динамике глобальной цивилизации, мировых цивилизаций (сверх-
долгосрочных циклов и фаз цивилизационных долгосрочных Кон-
дратьевских циклов). 

5. Открыт закон сжатия исторического времени и его нерав-
номерности в разных фазах цивилизационных циклов. Исследова-
ния показали тенденцию сокращения продолжительности цивили-
зационных циклов, ускорение темпов трансформации общества и 
радикальных перемен, особенно в периоды цивилизационных кри-
зисов. 

6. Выдвинута идея глубокой трансформации и дифференци-
ации локальной цивилизации пятого поколения в XXI веке: фор-
мирование агрессивной англо-саксонской цивилизации, возвраще-
ние российской, китайской и индийской цивилизаций, 
дифференциация исламского мира на шесть локальных цивилиза-
ций. 

7. Раскрыта внутренняя структура глобального кризиса XXI ве-
ка как кризиса цивилизационного, в котором отражены периоды 
кризисных фаз всех составляющих генотипа цивилизаций – энер-
гоэкологических, социодемографических, технологических, эко-
номических, социокультурных и геополитических кризисов и их 
взаимодействия. 

8. Рассмотрен социальный закон поляризации и социально-
политического партнерства цивилизаций и государств, социаль-
ных слоев и поколений в периоды глубоких кризисов, обоснована 
стратегия использования этого закона для преодоления кризиса и 
становления устойчивого многополярного мироустройства. 

9. Обоснован закон коэволюции природы и цивилизации, 
взаимосвязи природных и цивилизационных циклов, определяю-
щих развитие общества. Изложена долгосрочная стратегия сбере-
жения природных ресурсов и окружающей среды на основе ста-
новления ноосферной цивилизации. 

10. Предложена новая концепция диалога культуры и рели-
гии, содержания и динамики культуры, диалога взаимного обога-
щения культур и передачи культурного наследия следующим поко-
лениям. Показана трансформация культурного кода цивилизаций 
от поколения к поколению и развитие опасности современной 



Мельник С.В. 

 50 

волны антикультуры, обоснована стратегия возрождения высокой 
культуры и сохранения культурного наследия и разнообразия. Рас-
крыто содержание языка как института цивилизации и фундамента 
культуры, обоснована необходимость сбережения языкового 
наследия и многообразия. 

11. Впервые введено понятие цивилизационных войн (ло-
кальных и глобальной) как формы столкновения цивилизаций, 
находящей свое выражение в мировых войнах. Предложена новая 
периодизация мировых войн, в периоды времени смены долго-
срочных Кондратьевских циклов обоснована стратегия конверсии 
воинско-технического потенциала. 

12. Разработан оптимистический сценарий будущего циви-
лизаций на основе становления гуманистическо-ноосферной кос-
мической цивилизации и устойчивого многополярного миро-
устройства на базе конструктивного диалога и плодотворного 
партнерства цивилизаций» (с. 8–10). 

Во второй части книги «Реальные угрозы миру цивилиза-
ций» авторы выявляют и исследуют основные вызовы глобальной 
безопасности в XXI в.  («смертоносная семерка»): 

(1) усиление террористических и военных угроз, новый ви-
ток гонки вооружений, нарастающая реальность самоубийственно-
го столкновения цивилизаций с применением оружия массового 
уничтожения. В этом контексте среди прочего рассматривается 
современный конфликт России со странами Запада (глава 5, 
с. 166–202); 

(2) приближение экологической катастрофы в результате не-
благоприятных изменений климата и увеличения числа природных 
техногенных катастроф и истощения основных природных ресур-
сов, критического загрязнения окружающей природной среды 
(глава 6, с. 203–232); 

(3) нарастающие социодемографические угрозы сокращения 
темпов роста и депопуляции, постарения населения, нарастание 
потоков нерегулируемой миграции, чрезмерной урбанизации и 
концентрации населения в мегаполисах, ухудшение структуры пи-
тания и увеличение алкоголизма и наркомании, распространение 
опасных болезней и эпидемий (глава 7, с. 233–262); 

(4) угрозы технологической информационной безопасности 
в результате широкого распространения технологий, опасных для 



Реф. кн.: Яковец Ю.В., Фарах С.Н. Мир цивилизаций:  
есть ли будущее? 

 51 

населения и окружающей среды, увеличение пропасти между 
авангардными и отстающими цивилизациями и странами, увели-
чение уровня производительности труда, сверхмонополизация ин-
формационных сетей и активное использование их для расшире-
ния терроризма и в рекламных целях, ведения информационных 
войн (глава 8, с. 263–299); 

(5) деформация рыночной экономики и структур воспроиз-
водства в результате развития экономики «мыльных пузырей», 
чрезмерный разрыв между богатством и бедностью государств и 
социальных слоев (глава 9, с. 300–329); 

(6) подрыв основ духовной жизни в результате деградации 
науки и образования, культуры и нравственности. По мнению ав-
торов, в генетической динамике цивилизаций большую роль игра-
ет сфера духовного воспроизводства (социокультурная сфера), в 
состав которой входят следующие элементы: наука, образование, 
культура (как эстетическое восприятие окружающего мира, его 
богатства и разнообразия, создание художественных ценностей, 
понимание гармоничности, чувство прекрасного), этика (как си-
стема нравственных норм, которые регулируют семейные и обще-
ственные, межличностные и межгрупповые отношения, налагают 
определенные ограничения в деятельности человека, требуют уче-
та интересов других членов общества, соблюдения правил соци-
ального общежития), идеология (определяющая цели и мотивы 
деятельности человека и социальных групп, нередко побуждаю-
щая их идти на жертвы ради достижения дальних целей) (глава 10, 
с. 330–378); 

(7) нарушение демократических основ государственно-
политического и геополитического развития в связи с гипертрофи-
ей и низкой квалификацией государственного управления, ослаб-
лением стратегической направленности деятельности системы 
ООН и других международных организаций, обострением геопо-
литических противоречий в результате тенденций к гегемонизму и 
однополярному мироустройству нисходящих держав и цивили-
заций. 

Указанные угрозы можно соотнести с выделенными харак-
теристиками генотипа цивилизаций. При описании каждого из 
пунктов авторы делают исторический экскурс, приводят разнооб-
разные статистические, количественные и качественные показатели. 



Мельник С.В. 

 52 

Ю.В. Яковец и С. Фарах заключают, что в современную пе-
реходную эпоху все составляющие генотипа цивилизации нахо-
дятся в кризисном состоянии, в связи с чем необходима выработка 
научно обоснованной долгосрочной стратегии, сбалансированной 
перестройки структуры генотипа цивилизаций на основе познания 
и эффективного использования закономерностей их трансформа-
ции. Предметом третьей части (с. 379–526) монографии является 
осмысление будущего мира цивилизаций, поиск ответов на обо-
значенные вызовы и угрозы, выработка оптимистического сцена-
рия развития. 

В главе 11 рассматривается «методология интегрального 
макропрогнозирования», в основе которой лежит синтез теории 
предвидения кризисов Николая Кондратьева, учение о социальной 
и культурной динамике Питирима Сорокина и методология гло-
бального моделирования и прогнозирования Василия Леонтьева. 
В этом контексте с использованием геоцивилизационной матрицы 
предлагается прогноз динамики глобальной цивилизации до конца 
XXI в., а также даются индикаторы пессимистического и оптими-
стического сценариев будущего российской цивилизации (с. 308–
404). 

В главе 12 определяются перспективы и главные черты сле-
дующего витка спирали цивилизаций – становление гуманистиче-
ски-ноосферной космической цивилизации и новой исторической 
эпохи, дана характеристика трансформации основных составляю-
щих генотипа цивилизации (с. 405–448). 

В главе 13 разбираются стратегические приоритеты станов-
ления устойчивого многополярного мироустройства на основе 
конструктивного диалога и плодотворного партнерства цивилиза-
ций при усилении стратегической направленности деятельности 
ООН (с. 449–484). 

В заключительной, 14-й главе рассматриваются основные 
причины реализации оптимистического сценария будущего циви-
лизаций, которые, по мнению авторов, заключаются в диалоге и 
партнерстве цивилизаций и государств (с. 485–497), культур (в 
сбережении культурного наследия и разнообразия) (с. 497–505), 
религий (раздел «Диалог религий: состояние и надежда») (с. 505–
511), социальных слоев и поколений (с. 511–526). 



Реф. кн.: Яковец Ю.В., Фарах С.Н. Мир цивилизаций: 
есть ли будущее? 

53 

Завершает книгу раздел «Вместо заключения: реалистичен 
ли сценарий будущего цивилизации?», где исследуются основные 
факторы, которые могут повлиять на оптимистический или нега-
тивный вектор развития цивилизационной динамики (с. 527–532). 

С.В. Мельник* 

* Мельник Сергей Владиславович – доктор философских наук, старший
научный сотрудник отдела философии Института научной информации по обще-
ственным наукам РАН, старший научный сотрудник Болгарской исламской ака-
демии; sermel05@mail.ru 



Летов О.В. 

54 

ЭТИКА 

УДК 17.02, 141.319.8 
ЛЕТОВ О.В.∗ АКТУАЛЬНЫЕ ПРОБЛЕМЫ НОРМАТИВНОЙ 
ЭТИКИ. (Обзор). DOI: 10.31249/rphil/2023.03.03 

Аннотация. В обзоре отражены важные проблемы совре-
менной нормативной этики. Принцип взаимности имеет основопо-
лагающий характер для ветхозаветного морального мира и обна-
руживается во всех основных его проявлениях. В книгах Ветхого 
Завета он разносторонне явлен в описаниях как отношений Бога и 
человека, так и межчеловеческих отношений. Принцип взаимности 
рассматривается на материале его основных форм – Талиона, бла-
годарности и Золотого правила. Всеобщий и вездесущий по своим 
социально-функциональным характеристикам, выработанный для 
эффективного обмена материальными ресурсами и обеспечения 
сбалансированности хозяйственной и общественной жизни, прин-
цип взаимности со временем был переосмыслен как духовная ос-
нова человеческих взаимоотношений. Понятие «счастья» в конце 
XX в. и особенно в начале XXI в. завоевывает все более и более 
прочные позиции в общественной жизни, экономике, политике, а 
также в образовании. Феномен счастья был понят с позиции субъ-
ектностной антропологической концепции. Природа счастья – это 
само утверждение субъектности. 

Ключевые слова: мораль; ретроспективная и проспективная 
взаимность; благодарность; Золотое правило; генеалогия морали; 
желание; удовольствие; социально-эмоционально-этическое обра-
зование. 

∗ Летов Олег Владимирович – кандидат философских наук, старший науч-
ный сотрудник отдела философии Института научной информации по обще-
ственным наукам РАН;  mramor59@mail.ru 



Актуальные проблемы нормативной этики 

55 

LETOV O.V. Actual problems of normative ethics. (Review). 
Abstract. The review reflects important problems of modern 

normative ethics. The principle of reciprocity is fundamental to the Old 
Testament moral world and is found in all its main manifestations. In 
the books of the Old Testament, it is manifested in many ways in 
descriptions of both the relationship between God and man, and inter-
human relations. The principle of reciprocity is considered on the 
material of its main forms – Talion, gratitude and the Golden Rule. 
Universal and ubiquitous in its social and functional characteristics, 
developed for the effective exchange of material resources and ensuring 
the balance of economic and social life, the principle of reciprocity was 
rethought over time as the spiritual basis of human relationships. The 
concept of «happiness» at the end of the 20 th century. and especially at 
the beginning of the 21 st century. wins more and more strong positions 
in public life, economy, politics, and in education. The phenomenon of 
happiness was understood from the standpoint of the subjective 
anthropological concept. The nature of happiness is the very 
affirmation of subjectivity. 

Keywords: morality; retrospective and prospective reciprocity; 
Gratitude; Golden Rule; moral genealogy; wish; pleasure; social-
emotional-ethical education. 

Для цитирования: Летов О.В. Актуальные проблемы нормативной 
этики (обзор) // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и за-
рубежная литература. Сер. 3 : Философия. – 2023. – № 3. – С. 54–61.  
DOI: 10.31249/rphil/2023.03.03 

Р.Г. Апресян (Институт философии РАН, г. Москва) отмеча-
ет, что принцип взаимности имеет основополагающий характер 
для ветхозаветного морального мира и обнаруживается во всех 
основных его проявлениях. В книгах Ветхого Завета он разносто-
ронне явлен в описаниях как отношений Бога и человека, так и 
межчеловеческих отношений. Принцип взаимности рассматрива-
ется на материале его основных форм – Талиона, благодарности и 
Золотого правила, в его двух видах – ретроспективной взаимности 
ответных действий (позитивных или негативных) и проспективной 
взаимности инициативных действий, реализующих благорасполо-
женность деятеля в отношении других. «Основа нормативно-
этического анализа – императивные и нарративные тексты книг 



Летов О.В. 

 56 

Ветхого Завета» [1, с. 100]. Рассмотрение нормативной динамики 
Талиона и Золотого правила показывает, что принцип взаимности, 
поначалу сложившийся в практике торговых обменов и ставший 
средством для обеспечения слаженности социальных отношений, 
постепенно осознается как универсальный принцип общежития, и 
в этом качестве он является базовым для морали. 

В книгах Ветхого Завета представлено развитое норматив-
ное сознание. Нормативность ветхозаветного мира интенциональ-
на, рефлексивна, в значительной степени кодифицирована и ин-
ституционально оформлена. Она коррелирует с состоянием и 
потребностями социума и адаптируется к его изменениям. Прин-
ципы поведения – предмет постоянного внимания духовных во-
ждей еврейского народа, всеми силами стремящихся к их укрепле-
нию и сохранению в каждодневной практике. Сосредоточенность 
на этих принципах, неукоснительное их соблюдение, забота о пе-
редаче их детям вменялись каждому израильтянину. 

Под этикой Ветхого Завета, при всей условности и особен-
ности значения слова «этика» в приложении к ветхозаветным кни-
гам, подразумевается комплекс идей, установлений, практикуемых 
нравов (благочестивых или тлетворных) и совершаемых деяний 
(добродетельных или порочных), которые обсуждаются в перспек-
тиве исполнения божественных заповедей и обещанного на этой 
основе спасения. На переднем плане здесь законы Моисея, начер-
танные на скрижалях Завета – первооснова и в дальнейшем квинт-
эссенция сотен заповедей и наставлений, разбросанных по всем 
книгам Пятикнижия. Но и во всей полноте законов (зафиксиро-
ванных в поздней талмудической традиции), это только часть эти-
ки Ветхого Завета. Как и многие другие памятники древневосточ-
ной письменности, книги Ветхого Завета органично сочетают в 
себе нарративные и императивные жанры. И нарративы играют в 
книгах Библии не меньшую роль в продвижении этики, чем импе-
ративы. Одной из основополагающих констант ветхозаветного мо-
рального мира является коммуникативный опыт взаимности, от-
влеченно выраженный в принципе взаимности: следует помогать 
тем, кто оказывает помощь, и не причинять им вреда, а причиня-
ющим вред и сеющим вокруг себя зло надо отвечать злом и не де-
лать им добра. В данной формулировке, представляющей собой 
развернутый вариант «нормы взаимности», явлен принцип ретро-



Актуальные проблемы нормативной этики 

 57 

спективной взаимности, или реактивной взаимности. Ретроспек-
тивный принцип взаимности может рассматриваться как принцип 
воздаяния – карающего и благодарственного. Наряду с ретроспек-
тивной взаимностью в ветхозаветных нравах случаются события 
решений и действий, строящихся на обратной в сравнении с от-
ветной взаимностью перспективе. Это решения и действия, кото-
рые инициируются деятелем. Они также ориентированы на взаим-
ность, но это не актуальная, а потенциальная взаимность, она 
носит перспективный и проективный характер. «Такие решения и 
действия покоятся на благорасположении к Другому, и они пред-
ставляют тот самый рефлексивный и коммуникативный опыт, в 
контексте которого зарождается новое нормативное мышление, 
которое в конечном счете генерирует Золотое правило» [1, с. 102]. 

По образу отношений Бога и человека принцип взаимности 
утверждается и в отношениях между людьми. Предлагается разли-
чать позитивную и негативную взаимность, при этом позитивная 
взаимность ассоциируется с благодеянием, а негативная – с ме-
стью. Под позитивной взаимностью понимается действие в ответ 
на совершенное благо, а под негативной – в ответ на причиненный 
вред. При этом действие принципа взаимности интересно с точки 
зрения конституирования им человеческих отношений перспек-
тивно к фундаментальным моральным ценностям – справедливо-
сти и милосердию: в какой мере он регламентирует причинение 
вреда другому, в какой мере направляет на содействие благу дру-
гого, и в какой – самим этим устремлением преодолевается прин-
цип взаимности и замещается принципом дара. 

Негативно принцип взаимности обнаруживается в Талионе – 
правиле равного возмездия. Талион восходит к более древнему 
обычаю кровной мести. В определенном смысле, принцип кровной 
мести подпадает под заданные критерии рассмотрения, поскольку 
он по-своему также предупреждает убийство – возможностью 
возмездия. Принцип кровной мести входил в число первых запо-
ведей, данных Богом. 

Р.Г. Апресян приходит к следующему выводу. Всеобщий и 
вездесущий по своим социально-функциональным характеристи-
кам, выработанный для эффективного обмена материальными ре-
сурсами и обеспечения сбалансированности хозяйственной и об-
щественной жизни, принцип взаимности со временем был 



Летов О.В. 

 58 

переосмыслен как духовная основа человеческих взаимоотноше-
ний во всей их полноте, и в качестве такового оказался предпо-
сылкой и условием развития нравственности. 

М.Н. Кожевникова (Российский государственный педагоги-
ческий университет им. А.И. Герцена, Санкт-Петербург) подчер-
кивает, что понятие и проблематика «счастья» в конце XX в. и 
особенно в начале XXI в. завоевывает все более и более прочные 
позиции в общественной жизни, экономике («экономика счастья»), 
политике («политика счастья», исходящая из задач «повышения 
благополучия»), а также в образовании. В сфере образования тема 
актуальна в свете того значения, которое для технологизированно-
го мира XXI в. имеет «образование человека» – подлинно гумани-
стическая образовательная парадигма и антропологически ориен-
тированная концепция, соответствующая в целом традиционной 
российской трактовке образования как процесса, который тесно 
связан с воспитанием. «В оптике “образования человека” перво-
очередными задачами образования видятся не знания или компе-
тенции, продвигаемые техницистским пониманием образователь-
ного процесса, но личностная и социальная направленность и 
рост» [2, с. 129]. 

Поскольку в различных образовательных теориях счастье 
понимается по-разному, встает задача проанализировать сам фе-
номен счастья. В психологических исследованиях счастья был 
разработан целый ряд концепций: «позитивной психологии», 
«психологического благополучия», «субъективного благополу-
чия», «позитивных эмоций». В философских исследованиях сча-
стье понимается как высшее и самодостаточное благо или как одна 
из базовых человеческих ценностей, лежащая в основе этических 
систем. На этой основе сложились разные его трактовки. В совре-
менной зарубежной философии выделяются два варианта понима-
ния счастья: как 1) душевного состояния и 2) хорошей жизни, 
«благополучия, процветания» (well-being, flourishing). Первое свя-
зано с психологией и политикой счастья; второе – с этикой и соци-
альной философией. 

В рамках первого понимания различают следующие пред-
ставления: гедонистические; удовлетворенности жизнью; эмоцио-
нального состояния; гибридные. В первом случае счастье понима-
ется как преобладание приятного опыта над неприятным. Во 



Актуальные проблемы нормативной этики 

 59 

втором счастье отождествляется с позитивным отношением к сво-
ей жизни в целом (включая ее аффективную сторону). В третьем 
счастье оказывается психическим, эмоциональным благополучи-
ем, описываемым в категориях «одобрения» (радости), «участия» 
(жизненной силы) и «подстройки» (спокойствия, уверенности, 
эмоциональной экспансивности). Гибридные трактовки пытаются 
согласовать разные интуитивные представления о счастье (пример – 
концепция «субъективного благополучия»). 

Понимание счастья как хорошей жизни, благополучия, про-
цветания предполагает, что оно является не инструментальным, но 
окончательным для человека благом. В случае, когда эта позиция 
сопровождается утверждением, что благом является исключитель-
но счастье, она превращается в теорию велферизма. Внутри второ-
го понимания можно выделить разные трактовки благополучия: 
это тоже гедонистические теории, теории удовлетворения желаний 
(предпочтений) и теории объективных списков. Гедонисты, исходя 
из аргументов классического утилитаризма, принимают сильную 
доктрину максимального благополучия как единственного мо-
рального требования и социального выбора. Теория удовлетворе-
ния желаний (предпочтений) выгодно отличается от гедонизма 
тем, что не стремится вместить все, что ценно для людей, в рамки 
счастья. Теория объективных списков в свою очередь избегает 
свойственных двум ее конкурентам трудностей, связанных с субъ-
ективностью счастья и невозможностью создания критериев для 
сравнения желаний. Она предлагает набор базовых объективных 
благ, получение которых или причастность к которым делает лю-
дей счастливыми. Однако и она подвергается метаэтической кри-
тике из-за отсутствия убедительных оснований, на которых в 
набор вводятся одни, а не другие блага. 

Фундаментом концепций «социально-эмоционального обу-
чения» являются гедонистические представления о счастье как 
душевном состоянии, что ожидаемо закладывает противоречие 
между индивидуалистической ценностью счастливых эмоций че-
ловека и собственно социальной проблематикой. Это противоре-
чие чревато трудностями в развитии морального сознания ребенка. 
Концепция «социально-эмоционально-этического обучения» ис-
ходит из «светской этики» и опирается на исследование связей 
между общечеловеческими нравственными ценностями и миро-



Летов О.В. 

 60 

вым процветанием, а также на тезис, что именно формирование 
нравственных установок способно принести наибольшее счастье 
отдельным людям и обществу. 

В философском дискурсе счастье издавна понималось как 
субъективная цель и высшее благо для отдельного индивида, но 
вместе с тем и как основоположение этических систем, определя-
ющих принципы взаимодействия многих «я» и характер отноше-
ний между индивидом и обществом. Роль счастья находится в по-
ле этого противоречия и сказывается в процессе образования. 
В сознании: «Я – счастливый человек» счастье – это переживание 
совпадения реальной ситуации с идеальным представлением о 
счастье, чем объясняются трактовки счастья как благополучия. 
Другой случай – непосредственный момент переживания («О, это 
счастье!»), выражаемый в обозначениях чувств: телесных (удо-
вольствия: «мне хорошо»); душевных (радости – «как я счастли-
ва!», восторга – «великолепно!»); эстетических («как это прекрас-
но!»); чувства относительно мотивации (удовлетворенность как 
сверка чувства с желанием: «я полностью удовлетворена»); чув-
ства в результате мышления (анализа и оценивания: «хорошо», 
«превосходно»). В этом коренятся трактовки счастья как состояния. 

Таким образом, феномен счастья был понят с позиции субъ-
ектностной антропологической концепции. Природа счастья – это 
само утверждение субъектности. Это понимание дает объяснение 
основаниям представленных выше трактовок счастья. Их много-
образие обусловлено тем, что было названо выше «блуждающим 
нервом» счастья. «Блуждание» состоит в том, что субъектность 
оказывается представлена в разных слоях опыта, между которыми 
фокус «субъекта» перемещается. В итоге «счастье» обнаруживает-
ся как самотождественность и целостность в слое «порядка»; как 
позитивная «обратная связь» при запросе и выборе в слое «живо-
го»; как чувствуемое приятное в слое опыта «живого существа». 
Однако все эти составляющие счастья, как и предметы мышления 
в слое особенного человеческого опыта, которые там задают сча-
стье, привязаны к чему-то определенному, что не соответствует 
природе субъектности, всегда пребывающей в развертывании. По-
этому вся сумма этих составляющих не может быть полным и 
подлинным счастьем. Полнота и подлинность переживаемого и 
мыслимого счастья относится к самой перспективе развертывания 



Актуальные проблемы нормативной этики 

 61 

субъектности и воплощается скорее в неопределенном при выходе 
человека за пределы «я» и другого, Других, принятых за опреде-
ленные. Разные уровни счастья в опыте человека порождают, в 
свою очередь, иерархию благ. 

Список литературы 

1. Апресян Р.Г. Принцип взаимности в этике Ветхого Завета // Этическая мысль. – 
Москва, 2022. – Т. 22, N 2. – С. 100–115. 

2. Кожевникова М.Н. Феномен счастья и его значение в образовании человека // 
Этическая мысль. – Москва, 2022. – Т. 22, N 2. – С. 128–140. 

 



Летов О.В. 

62 

УДК 17.02 
ЛЕТОВ О.В.∗ ЭТИКА НАУКИ Р. МЕРТОНА. (Обзор). 
DOI: 10.31249/rphil/2023.03.04 

Аннотация. Обзор посвящен анализу концепции одного из 
наиболее влиятельных американских социологов науки XX в. 
Р.К. Мертону. Согласно его учению, этос науки – это эмоциональ-
ный комплекс ценностей и норм, который считается обязательным 
для ученых. Нормы выражаются в форме предписаний, предпо-
чтений, разрешений и запретов. Они формируются в терминах ин-
ституциональных ценностей. Р.К. Мертон определил универса-
лизм, бескорыстие, скептицизм и коллективизм как основные 
нормы науки. Универсализм означает, что интеллектуальные кри-
терии, а не атрибуты ученого, должны быть основой для оценки 
достоинств научных усилий. Незаинтересованность побуждает 
ученого сосредоточиться на развитии науки, а не на личной выго-
де. Скептицизм предполагает, что принятие идей или результатов 
основано на критической оценке, а не на авторитете или традициях. 

Ключевые слова: философия и социология науки; нормы 
науки; универсализм; незаинтересованность; скептицизм; коллек-
тивизм; комплекс социальных и культурных условий; экзистенци-
альные факторы научной деятельности. 
LETOV O.V. Ethics of Science by R. Merton. (Review). 

Abstract. The review is devoted to the analysis of the concept of 
one of the most influential American sociologists of science of the 20 th 
century, R.K. Merton. According to his teachings, the ethos of science 

∗ Летов Олег Владимирович – кандидат философских наук, старший науч-
ный сотрудник отдела философии Института научной информации по обще-
ственным наукам РАН;  mramor59@mail.ru 

https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%A1%D0%BE%D1%86%D0%B8%D0%BE%D0%BB%D0%BE%D0%B3
https://ru.wikipedia.org/wiki/XX_%D0%B2%D0%B5%D0%BA


Этика науки Р. Мертона 

 63 

is an emotional set of values and norms, which is considered mandatory 
for scientists. Norms are expressed in the form of prescriptions, 
preferences, permissions and prohibitions. They are formed in terms of 
institutional values. R.K. Merton identified universalism, unselfishness, 
skepticism, and collectivism as the basic norms of science. 
Universalism means that intellectual criteria, not the attributes of a 
scientist, should be the basis for judging the merit of scientific 
endeavor. Disinterest encourages the scientist to focus on the 
development of science, and not on personal gain. Skepticism suggests 
that the acceptance of ideas or results is based on critical appraisal 
rather than authority or tradition. 

Keywords: philosophy and sociology of science; norms of 
science; universalism; disinterest; skepticism; collectivism; a complex 
of social and cultural conditions; existential factors of scientific 
activity. 

Для цитирования: Летов О.В. Этика науки Р. Мертона. (Обзор) // 
Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литера-
тура. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 3. – С. 62–66.  
DOI: 10.31249/rphil/2023.03.04 

Ученые нередко задавались вопросом о том, при каких усло-
виях возможно поступательное развитие науки. Интуитивно каж-
дый из них предполагал, что рост научного знания происходит то-
гда, когда имеют место такие факторы, как свобода мнений и 
свобода критики, когда осуществляется открытый обмен этими 
мнениями, когда имеются общепризнанные критерии оценки этого 
знания, когда эти оценки оказываются беспристрастными, незави-
симыми от принадлежности к той или иной научной группировке, 
когда существует научное сообщество как таковое. Однако подоб-
ные условия были сформулированы на концептуальном уровне 
лишь во второй половине ХХ в. 

Одним из основателей подобной концепции выступает 
Р.К. Мертон (1910–2003) – наиболее влиятельный американский 
социолог XX в., который большую часть своей карьеры препода-
вал в Колумбийском университете. Согласно К. Кэлхону, «влияние 
Мертона проистекало из интеллектуальных инноваций и институ-
ционального лидерства. Этому способствовал его ясный стиль 
прозы, который облегчил его работу преподавателям и ориентиро-

https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%A1%D0%BE%D1%86%D0%B8%D0%BE%D0%BB%D0%BE%D0%B3
https://ru.wikipedia.org/wiki/XX_%D0%B2%D0%B5%D0%BA
https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9A%D0%BE%D0%BB%D1%83%D0%BC%D0%B1%D0%B8%D0%B9%D1%81%D0%BA%D0%B8%D0%B9_%D1%83%D0%BD%D0%B8%D0%B2%D0%B5%D1%80%D1%81%D0%B8%D1%82%D0%B5%D1%82


Летов О.В. 

 64 

ванным на исследования социологам» [1, с. 10]. С именем 
Р.К. Мертона связывают появление особой области социологиче-
ского исследования: социологии знания (Wissenssoziologie). 

Текущие стандартные описания развития американской со-
циологии часто, но не всегда, охватывают Мертона, он изредка 
рассматривается как главный сторонник в современных теорети-
ческих дебатах. Это частичное умолчание – удел многих амери-
канских теоретиков середины ХХ в. Теоретическая основа многих 
современных «европейских» социальных теоретий лежит в «отцах-
основателях» (К. Маркс, Э. Дюркгейм и М. Вебер) и в сложно пе-
реплетенных нитях, которые тянутся от них. Линия передачи ос-
новных теоретических идей, как представляется, в основном про-
ходит мимо тех десятилетий начала и середины XX в., когда 
развитие социологического знания в значительной степени обу-
словливалось американскими учеными. Помимо неизбежного те-
чения времени, могут также действовать психосоциальные меха-
низмы, которые препятствуют более пристальному вниманию к 
работам Мертона. Он еще недостаточно «древний», чтобы его 
можно было широко исследовать для исторических работ. Не было 
особого случая, когда требовалось бы более широкое рассмотре-
ние, кроме потенциальных столетних «годовщин», и, возможно, 
существует структурное сопротивление, проистекающее из тради-
ционных научных паттернов. Североамериканская социология по-
слевоенного периода обычно характеризуется использованием од-
ного или двух ярлыков – «структурный функционализм» и 
«эмпиризм». Теоретическая часть американской социологии после 
Второй мировой войны часто рассматривается как «великая тео-
рия», которая приняла «структурно-функционалистскую» форму и 
была отделена как от эмпирических интересов, так и от социаль-
ной критики. В работах Талкотта Парсонса сложная и терминоло-
гически плотная концептуальная структура часто рассматривается 
как развитие консервативной социальной теории в течение десяти-
летий «конца идеологии» 1950-х и 1960-х годов. Этот подход 
изображается как видение социального порядка, проистекающего 
из социализированного соответствия культурным идеям, с само-
управляющейся социальной системой, стремящейся к равновесию, 
быстро восстанавливающей любые отклонения от статус-кво. Но 
прямое влияние Парсонса на социологическое теоретизирование и 



Этика науки Р. Мертона 

 65 

исследования было, возможно, более ограниченным, чем это часто 
принято считать. В конце концов, его работы не привели к готовой 
разработке исследовательских задач или легкому формулирова-
нию теоретических объяснений. Другое направление послевоен-
ной американской социологии часто рассматривается как «аб-
страктный эмпиризм», в котором микропроблемы, связанные с 
объяснением социального распределения установок и поведения, 
подвергались атаке посредством бесчисленных социальных иссле-
дований, без достаточного внимания к пониманию структурных 
особенностей, закреплению этих социальных мелочей в более ши-
роком социальном контексте. В этом контексте интегрированная 
комбинация теории и исследования, разработанная Р.К. Мертоном 
и его коллегами, стала с тех пор важнейшим источником многих 
разработок. 

После молодежных бунтов 1960-х годов картина социологии 
науки должна быть расширена, чтобы включить в нее «лояльную 
оппозицию» символическому интеракционизму и связанную с ним 
качественную методологию полевых исследований, которую на 
протяжении всего периода придерживались представители стар-
шего поколения «чикагской школы» (Говард Беккер, Ирвинг Гоф-
ман, Ансельм Страусс, Гари Файн и др.). К этому добавился рас-
цвет марксистской «радикальной социологии». И то, и другое, как 
правило, «заслоняло» функциональную социологию, хотя иссле-
довательская часть позитивистской работы продолжала активно 
развиваться. Однако толчок для развития социальной теории затем 
был локализован в среде европейских ученых. Эта социальная 
теория имела тенденцию иметь широкий охват, исследуя социаль-
ный порядок в абстрактных терминах, и не особенно ориентирова-
лась на эмпирические исследования. «Вооружение более изощрен-
ным изложением концепции Мертона и других представителей 
американской социологии облегчило бы активное взаимодействие 
с более современной теорией на пользу обеим сторонам» [2, с. 9]. 

Можно выделить несколько основных линий интерпретации 
характера и масштаба научных работ Мертона. Все они согласны с 
признанием того, что Мертон произвел много ценного для социо-
логии и философии науки, но расходятся в своих интерпретациях. 
Отклики на работы Мертона распределяются по отдельным осям, в 
которых его концепции представляются общими или специфиче-

https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%91%D0%B5%D0%BA%D0%BA%D0%B5%D1%80,_%D0%93%D0%BE%D0%B2%D0%B0%D1%80%D0%B4
https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%98%D1%80%D0%B2%D0%B8%D0%BD%D0%B3_%D0%93%D0%BE%D1%84%D0%BC%D0%B0%D0%BD
https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%98%D1%80%D0%B2%D0%B8%D0%BD%D0%B3_%D0%93%D0%BE%D1%84%D0%BC%D0%B0%D0%BD
https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%A1%D1%82%D1%80%D0%B0%D1%83%D1%81%D1%81,_%D0%90%D0%BD%D1%81%D0%B5%D0%BB%D1%8C%D0%BC


Летов О.В. 

66 

скими, консервативными либо радикальными и современными, 
либо устаревшими. 

«Ортодоксальная» интерпретация делает Мертона младшим 
партнером Парсонса в «структурно-функциональном» предприя-
тии. Те, кто придерживается этой точки зрения, могут указать на 
любую или несколько из широкого спектра концепций, особенно 
связанных с Мертоном: явные и скрытые функции, ссылочные 
группы, наборы ролей и т.д., но они не рассматриваются как со-
ставляющие альтернативный подход. Вторая линия интерпретации 
рассматривает Мертона как политически консервативного. Эта 
линия опирается на радикальную социологическую теорию и была 
продвинута, в частности, Рэндаллом Коллинзом. Коллинз считает, 
что резонансные работы Мертона хорошо вписываются в период 
холодной войны и что их долгосрочное значение ограничено, по-
тому что они не были основаны на ключевых объясняющих фак-
торах классовых конфликтов. Разумная интерпретация позиции 
Мертона, включая более поздние работы о структуре возможно-
стей, заключалась бы с точки зрения Коллинза в том, что она мо-жет 
охватывать любую точку континуума конфликт – конкуренция – 
консенсус.

Список литературы 

1. Calhoun C. Introduction. On Merton's legacy and contemporary sociology //
Robert K. Merton: sociology of science and sociology as science / ed. by C. Cal-
houn. – New-York : Columbia university press, 2010. – P. 10–54. 

2. Crothers Ch. Reintroducing Robert K. Merton. – London : Routledge, 2021. –
186 p. 



Спонтанный «танец» сознания в художественном творчестве 

67 

ЭСТЕТИКА 

УДК 7.01. 
МИЛОВАЦ Ж.В.∗ СПОНТАННЫЙ «ТАНЕЦ» СОЗНАНИЯ В ХУ-
ДОЖЕСТВЕННОМ ТВОРЧЕСТВЕ. DOI: 10.31249/rphil/2023.03.05 

Аннотация. В статье повествуется о тайнах человеческой 
субъективности. Рассматриваются важнейшие ее составляющие – 
бессознательное и сознательное творческого субъекта в процессе 
художественного творчества, роль иррационального и рациональ-
ного начал в контексте создания произведения искусства. Анали-
зируется динамика «танца» спонтанного состояния сознания ху-
дожника и его бытие в мире искусства. 

Ключевые слова: человеческая субъективность; творчество; 
художественное творчество; творческий субъект; «танец» спонтан-
ности; спонтанное сознание; художник; бессознательное; иррацио-
нальное; рациональное; искусство; произведение искусства; дух; 
эмпатия; катарсис; гармония. 
MILOVATS J.V. Spontaneous «dance» of consciousness in artistic crea-
tivity. 

Abstract. The article tells about the secrets of human subjectivity. 
Its most important components are considered – the unconscious and 
conscious of the creative subject in the process of artistic creation, the 
role of the irrational and rational principles in the context of creating a 
work of art. The dynamics of the «dance» of the artist's spontaneous 
state of consciousness and his existence in the world of art are 
analyzed. 

∗ Миловац Жанна Викторовна – научный сотрудник отдела философии 
Института научной информации по общественным наукам РАН, кандидат фило-
софских наук, доцент;  tanez97@gmail.com 



Миловац Ж.В. 

 68 

Keywords: human subjectivity; creativity; artistic creation; 
creative subject; «dance» of spontaneity; spontaneous consciousness; 
artist; unconscious; irrational; rational; art; work of art; spirit; empathy; 
catharsis; harmony. 

Для цитирования: Миловац Ж.В. Спонтанный «танец» сознания в 
художественном творчестве // Социальные и гуманитарные науки. Отече-
ственная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – 2023. – № 3. – 
С. 67–76.    DOI: 10.31249/rphil/2023.03.05 

Тайны художественного творчества на протяжении столетий 
всегда привлекали внимание исследователей. Прежде всего, акту-
альным являлся вопрос механизма субъективной сферы человека, 
продуцирующей гениальные произведения искусства. 

Бытие культуры человека всегда индивидуально, таинствен-
но. Таинственность как предпосылка иррационального постижения 
свободы внутреннего мира художника сближает индивидуальное и 
архетипическое в созданных им произведениях искусства. Таин-
ственное как иррациональное в сфере человеческой субъективно-
сти предвещает протест против власти канонов в существующих 
рамках официальной культуры. На творческую индивидуацию ху-
дожника правомерно смотреть как на актуализацию его личност-
ных черт. Актуализация личности творческого субъекта имеет 
смысл только как актуальность свободы его самовыражения. 

Искусство – это мир, который позволяет художнику ощутить 
безграничность свободы духа. Искусство – это свободный диалог 
иррационального и рационального состояний творческого созна-
ния индивида. Искусство – это та действительность, которую не 
способен «покинуть» спонтанный мир сознания субъекта творче-
ства в силу обретения им свободы. Как отмечал один из основате-
лей отечественной семиотики Ю.М. Лотман: «Искусство воссозда-
ет принципиально новый уровень действительности, который 
отличается от нее резким увеличением свободы» [Лотман, 1992, 
с. 232–233]. Феномен спонтанного сознания – это та свобода, в ко-
торую погружено индивидуальное «я» художника. 

Человеческая субъективность постоянно находится в спон-
танном поиске самопризнания. Внутренняя самоценность худож-
ника зависит от степени понимания сотворенных им произведений 
искусства со стороны зрителей. Степень сближения оценок публи-



Спонтанный «танец» сознания в художественном творчестве 

 69 

кой художественных творений и их самодостаточного существова-
ния определяется гармонией восприятия. Восприятие изначально 
спонтанно. Акт восприятия совершается в реальности сознания. 
Реальность художественного сознания действительна в контексте 
свободы. Сущность художественной личности раскрывается в сфе-
ре искусства. Искусство – это радость иной реальности. Состояние 
спонтанности сознания являет собой «танец» скрытых мотивов, 
побуждений человека. Контекст творчества «одевает» в художе-
ственную форму подобные мотивационные настроения личности. 

Свобода фантазии выступает необходимым компонентом 
творческого процесса. Фантазия имеет силу реальности в сознании 
индивида, его устремлений и мотиваций. Она не иллюзорна. Фан-
тазия может быть символической сублимацией истинных побуж-
дений индивида. Реальность исходит не из унификации коллектив-
ного мнения, а из спонтанных, эмпатически окрашенных 
ассоциаций каждого индивида. 

Фантазия художника проявляет себя в эмпатически выра-
женном художественном произведении, поскольку оно является 
«весьма характерным и важным объектом эмпатии в художествен-
ном творчестве» [Басин, 1983, с. 262]. Содержание художествен-
ных произведений – это отражение в них эмпатического пребыва-
ния субъективности творца. Эмпатическая связь художника с 
реальностью созидается его спонтанным сознанием. 

«Творческий процесс может происходить только при спон-
танном состоянии сознания, при свободном незапрограммирован-
ном потоке ассоциаций, вызываемых эмпатическими связями с 
окружающей гармонией и приводящими к катарсису личности с 
открытием всеобщего Единства» [Пименова, 1997, с. 88]. Откры-
тие всеобщего Единства есть инсайт. Инсайтовый характер творче-
ства самодостаточен. Инсайт выступает преддверием свободы 
внутреннего духа. 

Дух проходит стадии восхождения, одной из которых являет-
ся спонтанный «танец» ассоциаций в сознании художника. Дух 
обогащается «вторжением» инсайта, впоследствии ведущего к ка-
тарсическому «изречению» художественного сознания. Дух свобо-
ден, в то время как рациональность имеет предел свободы. Что ка-
сается внутренней свободы, то она возможна только в творчестве. 



Миловац Ж.В. 

 70 

Художественный образ как данность актуален в контексте 
художественной деятельности. Художественное сознание способ-
ствует воплощению художественной идеи. Данная идея имеет сво-
им источником спонтанную «игру» воображения. 

Художественное творчество всегда интенционально и вне-
императивно. В контексте творчества происходит объективация 
спонтанной «игры» духовных способностей и помыслов. 

Отличие творческого процесса при создании произведения 
искусства от самовыражения с помощью художественных средств 
заключается в том, что сам творческий процесс завершается от-
крытием Единства в диаде: художник – вселенская гармония. Са-
мовыражение с помощью художественных средств может ограни-
читься этапом эмоционального катарсиса без образования 
обратных эмпатических связей. «Обратная эмпатическая связь 
представляет собой со-настройку воспринимающего субъекта с 
образованием спонтанного состояния сознания, приводящего к 
единению с вселенской гармонией и необязательно в контексте 
содержания художественного произведения» [Пименова, 1997, 
с. 89]. 

Катарсис возможен как результат воздействия произведения 
искусства как на личность самого художника, так и на восприни-
мающего субъекта. Катарсическое состояние содействует прибли-
жению личности к изначальному пониманию бытия. Достаточно 
убедительно в этом смысле звучит как аргумент изречение А. Ка-
мю: «…важно не само великое произведение искусства, а то испы-
тание, которого оно требует от человека, тот повод, который дается 
произведением искусства человеку для преодоления призраков и 
хотя бы незначительного приближения к обнаженной реальности» 
[Камю, 1990, с. 87]. 

Катарсис гармонизирует личность. Бессознательное, спонтан-
ное в поле человеческой субъективности является непосредствен-
ным «участником» процесса катарсиса. Иррационализм искусства 
приближает индивида к рациональному постижению социального 
материала. Социальная значимость искусства проявляется в том, 
как момент катарсиса помогает индивиду испытать свое иррацио-
нальное «обнажение», обрести приемлемые формы поведения в 
обществе с его духом времени. 



Спонтанный «танец» сознания в художественном творчестве 

 71 

Позитивность катарсического сосуществования субъекта и 
произведения искусства доказывается гармоническим самораскры-
тием этого субъекта в атмосфере стиля эпохи. Каждая эпоха при-
вносит свои ценности. И, как следствие, встает проблема соотно-
шения ценностной шкалы данной эпохи с ценностными 
установками отдельного индивида. 

В художественном творчестве средства искусства с их силой 
катарсиса воздействуют на спонтанную сферу человеческой субъ-
ективности. Реальность катарсиса видна в том, насколько индивид, 
испытавший его, оказывается способным позитивно воспринимать 
социальную реальность через призму индивидуальных представ-
лений. Следует подчеркнуть, что катарсис необходим как условие 
гармонизации бытия человека. В книге «Произведение искусства в 
мире художественной культуры» Е.В. Волкова отметила сущность 
катарсического воздействия: «Катарсическое сопереживание по-
средством искусства… открывает меру и гармонию, возможную в 
социуме и культуре… Катарсическая функция искусства не исклю-
чает как разряда, изживания негативных чувств, так и компенсации – 
восполнения того, в чем обделил человека личный опыт и судьба. 
Помогая нечто изжить и нечто восполнить, искусство способствует 
установлению равновесия человека со средой» [Волкова, 1988, 
с. 198–199]. 

Катарсис личности приводит к расширению сознания с 
идентификацией спонтанного поиска гармонии и Единства. Сво-
бодные ассоциации вызывают выплеск закрепощенных, неотреа-
гированных эмоций, энергия которых блокировалась стереотипом 
поведения человека. 

Катарсис, ведущий к инсайту, обретает истинный смысл на 
фоне спонтанной саморефлексии. Подобная саморефлексия 
направляет внимание человека внутрь себя. Для творческого про-
цесса важен «прямой, беспредрассудочный, интуитивный инсайт в 
истинную природу вещей, особенно самих себя» [Говинда, 1993, 
с. 33]. 

Внутренний мир художника созвучен внутреннему миру че-
ловека, находящегося в состоянии динамической медитации. В та-
ком состоянии совершаются саморефлексия субъекта и его вхож-
дение в поле Универсума. Данный процесс происходит на фоне 
спонтанного сознания, позволяющего ощутить единение индиви-



Миловац Ж.В. 

 72 

дуальной субъективности с космологической вечностью. Степень 
переживания субъектом единения с космосом зависит от его эмпа-
тической способности. 

Структура сознания индивида располагает определенными 
эмпатическими уровнями. На фоне спонтанного сознания эмпати-
ческая способность художника возрастает. Эмпатическая утончен-
ность чувств – это уровень переживания. В контексте художе-
ственного восприятия следует выделить наличие эмпатических 
уровней. Эмпатические уровни – это определенная градация вчув-
ствования и сопереживания от негативных эмоциональных компо-
нентов к утонченным. 

Эмпатические уровни в спонтанном сознании творческого 
субъекта находят свое воплощение в произведениях искусства. 
Близость полей субъективности как художника, так и медитирую-
щего видна в способности обоих сосредоточивать в себе силы 
Универсума. Данное утверждение подтверждает высказывание 
Л.А. Говинды: «Как художник создает произведение искусства, 
используя имеющиеся в его распоряжении разнообразные матери-
алы и интегрируя их в органическое целое, в котором универсаль-
ные законы и аспекты реальности выявлены в воображаемой ин-
дивидуальной форме, так же и медитирующий должен создать 
значимый и достоверный внутренний космос и стать единым с 
ним» [Говинда, 1993, с. 33]. 

Величие художника состоит в способности соединения в со-
зданных им произведениях искусства его внутреннего духа и духа 
времени. В этом смысле оценку искусства точно передал А. Камю: 
«Искусство… принадлежит к тем явлениям, которые одновремен-
но превозносят и отрицают» [Камю, 1990, с. 316]. Сама действи-
тельность отрицает искусство за его власть над ней. Так же, как 
гения не принимают за его пророчество. За его бунтарскую силу, за 
его спонтанную форму воплощения увиденной им меры. Велико-
лепно определил А. Камю сущность гения: «Гений – это бунт, 
нашедший свою собственную меру» [Камю, 1990, с. 331]. 

Человеческое бытие обретает свою свободу в художествен-
ном творчестве, в полифонии искусства. В искусстве, где нет поня-
тия невозможного. «Искусство – это обретшее форму требование 
невозможного» [Камю, 1990, с. 331]. «Бунт в искусстве» как отра-
жение спонтанной субъективности художника «продолжается и 



Спонтанный «танец» сознания в художественном творчестве 

 73 

завершается в истинном творчестве» [Камю, 1990, с. 331]. Истин-
ное творчество возможно как форма единения с миром и его при-
знания. Диалектический момент признания мира виден в преддве-
рии его отрицания. «Творчество – это тяга к единению и в то же 
время отрицание мира» [Камю, 1990, с. 316]. 

Единение человеческой субъективности и данности мира яв-
ляется высшей формой нахождения смысла человеческого бытия. 
Бытие творческой личности находится в постоянном поиске ду-
ховности и ее обретения. Инобытийность духовности зарождается 
в глубинах спонтанного сознания художника. 

Духовность саморефлексивна в своей интенциональности. 
Бытие творческого духа самодостаточно в ситуации направленно-
сти вовне. Интенциональность произведений искусства со-
причастна внутреннему миру субъективной сферы человека. Сте-
пень интенциональности зависит от экзистенциальности бытия 
творческого сознания. 

Диалог экзистенциального и интенционального начал чело-
веческой субъективности раскрывается на фоне ее спонтанного 
состояния. «Духовность в своем интенциональном порождении 
беспредельна. Беспредельность духа объективируется в творче-
стве. Присутствие духа всегда порождает отражение экзистенци-
альных настроений художника в произведениях искусства» [Пиме-
нова, 1997, с. 93]. Интенциональность внутреннего духа художника 
созидает направленный характер его творчества. 

Самодостаточность личности актуализируется в контексте 
творчества. Осознание человеком своих способностей делает его 
счастливым. Счастье как экзистенциальная «единица» человече-
ской субъективности имплицитно входит в интенциональную кар-
тину творчества. Форма отображения счастья понимается как спо-
собность видеть гармонизирующий элемент в структуре 
художественного произведения. 

При восприятии гармонии человек испытывает эстетическое 
наслаждение увиденным. Благодаря актуализированным эмпатиче-
ским способностям художника, креативное поле которого расши-
ряется на фоне спонтанного состояния сознания, увеличивается 
гедонистическое воздействие созданных им произведений искус-
ства на зрителя. В этом смысле пребывание художника в творче-
ском процессе гедонистично и интенционально. 



Миловац Ж.В. 

 74 

Гедонистическое поле творческого субъекта зависит от со-
стояния его открытости. Насколько спонтанна сфера сознания ин-
дивида, настолько возможна открытость его духовного акта. Акту-
альность духа созидается слиянием в нем экзистенциального и 
интенционального начал. Творчество художника актуализировано, 
если оно вызывает гармонию восприятия со стороны зрителя. Гар-
мония восприятия созвучна сопричастности духовной сущности 
художника его творениям. Отсюда закономерна направленность 
последних воспринимающим. 

Восприятие зрителем художественного произведения «пере-
кликается» с его эмпатическими свойствами. Способность эмпати-
ческого реагирования является составляющей эмоционального по-
ля творческого субъекта. Можно предположить, что эмпатический 
уровень является отражением уровня эмоциональности в сфере 
человеческой субъективности. Эмоциональная структура творче-
ской личности полифонична. 

Продолжая размышлять о тайнах сознания в художественном 
творчестве, нельзя не затронуть и роль импровизации в искусстве. 
Импровизация как преломление спонтанной игры креативного со-
знания позволяет обозначить границу соединения иррационально-
го и рационального в творческом процессе. Спонтанная природа 
импровизации как «творчества самородного и сиюминутного» оче-
видна, так как «мгновенная реактивность импровизатора чудесно 
сокращает, сводит к минимуму или даже начисто аннулирует вре-
менной промежуток между “замыслом” и “осуществлением” … 
Эта “совмещенность”, эта “одномоментность” рождения и “цели” 
и “средств” полнее охватывает и глубже выявляет суть импровиза-
ции» [Рунин, 1980, с. 47]. Значение импровизации в искусстве в 
том, что она ускоряет познавательный процесс в искусстве. 

К.С. Станиславский высоко ценил импровизационное начало 
творчества. Он считал, что импровизация активизирует бессозна-
тельное художника, точно уловив специфику импровизации как 
способа спонтанного вхождения в творческий процесс, утверждая, 
что «экспромт и неожиданность – лучшие возбудители творчества» 
[Станиславский, 1958, с. 95]. 

Представляет интерес динамика соотношения бессознатель-
ного и сознательного человеческой субъективности. Учитывая кон-
текст искусства, К.С. Станиславский рассматривал подобную ди-



Спонтанный «танец» сознания в художественном творчестве 

 75 

намику следующим образом: что – сознательно, а как – бессозна-
тельно. И, как утверждал реформатор русской драматической сце-
ны, «если направить все внимание на что, бессознательное само 
проявится во всем своем естестве» [цит. по: Рунин, 1980, с. 51]. 

Спонтанная сила бессознательного находит художественное 
воплощение в импровизационной заданности творчества. Интуи-
ция и вдохновение также имеют импровизационную природу. 
В спонтанности человеческой субъективности они представляют 
собой «индикаторы» художественного творчества. 

Бытие художника обретает свободу в созданных им произве-
дениях искусства. Феномен искусства скрывает в себе свободные, 
иррациональные мотивы творческого потенциала человека. Формы 
выражения иррациональности могут быть различными, учитывая 
многообразие художественных средств в жанровой архитектонике 
искусства. 

В контексте художественного творчества художник обретает 
свой «дом». Творческое сознание художника одновременно сози-
дает контент произведения искусства, и в нем же «растворяется». 
«Творческая личность, – как отмечал известный американский 
психолог Л.С. Кьюби, – это такая, которая некоторым, сегодня еще 
случайным образом, сохраняет способность использовать свои 
подсознательные функции более свободно, чем другие люди, кото-
рые, быть может, потенциально являются в равной мере одарен-
ными» [цит. по: Ярошевский, 1967, с. 79]. Спонтанное состояние 
человеческой субъективности выступает условием свободы твор-
ческого самовыражения личности. 

«Контекст творчества неотделим от спонтанности. Рождение 
образно-смысловой палитры художественного действа обретает 
“плоть” в сознании художника в рамках спонтанного творчества» 
[Миловац, 2022, с. 215]. Художественное творчество раскрывает 
всю богатейшую палитру эмоциональных свойств художника, по-
казывает всю глубину человеческой субъективности, в которой ее 
спонтанное состояние проявляется в качестве «главного персона-
жа» создания «ткани» художественного произведения. 



Миловац Ж.В. 

 76 

Список литературы 

1. Басин Е.Я. К вопросу о взаимоотношениях искусствознания и психологии 
художественного творчества // Актуальные вопросы методологии современно-
го искусствознания. – Москва : Наука, 1983. – С. 237–265. 

2. Волкова Е.В. Произведение искусства в мире художественной культуры. – 
Москва : Искусство, 1988. – 240 с. 

3. Говинда Л.А. Творческая медитация и многомерное сознание. – Москва : 
Центр духовной культуры «Единство», 1993. – 272 с. 

4. Камю А. Бунтующий человек. – Москва : Политиздат, 1990. – 415 с. 
5. Лотман Ю.М. Культура и взрыв. – Москва : Гнозис, 1992. – 272 с. 
6. Миловац Ж.В. К вопросу о роли спонтанности сознания в художественном 

творчестве // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная 
литература. Серия 3 : Философия. – Москва : ИНИОН РАН, 2022. – № 1. – 
С. 208–215. 

7. Пименова Ж.В. Художник: его бытие в спонтанном сознании. – Москва : 
ИФАН РАН, 1997. – 180 с. 

8. Рунин Б.М. О психологии импровизации // Психология процессов художе-
ственного творчества. – Ленинград : Наука, 1980. – С. 45–57. 

9. Станиславский К.С. Собр. соч. : в 8 т. – Москва, 1958. – Т. 3. – 503 с. 
10. Ярошевский М.Г. Психология науки // Вопросы философии. – 1967. – № 5. – 

С. 79–90. 
 



Реф. ст.: Эдер А.-М.А. Экспликация понятия эпистемической  
рациональности 

 77 

ЛОГИКА И ТЕОРИЯ ПОЗНАНИЯ 

Реф. ст.: ЭДЕР А.-М.А. ЭКСПЛИКАЦИЯ ПОНЯТИЯ ЭПИСТЕ-
МИЧЕСКОЙ РАЦИОНАЛЬНОСТИ 
EDER A.-M.A. Explicating the Concept of Epistemic Rationality // 
Synthese. ‒ Springer Nature, 2021. ‒ Vol. 199, Issue 1–2. ‒ 
P. 4975‒5000. 

Ключевые слова: эпистемическая рациональность; Р. Карнап, 
эпистемическая нормативность; концептуальный инжиниринг; 
плюрализм; инструментализм. 

Для цитирования: Думов А.В. [Реф. ст.] // Социальные и гумани-
тарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Филосо-
фия. – 2023. – № 3. – С. 77–83. Реф. ст.: Eder A.-M.A. Explicating the 
Concept of Epistemic Rationality // Synthese. ‒ Springer Nature, 2021. ‒ 
Vol. 199, Issue 1–2. ‒ P. 4975–5000. 

Анна-Мария Асунта Эдер – современный европейский фи-
лософ (Кельнский университет), специализирующийся на пробле-
мах эпистемологии, теории принятия решений, философии науки и 
метафилософии. Исследование, представленное в данной статье 
Эдер, посвящено прояснению понятия эпистемической рациональ-
ности, что рассматривается ею как одна из главных задач эписте-
мологии (с. 4975). Эдер предлагает использовать для решения этой 
задачи метод экспликации, и своей главной целью полагает созда-
ние «наброска» такого варианта экспликации, который бы в 
наибольшей степени подходил для решения этой задачи. Стан-
дартный метод экспликации, предложенный Р. Карнапом, рас-
сматривается ею как недостаточно конкретизированный для его 
использования в данном случае, однако она не стремится совер-
шенствовать сам метод экспликации, но обращается к поиску его 
вариации, являющейся наиболее удобной для изучения понятия 
эпистемической рациональности. Отмечается инструментальный 



Думов А.В. 

 78 

характер развиваемого ею подхода к эпистемической рациональ-
ности: нормативный характер и предполагаемая цель теории раци-
ональности должны учитываться при экспликации этого понятия 
(с. 4976). 

В разделе 2, следующем после вводной части, Эдер обраща-
ется к методам прояснения понятий: в пункте 2.1 обсуждается тра-
диционный (предложенный П.Ф. Стросоном1) концептуальный 
анализ и его недостатки в применении к понятию эпистемической 
рациональности (с. 4977–4979). Изучаемое понятие – анализандум – 
неформально разъясняется и определяется путем поиска синони-
мичных понятий – анализансов. Требования к анализансам (поми-
мо условия синонимии) могут различаться в зависимости от осо-
бенностей применяемого подхода. Понимаемый таким образом, 
концептуальный анализ предназначен для прояснения понятий, в 
достаточной мере точных для целей философии. Так, для Стросона 
философские понятия, выраженные на обыденном языке, удовле-
творяют такому критерию. Результат применения традиционного 
концептуального анализа – описание уместного использования 
анализандума на обыденно-языковом уровне. С опорой на данное 
понимание концептуального анализа Эдер делает заключение о 
наличии у него следующих недостатков при применении к поня-
тию эпистемической рациональности: 

1. Понятие эпистемической рациональности нельзя назвать в 
достаточной мере точным для эпистемологических целей: более 
того, оно является «дефектным», так как существует очень боль-
шое количество разногласий относительно понимания рациональ-
ности в эпистемологическом контексте (дискуссии экстерналистов 
и интерналистов, эвиденциалистов и релайбилистов). Сама харак-
теристика рациональности в применении к конкретным случаям 
нередко существенно различается. Наличие разногласий для Эдер – 
индикатор неточности, или «дефектности», несообразности (хотя и 
не всякая неточность приводит к разногласиям). 

2. Нельзя отнести понятие эпистемической рациональности 
к сфере обыденного языка. Хотя на обыденном уровне мы нередко 

 
1 Strawson P.F. Carnap’s Views on Constructed Systems Versus Natural Lan-

guages in Analytic Philosophy // The Philosophy of Rudolf Carnap / Schilpp P. (ed.). – 
La Salle: Open Court, 1963. – P. 503–518; Strawson P.F. Analysis and Metaphysics: 
An Introduction to Philosophy. – Oxford : Oxford University Press, 1992. – 160 p. 



Реф. ст.: Эдер А.-М.А. Экспликация понятия эпистемической  
рациональности 

 79 

говорим о моральной или этической рациональности, об обосно-
вании (justification), следует признать, что понятия эпистемиче-
ской рациональности и термины, используемые в контексте ее ис-
следования, не являются обыденно-языковыми. 

В пункте 2.2 в качестве его альтернативы рассматривается 
метод экспликации (с. 4979–4982). Для экспликации характерна 
замена недостаточно точного (для целей применения) понятия – 
экспликандума, более точным понятием – экспликатом. Предпола-
гается аналогичность экспликандума и экспликата в использова-
нии. Экспликация рассматривается Эдер как метод концептуаль-
ного инжинирнга, т.е. разработки и введения новых понятий. 
Новое понятие не может быть выбрано произвольно и должно 
удовлетворять определенным целям: это обстоятельство относит 
экспликацию к сфере методов концептуальной этики. Начальный 
этап экспликации – неформальное прояснение экспликандума (на 
данном этапе он идентифицируется, устраняется неоднознач-
ность). Завершающий этап – установление точных требований к 
использованию экспликата (которые, однако, не претендуют на 
установление правил использования экспликандума в обыденном 
языке). Они могут быть даны не только в форме явного определе-
ния, но и в какой-либо иной форме. Такие требования могут со-
вершенствоваться в процессе их применения. 

Эдер солидаризуется с Карнапом в том, что как естествен-
ный, так и искусственный язык является инструментом, который 
может быть заменен или модифицирован сообразно нашим потреб-
ностям1,2. Ввиду этого ею признается, что выполнение требований 
к экспликатам находится в зависимости от целей конкретных экс-
пликаций. Далее Эдер рассматривает предложенные Карнапом 

 
1 Эдер цитирует в данном контексте Дж. Хоторна и Дж. Стэнли, отмечав-

ших, что «обоснованное убеждение» (justified belief) – это фраза для учебных 
занятий по философии (Hawthorne J., Stanley J. Knowledge and action // Journal of 
Philosophy. – 2008. – Vol. 105. – P. 571–590). В то же время ею приводится ценное 
замечание рецензента ее статьи о том, что некоторые из понятий, близких к поня-
тию эпистемической рациональности («правдоподобие», «достоверность») могут 
не иметь этого недостатка. – Прим. авт. реф. 

2 Carnap R.P.F. Strawson on Linguistics and Metatheory // The Philosophy of 
Rudolf Carnap / Schilpp P. (ed.). – La Salle : Open Court, 1963. – P. 933–940. 



Думов А.В. 

 80 

требования для экспликатов1. Требование сходства необходимо 
для гарантии того, что экспликандум не заменяется произвольно 
(оценивается использование). Сам Карнап не настаивает на макси-
мальном сходстве, напротив, он субординирует требования таким 
образом, что в случае большего удовлетворения требованию пло-
дотворности допустима более низкая степень сходства. Но Эдер 
следует за Куайном в признании того, что экспликат должен де-
монстрировать определенное минимальное сходство с экспликан-
думом, а в противном случае экспликация не считается осуществ-
ленной. Указание Куайна полезно для разграничения экспликации 
и условного введения нового понятия, и Эдер придает особое зна-
чение данному требованию, развивая его. 

Требование точности у Карнапа зависит от целей эксплика-
ции и предполагает реализацию в формальном смысле, однако 
Эдер предлагает более доступную для неформальных по своему 
характеру философских исследований альтернативу: введение 
экспликандума в ограниченную часть естественного языка, хотя 
бы в определенных аспектах имитирующую математически точ-
ные языки. Для этого необходимо выделить понятия, считающиеся 
в достаточной мере ясными, и принять правила использования 
связок и квантификаторов, подобные используемым в формальных 
дисциплинах. Эдер полагает, что следует требовать большей точ-
ности относительно экспликандума не только для экспликата, но и 
для терминов, составляющих правила его использования. 

Требование плодотворности заключается в том, что адекват-
ная экспликация должна способствовать развитию точных науч-
ных теорий, предоставляя плодотворные для этого понятия. Экс-
пликация, по Карнапу, служит для замены неточных понятий 
более точными, использование которых более полезно для форму-
лирования множества универсальных утверждений. Эдер конкре-
тизирует требование плодотворности в рамках анализа приложе-
ния метода экспликации для прояснения понятия рациональности. 

Наконец, требование простоты реализуется при выборе из 
двух конкурирующих экспликатов, удовлетворяющих первым 
трем требованиям (выбирается более простой). Эдер пренебрегает 

 
1 Carnap R. Logical Foundations of Probability. – Chicago : Chicago University 

Press, 1962. – P. 7. 



Реф. ст.: Эдер А.-М.А. Экспликация понятия эпистемической  
рациональности 

 81 

подробным рассмотрением этого требования, считая (вслед за 
Карнапом) другие требования более важными. 

Пункт 2.3 посвящен сравнительному анализу этих методов 
(с. 4982–4984). Оба метода предполагают в качестве первого шага 
неформальное разъяснение понятия, направленное на его иденти-
фикацию и устранение неточности, но дальнейшие шаги их при-
менения различаются. Существенным преимуществом метода экс-
пликации является то, что он способен привести к получению 
более точных понятий (для концептуального анализа это недо-
ступно в силу наличия требования синонимии анализандума и 
анализанса1). Экспликация оставляет место для несинонимичных 
характеристик экспликандума, при ее применении могут быть по-
лучены различные минимально сходные в использовании несино-
нимичные адекватные экспликаты, полезные для разных целей. 

В разделе 3 Эдер переходит непосредственно к применению 
метода экспликации для прояснения понятия эпистемической ра-
циональности. На этапе неформального разъяснения (с. 4984–
4985) эпистемическая рациональность отличается от практиче-
ской. Об эпистемической рациональности говорят в свяи с докс-
астическими состояниями, а не действиями. Эдер сосредотачива-
ется на рациональности единичных убеждений, а не их систем. 
Отмечается, что в рамках данного исследования проводить разли-
чение эпистемической рациональности и эпистемического обосно-
вания (justification) нецелесообразно (что проистекает, в том числе, 
из плюралистических установок Эдер). В качестве экспликандума 
рассматривается формулировка: для агента s является эпистеми-
чески рациональным принять утверждение p (в момент времени t). 
Далее (пункт 3.1) Эдер вводит детализированные требования сход-

 
1 Эдер указывает на ценное замечание рецензентов статьи о том, что тре-

бование синонимии приводит к парадоксу анализа. Парадокс приводится в фор-
мулировке К.Х. Лэнгфорда: «Если словесная формулировка, представляющая 
анализандум, имеет значение, аналогичное имеющемуся у формулировки, пред-
ставляющей анализанс, то анализ утверждает их чистую идентичность и является 
тривиальным. Но если две формулировки не имеют одинакового значения, то 
анализ некорректен» (Langford C.H. The Notion of Analysis in Moore’s Philosophy // 
The Philosophy of G.E. Moore / Schilpp P. (ed.). – La Salle : Open Court, 1942. – 
P. 319–342). К подробному рассмотрению парадокса и иных затруднений, возни-
кающих при применении концептуального анализа, Эдер не обращается, так как 
не является сторонником применения данного метода. – Прим. авт. реф. 



Думов А.В. 

 82 

ства и плодотворности для экспликатов понятия рациональности 
(с. 4985–4987). Предварительно отмечается отсутствие минималь-
ного условия точности для понятия рациональности: экспликат 
просто по общему правилу должен быть точнее экспликандума. 

Выделяется три требования сходства. Первое – требование 
индикативности в отношении истинности. Оно предполагает, что 
если для агента рационально принятие утверждения, то в его эпи-
стемическом фоне присутствует релевантный индикатор, с учетом 
которого утверждение является (высоко) вероятным1. Это требо-
вание может конкретизироваться в зависимости от целей теории 
рациональностей, но само по себе оно соотносится с большин-
ством эпистемологических позиций. Второе – требование исклю-
чительности: если для агента рационально принятие утверждения, 
то для него нерационально принятие его отрицания2. Третье – тре-
бование нормативности: если для агента рационально принятие 
утверждения, то это принятие является prima facie надлежащим, 
обязательным или допустимым3. Эдер устанавливает, что тот, кто 
не принимает три этих требования, очевидно, рассматривает не 
рациональность, а какое-либо иное понятие. 

В пункте 3.2 вводится требование плодотворности экспли-
кации (с. 4987–4988). Следуя пониманию данного требования, раз-
виваемому Карнапом, Эдер задается вопросом о том, каковы уни-
версальные утверждения, характерные для теории эпистемической 
рациональности? Поскольку адекватная теория эпистемической 
рациональности оценивает доксастические состояния и предостав-
ляет основания для процессов их формирования, Эдер заключает, 
что предметом таких универсальных утверждений будут являться 
нормы и оценки, направляющие процессы формирования докс-
астических состояний. Нормативность и целевой компонент тео-

 
1 Требование понимается в общем виде, входящие в него термины могут 

интерпретироваться контекстуально. – Прим. авт. реф. 
2 Эдер рассматривает это требование только применительно к одному эпи-

стемическому агенту, не исключая принятия других требований для нескольких 
агентов, оперирующих одной группой свидетельств. Также оно нейтрально отно-
сительно рациональности pro tanto. – Прим. авт. реф. 

3 Это требование совместимо даже с теми теориями рациональности, ко-
торые предполагают, что не существует специфически эпистемической норма-
тивности. – Прим. авт. реф. 



Реф. ст.: Эдер А.-М.А. Экспликация понятия эпистемической 
рациональности 

83 

рий эпистемической рациональности становится важным аспектом 
экспликации ключевого понятия. 

В разделе 4 Эдер формирует плюралистический взгляд на 
эпистемическую рациональность на основании проведенной экс-
пликации (с. 4988–4997). И управление формированием и сохране-
нием доксатстичеких состояний, и оценка таковых могут получать 
различные теоретические объяснения. И хотя Эдер формирует ин-
струменталистскую позицию по отношению к использованию объ-
яснений, ею выделяются некоторые наиболее защищенные, с точ-
ки зрения критики, и эффективные теоретические решения: так, в 
понимании управления формированием / сохранением доксастиче-
ских состояний она отдает предпочтение концепции интернализа-
ции Дж. Поллока1, а понимание оценки строит на расширении 
подхода Д. Кристенсена2 возможностью оценки доксастических 
состояний как от первого, так и от третьего лица. Общая идея Эдер 
заключается в том, что существует множество не исключающих 
друг друга путей экспликации понятия эпистемической рацио-
нальности, зависящих от целей развиваемых теорий эпистемиче-
ской рациональности. Новшество предлагаемого подхода (с. 4997) 
состоит в том, что выявление и обсуждение целей создания теории 
рациональности предшествует формулированию понятия эписте-
мической рациональности, хотя многие авторы зачастую придер-
живаются обратного порядка действий. 

А.В. Думов∗ 

1 Pollock J. Epistemic Norms // Synthese. – 1987. – Vol. 71. – P. 61–95. 
2 Christensen D. Putting Logic in Its Place. – Oxford : Oxford University Press, 

2004. – P. 163. 
∗ Думов Александр Витальевич – магистрант 1 курса, философский фа-

культет ФГБОУ ВО «Государственный академический университет гуманитарных 
наук» (ГАУГН);  avdumov@inbox.ru  



Думов А.В. 

 84 

ФИЛОСОФИЯ НАУКИ И ТЕХНИКИ 

Реф. ст.: АНТА Х. ИНФОРМАЦИЯ, ЗНАЧЕНИЕ И ФИЗИКА: 
ИНТЕЛЛЕКТУАЛЬНАЯ ЭВОЛЮЦИЯ АНГЛИЙСКОЙ ШКОЛЫ 
ТЕОРИИ ИНФОРМАЦИИ В 1946–1956 гг. 
ANTA J. Information, meaning and physics: The intellectual evolution 
of the English School of Information Theory during 1946–1956 // 
Science in Context. ‒ Cambridge, 2023. ‒ FirstView. ‒ P. 1‒17. 

Ключевые слова: информация; Д.М. Маккей; английская 
школа теории информации; К.Э. Шеннон; эпистемология. 

Для цитирования: Думов А.В. [Реф. ст.] // Социальные и гумани-
тарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Филосо-
фия. – 2023. – № 3. – С. 84–90. Реф. ст.: Anta J. Information, meaning and 
physics: The intellectual evolution of the English School of Information 
Theory during 1946–1956 // Science in Context. ‒ Cambridge, 2023. – 
FirstView. ‒ P. 1‒17. 

Автор статьи, Хавьер Анта – специалист в области филосо-
фии науки из Севильского университета, защитивший в 2021 г. 
диссертацию по проблематике исторических и концептуальных 
оснований информационной физики. В данной статье им анализи-
руется содержательная специфика английских разработок в обла-
сти теории информации, а также их значение в формировании ин-
формационной эпистемологии. Демонстрируются различия между 
способами понимания информации, характерными для воззрений 
английских исследователей указанного периода (Д. Габор, Р. Фи-
шер, К. Черри и в особенности – Д.М. Маккей) и для теоретико-
информационных представлений, изложенных в «Математической 
теории связи» К. Шеннона. Ключевая идея исследования заключа-
ется в том, что несмотря на существование изначальных расхож-
дений между данными вариациями развития теории информации, 
возникает возможность говорить о том, что в дальнейшем пред-



Реф. ст.: Анта Х. Информация, значение и физика: интеллектуальная 
эволюция английской школы теории информации в 1946–1956 гг. 

 85 

ставления английских исследователей об информации развивались 
с применением формальных инструментов Шеннона (с. 10)1. При-
меры такого развития Анта обнаруживает в работах физиков 
Дж. Ротштейна и Л. Бриллюэна. 

Анта отмечает, что развитие теории информации фактически 
началось до публикации «Математической теории связи» Шенно-
на в работах английских авторов, делавших акцент на эпистемиче-
ских характеристиках измерений в науке. Для обобщения их дея-
тельности Й. Бар-Хиллелом был введен термин «европейская 
школа теории информации», а У. Мак-Каллоком – «английская 
школа»2 (с. 7). В качестве одного из наиболее ранних опытов со-
здания теории информации Анта рассматривает исследование ста-
тистика Р. Фишера3 (1934). Он называет информацией техниче-
скую статистическую меру, исходя из некоторой аналогии с 
обыденным использованием этого термина (с. 2). В свою очередь, 
физик Д. Габор развивал позицию (1946), согласно которой не 
только процессы связи, но и научные практики (наблюдательная и 
измерительная деятельность) могут рассматриваться как получе-
ние информации об исследуемых явлениях4. Габор разработал 
теорию информации, основанную на математических инструмен-

 
1 Автор представляет проделанную им работу как дополнение данных ис-

торико-концептуального анализа информационных тенденций в XX в., предпри-
нятого Дж. Сигалом в след. работе: Segal J. Le zero et le un: Histoire de la notion 
scientifique d’information au 20e siècle. ‒ Paris : Editions Syllepse, 2003. ‒ 906 p.– 
Прим. авт. реф. 

2 Bar-Hillel Y. An Examination of Information Theory // Philosophy of Sci-
ence. ‒ 1955. ‒ Vol. 22(2). ‒ P. 86–105. 

3 Fisher R. Probability, Likelihood and Quantity of Information in the Logic of 
Uncertain Inference // Proceedings of the Royal Society A. ‒ 1934.‒ Vol. 146(856). ‒ 
P. 1‒8. Информация Фишера (в терминологии Маккея ‒ «метрон») – статистиче-
ская характеристика, на основании которой измеряется расстояние между рас-
пределениями при двух различных значениях параметра. Подробнее см.: Ай-
вазян С.А., Енюков И.С., Мешалкин Л.Д. Прикладная статистика. ‒ Москва : 
Финансы и статистика, 1971. ‒ С. 256. – Прим. авт. реф. 

4 Gabor D. Theory of Communication // Journal of the Institution of Radio and 
Communication Engineering. ‒ 1946. ‒ Vol. 93(26). ‒ P. 429‒441. «Логон» определя-
ется как элемент неопределенности ΔFΔT (где ΔF – полоса пропускания, ΔT – 
длительность), связываемый с сигналами гауссовой формы. О работах Габора см.: 
Черри К. Человек и информация. ‒ Москва : Связь, 1972. ‒ С. 168‒171. – Прим. 
авт. реф. 



Думов А.В. 

 86 

тах анализа формы волн, преобразовании Фурье. При этом в цен-
тре его исследовательского внимания находились именно физиче-
ские характеристики сигналов. Минимальная единица информа-
ции была названа им «логон» (с. 2–3). 

В исследовании физика Д.M. Маккея1 (1950) развиваются те 
начала информационного подхода к теории научных измерений, 
которые были заложены Фишером и Габором. Теория Маккея 
предполагала использование как меры Фишера («метрон» – еди-
ница, специфицирующая величину), так и средств теории Габора 
(«логон» – единица, специфицирующая форму) для задач измере-
ния научной информации. Маккей полагал, что данные понятия 
имеют семантический характер и связывал это с направленностью 
агентов-наблюдателей (с. 3). Более того, им утверждалось, что по-
нятие значения имеет свое отведенное и естественное для него ме-
сто в рамках теории информации2. Анта упоминает в числе значи-
мых фигур английской школы теории информации К. Черри (с. 4), 
известного по анализу «проблемы коктейльной вечеринки», связан-
ной с оценкой факторов выявления источника звуковой информа-
ции в зашумленном пространстве. Подчеркивается, что в развитии 
идей школы ему принадлежала в большей степени организацион-
ная роль. 

 
1 MacKay D.M. Quantal aspects of scientific information // Philosophical Mag-

azine. ‒ 1950. ‒ Vol. 41(314). ‒ P. 289‒311. Сам Маккей говорит о своем исследо-
вании как о затрагивающем связи экспериментальной и теоретической физики с 
математической логикой, а также касающемся тех их общих моментов, которые 
имеют отношение к теории связи. – Прим. авт. реф. 

2 MacKay D.M. Information, Mechanism and Meaning. ‒ Cambridge, Massa-
chusetts: MIT Press, 1972. ‒ P. 92. Маккей определяет границы теории информа-
ции гораздо более широко, нежели Шеннон: предмет теории информации – ис-
следование процессов создания репрезентаций, которые в самом общем смысле 
понимаются как абстрактные или конкретные структуры, признаки которых в 
некотором смысле соответствуют признакам иных структур («символизируют» 
их). Коммуникация (и связь в техническом смысле как ее частный случай) опре-
деляется как создание репрезентации, уже присутствующей в пространстве A 
(«источнике»), в пространстве B («приемнике»). Маккей также указывает, что его 
определение предполагает включение в состав общей теории информации семан-
тической теории информации Р. Карнапа и Й. Бар-Хиллела (теория Шеннона, 
напротив, исключает семантические аспекты). Значение Маккей определяет через 
понятия «выбирающей функции» (selective function) и «матрицы условных веро-
ятностей» (conditional probability matrix, C.P.M.). – Прим. авт. реф. 



Реф. ст.: Анта Х. Информация, значение и физика: интеллектуальная 
эволюция английской школы теории информации в 1946–1956 гг. 

 87 

В ходе сравнения выявляются и специфические черты тео-
рии информации Шеннона, основные положения которой были 
представлены в статье 1948 г. «Математическая теория связи». 
Основное внимание уделяется введенной им H-мере («энтропия»1), 
измеряющей степень невероятности (Анта говорит о распростра-
ненности ее эпистемологической интерпретации как меры «не-
предсказуемости» и «неопределенности») символов сообщения 
[P. 5]. Мера H не может определяться на основе конкретного со-
общения, но зависит от распределения вероятностей для простран-
ства символов / сообщений источника. 

Значимая особенность меры Шеннона – игнорирование се-
мантических характеристик сообщения, что связано с инженерно-
техническим назначением данной теории (с. 5). Разработки Шен-
нона не имеют привязки к конкретным физическим теориям и не 
зависят от физического содержания их интерпретации2. Теория 
Шеннона не была единственной крупной американской теоретико-
информационной разработкой данного периода: Н. Винером в 
рамках развиваемой им кибернетики3 также вводится подобная 

 
1 Анта приводит фрагмент воспоминаний Шеннона [с. 5], в которых он го-

ворит о собственных сомнениях относительно того, какое название должна полу-
чить мера H. Он не хотел использовать для нее термин «информация» ввиду его 
чрезмерно активного использования в обыденном языке, и предпочел термин 
«неопределенность». Однако именно совет Дж. Фон Неймана оказал наибольшее 
влияние на дальнейшую историю термина: Нейман рекомендовал назвать меру 
«энтропией» ввиду сходства используемой функции с уже применяющейся под 
этим названием в статистической физике, а также ввиду неопределенности со-
держания самого термина (Нейман полагал, что, введя новую практику его при-
менения, Шеннон внесет и вклад в понимание его содержания). См. также: Tri-
bus M., McIrvine E. Energy and Information // Scientific American. ‒ 1971. ‒ 
Vol. 225. ‒ P. 180. – Прим. авт. реф. 

2 Lombardi O., Holik F., Vanni L. What is Shannon Information? // Synthese. ‒ 
2016. ‒ Vol. 193(7). ‒ P. 2000. 

3 На русском языке см.: Винер Н. Кибернетика. ‒ Москва : Советское ра-
дио, 1968. ‒ С. 113. Винер не только сопоставляет разработки Шеннона со свои-
ми, но и рассуждает о «бэкграунде» теории информации. Так, он утверждает, что 
мысль о создании теории количества информации одновременно возникла у Фи-
шера, у Шеннона и у него самого, с той разницей, что у Фишера основанием для 
ее развития была классическая статистическая теория, у Шеннона – проблема 
кодирования информации, а у него – проблема сообщения и шумов в электриче-
ских фильтрах (см.: там же, с. 55). – Прим. авт. реф. 



Думов А.В. 

 88 

мера, интерпретируемая как отрицательная энтропия наблюдаемой 
системы (с. 6). Однако теория Винера изначально предполагала 
гораздо более широкую применимость: информация, с точки зре-
ния Винера, – это также и мера организации системы1. 

Взаимодействие между представителями английской и аме-
риканской школ теории информации в 1950-х происходило в ос-
новном в рамках Лондонского симпозиума по теории информации 
(с. 7). К моменту проведения первого симпозиума в 1950 г. теория 
Шеннона уже активно обретала популярность в США как «теория 
информации», однако, как отмечает Анта, понимание объекта тео-
рии информации различалось в зависимости от того, обсуждалась 
ли она в атмосфере Bell Labs или King’s Colledge (с. 7). И если Га-
бор предпочитает говорить о теории информации как о широкой 
физико-философской структуре2, то у американского теоретика 
Р. Фано формируется представление о невозможности интеграции 
всех областей применения термина «информация» в единую об-
ласть научных исследований, в том числе и ввиду присутствия в 
некоторых из них разнообразных спекуляций, которые не могут 
обсуждаться точно и с необходимой математической строгостью3 
(с. 8). 

Кардинальное расхождение стало компенсироваться тенден-
цией применения средств теории Шеннона для реализации взгля-
дов, характерных для английской школы. Важнейшее ее проявле-
ние – пересмотр взглядов на асемантичность теории Шеннона: так, 
первенство в создании семантической теории информации, осно-
ванной на технической концепции информации, принадлежит 
Карнапу и Бар-Хиллелу [P. 8]. Далее масштабная и полная теория 
семантической информации, использующая средства теории Шен-
нона, развивается в работах Ф. Дрецке4 [P. 9]. Рост популярности 
теории Шеннона не привел к исчезновению идей английской шко-

 
1 Conway F., Siegelman J. Dark Hero of the Information Age: In Search of 

Norbert Wiener, the Father of Cybernetcs. ‒ New York : Basic Books, 2005. ‒ P. 132. 
2 Gabor D. Communication Theory, Past, Present and Prospective // Transaction 

PGIT. ‒ 1953. ‒ Vol. 1. – P. 2‒4. 
3 Kline R. The Cybernetics Moment: Or Why We Call Our Age the Age of In-

formation. ‒ Baltimore : Johns Hopkins University Press, 2015. ‒ P. 59‒60. 
4 Dretske F. Knowledge and The Flow of Information. ‒ Cambridge : MIT 

Press, 1981. ‒ 273 p. 



Реф. ст.: Анта Х. Информация, значение и физика: интеллектуальная 
эволюция английской школы теории информации в 1946–1956 гг. 

 89 

лы, связанных с эпистемологическими аспектами теории инфор-
мации. 

Некоторые исследования позволяют судить о продолжении 
существования информационной теории научных измерений в 
«шеннонианском» духе. Так, Дж. Ротштейн1 предлагает понимать 
процесс научного измерения по аналогии (веьма детально прове-
денной) с процессами связи: исследуемая система сопоставляется 
источнику сообщения, измерительное устройство – кодирующему 
передатчику, индикатор устройства – декодирующему элементу, 
исследователь – приемнику (с. 10–11). Но в случае Ротштейна ана-
логия ограничивается только сопоставлением с моделью передачи 
сигналов. Информация в понимании Ротштейна носит качествен-
ный характер. Принципы теории Шеннона, связанные с игнориро-
ванием семантических особенностей и пониманием информативно-
сти через вероятность появления символа сообщения Ротштейном 
отвергаются. Напротив, у Л. Бриллюэна2 имеет место адаптация 
метрических инструментов теории Шеннона к задачам исследова-
ния научных измерений. Бриллюэн утверждает возможность адап-
тации первоначально технических по своему применению дости-
жений Шеннона для анализа научного эксперимента (с. 12). 
Несмотря на первоначальное принятие количественных инстру-
ментов Шеннона, введение негэнтропического принципа инфор-
мации и включение познающего агента в контекст рассмотрения 
наделяет информацию у Бриллюэна семантическими характери-
стиками и «предметной направленностью» (aboutness). 

Анта заключает, что примеры Ротштейна и Бриллюэна яв-
ляются показательными для понимания того, что демонстративное 
приянтие шеннонианского понимания теории информации не пре-
пятствовало решению исследовательских целей и задач, постав-

 
1 Rothstein J. Information, Measurement, and Quantum Mechanics // Science. ‒ 

1951. ‒ Vol. 114. – P. 171‒175. 
2 На русском языке см.: Бриллюэн Л. Наука и теория информации. – 

Москва : Физматлит, 1960. ‒ 391 с. Несмотря на заявление о том, что труд Брил-
люэна незаслуженно игнорировался [с. 12], отметим, что указанная работа неод-
нократно удостаивалась внимания зарубежных и отечественных философов. См., 
например: Новик И.Б. Кибернетика. Философские и социологические проблемы. ‒ 
Москва : Госполитиздат, 1963. ‒ С. 55; Kirschenmann P.P. Information and Reflec-
tion. ‒ Dordrecht : D. Reidel, 1970. ‒ P. 140‒144. – Прим. авт. реф. 



Думов А.В. 

90 

ленных в духе английской школы, так как было обусловлено ско-
рее причинами, лежащими в области социологии научного знания 
(дисциплинарным и институциональным закреплением теории 
Шеннона, не достигнутым в случае подходов английской школы) 
(с. 15). Намеченный представителями английской школы путь ин-
формационного анализа эпистемической динамики научных изме-
рений продолжил реализоваться, но – с применением шеннониан-
ских концептуальных средств. 

А.В. Думов∗ 

∗ Думов Александр Витальевич – магистрант 1 курса, философский фа-
культет ФГБОУ ВО «Государственный академический университет гуманитар-
ных наук» (ГАУГН);  avdumov@inbox.ru 



Христианство в Африке и актуальные вопросы новозаветной 
экзегетики 

91 

ФИЛОСОФИЯ РЕЛИГИИ 
И РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ 

УДК 27 
ГРАНИН Р.С.* ХРИСТИАНСТВО В АФРИКЕ И АКТУАЛЬНЫЕ 
ВОПРОСЫ НОВОЗАВЕТНОЙ ЭКЗЕГЕТИКИ. (Обзор). 
DOI: 10.31249/rphil/2023.03.06 

Аннотация. В обзоре рассматриваются статьи, опубликован-
ные в журнале Южно-Африканской теологической семинарии 
«Conspectus». Исследуются актуальные проблемы распростране-
ния христианства на Глобальном Юге, а также некоторые вопросы 
новозаветной экзегезы. 

Ключевые слова: христианство; Африка; библеистика; экзе-
гетика; Новый завет; богословие; радикализация; сотериология. 
GRANIN R.S. Christianity in Africa and current issues of New Testa-
ment exegesis. (Review). 

Abstract. The work of modern Biblical scholars and the current 
problems of the spread of Christianity in the Global South are studied. 
The review examines the articles published in the «Conspectus: The 
Journal of the South African Theological Seminary». 

Keywords: Christianity; Africa; biblical studies; exegesis; New 
Testament; theology; radicalization; soteriology. 

Для цитирования: Гранин Р.С. Христианство в Африке и актуаль-
ные вопросы новозаветной экзегетики (обзор) // Социальные и гумани-

          * Гранин Роман Сергеевич – кандидат философских наук, старший науч-
ный сотрудник  отдела  философии  Института  научной  информации  по  обще-
ственным наукам;  grrom@mail.ru 

mailto:grrom@mail.ru


Гранин Р.С. 

92 

тарные  науки.  Отечественная  и  зарубежная  литература. Сер. 3 : Филосо-
фия. – 2023. – № 3. – С. 91–103.    DOI: 10.31249/rphil/2023.03.06 

Пастор баптистской церкви, доктор философии в области 
систематического богословия Грег Каме [4] считает, что африкан-
ская церковь все больше отделяется от западного богословского 
влияния. Для того чтобы взять на себя ответственность за развитие 
своего собственного богословия, перед христианскими теологами 
в Африке встает ряд насущных вопросов. Как можно заниматься 
богословием в среде, которая все больше страдает богословским 
либерализмом и религиозным синкретизмом? Какой способ бого-
словия в Африке является наиболее богоугодным и ориентирован-
ным на Библию? Для ответа на эти вопросы автор рассматривает 
четыре основных проблемы. Во-первых, он разъясняет смысл аф-
риканского богословия, как его объясняют некоторые африканские 
богословы. Во-вторых, он кратко излагает историю христианского 
богословия в Африке, а также аргументы, выдвинутые некоторыми 
известными африканскими богословами в защиту африканского бо-
гословия. В-третьих, он показывает, насколько опасно подходить к 
африканскому богословию с либеральной или синкретической 
точки зрения. Наконец, он приводит доводы в пользу евангельско-
го подхода к теологии в Африке, исследуя происхождение афри-
канского евангельского богословия [4, с. 30]. 

Каме задается вопросом, какая может быть польза от афри-
канского богословия для евангельских христиан в Африке, если 
оно не находит своего основания в Писании. Он пишет, что истин-
ная живая церковь не может существовать, исходя из человеческо-
го опыта, но должна видеть свое основание в жизни Бога, в укоре-
ненности в вечных замыслах Отца, осуществившихся через Его 
Сына Иисуса Христа. Это подразумевает, что живая Церковь 
должна быть основана на богословии, ориентированном на Биб-
лию. Следовательно, правильное понимание библейских принци-
пов может помочь африканским теологам начать процесс развития 
аутентичного африканского евангельского богословия посред-
ством разработки сотериологии, которая укоренена в Писании. 
С хорошо продуманной сотериологией другие основные богослов-
ские доктрины могут быть более легко разработаны для африкан-
ской церкви. При этом культурное разнообразие Африки не долж-
но быть препятствием для развития евангельского богословия, 



Христианство в Африке и актуальные вопросы новозаветной 
экзегетики 

93 

которое бы идентифицировалось с контекстом африканской куль-
туры. Поскольку христианское богословие в целом состоит из 
взглядов, сформулированных людьми в различных культурах и 
экзистенциальных ситуациях, постольку оно имеет множество 
разных точек зрения и подходов. Африканцы не должны бояться 
быть разными, для евангельского африканского богословия вполне 
приемлемо иметь множество позиций, основанных на той или 
иной культурно-теологической ситуации [4, с. 38]. 

Однако, подчеркивает Г. Каме, все подходы должны быть 
укоренены в Писании. Кроме этого, необходимо наличие некото-
рого единства развития африканского евангельского богословия 
как самобытного, отличающегося от других традиций. Этого мож-
но достичь посредством сравнительного исследования богословия 
евангельских африканских теологов с целью выявления особенно-
стей и уникальности каждого из них и создания платформы, кото-
рая позволяла бы дополнять и заимствовать каждое отдельное бо-
гословие. В своем исследовании автор соглашается с мнением 
таких африканских ученых, как Киноти, Идову, Мбити и другими, 
что настала пора африканцам начать формулировать свои соб-
ственные христианские богословские воззрения в рамках африкан-
ского культурного контекста. Автор оспаривает взгляды таких ли-
беральных теологов, как Шлейермахер, а также синкретические 
взгляды Оробатора и Бужо, и согласен с Като, Мбуру и Мбеве, 
утверждающими, что существует необходимость в евангелическом 
подходе к богословию в Африке. 

С этой целью Г. Каме попытался разработать и объяснить 
некоторые ключевые богословские принципы, которые могли бы 
помочь африканским богословам разработать сотериологию, ори-
ентированную на Библию, которая могла бы сформировать, а так-
же сделать возможным процесс разработки других основных по-
стулатов, необходимых для прочного африканского евангельского 
богословия. Как справедливо заметил Мунга, пишет автор статьи, 
«будущее африканского богословия и его плодотворность зависит 
от возможности постоянного критического участия в рассмотре-
нии и пересмотре своих фундаментальных представлений в свете 
вызовов, возникающих в связи с изменениями текущей ситуации» 
[4, с. 39]. Учитывая это, пишет Каме, африканские ученые могут 
рассматривать приведенные аргументы в качестве одного из ин-



Гранин Р.С. 

 94 

струментов, который может оказаться полезным для критического 
рассмотрения и анализа африканской культуры в контексте разра-
ботки евангельского богословия для африканской Церкви. 

Священнослужитель лютеранской церкви Ричард Отисо [5] 
пишет, что в течение долгого времени Глобальный Юг был не го-
тов к церковной ответственности за миссионерскую работу, кото-
рая была естественной частью христианства, распространенного 
на Глобальном Севере. Отисо рассматривает современную пара-
дигму Missio Dei – Миссию Бога, отмечая, что для ее понимания ее 
необходимо рассматривать через экклезиологические структуры1, 
характерные для Глобального Юга. Одновременно он пытается 
ответить на следующий вопрос: каковы богословские последствия 
COVID-19 для африканской Церкви и какие стратегии использу-
ются для смягчения этого состояния на Глобальном Юге? В своем 
исследовании Отисо пользуется качественной методологией, в 
рамках которой проводит систематический обзор научной литера-
туры, что привело его к ряду богословских и миссиологических 
умозаключений. Его анализ концепции Missio Dei демонстрирует, 
что данная парадигма очень сильно изменилась на Глобальном 
Юге, превратив этот регион из предмета миссионерской работы в 
активных участников миссионерского процесса. Глобальный Юг, 
считает Р. Отисо, теперь готов к миссионерской работе как на ро-
дине, так и в диаспорах [5, с. 20]. 

Благодаря распространению христианства на Глобальном 
Юге посредством миссионерской работы, инициированной Гло-
бальным Севером, долгое время бытовало мнение, что Глобальный 
Юг не способен вести миссионерскую работу за пределами своей 
территории. Основания для такой позиции имеются, учитывая бо-
лее слабый экономический потенциал и финансовые возможности 

 
1 Экклезиоло́гия (экклисиоло́гия) (от греч. ἐκκλησία – церковь и λόγος – 

слово) – отрасль христианского богословия, изучающая природу, свойства и 
устройство Церкви как раздел догматического богословия и как элемент богосло-
вия тех или иных отцов Церкви. В христианской экклезиологии сочетаются два 
аспекта: мистический и канонический. Мистический аспект смотрит на Церковь 
как на мистическое Тело Христово, для которого Иисус Христос есть глава (Еф. 
1:22–23; Еф. 5:23; Кол. 1:18). Канонический аспект говорит о единстве Церкви 
вокруг епископа и единстве епископов между собой при непрерывности преем-
ства от апостолов, положенных Христом в основание Церкви. 



Христианство в Африке и актуальные вопросы новозаветной  
экзегетики 

 95 

населения Глобального Юга по сравнению с Глобальным Севером. 
Со временем Глобальный Юг пережил смену парадигмы в концеп-
ции Missio Dei, и произошло переопределение, в рамках которого 
членам Глобального Юга стало необходимо участвовать в миссио-
нерской деятельности. 

Представители Глобального Юга считали, что помимо Еван-
гелия произошло слишком широкое распространение чуждой за-
падной культуры на их территории. Они начали рассматривать 
Missio Dei не в богословском контексте, но также и как расшире-
ние западного ареала влияния через открытие новых общин. Это в 
некотором смысле отделило экклезиологию от миссиологии. С этой 
точки зрения, Missio Dei – это инициатива Бога, в то время как 
Церковь – это человеческое изобретение, через которое Слово Бо-
жье передается Божьим народом. 

Кроме того, идея Церкви постепенно приобретает различа-
ющиеся интерпретации среди разных христианских деноминаций 
на Глобальном Юге. В последнее время в связи с пандемией 
COVID-19 произошли значительные изменения в экклезиологиче-
ской структуре Глобального Юга, где использование технологий 
для завоевания новых нехристианских территорий и призыва лю-
дей к спасению стало частью Missio Dei. Наряду с этим  африкан-
ская церковь претерпела радикальные изменения в своем понима-
нии миссиологии. Возникла необходимость более четкого 
представления того, что Церковь и миссионерская деятельность 
должны рассматриваться как одно целое. Аналогичным образом, 
пишет автор статьи, можно сделать вывод, что Глобальный Юг 
претерпел огромные изменения в восприятии миссиологии, которая 
подготовила его к миссионерской работе как на своей территории, 
так и за ее пределами через диаспоральную миссию. Экклезиологи-
ческие преобразования в африканской церкви в постковидную 
эпоху, заключает Отисо, являются достаточным свидетельством 
теологической гибкости Африканской Церкви и служат отличи-
тельной чертой современного изменения парадигмы Missio Dei на 
Глобальном Юге  (5. 28). 

Исаак Боахенг [1] рассматривает пневматологические пред-
ставления книги «Деяния святых апостолов» в контексте миссии в 
современной Африке. Автор пишет, что Книга Деяний представ-
ляет собой захватывающую историю о зарождении и росте хри-



Гранин Р.С. 

 96 

стианской церкви в условиях внутренних проблем и внешних кон-
фликтов. Книга Деяний, в которой рассказывается о том, как Еван-
гелие распространилось из Иерусалима в различные части мира 
первого века, представляет полезную парадигму для христианской 
миссии в каждом поколении. 

И. Боахенг исследует то, как контекстуальное применение 
миссиологических принципов, вытекающие из опыта Пятидесят-
ницы, могут помочь улучшить христианскую миссию в современ-
ной Африке. Автор проводит текстуальный анализ Деяний (Деян. 
2:1–6). После критического анализа релевантных текстов автор 
утверждает, что для того чтобы выполнить свои полномочия, Цер-
ковь должна вернуться к своим пятидесятническим и миссионер-
ским корням, а также к признанию абсолютной необходимости 
присутствия силы Духа для эффективного участия в Божьей мис-
сии. Миссиологические последствия опыта Пятидесятницы вклю-
чают в себя важность использования местных языков, как в мис-
сии, так и в христианской жизни [1, с. 6]. 

Отрывок (Деян. 2:1–6), рассмотренный Боахенгом, раскры-
вает значение и цель наделения Духом для глобальной миссии. На 
основании проведенного исследования автор делает следующие 
выводы. Во-первых, Бог контролирует историю; Он определяет, 
что происходит, а также когда, где и как это происходит. Этот вы-
вод вытекает из того, что опыт Пятидесятницы был исполнением 
Божьего пророчества, которое реализовалось в назначенное Им 
время. Этот факт хорошо согласуется со вторым выводом о том, 
что Бог предлагает божественное руководство тем, кто доброволь-
но подчиняется Его предначертанному плану, следя, чтобы все 
происходило в соответствии с Его волей и целью. В-третьих, Бо-
жий спасительный план не ограничивается группой людей; скорее 
Бог желает спасти всех, кто приходит ко Христу через веру. Это 
видно из того факта, что опыт Пятидесятницы распространил 
Евангельскую весть на всех существующих людей, независимо от 
их места жительства и происхождения. Божья весть через учени-
ков была услышана на разных языках, а это значит, что провоз-
глашение Евангелия должно преодолеть любой языковой или 
культурный барьер. 

В заключение Боахенг пишет, что Церковь должна уделять 
приоритетное внимание миссионерской деятельности. Любая хри-



Христианство в Африке и актуальные вопросы новозаветной  
экзегетики 

 97 

стианская деноминация, которая не ставит миссионерскую дея-
тельность во главу угла, не оправдывает ожиданий. Чтобы христи-
анская церковь могла выполнять свои полномочия, она должна 
вернуться к своим пятидесятническим и миссионерским корням, а 
также к осознанию абсолютной необходимости Духа для эффек-
тивного участия в Божьей миссии. Современные миссионеры мо-
гут добиться успеха только в том случае, если они будут наделены 
силой Духа, поэтому Церковь должна брать силы от Духа для мис-
сии, как на местном, так и на глобальном уровне [1, с. 17]. 

Ф. Вамахига [7] исследует проблему взаимоотношений хри-
стиан и мусульман в Найроби (Кения). Автор призывает использо-
вать все средства, чтобы понизить уровень радикализации и удер-
жать молодежь от вербовки в банды с целью причинения ущерба 
другим людям. 

Когда речь идет о проблемах уязвимости, религия может 
дать глубокое понимание, утешение и мотивацию. Были проведе-
ны исследования, чтобы выяснить, можно ли рассматривать про-
щение, наряду с другими социальными учениями, как вариант 
борьбы с деструктивным явлением радикализации. Конечным ре-
зультатом этих исследований, пишет автор, должен стать ответ на 
то, чего требует Бог от людей, созданных по его образу и подобию, 
учитывая сложившуюся ситуацию. На фоне страданий людей – 
христиан, мусульман и представителей других конфессий – следу-
ет использовать мудрость богословия и искать способы реагирова-
ния имеющиеся вызовы, делая акцент на личном и коллективном 
изменении и преображении [7, с. 114]. 

Ф Вамахига отмечает, что экстремизм продолжает представ-
лять серьезную угрозу безопасности в современном мире. Моло-
дежь подвергается риску радикализации и вербовки в боевые 
группировки. Автор провела исследование с целью выяснить, мо-
жет ли прощение быть использовано как способ сдерживания ра-
дикализации молодежи и пресечения насильственного экстремиз-
ма. Свое исследование она проводит на основе двух теорий: 
«теории относительной депривации» и «теория рационального вы-
бора». Целевая аудитория составила 460 человек в возрасте 19–
35 лет, а также 10 ключевых информантов. Для отбора использо-
валась целенаправленная выборка членов католической церкви 
Святой Терезы и мечети Рияда. Для отбора 10 ключевых инфор-



Гранин Р.С. 

 98 

мантов использовалась переписная выборка, объем которой соста-
вил 212 участников. Сбор данных осуществлялся при помощи 
шкалы прощения и экстремизма Хартланда. Данные анализирова-
лись с помощью корреляционного анализа. В ходе исследования 
была обнаружена слабая, отрицательная и незначительная корре-
ляции прощения и радикализации [7, с. 104]. 

Линель Зогбо [8] рассматривает проблему значения и пере-
вода евангельской фразы «Истинно, истинно говорю вам…» (ἀμὴν 
ἀμὴν λέγω ὑμῖν) на английский и африканские языки. Автор описы-
вает дискурсивные и прагматические функции формулы Истинно, 
истинно говорю вам (Аминь, аминь глаголю вам), а также контекст 
ее употребления в Евангелии. Слово аминь (истинно) может появ-
ляться в кластерах текста, переходя от общего к конкретному, от 
дружеского к дискурсивно заостренному и даже конфронтацион-
ному. В некоторых местах эта фраза предваряет и объявляет важ-
ные темы, в то время как в других сигнализирует о кульминацион-
ных выводах. В этой связи приводятся различные переводы этой 
фразы Христа, обсуждаются преимущества более буквального и 
иных способов ее перевода. 

Л. Зогбо приходит к выводу о целесообразности передачи 
выражания «истинно, истинно» в транслитерации («аминь, 
аминь»), что позволит, среди прочего, сохранить семантическое 
поле этого выражения и передать уникальный колорит речи Иису-
са Христа [8, с. 74]. 

Тони Коста [2] исследует особенности использования глаго-
ла «верить» (πιστεύω) в евангелии от Иоанна. Коста пишет, что 
Иоанн использует глагол πιστεύω (верить, иметь веру, вверить, до-
верить) чаще, чем он используется в Синоптических Евангелиях. 
Акт веры является важным и центральным для Иоанна. Есть упо-
минания о людях, которые говорят, что верят в Иисуса и следуют 
за Ним. Однако есть и другие, которые также верят, но затем отво-
рачиваются от Иисуса. Иоанн использует один и тот же глагол 
πιστεύω на протяжении всего своего Евангелия. 

Глагол πιστεύω также используется в более широком семан-
тическом диапазоне, который охватывает другие слова-действия в 
отношении Писания и исполнения воли и дела Божьего, такие как: 
знать, видеть, принимать, слышать, приходить, пребывать, оста-
ваться и так далее. Πιστεύω также подпадает под различные описа-



Христианство в Африке и актуальные вопросы новозаветной  
экзегетики 

 99 

ния, такие как: быть рожденным от Бога, быть избранным и при-
влеченным Отцом, быть отданным Иисусу, принесенным плодом, 
а также такими, как: принять Дух, повиноваться Иисусу как Его 
овцы, поклоняться Ему [2, с. 93]. 

Коста пишет, что методология его исследования заключает-
ся в анализе различных отрывков из Евангелия от Иоанна, в кото-
рых используется глагол πιστεύω, и в оценке того, как Иоанн ис-
пользует это слово и его другие словесные ассоциации и 
дескрипторы в контексте соответствующих отрывков текста. Ка-
жется, отмечает автор, что Иоанн бросает вызов своим читателям в 
вопросе того, что представляет собой истинный верующий в  
Иисуса в отличие от поддельного верующего. Он пишет, что на 
протяжении всего Евангелия от Иоанна говорится, что многие ис-
тинно веруют, а некоторые делают это неистинно. Иоанн не всегда 
проводит различие между истинными и ложными верующими, по-
скольку он использует одно и то же слово πιστεύω для описания 
обеих групп. 

На протяжении всего Евангелия используются несколько 
критериев, чтобы указать, что представляет собой истинный веру-
ющий в Иисуса. Среди этих критериев – различные синонимы, ко-
торые использует Иоанн, чтобы расширить диапазон понятия 
πιστεύω, которое включает в себя такие действия, как принятие 
веры в Иисуса, Бога и Писание, а также исполнение воли Божьей. 
Истинно верующие стали детьми Божьими, рожденными по Божь-
ей суверенной воле, рожденными свыше волей Божьей. Они име-
ют право называться детьми Божьими, они слышат Божьи слова и 
верят в то, что Писание говорит об Иисусе. Истинные верующие 
исполняют волю, которую требует Бог, а именно: верят в Его Сына 
и в обретение вечной жизни, верят в то, что они избраны и отданы 
Отцом Сыну. Истинные верующие в Иисуса – как ветви на лозе, 
они приносят плод и показывают свою веру своими делами и по-
ступками. Они также получают Святого Духа, который направля-
ет, учит и напоминает им о том, что говорил и чему учил Иисус. 
Они – Его овцы, слышащие голос Пастыря, и следующие за Ним. 
Он дает им вечную жизнь, и они никогда не погибнут. В Еванге-
лии от Иоанна истинные верующие отмечены несколькими черта-
ми, которые отличают их от поддельных верующих. Все эти дей-
ствия и характеристики Иоанн объединяет словом πιστεύω. 



Гранин Р.С. 

 100 

Последствия Иоаннова взгляда на πιστεύω, указывает Коста, 
являются вызовом для всех, кто заявляет свою веру в Иисуса. Хотя 
связь между верой и практикой более выражена в Посланиях 
Иоанна, Евангелие от Иоанна представляет собой пространство 
различных действий, которые определяют, что значит верить. Гла-
гол πιστεύω в Четвертом Евангелии не является редукционистским 
или однозначным словом либо идеей. Это, скорее, богатый и мно-
гогранный термин, который функционирует как синоним дей-
ствий, описывающих веру как настоящие, подлинные и яркие от-
ношения с Иисусом [2, с. 108]. 

Научные сотрудники Южноафриканской теологической се-
минарии (South African Theological Seminary) Корнелия ван Девен-
тер и Билл Домерис (3) исследуют значение метафор духовного 
рождения, живой воды и нового творения в Евангелии от Иоанна. 
Авторы отмечают, что Евангелие от Иоанна содержит различные 
запоминающиеся метафоры, опирающиеся на жизненные реалии 
своей аудитории, которые используются, чтобы передать бого-
словскую суть учения. Вплетенная в ткань Евангелия, метафора 
животворящей воды, предложенная Иисусом, в итоге является им 
самим. С ней связана метафора нового рождения (творения), 
означающая новые преданность и этику тех, кто приходит к вере. 
Образ нового творения связан с эдемской обстановкой и Иисусом, 
вдыхающим Дух-жизнь в тех, кто приходит к вере. Вдыхание в 
учеников жизни Духа иллюстрирует эффект от встречи с животво-
рящим Богом. Опираясь на когнитивную теорию метафор, авторы 
демонстрируют, что образы нового рождения, живой воды и новой 
жизни могут работать совместно для создания метанарратива. 

К. Девентер и Б. Домерис обнаруживают следы указанных 
образов в литературном контексте, с их риторической функцией в 
повествовании; то, каким образом метафоры рождения, воды и 
жизни работают вместе, чтобы создать более широкую картину, 
которая описывает реальность давания, вынашивания и поддержа-
ния жизни в божественном теле. Авторы анализируют текст чет-
вертого Евангелия, начиная с пролога, где говорится о Боге, дару-
ющем новое рождение, рождение свыше, обещанное Никодиму1, 

 
1 Никодим (ивр.  ניקודמוס, греч. Νικόδημος – «побеждающий народ») – упо-

минаемый в «Евангелии от Иоанна» фарисей, член синедриона, тайный ученик 



Христианство в Африке и актуальные вопросы новозаветной  
экзегетики 

 101 

живую воду, обещанную самаритянке (Ин. 4 глава). Далее посред-
ством рассмотрения Святого Духа как живой воды, проистекаю-
щей из глубины души, авторы переходят к крестным событиям, 
где животворящая кровь и вода вытекают из бока Иисуса и пред-
шествуют Его воскресению – новому рождению [3, с. 144]. 

Евангелие от Иоанна известно своими многочисленными 
стилистическими приемами, призванными убедить читателей 
стать теми людьми, кто верит, что Иисус есть Христос, Сын Бо-
жий; тех, кто переживает жизнь во Имя Его (Ин. 20:30–31). Среди 
этих стилистических приемов метафора предстает как замечатель-
ное средство для упаковывания небесных истин в доступный язык. 
Опираясь на когнитивный подход к метафоре, проведенный анализ 
позволил авторам избежать «подводных камней» атомизации или 
тотализации, продемонстрировав, что скрытая тенденция репро-
дуктивного языка (самовоспроизводящегося) возникает как воз-
можная концептуальная область при прочтении различных мета-
фор Иоанна. Рассматривая Евангелие от Иоанна как трехактную 
драму, авторы нанесли на карту смыслов образность через язык 
рождения (Ин. 1:12–13; 3:3–8; 16:21–22), [живой] воды (Ин. 4:10, 
11; 7:38), креста (Ин. 19:34) и нового творения (Ин. 20:17, 22), де-
монстрируя их взаимосвязь и смыслообразующий потенциал. 

В заключение авторы отмечают, что репродуктивный язык 
функционирует наряду с другими концептуальными областями, 
такими как потенциальный метанарратив, передающий централь-
ное послание Евангелия. Также идентификация возможных скры-
тых тенденций в описании рождения отмечает Четвертое Еванге-
лие как текст, который чтит жизненный опыт своей женской 
аудитории. Оно призывает женщин действовать как активных тол-
кователей и служителей Евангелия, и призывает братьев во Христе 
услышать Евангелие так, как его могла бы рассказать только сест-
ра [3, с. 154]. 

 
Иисуса Христа. Никодим трижды упоминается в Евангелии от Иоанна. В Третьей 
главе описывается его тайный визит ночью к Иисусу, во время которого Христос 
рассказывает о необходимости рождения свыше: «Иисус сказал ему в ответ: ис-
тинно, истинно говорю тебе, если кто не родится свыше, не может увидеть 
Царствия Божия… истинно, истинно говорю тебе, если кто не родится от воды и 
Духа, не может войти в Царствие Божие» (Ин. 3:2–18). 



Гранин Р.С. 

 102 

Преподаватель Теологической семинарии Евангелической 
церкви в Джосе (Нигерия) (Jos Evangelical Theological Seminary) Ру-
бен Турби Лука рассматривает проблемы африканского публичного 
богословского дискурса в контексте некоторых идей пролога Еван-
гелия от Иоанна [6]. Автор пишет, что одной из постоянных про-
блем в публичном богословии является затруднительность прихода 
к нормативной методологии. Некоторые исследователи считают, 
что она не нужна, в то время как другие убеждены, что она важна и 
предлагают собственные варианты решения этой проблемы. Ряд 
специалистов полагает, что природа «общественности» и «теоло-
гии» слишком многообразна, чтобы иметь нормативный метод, по-
скольку каждый контекст имеет право на свою предпочтительную 
методологию. Как бы то ни было, наличие методологии требует из-
вестной цели. Многие теологи согласны с тем, что целью обще-
ственного богословия является преобразовательный прогресс обще-
ства с того состояния, где оно находится в настоящее время, к тому, 
в котором должно быть в соответствии с Божьим замыслом. 

Р. Турби обращается к прологу Иоанна, где прямо говорится 
о воплощении Бога-Слова. Целью автора является изучение этого 
отрывка и выяснение того, какую надежду он дает в попытке 
предложить нормативную методологию для развития публичного 
богословия, особенно в Африке. В этом начинании предполагает-
ся, что пролог Евангелия от Иоанна является значимым для всего 
христианского богословия, и поэтому он применяется к публичному 
богословию. Автор предполагает, что у публичного богословия су-
ществует некая важная общественная цель. В своем исследовании он 
привлекает литературу по экзегетическому анализу пролога Иоанна 
(Ин. 1:1–18), где убедительно показывается, что Божье вторжение в 
человеческую историю в форме воплощения дает прочный герменев-
тический плацдарм, определяющий модель для нормативного осу-
ществления цели публичного богословия [6, с. 200]. 

Рубен считает, что воплощение Бога в человеке, Иисусе из 
Назарета, закладывает этическое и герменевтическое (методологи-
ческое) основание и определяющую модель для участия африкан-
ских христиан в решении социальных и политических вопросов 
своих обществ. В воплощении Бог стал человеком, и Он не делал 
различий между врагами и друзьями, бедными и богатыми, Он 
разрушил все неравенства и социальные барьеры. Бедные Его вре-



Христианство в Африке и актуальные вопросы новозаветной  
экзегетики 

 103 

мени преодолевали отчуждающие социальные, культурные, рели-
гиозные, политические и экономические структуры и обездолен-
ность. По этой причине автор предполагает, что воплощение мо-
жет быть богословским выражением и решением опыта 
африканской ситуации, в которой постоянно увеличивающийся 
разрыв между богатыми и бедными вызывает растущее напряже-
ние. Теологический императив и обоснование для активного уча-
стия в жизни африканских обществ просты – все было создано 
Христом и для Христа, все держится во Христе, и все будет при-
миряться Христом (Кол. 1:15–20). Автор приходит к выводу, что 
воплощение является герменевтической основой и мотивом афри-
канской общественной жизни [6, с. 211]. 

Список литературы 

1. Boaheng I. The Pneumatological Phenomenon in Acts 2:1–6: Implications for 
Christian Mission in Africa // Conspectus : The Journal of the South African 
Theological Seminary. – 2022. – Vol. 34, № 1. – P. 6–19. 

2. Costa Т. The Use of πιστεύω in the Gospel of John: Some Considerations on 
Meaning and Issues of Consistency and Ambiguity // Conspectus : The Journal of 
the South African Theological Seminary. – 2021. – Vol. 32, № 1. – P. 93–109. 

3. Deventer С., van, Domeris В. Spiritual Birth, Living Water, and New Creation: 
Mapping Life-Giving Metaphors in the Fourth Gospel // Conspectus : The Journal 
of the South African Theological Seminary. – 2022. – Vol. 32. – P. 144–157. 

4. Kame G. African Theology for the African Church: The Need for an Evangelical 
Approach // Conspectus : The Journal of the South African Theological Seminary. – 
2022. – Vol. 34, № 1. – Р. 30–40. 

5. Otiso R. The Contemporary Missio Dei Paradigm and its Expression in the Global 
South // Conspectus : The Journal of the South African Theological Seminary. – 
2022. – Vol. 34, № 1. – P. 20–29. 

6. Turbi Luka R. The Prologue of John: A Conceptual Framework for African Public 
Theological Discourse // Conspectus : The Journal of the South African Theological 
Seminary. – 2021. – Vol. 32, № 1. – P. 199–213. 

7. Wamahiga F. The Influence of Forgiveness on Radicalization into Violent 
Extremism among the Youth in Eastleigh Area, Nairobi County, Kenya // Cons-
pectus : The Journal of the South African Theological Seminary. Sandton. – 2021. – 
Vol. 33, N 1. – P. 104–115. 

8. Zogbo L. On Understanding and Translating ἀμὴν ἀμὴν λέγω ὑμῖν in John’s Gospel 
against the Backdrop of English and a Selection of African Languages // 
Conspectus : The Journal of the South African Theological Seminary. – 2021. – 
Vol. 32. – P. 74–92. 

 



Кимелев Ю.А. 

 104 

УДК 141.31; 141.319 
КИМЕЛЕВ Ю.А.* НЕОСХОЛАСТИКА И СХОЛАСТИЧЕСКАЯ 
ТРАДИЦИЯ. DOI: 10.31249/rphil/2023.03.07 

Аннотация. «Неосхоластика» оформляется в XIX в. как 
следствие восстановления традиции, восходящей к средневековой 
теологической и философской схоластике на латинском Западе. 
«Золотой век схоластики» приходится на XIII в., затем традиция 
принимает форму «второй схоластики» в XVI–XVII вв., прежде 
всего в Испании. На рубеже XVIII–XIX вв. схоластика претерпева-
ет серьезный кризис, традиция восстанавливается перед обраще-
нием к истокам, в первую очередь с опорой на творчество Фомы 
Аквинского. В статье исследуются основные этапы этого длитель-
ного и многообразного исторического процесса. 

Ключевые слова: неосхоластика; схоластическая традиция; 
«золотой век схоластики»; «вторая схоластика»; кризис схоласти-
ческой традиции на рубеже XVIII–XIX вв.; томизм; неотомизм. 
KIMELEV Yu.A. Neo-Scholasticism and scholastic tradition. 

Abstract. «Neo-Scholasticism» points to the restoration of a 
tradition going back to the medieval theological and philosophical 
scholasticism in the Latin west. The tradition was formed in the period 
of «the golden age of scholasticism» in the XIII century. A second 
period of greatness of the tradition was generated under the leadership 
of Spanish scholastics of the XVI century at the turn of the XVIII–XIX 
centuries the tradition undergoes a severe crisis. It was restored through 
turning to the origins of the tradition jest of all through twining to the 

 
* Кимелев Юрий Анатольевич – доктор философских наук, профессор, 

главный научный сотрудник отдела философии Института научной информации 
по общественным наукам РАН. 



Неосхоластика и схоластическая традиция 

 105 

works of Thomas Aquinas the article examines the main historic 
periods of the scholastic tradition. 

Keywords: neoscholasticism; scholastic tradition; «the golden 
age of scholasticism»; «the second scholasticism»; crisis of scholastic 
tradition; restoration of the scholastic tradition; thomism; neothomism. 

Для цитирования: Кимелев Ю.А. Неосхоластика и схоластическая 
традиция // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зару-
бежная литература. Сер. 3 : Философия. – 2023. – № 3. – С. 104–123.  
DOI: 10.31249/rphil/2023.03.07 

«Золотой век схоластики» 

В соответствии с современными представлениями «схола-
стика» обозначает течение теологической, философской и научной 
мысли, которое оформилось на латинском Западе в XI–XIII вв. Это 
был и процесс конституирования определенной теологической и 
философско-теоретической традиции. 

XIII в. является эпохой расцвета латинской схоластики; ис-
торики часто называют его «золотым веком схоластики». Харак-
терной приметой «золотого века схоластики» является возникно-
вение разнообразных идейных течений, каждое из которых 
получает довольно многообразные способы выражения, что нахо-
дятся в состоянии постоянного противоборства. 

Именно в XII в. начинают в полной мере осознаваться раз-
личия между теологией, философией и науками, становящиеся 
предметом рассуждения и дискуссий. Обратимся к рассмотрению 
того, как в схоластике поры ее расцвета представлялись отноше-
ния между теологией, философией и науками. 

Целый ряд теологов стремится обосновать методы «священ-
ной науки» и уточнить ее отношения с философией как относи-
тельно автономной дисциплиной. Альберт фон Больштедт, Фома 
Аквинский, Сигер Брабантский и многие другие, в основном те, 
кто придерживался той или ной разновидности аристотелизма, 
прилагали значительные усилия к обоснованию самостоятельно-
сти и своеобразия философии. 

Роберт Гроссетест, тот же Альберт фон Больштедт, Роджер 
Бэкон и некоторые другие утверждали своеобразие методов от-
дельных наук. Если учесть, что своеобразие объектов отдельных 



Кимелев Ю.А. 

 106 

наук фактически признавалось всегда, то утверждение своеобразия 
методов этих наук создавало необходимые условия для их автоно-
мизации в будущем. 

Расцвет схоластики в XIII в. был тесно связан с тремя фак-
торами: появлением на латинском Западе огромного массива ан-
тичной, арабо-исламской и европейской литературы; возникнове-
нием значительного числа новых университетов и с учреждением 
новых религиозных орденов. 

Ознакомление с новой литературой, начавшееся в XII в., 
расширяется и углубляется в XIII в. Завершалась впечатляющая 
своим размахом и интенсивностью переводческая деятельность, 
благодаря которой стали возможными повторная встреча с антич-
ным наследием, а также приобщение к достижениям арабо-
исламской и европейской философии и науки. Особое историче-
ское значение имело то обстоятельство, что в общем потоке новой 
литературы содержались и те произведения Аристотеля, с которы-
ми латинский Запад прежде не был знаком. Теперь перед ним 
предстала практически вся аристотелевская философия. В допол-
нение к уже известным, в основном логическим произведения 
Аристотеля теологи и философы получили возможность узнать 
натурфилософские и метафизические воззрения великого грече-
ского философа. Знакомство с целостным аристотелевским насле-
дием и вообще с огромной массой новой литературы имело особое 
значение для натурфилософии, поскольку эта область знаний до 
сих пор находилась в забвении. 

Успеху аристотелизма на Западе способствовало то обстоя-
тельство, что в патристической и августинианской традициях от-
сутствовало целостное и разработанное учение о космическом по-
рядке, о законах и причинах, способных объяснить явления 
природы. В таких условиях произведения Аристотеля представали 
как окончательное «научное» объяснение физического универсу-
ма. «Перед лицом впечатляющего ансамбля аристотелевских про-
изведений, посвященных изучению космоса, – пишет в связи с 
этим Фернанд ван Стеенберген, – образованный человек XIII в. 
должен был чувствовать своего рода оцепенение. Это было твор-
чество небывалого гения, который сумел распространить свое зна-



Неосхоластика и схоластическая традиция 

 107 

ние на все области реального и которому удалось научно разре-
шить, и как казалось навсегда, почти все загадки Вселенной»1. 

Читая Аристотеля и Аверроэса, многие убеждались в том, 
что способ мышления этих философов относительно природы мира 
и человека находился в полном согласии с человеческим разумом, 
даже если противоречил истинам веры. Произведения Аристотеля, 
арабские комментарии к ним и другие естественнонаучные произ-
ведения способствовали изменению взглядов на природу. 

Полное ознакомление с натурфилософскими и метафизиче-
скими воззрениями Аристотеля и введение в литературный оборот 
значительного числа разнообразных нехристианских комментари-
ев к произведениям Аристотеля, а также многих других философ-
ско-научных источников, не во всем соответствовавших нормам 
христианского мировоззрения, послужило причиной серьезного 
идейного кризиса, явившегося одним из ключевых моментов ин-
теллектуальной истории латинского Запада в XIII в. Включение в 
интеллектуальную и духовную жизнь латинского Запада огромно-
го массива нового культурного материала означало, что теологии 
предстояло каким-то образом освоить этот материал – отбросить 
инородные компоненты, ассимилировать все пригодное содержа-
ние и сделать его составной частью теологического знания. Кроме 
того, для церкви, преследующей цели сохранения господствую-
щих позиций в культурно-духовной жизни общества, решение 
этой задачи было жизненно важным. 

Поначалу использовались средства институционального 
контроля. Именно такие средства призваны были на первых порах 
сдержать процесс распространения аристотелизма и придать ему 
определенную направленность. В 1210 г. в Париже было запреще-
но читать и использовать для обучения натурфилософские произ-
ведения Аристотеля. В 1215 г. папский легат распространил этот 
запрет на метафизику. Но логика и этика не подпадали под этот 
запрет. В 1231 г. Рим отдает распоряжение о создании комиссии 
теологов, призванной подвергнуть аристотелизм чистке. Эта ак-
ция, однако, особого успеха не имела. 

 
1 Steenberghen F. van. La philosophie the la nature au XIIIe siècle // La filosofia 

natura nel Medioevo. – Milano, 1966. – P. 116. 



Кимелев Ю.А. 

 108 

Несмотря на все усилия, церковь не смогла воспрепятство-
вать тому, чтобы весь аристотелевский корпус вошел в теоретиче-
ский обиход. Уже в 1255 г. все произведения Аристотеля включа-
ются в учебные программы факультета свободных искусств 
Парижского университета. Все более интенсивно аристотелизм 
проникает и в программы теологического факультета. Таким обра-
зом, в середине XIII в. аристотелизм в его целостности стал основ-
ным фактором идейной жизни. Именно латинский аристотелизм с 
середины этого столетия в основном определяет судьбы теологии, 
философии и науки. 

Небывалое расширение круга философских и научных ис-
точников создавало возможности и для реорганизации системы 
образования. Прежняя система образования не могла обеспечить 
условий для освоения такого объема знания. 

XIII в. нередко называют «веком университетов». Действи-
тельно, как раз в это время окончательно устанавливается универ-
ситетская форма высшего образования. Университетам суждено 
было стать на многие столетия не только основной формой высше-
го образования, но и главными научно-исследовательскими цен-
трами, средоточием идейно-теоретической деятельности. 

Появление университетов обусловило крупные и серьезные 
изменения в интеллектуальной и духовной жизни Европы. Содер-
жание, характер и цели обучения в них означали прежде всего от-
ход от монастырской культуры, в том числе в силу наличия фа-
культетов, где обучались некоторым светским профессиям. 
Университеты, как правило, включали четыре факультета: свобод-
ных искусств, медицинский, юридический и теологический. Тако-
ва была структура Парижского университета, и ее воспроизводили 
другие университеты. Программа обучения на нетеологических 
факультетах предполагала определенную дистанцию по отноше-
нию к религиозной идеологии. Кроме того, университеты в целом 
и эти факультеты обладали известной административной и право-
вой автономией. 

Однако ни в коем случае не следует преувеличивать степень 
независимости университетов от церковных властей. Церковные 
власти осуществляли жесткий институциональный идеологиче-
ский контроль над их деятельностью. Они постоянно находились в 
поле внимания самого папы. Зачастую он непосредственно вме-



Неосхоластика и схоластическая традиция 

 109 

шивался в жизнь университетов, в первую очередь Парижского, 
игравшего в ту эпоху особую роль. Многие важные решения уни-
верситетских властей должны были получать понтификальную 
санкцию. 

Появление университетов имело значительные последствия 
для церкви в немаловажном для нее отношении. Дело в том, что 
университеты стали центрами подготовки церковной элиты. На 
теологических факультетах преподавали самые способные и обра-
зованные теологи. Неудивительно, что именно здесь осуществля-
лась разработка доктринальной и идеологической линии церкви. 
Университетские теологи занимали ключевые позиции в церков-
ной иерархии. Все это, безусловно, предполагало ослабление роли 
монастырей, монастырской культуры. 

То, что теология стала университетской, в значительной сте-
пени повлияло на изменение представления о ее характере и функ-
циях и на изменение ее статуса. Уже сам факт толкования теоло-
гами божественного откровения предполагал рассуждения о его 
содержании и, следовательно, определенную интеллектуализацию 
и рационализацию теологии. Действительно, университетские тео-
логи стремились как можно шире использовать средства рацио-
нального рассуждения в целях истолкования веры, представить 
теологию в качестве науки. В итоге все более утверждалось пред-
ставление о «теологической науке». 

Разумеется, и до появления университетов в школах интер-
претировали Св. Писание, давали определенные философские и 
научные познания. В целом университеты в сопоставлении со 
школами не были чем-то принципиально новым в области образо-
вания. Скорее следует говорить о плавной исторической преемствен-
ности. Они и возникали чаще всего на основе школ. Так, образование 
Парижского университета произошло на основе объединения школ 
Парижа. Эти школы в XIII в. добились значительных успехов как в 
организации учебного процесса, так и в систематизации теологи-
ческого знания. Неудивительно поэтому, что сложившийся теоло-
гический факультет Парижского университета сразу приобрел 
значительное влияние. 

Определенная рационализация университетской теологии не 
могла не иметь последствий для научного знания. Установка на то, 
чтобы дать – в пределах, допускаемых церковью, – рациональное 



Кимелев Ю.А. 

 110 

обоснование вере, обусловливала высокую оценку роли разума. 
А это, по сути, санкционировало интеллектуальное любопытство и 
стремление к рациональному рассуждению и вне сферы собствен-
но теологии. 

Парижский университет стал тем местом, где развернулись 
основные идейные битвы той эпохи. В течение нескольких столе-
тий этот университет был главным центром интеллектуальной 
жизни Европы. Парижский университет был «научной» метропо-
лией христианского мира и «научной столицей Европы». Основная 
причина такой роли Парижского университета заключалась в 
стремлении руководства католической церкви сделать его средо-
точием христианского просвещения и учености. Немаловажным 
было и то, что Парижский университет воспринимался как 
наследник славы французских школ предшествующих веков, где 
учителями были такие выдающиеся мыслители, как Абеляр, Петр 
Ломбардский, Жильбер де ля Порре и многие другие. 

Другим крупнейшим университетским центром стал Окс-
форд. Оксфордский университет в меньшей степени, чем Париж-
ский, был подчинен непосредственному контролю со стороны 
церковных властей. Этому способствовали относительная изоли-
рованность Британских островов, характер королевской власти и 
ряд других факторов. Следует отметить и то, что в Оксфорде тео-
логический факультет, в общем, не стремился ограничивать фило-
софскую и научную инициативу представителей факультета ис-
кусств. 

В философии оксфордцы придерживались преимущественно 
платоническо-августинианской ориентации. Приверженность этой 
линии сочеталась с огромным интересом к математическим и есте-
ственным наукам. В Оксфорде стремились максимально использо-
вать новый философский и научный материал. Здесь культивиро-
валось изучение древнегреческого и арабского языков, и не 
случайно среди первых переводчиков греческой и арабской лите-
ратуры часто встречаются имена представителей оксфордского 
университета. 

Несмотря на преимущественно платоническо-августиниан-
скую ориентацию, оксфордцы проявляли значительный интерес к 
Аристотелю и с самого начала XIII в. тщательно изучали есте-
ственнонаучные произведения Аристотеля и его «Метафизику». 



Неосхоластика и схоластическая традиция 

 111 

В Парижском же университете запреты на эти произведения со-
блюдались довольно строго. Не надо, однако, думать, что значи-
тельный интерес оксфордцев к наукам означал ослабление религи-
озных устремлений и интересов. Для Оксфордского университета 
той поры характерна чрезвычайно интенсивная религиозная 
жизнь. 

Особую роль в деятельности университетов, прежде всего 
Парижского, играли новые религиозные ордены доминиканцев и 
францисканцев. Эти ордены были призваны решать социальные и 
идеологические задачи, справиться с которыми не всегда были в 
состоянии клирики, воспитанные в традиционном духе. Монахи с 
их мистико-аскетической жизнью в стенах монастырей не были 
пригодны для осуществления обусловленных новой исторической 
ситуацией целей. 

Обращение новых орденов к теоретической деятельности, их 
включение в университетскую жизнь было продиктовано потреб-
ностью церкви в преодолении кризисной ситуации, возникшей в 
связи с проникновением на латинский Запад нехристианской лите-
ратуры и распространением учений некоторых еретических сект. 
Представители новых орденов быстро завоевали главенствующие 
позиции в бурной и разнообразной идейной жизни XIII в. С их де-
ятельностью связано также оформление основных теологических и 
философских течений той эпохи. 

Теология, философия и наука в эпоху расцвета схоластики 

Существуют различные классификации идейных, в том чис-
ле философских течений в XIII в. Одни исследователи полагают, 
что основными философскими течениями этого периода были ари-
стотелизм, августинизм и неоплатонизм, другие утверждают нали-
чие неоплатонизма, августинизма, аверроистского аристотелизма и 
томизма; третьи говорят о неортодоксальном аристотелизме, то-
мизме и неоавгустинизме и т.д. 

Из этих классификаций видна ключевая роль аристотелизма 
в философии и теологии «золотого века» схоластики. Отличные от 
аристотелизма течения при этом заимствуют те или иные его ком-
поненты. Более того, оформление и развитие этих течений осу-
ществляется в основном через соотнесение с аристотелизмом, по-



Кимелев Ю.А. 

 112 

скольку он стимулирует идейную борьбу, побуждает своих про-
тивников актуализировать все ресурсы иных философских тради-
ций. И хотя представляется чрезмерным утверждение о том, что 
XIII в. неизбежно является «веком аристотелизма», доля истины в 
таком утверждении, несомненно, есть. 

Ключевая роль аристотелизма в идейной жизни XIII в. неиз-
бежно предполагала постановку вопроса о роли «естественного 
знания», т.е. прежде всего «профанного» философского знания, а 
также отдельных профанных наук. Соответственно, любые попыт-
ки серьезного размежевания с аристотелизмом предполагали обя-
зательное решение проблем соотношения теологии и философии, а 
также теологии и отдельных наук. Проблема отношений есте-
ственного, т.е. философско-научного, и теологического знания 
приобрела поэтому особую остроту. От решения же ее зависело и 
преодоление идейного кризиса, о котором было сказано выше. 

Философские и научные идеи и представления надо было 
согласовать каким-то образом с содержанием вероучения. Теоло-
гам предстояло найти способы предотвратить назревающий идей-
ный раскол в христианском мире. Речь шла, по существу, о том, 
чтобы найти заново способы интеграции античного наследия в 
христианское знание; соответственно, вновь подтвердить необхо-
димость подчинить все науки теологии как «священной науке». 

Существовало несколько основных вариантов решения этой 
задачи. Один заключался в стремлении воспроизвести традицион-
ный способ отношения теологии и философско-научного знания, а 
именно – полностью и без остатка сделать всякое знание по суще-
ству теологическим. Этот вариант наиболее полно представлен в 
творчестве Джованни Фиданцы, получившего прозвище Бонавен-
тура. 

Противоположным является вариант Сигера Брабантского, 
сделавшего радикальные выводы относительно различия между 
теологическим и естественным знанием. 

Своего рода промежуточными можно считать позиции двух 
доминиканцев – Альберта фон Больштедта и Фомы Аквинского. 
Они признают различие между теологическим и философско-
научным знанием, утверждают правомерность относительной ав-
тономии последнего, но при этом ищут способы однозначно под-
чинить его теологии. 



Неосхоластика и схоластическая традиция 

 113 

Бонавентура (1221–1274) был, несомненно, наиболее круп-
ным теологом парижской школы францисканцев и не мог остаться 
в стороне от философских споров. Философские идеи проникают в 
его произведения. Он стремился разработать собственную систему 
теолого-философских взглядов. В эту ортодоксальную систему 
включались аристотелевские, авиценнистские и некоторые другие 
философские элементы при главенствующей роли традиционных 
платоническо-августианских построений. В теории познания Бо-
навентура утверждал определяющую роль озарения, т.е. такого 
вида высшего познания, связанного с вечным присутствием боже-
ственного света и истины, где чувственность не имеет никакого 
значения. Только вера, только абсолютная достоверность боже-
ственного откровения могут для Бонавентуры служить надежными 
основаниями истинного познания. А цель философии заключается 
в усилении и углублении любви к Богу. 

Природа в его системе предстает как чувственное облачение 
сокрытых истин, открывающихся разуму, просветленному боже-
ственным откровением. Всякое естественное познание само по се-
бе, соответственно, обесценивается. Такое познание неспособно 
воспринимать мир как книгу, в которой с блеском засвидетель-
ствовано божественное присутствие. Примечательно, что Бонавен-
тура действительно использует применительно к природе обозна-
чение «книга». Налицо воспроизведение в новом контексте 
символического менталитета, который зиждется на восприятии 
природы как особой книги, подлежащей особому прочтению. 

В свете таких воззрений неудивительно, что Бонавентура 
выдвинул требование полного возведения всех искусств и наук к 
теологии. Примечательно в этом отношении название одного из 
его произведений – «О возведении искусств к теологии». Про-
грамма Бонавентуры в области отношений теологии, философии и 
наук – это программа того, что можно назвать «теологическим ин-
тегрализмом». 

Философия Сигера Брабантского (ок. 1235–1282) при опре-
делении отношения между теологическим и философско-научным 
знанием является прямо противоположной творчеству Бонавенту-
ры. Он и его приверженцы отстаивали полную автономию фило-
софско-научного знания по отношению к теологии. 



Кимелев Ю.А. 

 114 

Поскольку все теологические и философские воззрения в 
XIII в., особенно во второй его половине, лучше всего определя-
ются через отношение к аристотелизму, можно сказать, что фило-
софия Сигера Брабантского – это радикальный аристотелизм, рез-
ко отличающийся от всяких разновидностей «христианского 
аристотелизма». Вследствие близости воззрений Сигера Брабант-
ского и Аверроэса философия первого и его последователей часто 
называлась «латинским аверроизмом». 

Огромную роль в разрешении идейного кризиса, обуслов-
ленного ознакомлением с «языческой» литературой, сыграл Аль-
берт фон Больштедт (ок. 1193–1280), прозванный впоследствии 
Альбертом Великим. Он указал для теологии основные пути пре-
одоления этого кризиса. Ратуя за всемерное распространение ари-
стотелизма, он считал, что аристотелизм при этом должен был 
подвергнуться определенной обработке, которая заключалась в 
критике и устранении тех «заблуждений», которые делали его не-
приемлемым и опасным для христианства. Другими словами, ари-
стотелизм должен был подвергнуться «христианизации» и в том 
виде стать составной частью христианской мысли. 

Разумеется, и до Альберта фон Болштедта христианские 
мыслители предпринимали попытки использовать в своих целях те 
или иные компоненты аристотелевской философии. Однако только 
в его произведениях эта философия предстала практически в пол-
ном объеме. В силу всех этих причин Альберта фон Больштедта 
справедливо называют зачинателем христианского аристотелизма. 
Правда, в его творчестве аристотелизм не был представлен в чи-
стом виде, что связано не только с его «христианизацией», но и с 
использованием целого ряда других философских традиций – 
неоплатонизма, авиценнизма, аверроизма. Так, несомненное влия-
ние на аристотелизм этого философа оказали комментарии Авер-
роэса. В таком широком использовании разнообразных философ-
ских источников ярко проявляется энциклопедизм творчества 
Альберта фон Больштедта. Сфера теоретических интересов Аль-
берта Великого была столь широка, что он заслужил звание «уни-
версального доктора». 

Подобный энциклопедизм проявляется и в его научных за-
нятиях. Сфера его научных интересов охватывала минералогию, 
ботанику, экологию, географию, астрономию, физику, химию, ме-



Неосхоластика и схоластическая традиция 

 115 

дицину. Особенно заметными являются заслуги Альберта Велико-
го в области биологии. Он был наиболее крупным ботаником и 
зоологом со времен Аристотеля и Теофраста. Мы вправе сделать 
вывод о том, что Альберт фон Больштедт был не только теологом 
и философом, но и ученым, исследователем природы. 

В своей научной деятельности Альберт фон Больштедт ис-
пользовал самые разнообразные источники – произведения антич-
ных писателей, арабскую и еврейскую научную литературу, раз-
личные научные компиляции, а также произведения своих 
современников, в том числе научные. 

На вопрос метафизики о том, как устроена действительность 
в целом, Фома Аквинский отвечает так. Все сущее представляет 
собой «композит» (compositum, concretum) из бытия (esse commu-
ne) и сущность (essentic). Все сущее движимо (motus). В соответ-
ствии с условиями возможности движения оно структурировано – 
это субстанция и акцидент. Кроме того, оно структурировано на 
форму и первую материю. 

Все это устройство (как и у Аристотеля) следует понимать 
по аналогии (secundim analogiam). Действительность, соответ-
ственно, не есть недифференцированное единство, она представ-
ляет собой расчлененной порядок ступеней бытия, не переходя-
щих друг в друга. 

В то же время действительность – единство сущее – участ-
вует в полноте акта бытия (actus essendi). Оно сотворено Богом. 
Участие в акте бытия предполагает, что все сущее обладает транс-
цендентнальными свойствами бытия – единством, истиной и бла-
гостью [ens, res, unym, aliguid, verum, bonum]. Они сводятся в 
unum, verum, bonum. Сотворенность бытия предполагает, что в ко-
нечном счете всякое сущее участвует в Боге (imago). Данное об-
стоятельство позволяет Фоме Аквинскому значительно повысить 
значение и ценность действительности. Подобие означает, в числе 
прочего, что сущее участвует и в творческой самостоятельности 
Творца – в смысле вторичных причин. 

В центре томистской философии находится учение о «гар-
монии» между верой, опирающейся на Откровение, и разумом, 
высшим проявлением которого является философия. Этим учени-
ем определяется и понимание отношений между теологией и фи-
лософией. Томистская, и, соответственно, неотомистская метафи-



Кимелев Ю.А. 

 116 

зика выступают…» и в функции «естественной теологии» (у само-
го Фомы Аквинского этого термина нет). Философское постиже-
ние мира, осуществляемое средствами и в пределах «естественно-
го разума», служит и указанием на существование Бога как творца 
и хранителя мира. Такая способность философского разума пред-
стает как важное условие совместимости веры и разума, теологии 
и философии. Метафизические рассуждения приводят к опреде-
ленному естественно-философскому заключению, однако даль-
нейшее движение на пути постижения истины должно осуществ-
ляться средствами теологии, или «священной доктрины о Боге», 
опирающейся на божественное откровение. 

Человеческий разум, согласно Фоме Аквинскому, имеет 
право на собственную сферу исследований, относительно незави-
симую от теологии. Философия обладает своими методами, опре-
деляемыми «светом естественного разума», его возможностями, а 
также данными опыта. Теология, которая исходит из содержания 
Св. Писания и учения церкви, не должна вмешиваться в область 
философских исследований. 

Относительной самостоятельностью, согласно Фоме Аквин-
скому, обладают и отдельные научные дисциплины. И при этом он 
не ограничивается провозглашением лишь общего тезиса, а реали-
зует его в своих произведениях. Но Фома Аквинский вовсе не вы-
ступает за действительную автономию научных дисциплин. Науки 
ни в коем случае не должны покидать лона христианского знания. 

Все описанные выше варианты отношений между теологией, 
философией и науками оформились в Парижском университете 
под более или менее сильным влиянием аристотелизма. 

В Оксфорде воздействие аристотелизма было не столь силь-
ным, хотя аристотелизм и здесь пустил прочные корни. В Оксфор-
де преобладала платоническо-августианская традиция в сочетании 
с интересом к математическим и естественным наукам. При этом 
для Оксфорда в целом был характерен высокий накал религиозной 
жизни. 

Но несмотря на преобладание платоническо-августиниан-
ской традиции, оксфордцы, в общем, тяготели к тому чтобы разде-
лять религиозно-теологическую и философско-научную сферы. 
Термин «опыт», бывший здесь в ходу, обозначал и отношение тео-
лога к Богу, и отношение ученого к природе. Сфера физического 



Неосхоластика и схоластическая традиция 

 117 

познания, развертывавшегося в соответствии со строгими матема-
тическими законами, отделялась от сферы религиозного опыта и 
мистической устремленности к Богу. Научная ориентация на опыт 
и использование математики, а также культивирование сферы 
внутреннего религиозного опыта – вот две основные характери-
стики оксфордской философии эпохи зрелой и поздней схоластики 
от Роберта Гроссетеста и Роджера Бэкона до Дунса Скота и Уиль-
яма Оккама. 

В своих научных исследованиях оксфордцы самым широким 
образом использовали новые философские и научные источники, 
ставшие доступными в XIII в. Так, знаменитая космологическая 
теория Роберта Гроссетеста, которого в определенном смысле 
можно считать зачинателем оксфордской научной традиции, вряд 
ли была бы возможна без знания арабской философии, работ ара-
бов в области оптики и перспективы1. 

Идейная жизнь XIII в. свидетельствует об устремленности к 
знанию, к расширению интеллектуальных горизонтов. Универси-
тетская форма получения образования, преподавательской и тео-
ретической деятельности, утвердившаяся в этом столетии, созда-
вала наиболее благоприятные условия для реализации такой 
устремленности. 

Об огромной потребности в знании свидетельствует и широ-
кое распространение такой литературной формы знания, как эн-
циклопедия. Эта форма выступает удобным способом организа-
ции, хранения и передачи значительно увеличившегося объема 
зданий. Важное значение имело то обстоятельство, что энциклопе-
дия позволяла сохранять преемственность по отношению к тради-
ции, представавшей в основном в компилятивно-энциклопедичес-
кой форме. 

Вообще энциклопедизм являлся одной из важнейших харак-
теристик духовной деятельности зрелого Средневековья. Всеобъем-
лющие философско-теологические «суммы» отражали стремление 
зрелой средневековой мысли к наиболее полному познавательно-

 
1 О космологии Гроссетеста, как и о средневековой космологии в целом, 

см.: Кимелев Ю.А., Полякова Н.К. Философия и наука. От Аксиманора до Копер-
ника. – Москва :  Изд-во РУДН, 2009. – С. 213. 



Кимелев Ю.А. 

 118 

му отображению мира. Ничто в мироздании, каким оно представ-
лялось схоластам, не должно было остаться без внимания. 

Энциклопедизм являлся одновременно выражением принци-
пиальной установки средневековой мысли на то, чтобы быть не 
столько исследованием, сколько учением. Энциклопедизм есть, по 
сути, устремление к всестороннему и всеобъемлющему научению. 
«Сумма теологии» Фомы Аквинского призвана была дать свод фи-
лософского и теологического знания для клириков. Его «Сумма 
против язычников», по существу, стремилась к научению неверу-
ющих понимать истину христианского вероучения. 

В основе средневекового схоластического энциклопедизма 
заключался мощный педагогический импульс. Неслучайно зрелая 
и поздняя схоластика существовали преимущественно в рамках 
университетов. В историческом плане этот энциклопедизм был 
продолжением деятельности компиляторов позднеантичной и ран-
нехристианской эпохи. А такая деятельность также преследовала в 
основном педагогические цели. 

Наряду с философско-теологическими «суммами» суще-
ствовали и другие энциклопедические произведения, содержавшие 
и собственно научные сведения. Так, Фома из Кантимпре, Винсент 
Бовэ и Альберт Великий составили обширные энциклопедии, где 
была представлена совокупность знаний того времени. Эти энцик-
лопедические произведения наглядно воплощали принципы схола-
стического отношения к научному знанию, которое должно было 
прежде всего образовывать часть всеобъемлющего теологического 
синтеза, расширять и углублять то понимание бытия, которое про-
поведовалось католической теологией. Научное знание должно 
было служить целям апологетической, проповеднической и мис-
сионерской деятельности церкви. 

Энциклопедизм зрелой схоластики воспроизводил установку 
прежней христианской мысли на мировоззренческий синтез веро-
учения и научного знания. Такая установка отличала научное ком-
пиляторство христианской эпохи от античной компиляторной дея-
тельности, в общем свободной от стремления к какому бы то ни 
было религиозному или философско-мировоззренческому синтезу 
знаний о мире. 

Средневековая схоластика завершается, как известно, этапом 
поздней схоластики. Этот инновационный этап обогатил схола-



Неосхоластика и схоластическая традиция 

 119 

стическую традиционность, достаточно вспомнить номиналист-
ское движение. Вместе с тем в общем и целом традиция остается в 
рамках своего средневекового гештальта. 

Вторая схоластика 

Завершение средневековой схоластики не стало завершени-
ем схоластической традиции. В эпоху Возрождения, несмотря на 
появление новой и многообразной философии, происходит и воз-
рождение схоластической теологической мысли. Оно получило 
общее наименование «Вторая схоластика». 

Целый ряд имен, прежде всего Франсиско Витория и Фран-
сиско Суарес, составляют славу и гордость схоластической тради-
ции. Все эти мыслители, за исключением итальянца Каэтана, знаме-
нитого комментатора творчества Фомы Аквинского, были 
испанцами. Связано это было в значительной мере с тем обстоя-
тельством, что Испания в гораздо меньшей степени, чем другие 
страны была подвержена воздействию философских течений Воз-
рождения, а также воздействию религиозных событий Реформа-
ции. 

Важнейшим событием той эпохи стал Тридентский собор, 
открывшийся в 1545 г. Его созыв, работа и воплощение его реше-
ний в католическую жизнь были связаны главным образом с дея-
тельностью двух орденов – доминиканцев и иезуитов. Конечно, 
этот собор был посвящен преимущественно теологическим док-
тринам и спорам, однако это неизбежно предполагало и обсужде-
ние философских вопросов. Формат данной статьи не позволяет 
представить обширный идейный комплекс «второй схоластики». 

В философском плане указанный идейный комплекс опреде-
лялся главным образом воззрениями Франсиско Суареса. 

Суарес Франсиско (1548–1617) в католической традиции об-
ладает почетным титулом «Doctor eximius» – «Превосходный док-
тор». Философские работы Суареса представляют собой первое 
последовательно проведенное разделение теологии откровения и 
философии. Главное произведение Суареса «Disputationes meta-
physicae» (1597) – первое систематическое рассмотрение вопросов 
метафизики, реализованное не форме и не в порядке комментиро-
вания аристотелевской метафизики. Оно служило образцом для 



Кимелев Ю.А. 

 120 

последующих независимых трактатов по метафизике. Вместе с тем 
«Метафизические диспутации» содержат полное и систематиче-
ское рассмотрение схоластической метафизики – за исключением 
метафизической психологии, представленной в (посмертном) 
«Трактате о душе» (1621). 

Суарес определяет метафизику как науку, рассматривающую 
сущее (бытие) как сущее. Метафизика обладает своим ibjectim 
adequatum – сущее, поскольку оно реальное сущее. Но это не озна-
чает, что метафизика занимается сущим как таковым в полном от-
рыве от тех способов, в которых сущее реализуется конкретно, т.е. 
от наиболее общих видов сущего (inferior entis). Реальное сущее – 
inferiora entia secundum propria rationes. Метафизика занимается 
не только понятием сущего, но и трансцендентальными атрибута-
ми сущего, несотворенным и сотворенным сущим, бесконечным и 
конечным сущим, субстанцией и реальными акцидентами, а также 
видами причин. Но материальным сущим оно занимается только 
постольку, поскольку это нужно для познания общих разделений и 
категорий сущего. Понятие сущего – аналогическое, и его нельзя 
познать, если не проведено четкого различия между разными ви-
дами сущего. В предметную сферу метафизики не входят «образо-
вания разума» (entia rationis). Суарес проводит различие между 
сущим, понимаемым как причастие, обозначающим акт существо-
вания, и сущим, обозначающим то, что обладает реальной сущно-
стью (сущим, понимаемым как существительное), независимо от 
того, существует оно или нет. «Реальная сущность» – это то, что 
не предполагает какого-либо противоречия и не является лишь 
конструкций разума. Суарес отвергает мнение тех, кто считает, что 
существование и сущность действительно различны в творениях. 
Позиция Суареса заключается в том, что сущность и существова-
ние в творении различимы только «по разуму» (tantum ratione) при 
условии, что «существование» имеет в виду актуальное существо-
вание, а «сущность» – актуально существующую сущность. 

Воззрения Суареса, особенно его главное произведение 
«Метафизические диспутации» оказали мощное воздействие на 
католическую и протестантскую теологическую и философскую 
мысль Нового времени, в частности на протестантскую схоластику 
XVII в. 



Неосхоластика и схоластическая традиция 

 121 

Суарес создал оригинальную и объемную концепцию фило-
софии права, в которой применил к новым историческим условиям 
средневековую философию права, представленную прежде всего 
томизмом. С философией права сочетал политическую теорию. По 
Суаресу, утверждавшийся в начале Нового времени суверенитет 
народов, т.е. независимость по отношению к папской власти, дол-
жен был носить ограниченный характер. 

Творчество Суареса стало источником формирования само-
стоятельного направления в рамках неосхоластики. Его представи-
тели считают его работы продуктивным и самостоятельным про-
должением схоластической традиции. В то же время другие 
неосхоласты, прежде всего томисты, оспаривают правомерность 
суарезианства как особого направления католической философии. 

Оформление неосхоластики 

Схоластика в гештальте «второй схоластики» вплоть до се-
редины XVIII в. преобладала в европейских университетах, как 
католических, так и протестантских. Период конца XVIII в. – 
начала XIX в. образует определенный разрыв в истории схоласти-
ческой философии, обусловленный масштабными историческими 
событиями, прежде всего Французской революцией, с одной сто-
роны, а также мощным воздействием философии немецкого идеа-
лизма – с другой. 

В конце XVIII в. и в первой половине XIX в. наблюдается 
кризис схоластической традиции. В католической теологической и 
философской мысли во все большей мере отдается предпочтение 
патристическому наследию. Кроме того, усиливается присутствие 
философии, не связанной с христианством. Не утихает спор между 
продолжающими свое существование различными схоластически-
ми школами. 

На фоне этой ситуации, в общих чертах сохраняющейся и во 
второй трети XIX в., в 1879 г. появляется энциклика Льва XIII 
«Aeterni patris», полностью посвященная философии. Этот понти-
фикальный документ придал решительный импульс схоластике, 
особенно философской. Это событие обновления обычно обозна-
чается как «неосхоластика». 



Кимелев Ю.А. 

 122 

Движение восстановления схоластики было связано прежде 
всего с томизмом. Энциклика ориентирована на «восстановление 
христианской философии в соответствии с учением святого Фомы 
Аквинского». Восстановленный томизм стал именоваться «неото-
мизмом». В узком смысле неосхоластика совпадает с неотомиз-
мом, представляющим собой ее наиболее распространенное и вли-
ятельное течение. 

Термины «томизм» и «неотомизм» обозначают как теолого-
философскую систему Фомы Аквинского в ее полноте, так и раз-
личные формы реконструкции, систематизации, интерпретации, а 
также дальнейшей конструктивной разработки основных идей 
этой системы. О томизме в строгом смысле можно говорить при-
менительно к периоду существования томистской философии 
вплоть, до первой половины XVIII в. В самом общем виде «неото-
мизм» означает признание философами XIX–XXI вв. идей Фомы 
Аквинского в качестве предпосылок и ориентации их собственно-
го философского теологического творчества. 

Список литературы 

1. Кимелев Ю.А. Современные зарубежные исследования по истории философ-
ской метафизики / РАН. ИНИОН. – Москва, 1996. – 110 с. 

2. Кимелев Ю.А., Полякова Н.Л. Философия и наука. От Анаксимандра до Ко-
перника. – Москва : Изд-во РУДН, 2009. – 213 с. 

3. Кимелев Ю.А. Западная метафизика конца XX – начала XXI века. – Москва : 
РАН. ИНИОН, 2014. – 95 с. 

4. Кимелев Ю.А. Современная философская онтология. – Москва : РАН. ИНИОН, 
2015. – 99 с. 

5. Кимелев Ю.А. Философская антропология и метафизика. – Москва : РАН. 
ИНИОН, 2019. – 91 с. 

6. Кимелев Ю.А. Итальянская философия на рубеже XX–XXI вв. – Москва : 
РАН. ИНИОН, 2019. – 106 с. 

7. Aubenque P. Faut-il déconstruire la métaphysique? – Paris : Presses universitaires 
de France, 2009. – 91 p. 

8. D’Agostini F. Breve storia della filosofia nel Novecento. – Torino : Einaudi, 1999. – 
XXXVIII, 311 p. 

9. Habermas J. Metaphysik nach Kant // Theorie der Subjektiviät / Hrsg. von Cramer 
et al. – Frankturt am Main : Suhrkamp, 1987. – P. 425–443. 

10. Habermas J. Nachmetaphysisches Denken. – Frankfurt am Moin : Suhrkamp, 
1992. – 286 S. 



Неосхоластика и схоластическая традиция 

 123 

11. Honnefelder L. Der zweite Anfang der Metaphysik: Voraussetzungen, Ansätze und 
Folgen der Wiederbegründung der Metaphysik im 13/14 Iahrhundert // Philosophie 
im Mittelalter. – Hamburg : Meiner, 1987. – S. 165–186. 

12. Honnefelder L. Scientia Transcendens. – Hamburg : Meiner, 1990. – 515 S. 
13. La filosofia italiana nel Novecento / A cura di O. Grassi e Massimo Marassi. – 

Milano–Udine : Mimesis, 2015. – 311 p. 
14. Metaphysikkritik // Historishes Wörterbuch der Philosophie : in 13 Bd. – 

Basel/Stuttgart : Schwabe u Co AG Verl. – Bd. 5. – S. 1280–1294. 
15. Possenti V. Nichilismo e metafisica. – Roma : Armando, 2004. – 464 p. 
16. Rorty R. Philosophy and the Mirror on Nature. – Princeton : Princeton Univ. press, 

1979. – 402 p. 
17. Severino E. Intorno al senso del nulla. – Milano : Adelphi, 2013. – 211 p. 
18. Severino E. La potenza del errare. – Milano : DUT, 2014. – 356 p. 
19. Tessinore F. Critica dello soriciesmo e nuova storia della cultura // Filosofi italiani 

contemporanei / A cura di G. Ricanda e C. Ciancio. – Milano : Mursia, 2013. – 
P. 353–373. 

20. Vattimo G. La fine della modernitá. – Roma : Garzanti, 1999. – 192 p. 
21. Vattimo G. Della realtá. – Milano : Garzanti, 2012. – 234 p. 
22. Vattimo G. Dal pensiero debole al pensiero dei deboli // Filosofi italiani contem-

poranei / A cura G. Riconda e C. Ciancio. – Milano : Mursia, 2013. – P. 374–380. 
 



Скворцов Л.В. 

 124 

СОЦИАЛЬНАЯ ФИЛОСОФИЯ 

УДК 327.51 
СКВОРЦОВ Л.В.∗ ЕДИНСТВО МАТЕРИАЛЬНОГО И ИДЕАЛЬ-
НОГО КАК ОСНОВАНИЕ АБСОЛЮТНОЙ ИСТИНЫ ЦИВИЛИ-
ЗАЦИОННОГО ЦЕЛЕПОЛАГАНИЯ 
DOI: 10.31249/rphil/2023.03.08 

Аннотация. Статья посвящена анализу методологии опреде-
ления истинности формирования целей и путей самосохранения 
глобальной цивилизации. Рассматриваются традиционные фило-
софские принципы понимания истинной методологии формирова-
ния цивилизационных целей, основанной на первенстве матери-
ального фактора как исходного принципа правильного объявления 
сущности цивилизационного процесса. Раскрывается относитель-
ность материального подхода и абсолютное измерение идеального 
подхода к определению истины цивилизационного целеполагания. 
Также рассматривается абсолютный смысл истины слияния мате-
риального подхода с идеальным как основания возникновения ря-
да цивилизационных феноменов. 

Ключевые слова: материальное; идеальное; цивилизация; ис-
тина; целеполагание; глобальные проблемы, будущее человечества. 
SKVORTSOV L.V. The unity of the material and the ideal as the basis 
of the absolute truth of civilizational goal-setting. 

Аbstract. The article is devoted to the analysis of the 
methodology for determining the truth of the formation of goals and 
ways of self-preservation of global civilization. Traditional philoso-
phical principles of understanding the true methodology of the for-

 
∗ Скворцов Лев Владимирович – доктор философских наук, главный 

научный сотрудник ИНИОН РАН. 



Единство материального и идеального как основание абсолютной 
истины цивилизационного целеполагания 

 125 

mation of civilizational goals based on the primacy of the material fac-
tor as the initial principle of correctly declaring the essence of the civi-
lizational process are considered. The relativity of the material 
approach and the absolute dimension of the ideal approach to 
determining the truth of civilizational goal-setting are revealed. The 
absolute meaning of the truth of merging a material approach with an 
ideal one as the basis for the emergence of several civilizational 
phenomena is also considered. 

Keywords: Material; ideal; civilization; truth; goal-setting; global 
problems; the future of humanity. 

Для цитирования: Скворцов Л.В. Единство материального и иде-
ального как основание абсолютной истины цивилизационного целепола-
гания // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная 
литература. Сер. 3 : Философия. – 2023. – № 3. – С. 124–153.  
DOI: 10.31249/rphil/2023.03.08 

Вступление 

Гуманитарное научное знание сформировало устойчивое 
представление, согласно которому первичным в цивилизационной 
эволюции является действие материального фактора. Матери-
альный фактор – это понятие, охватывающее как естественные, 
природные, так и технические и экономические явления. Особен-
ности цивилизационных сдвигов находили объяснение в техниче-
ских и экономических общественных изменениях. Эти объяснения 
стали привычными в научных исследованиях. 

Но такие объяснения стали встречать определенные трудно-
сти, когда научно-технические изменения стали выглядеть как 
угроза для существования цивилизации, как предпосылки возник-
новения грандиозной цивилизационной катастрофы. 

Возникал вопрос: можно ли считать действие материального 
фактора первичным условием прогресса цивилизации, если он 
может представлять собой предпосылку ее самодеструкции? Или 
материальный фактор можно считать вторичным, поскольку само-
сохранение цивилизации требует признания идеального фактора 
как изначального действия человека, корректирующего примене-
ние материального фактора в цивилизационной эволюции? 



Скворцов Л.В. 

 126 

Философия встретилась с концептуальной проблемой, от 
прояснения которой стала зависеть судьба человечества. Проблема 
взаимозависимости и взаимосвязи материального и идеального 
факторов в цивилизационной эволюции в современной ситуации 
приобрела конкретную действительность в информационном уни-
версуме, в создании картинки действительности, которая опре-
деляет характер принимаемого стратегического и тактического 
решений. Судьба человечества сместилась в информационную 
плоскость, которая представляет собой соединение идеального 
(теоретического построения) и реального (действующего инфор-
мационного образа). 

Что в информационной картинке первично и что вторично? 
Этот вопрос требует прояснения. Ответ на него имеет принципи-
альное значение, поскольку он раскрывает механизм превращения 
идеальной установки и концепции в информационную технологию 
создания информационной картинки как образа реального матери-
ального процесса. Превращение идеальной установки в техноло-
гию реального процесса получает широкое распространение в 
сфере цивилизационной политики как реализации идеальной ин-
формационной картины. 

В информационном универсуме человеческое бытие облада-
ет необычной спецификой. Эта специфика заключается в том, что 
человек как материальное существо, весьма физиологически 
сложное, обретает идеальную сущность и может существовать как 
идеальное существо, наделенное определенным смыслом. Смысл, 
который признается как свой смысл, а значит как смысловая сущ-
ность, определяет тип поведения и структуры жизни человека, ес-
ли у него для этого имеется достаточно реальных условий или он 
своей активностью добывает эти условия для себя. 

С этим реальным процессом человечество и сталкивается се-
годня. Что может сыграть решающую роль? Материальный или 
идеальный фактор? Традиционные подходы философии не дают 
ответа на этот вопрос: с какой реальностью мы имеем дело? Учи-
тель должен знать, что первично: материальная или идеальная ре-
альность в управлении современным миром? Или исходное следу-
ет искать в произволе свободы в толковании будущего? 

В теории искусства существует такое понятие как «виталь-
ность», оживление смысла произведений, относящихся к истори-



Единство материального и идеального как основание абсолютной 
истины цивилизационного целеполагания 

 127 

ческому прошлому. Особый интерес представляет понятие «реви-
тализация» в архитектурной теории, означающее возвращение к 
жизни пустующих или деградирующих территорий. «Виталь-
ность» подразумевает наполненность, прежде всего душевно-
эмоциональную – не просто художественную состоятельность или 
совершенство, а потенциал, заряд, даже вызов, ждущий того, что в 
состоянии его принять или воспринять»1. 

В цивилизационном контексте явление ревитализации обре-
тает характер оживления, казалось бы, окончательно умершего. Но 
как толковать этот феномен ревитализации – как оживление иде-
ального, т.е. смыслового феномена, или феномена материального, 
как организационной структуры глобальной власти? 

Ревитализация идеологи нацизма влечет за собой возрожде-
ние политики истребления «неполноценных» народов, сопротив-
ляющихся возрождению нацизма и его господству в современном 
мире. И для решения этой задачи нацизм готов использовать лю-
бые средства. В этой идеологической установке нацизма, в его 
духовном институте и заключена возможность НИЧТО, самоде-
струкции человечества. 

Оказывается, цивилизационные изменения могут происхо-
дить не только под влиянием развития производительных сил, но и 
под воздействием реанимации смысла. С этим мы и имеем дело 
сегодня. 

Если сегодня ключевой проблемой цивилизационного бытия 
является проблема самосохранения человечества, то очевидное 
грядущее будущее как реанимированное нацистское прошлое 
несет в себе реальную угрозу самодеструкции человечества. Циви-
лизационная мысль обращается к анализу возможностей реанима-
ции цивилизационного прошлого. И сегодня эти проблемы возрож-
дения внутренней сущности нациста. В этой связи перед теорией 
познания закономерно возникают гносеологические вопросы. 

Во-первых, можно ли отождествлять создаваемую информа-
ционную картинку с действительной материальной реальностью, к 
которой она относится? 

 
1 Витальность искусства. Современные проявления. Аналитика / отв. ред. 

О.А. Кривцун. – Москва ; Санкт-Петербург : Центр гуманитарных инициатив, 
2022. – C. 70. 



Скворцов Л.В. 

 128 

Во-вторых, можно ли считать цивилизационный интерес 
субъекта к глобальному господству совпадающим с абсолютной 
истиной смысла бытия? Что может означать отождествление иде-
ального, т.е. заявления своего права на господство, с материаль-
ными, экономическими интересами существования страны и ее 
материальной действительностью? 

В современной ситуации, качественно отличающейся от ис-
торической традиции, следует соотносить идеальные претензии 
цивилизационных субъектов со спецификой современной глобали-
зации.  

Это качественное отличие определяется спецификой форми-
рования современного глобального цивилизационного субъекта. 
Эта специфика определяется рождением ракетно-ядерного оружия, 
водородной бомбы, которые превращают в реальность нереаль-
ность существования человеческой цивилизации в специфической 
потенции небытия. 

Это – потенциальная реальность НИЧТО, тотальное разру-
шение человечества как единого глобального субъекта. Человече-
ство «зависает» в цивилизационной нереальности, оно исчезает, 
потенциально превращая в реальность конец истории. 

В этой внеисторической ситуации возникает уникальная 
возможность смыслового абсолютизма, возникновения любого 
невозможного, поскольку для его появления отсутствует какое-
либо сопротивление. Эта глобальная ситуация требует рассмотре-
ния возникающих новых ключевых проблем теории познания, опре-
деляющих неизбежность распада иллюзий современной цивилизаци-
онной реакции и вместе с тем их периодической реанимации. 

В этой исключительной глобальной ситуации появляется 
возможность  реанимации абсолютно ложного видения реальности 
как истины цивилизационного бытия и утверждения ее как прак-
тически безусловной  политической реальности, используя тотали-
тарные насильственные, безнравственные средства. Кажущееся 
невозможным становится реальным. Простая фиксация этого яв-
ления как очевидного факта оказывается недостаточной. 



Единство материального и идеального как основание абсолютной 
истины цивилизационного целеполагания 

 129 

Бесспорна ли истина приоритета материального? 

Прогресс цивилизации определяется развитием ее материаль-
но-технической базы. Этот прогресс создает новые орудия трудовой 
деятельности, а значит, формирует новые технические средства, 
определяющие рождение новых производственных отношений, 
которые влияют на формирование социальных отношений и куль-
туру общества. 

Материя первична в цивилизационном развитии. Но до не-
давнего времени не появлялось научно-технических открытий, 
применение которых повлекло бы за собой гибель человечества. 
В этой ситуации определяющим оказывается разум человечества, 
определяющий фактор, от которого зависит правильное использо-
вание научно-технических открытий, а значит и нормальная циви-
лизационная эволюция, не влекущая за собой гибели  человечества. 
Идеальный фактор оказывается первичным в его цивилизационном 
самосохранении. 

Приоритет материального фактора в жизни человека и в ци-
вилизационной эволюции представляется очевидным: лишенный 
материальных условий обеспечения жизни человек умирает; вос-
производство материальных условий обеспечивает эволюцию ци-
вилизации. Исходная истина кажется очевидной: здесь нет усло-
вий для дискуссии. 

Дискуссия возникает тогда, когда человек лишается смысла 
своего материального бытия. Эта ситуация открывает истину иде-
ального в осмысленной жизни человека. Вместе с тем возникает 
проблема соотношения материального и идеального в эволюции 
цивилизации. 

Проблема соотношения идеального и материального в циви-
лизационной эволюции представлялась давно решенной в силу 
очевидности приоритета материальных факторов, их роли в циви-
лизационной эволюции. Когда человек обладает суммой матери-
альных условий своей жизни, он готов жить дальше. Это значит, 
что потеря материальных условий жизни, одного условия вслед за 
другим, лишает человека смысла жизни, так что он может принять 
решение о выходе из этой жизни. 

В ситуации утраты материальных условий сохранения 
смысла жизни человек может совершать невероятные для себя от-



Скворцов Л.В. 

 130 

крытия; для другого человека сохранение его жизни продолжало 
иметь высокий смысл. Индивид узнает, что его жизнь, потерявшая 
все необходимые материальные условия ее сохранения, заключает 
в себе высшую ценность для другого. Значит, в нем содержался 
феномен нематериального смысла, имеющего универсальную 
высшую ценность. О какой ценности можно в этом случае вести 
речь? 

Эта ценность открывается другим индивидом, но не всеми 
индивидами одновременно. Ценность личности обладает специ-
фическими свойствами: это не внешняя красота, это не деньги в их 
наличном выражении, это не модный наряд, не уникальная осо-
бенность фигуры. Так что же это такое? 

Можно определенно утверждать, что это может быть абсо-
лютная верность одной личности какой-то другой личности, ко-
торая обладает свойствами, определяющими наличие высшего 
смысла жизни. Это открытие позволяет познать для себя истину 
жизни. 

Эта истина не исчезает вместе с исчезновением данной лич-
ности. В этом смысле речь идет об общей верности персоне, при-
надлежащей к данной человеческой общности: член данного соци-
ума пользуется поддержкой и защитой всех принадлежащих к 
данной общности. Какая ценность их соединяет? 

В этом случае речь идет о персоне, формирующей принципы 
жизни следующей константы данной цивилизации. Личность, от-
крывающая всем константы данной цивилизации, и создает усло-
вия для их практической реализации в жизни общества. Мы гово-
рим не о формах нравственного поведения, объясняющих формы и 
содержание брачных отношений, похоронных церемоний, отно-
шений родителей и детей, а о фундаментальных условиях осу-
ществления принципов данной цивилизации, реформирующих и 
сохраняющих. 

Если истина высшей ценности открывается всеми индиви-
дами, то это значит, что рождается цивилизация, которая заключа-
ет в себе универсальную высшую ценность определенного смысла. 
Характер и судьба цивилизации определяется тем, какая ценность 
воспринимается индивидами в качестве  абсолютной, ради кото-
рой они готовы пойти на подвиг. 



Единство материального и идеального как основание абсолютной 
истины цивилизационного целеполагания 

 131 

Абсолютная верность определяет стабильность данной ци-
вилизации. Это верность тому естественному и социальному цело-
му, которое воспринимается как Родина, ка то социальное целое, 
которое породило и сформировало личность данного индивида. 
Личность – это индивид, знающий смысл своего бытия, стержень 
которого определяется верностью Родине как историческому це-
лому, в котором род данного индивида соприкасается с вечностью 
бытия. Имеется в виду верность, включающую в себя верность 
высшим моральным и социальным принципам. Это – философ-
ская, метафизическая верность, имеющая в виду основания само-
сохранения человечества. Человек сохраняет себя как личность, 
если держит в себе неизменной истину верности своей Родине и 
своему роду. 

Информационные технологии стали использоваться как 
средство глобальной трансформации смыслов. Но возможна ли 
трансформация смыслов вне тех материальных технических сдви-
гов, которые определяют качественные изменения в эволюции ци-
вилизации? 

В эволюции технически развитых цивилизаций ключевую 
роль играет обновление материального базиса. Качество и количе-
ство материальных средств, обеспечивающих нормальное функ-
ционирование основных аспектов общественной жизни, безуслов-
но, воспринимается как явление первичное, определяющее 
характер цивилизационной эволюции, ее качественные изменения. 

Материальные средства – это то, что было вчера. Между тем 
цивилизационная эволюция требует видения будущего, его струк-
турной иерархии. Но чем определяется характер иерархических 
отношений в обществе, властных подчинений и порядка принимае-
мых социальных, а затем духовных и государственных решений? 

Решающим фактором является не столько физическая сила 
верховного руководителя, сколько способность принятия решений, 
определяющих успех дела. Это – случайное удачное совпадение 
обстоятельств или способность предвидения? Видение будущего, 
которое пока еще не случилось, не обрело материальной сущности 
и формы, представляется явлением чудесным, доступным избран-
ным, обладающим исключительными свойствами. А личность, об-
ладающая исключительными свойствами, влияет на переформати-
зацию смыслов, на качественную их трансформацию. 



Скворцов Л.В. 

 132 

Все видят прошлое, которое закрывает собой будущее. Бу-
дущее станет материальной реальностью, и ее увидят все. Но пока 
его нет, оно обретает свою идеальную форму как возможный об-
раз. Будущее в своей идеальной форме совпадает со сферой созна-
ния. Оно кажется бессильной мечтой, наполняющей сознание как 
нечто вторичное. 

Но будущее, в своей идеальной форме  соединяющееся с ли-
дером власти, обретает взрывную силу. Социум, которым руково-
дит лидер власти, обретает смысл творца произведения будущего. 
В этом контексте идеальное, как видение будущего, оказывается 
первичным, тогда как материальное, как осуществленная, реали-
зованная на практике идея, оказывается вторичным. 

Произведение обретает внешнюю форму мира вещей. Это 
то, что видят все и то, что знают все, поскольку видят и слышат, и 
поэтому реагируют на эти явления как на попытку, как на реаль-
ность, имеющую те же свойства окружающих человека вещей. 
Мир вещей и свойства этого мира действуют на поведение людей 
как явление первичное. Их поведение – это реакция, явление вто-
ричное, тогда как сам этот мир вещей явление первичное, исход-
ное, определяющее характер поведения человека. 

Ситуация, однако, меняется радикально при фундаменталь-
ных цивилизационных столкновениях. Инициативу такого столк-
новения проявляет верховный руководитель, принявший план до-
стижения победы над своим возможным соперником. Своим 
решением он меняет порядок вещей. 

Верховный руководитель определяет порядок вещей, начало 
и порядок действий, является той начальной причиной, которой 
приписывается конечная победа или поражение. Конечный ре-
зультат зависит от исходного решения: работа интеллекта пред-
определяет ход событий. Наиболее очевидным явлением такого ро-
да стали цивилизационные сдвиги, происходившие под 
воздействием создателей и носителей идей всемирно-
исторических религий. Иллюстрацией такого рода было рождение 
всемирного влияния христианства. 

Христианство – это идея нового смысла жизни, породившая 
священную историю и изменившая образ жизни Рима, а затем за-
падноевропейских, восточных стран и России. 



Единство материального и идеального как основание абсолютной 
истины цивилизационного целеполагания 

 133 

Великая французская революция изменила цивилизацион-
ную ситуацию, открыв путь для торжества философии материа-
лизма, победы сознания человека над верой. 

Происшедший глубокий философский сдвиг цивилизацион-
ного самосознания привел к рождению личности Наполеона, су-
мевшего организовать новые формы государственной жизни 
Франции, приведшей к победоносным войнам в Европе и круше-
нию великой армии в России. Свободный от предрассудков фило-
софский разум привел человечество к самому краю всемирной ка-
тастрофы. Реальность катастрофы первой почувствовала Европа. 
Под непосредственным воздействием Первой мировой войны фи-
лософы и социальные теоретики зафиксировали мнение о начале 
заката Европы. 

Небывалая ложь и гигантская сеть связей – это специфиче-
ское оружие, которое было в начале всей грандиозной фашистской 
авантюры. Но она состоялась потому, что была поддержана мате-
риально. Идеальное в этой авантюре первично, материальное вто-
рично; результат – грандиозная катастрофа. 

Какие уроки извлекло человечество из этой катастрофы? Ка-
залось бы, сознание народов осветил свет разума. Состоялся 
Нюрнбергский процесс, который расставил все точки над i. 

Реалистическая, свободная от нравственных иллюзий идео-
логия оправдывает превращение в политическую «истину» ис-
пользование тотальной информационной лжи, которая положила 
начало новой мировой информационной войне. Развязала ее 
нацистская Германия. Нацизм встал на путь откровенной информа-
ционной лжи, с помощью которой он возвышал достоинства арий-
ской расы, объяснял ее милитаристское возрождение и обосновы-
вал начало грабительской милитаристской внешней политики. 

Утопление себя во лжи можно представить как погружение 
себя в некий идеальный смысл, в самообожествление, позволяю-
щее определить свои правила самому себе. Самообожествление 
идеального смысла может порождать волну духовного влияния. 
И это духовное влияние может обретать массовый характер. Вме-
сте с тем самообожествление – это субъективный процесс, кото-
рый в конечном счете находит подтверждение своей истинности в 
своем отражении в материальной реальности, образуется под воз-



Скворцов Л.В. 

 134 

действием идеального процесса, становится свидетельством пре-
тензии на сакральность. 

Материальная реальность – это вещь, которая видима и ося-
заема. Исследование материальной вещи достигает уровня элемен-
тарной частицы, которая фиксируется специальными физическими 
приборами. Несмотря на свои ничтожные размеры, элементарная 
частица сохраняет качество физической реальности, обладающей 
определенными свойствами. Наличие этих свойств, качество и ко-
личество которых фиксируется приборами, и позволяет свидетель-
ствовать о реальности элементарной частицы. Это – ее общее ка-
чество с другими физическими телами, которые могут достигать 
грандиозных размеров. Грандиозность эта в своей сущности ни-
чтожна, но ничтожная сущность обладает энергетической силой. 
Это – парадоксы окружающей человека реальности. Но возможна 
ли реальная ситуация, когда волна идеального может становиться 
волной материального? Того материального, которое находится на 
границе идеального и которого современная наука пока еще не 
смогла зафиксировать и определить. И отсюда рождается много 
загадок. 

Многообразие физических тел свидетельствует о его беско-
нечности, перехода вещи как тела различных размеров в невещ-
ную реальность, обладающую волнообразными свойствами. Су-
ществуют различные волны – световые, электромагнитные, 
звуковые, обладающие своими специфическими материальными 
свойствами. 

Человек оказывается перед многообразием вещной и волно-
вой материальной реальности. Можно сделать вывод, основанный 
на эмпирическом знании, знании вещной и волновой материаль-
ной реальности. 

Можно задать вопрос: поскольку перед нами находятся два 
вида материальной реальности – вещная и волновая, то мы можем 
считать эти виды реальности исчерпывающими. То есть, мы дохо-
дим до конца материальной реальности – вещной и волновой – и 
таким образом подошли к познанию окружающего нас универсу-
ма. Если мы познали его исходные основания, то это значит, что 
мы проникли в своем познании в сущность мироздания. Дальше 
будет накопление знания и не более того. Но как оказывается, это 
утопическое представление: мы не достигли полноты исходных 



Единство материального и идеального как основание абсолютной 
истины цивилизационного целеполагания 

 135 

оснований сущности той реальности, которая образует сущность 
универсума в его целостности. 

Если мы не владеем знанием целостности материальной ре-
альности, то это значит, что, исходя из сущности материи как зна-
ния исходной истины бытия, мы не владеем знанием целостности 
окружающего нас мира Вселенной. Вещь может обладать опреде-
ленной степенью твердости, жидкости, газообразности. Но может 
ли она может «выскочить» за свои материальные границы? Анало-
гичным образом волнообразная реальность может обладать раз-
личной длиной волны. Но она сохраняет свою волнообразность. 
Когда астрофизика встречается с «темной» материей, она не может 
определить конечную сущность ее свойства. Это значит, что наше 
знание не охватывает целостности свойств материи. Мы не знаем 
конечной сущности материи. Это значит, что в процессе постиже-
ния сущности материального мира мы не достигаем абсолютной 
истины нашего знания. 

Действительность научного прогресса не опрокинула это 
представление. Лишь на земле жизнь человека может обретать 
свойство целостности, имеющей свое начало и свой конец. Так 
открывается истина бытия вещи для человека, а для него самого 
так возникает знание целостности абсолютного знания. Вещь 
обладает сущностью, которая предназначена для человека. Человек 
образует мир его вещей. Человек и мир его вещей образуют це-
лостность и возможность постижения абсолютной истины един-
ства человека и мира его вещей. 

Реальность имеет ключевое качество: оно уже не может вы-
зывать шоковое состояние у исследователя. Но познание вещи 
может рождать неожиданное явление, совпадающее с абсолют-
ным смыслом. Если астрофизика открыла мир темной материи, 
реальность которой очевидна, а реальные ее свойства все еще не-
доступны для понимания, то это значит, что человек не знает ис-
тины ценности материального бытия. Целостность открывается в 
идеальной реальности. 

Целостность идеального – это совершенство произведения. 
В отличие от материальной, идеальная реальность знает свою це-
лостность как завершенность, как совершенство, включающее в 
себя начало и конец. Вместе с тем идеальная реальность оказыва-
ется сферой бесконечных изменений. Творец не знает, на чем он 



Скворцов Л.В. 

 136 

может окончательно остановиться в своем воображении. Он может 
в своем окончательном результате совпадать с феноменом беско-
нечности вариантов качества. В этом состоит очевидный намек на 
то, что идеальное не имеет границ своего внешнего выражения 
совершенства. Идеальное не достигает окончательной завершен-
ности своего самовыражения. Это значит, что если материальная 
вещь сливается с идеальным смыслом, то она может обретать ва-
рианты своих совершенных смысловых качеств. Вместе с тем, ес-
ли возникает проблема постижения целостности идеального, то 
идеальное в своей сущности представляется совпадающим с не-
определенностью бесконечности. Для того, чтобы обрести опреде-
ленность, идеальное должно органично сливаться с материальным. 
Через это слияние совершенство идеального обретает свою опре-
деленность и становится доступным для определенности познания 
и для его оценки. 

Идеальное достигает финальной стадии своей эволюции, ко-
гда оно становится абсолютным явлением, т.е. достигает стадии 
совершенства в своей материализации… Таков «Черный квадрат» 
Малевича. 

Цивилизационный смысл слияния идеального  
с материальным 

Вторичность идеального можно считать предрассудком, ис-
тиной факта отражения в идеальном материальной реальности. 
В этом контексте идеальное всегда вторично, всегда следует за 
материальной реальностью. 

Этот взгляд является следствием привычки видеть действи-
тельность, смотреть на нее как на предстоящую реальность. Но эта 
привычка скрывает цивилизационную истину, истину создания, 
становления цивилизации. 

Действительная истина состоит в том, что цивилизационной 
реальности не было, она не существовала до ее создания. Это зна-
чит, что созданию цивилизации предшествовала ее идея. Цивили-
зация как ставшее явление представляет собой слияние, единство 
материального и идеального, а значит – завершенность опреде-
ленной целостности как достижения абсолютной истины. 



Единство материального и идеального как основание абсолютной 
истины цивилизационного целеполагания 

 137 

Она как целостность, совершенная или противоречивая; 
суммарное единство определяется процессом как продуктом ком-
плексной работы человеческого созидания, формирующего исто-
рическую гармонизированную целостность. «Первым фундамен-
тальным переходом человека от одного объективного состояния в 
другое был его переход от естественных к социальным формам 
бытия… Естественные формы бытия основывались на потребле-
нии того, что “производит” природа; социальные формы – на по-
треблении того, что производит сам человек… Сущность человека 
в этом длительном историческом переходе объективно претерпе-
вает коренное изменение: он превращается из представителя чело-
веческого рода в представителя государственной цивилизацион-
ной системы»1. 

Следует заметить, что характер такого «чудесного» превра-
щения реального поведения человека был замечен и отражен в ху-
дожественной культуре – в литературе, живописи и музыке. До-
статочно напомнить о гоголевском образе Тараса Бульбы, который 
понял сущность духовного самопревращения во врага своего сына 
Андрея. 

Духовное самопревращение отождествляется с достижением 
абсолютного смысла. Достижение абсолютного смысла означает 
достижение целостности смысла, т.е. его конечной точки. Рас-
шифровка смысла конечной точки – это понимание завершения 
жизни, или нахождение точки возврата, а значит, продолжение 
новой жизни – это раскрытие конечного смысла самоотождеств-
ления себя с идеальным смыслом. 

Так возникает проблема бытия в ситуации конечного смыс-
ла. Это бытие в ситуации открытия абсолютной истины, либо от-
речения от истины, и, стало быть, достижение ситуации небытия. 
В этой особенности влияния идеального на цивилизационное фор-
мирование заложена возможность парадоксальных ее следствий. 

Проблема конечного смысла получила свое очевидное отра-
жение в процессах формирования направленности массового по-
литического поведения. Вместе с тем слияние идеального с мате-

 
1 Скворцов Л.В. Истина самосознания: гетеротопия смысла. – Москва ; 

Санкт-Петербург : Центр гуманитарных инициатив, 2020 – С. 175. 



Скворцов Л.В. 

 138 

риальным открыло пути формирования технологий, позволяющих 
управлять массовым цивилизационным поведением. 

В XX в. целенаправленное изменение массового поведения с 
помощью идеального воздействия на сознание масс стало состав-
ной частью политической жизни. Все более заметное идейное вли-
яние на формирование общественного самосознания стало оказы-
вать воздействие культуры и искусства. 

«Искусство нам дано, чтобы не умереть от истины», – гово-
рит Ф. Ницше. «Победить формой содержание – значит не только 
сотворить каждый раз уникальный в каждом акте художественно-
го воления алфавит невыразимого, от восторга и упоения миром 
до всепоглощающей боли и страдания. Это значит – воплотить не-
возможность НИЧТО, уничтожающего самой мыслью о запре-
дельности его понимания, в бездну, у которой есть видимые и ося-
заемые границы – вулканические отвесы кратера, протуберанцы 
бушующей магмы»1. Таким образом состояние бытия человека, 
определяемое как истина, соотносится с бытием Универсума. 
Универсум как космос, как миропорядок является основанием бы-
тия человека. 

Стабильность цивилизационной жизни человека определяет-
ся его способностью следовать универсальным моральным прин-
ципам жизни, соответствующим истине справедливости и добра. 
Отступление в жизни от этой истины влечет за собой дестабилиза-
цию жизни и движение в направлении хаотичного состояния, би-
фуркации «двузубой вилки», противостояния взаимоисключаю-
щих социальных состояний. Каждый противостоящий субъект 
считает себя обладателем абсолютной истины бытия. Можно до-
пустить, что очевидная свобода обретения многообразия содержа-
ния и формы идеального воздействия на процессы материальной 
эволюции могут порождать различные «чудеса», которые могут 
составлять специфическое содержание эволюции различных видов 
культуры и искусства, открывающих и легализующих вариации 
свободы межличностных отношений. 

 
1 Витальность искусства. Современные проявления. Аналитика / отв. ред. 

О.А. Кривцун. – Москва ; Санкт-Петербург : Центр гуманитарных инициатив, 
2022. – С. 91. 



Единство материального и идеального как основание абсолютной 
истины цивилизационного целеполагания 

 139 

При встрече с многообразием форм скульптуры и архитек-
туры, музыкальных форм, поэтического и театрального искусства 
приходится удивляться плюрализму имеющих новые смыслы про-
изведений, обретающих конкретное содержание шедевров, име-
ющих для духовной жизни человека ключевой, развивающей его 
культуру смысл. Это – рождение новой реальности. 

Этот вопрос неизбежно возникает, когда речь заходит о вли-
янии многообразия форм идеального на проявления группового и 
массового поведения, обретающего свободу отношения к социаль-
ным и нравственным универсалиям. Основная идея ума состоит в 
том, что во имя достижения полной свободы личность может пере-
ступать через нравственные запреты, заветы и традиции. Ощуще-
ние полной свободы приносит радость чувства своей силы и сме-
лости, творческой способности, таланта, влияющих на формы 
цивилизационных отношений. Идеальное в этих отношениях ока-
зывает влияние на судьбу и качество жизни человека. 

Фундаментальная особенность идеального заключается в 
том, что оно может подвергаться свободным изменениям своего 
смысла. Вместе с тем, сливаясь с материальным, идеальное пре-
вращает в реальность формы поведения, несущие свободу от внут-
ренних запретов. Идеальное в своем воздействии на изменение 
качества материального не имеет каких-то непреодолимых препят-
ствий. Идеальное имеет способность свободного передвижения в 
пространстве. 

Процесс формирования информационного универсума со-
здал наиболее благоприятные условия для соединения идеального 
с материальным, его распространения, соединения с поведением 
людей, обретающим глобальный характер. 

Период становления глобальной антиколониальной системы 
получил свое международное оформление в создании Организа-
ции Объединенных Наций. 

В условиях информационного общества, глобальных систем 
донесения информации до повседневной жизни возникают реаль-
ные условия для целенаправленного создания окружающей челове-
ка образной среды, которая способна превращать человечество в 
материал осмысленного функционирования и послушного отноше-
ния к требованиям глобальной цивилизационной системы. Это 
значит, что при возникновении всеохватывающих информацион-



Скворцов Л.В. 

 140 

ных систем появляются возможности целенаправленно формиро-
вать самосознание населения разных стран и влиять на констант-
ный характер его поведения, воспроизводящего власть глобальной 
финансовой системы. Очевидно, что идеальным может быть и 
фактическое решение, которое одним принятым действием дает 
ответ на сложные вопросы. 

Убийство эрцгерцога австрийского стало идеальным толч-
ком, который «вызвал политическое крушение, открывшее дорогу 
для первой мировой войны, ее фактическим следствием, и здесь 
реальные жертвы, смерть. Гибель в настоящем сопоставляется не с 
чем-то имеющим осуществиться в современности, а с предполага-
емым в будущем»1. Этот вывод представляется исключительно 
истинным в ситуации, когда сама реальность исторического буду-
щего человечества оказывается под вопросом. В этом смысле че-
ловечество оказывается в качественно новой ситуации, требующей 
особого цивилизационного мышления. 

Концептуальную сложность представляет собой и матери-
альная реальность ракетно-ударного оружия, приведение в дей-
ствие которого становится однозначной самодеструкцией чело-
вечества. Человечество достигло такой стадии прогресса, когда 
слияние идеального с материальным может рождать специфиче-
ские образцы самодеструкции. В этой ситуации принципиальное 
значение приобретает технология торможения процесса самоде-
струкции. Это – ситуация абсолютного смысла в его отрицатель-
ном значении. Она требует своей расшифровки в форме игры. Эта 
цивилизационная ситуация – лишь видимость игры, поскольку ре-
альное бытие человечества находится в состоянии условного бы-
тия на грани небытия. 

Как может строиться жизнь на потенциальном основании 
самодеструкции? Можно себе представить возникший общечело-
веческий хор проклятий человеческой глупости на грани глобаль-
ной самодеструкции. И это становится возможным, когда идеаль-
ный фактор выявляет свой смысл, когда он сливается с 
материальной формой, обретая видимость – а значит, очевидность 
своей самореализации. 

 
1 Ландау Г. Сумерки Европы. Центр гуманитарных инициатив. М.; СПб., 

2022. – С. 42. 



Единство материального и идеального как основание абсолютной 
истины цивилизационного целеполагания 

 141 

Динамика эволюции материальных факторов глобальной 
цивилизации, ставящая под вопрос эту жизнь, делает определяю-
щим идеальный фактор цивилизационной эволюции. Трансформа-
ция моральных оснований жизни человечества превращает иде-
альное в решающее основание сохранения самой жизни. 
Идеальный фактор – это верно понятый смысл, который становит-
ся решающей силой как мотивом действия. Если действие смысла 
обретает характер фактора, решающего судьбу человечества, то 
это коренным образом видоизменяет его функцию. Так рождает-
ся абсолютный смысл идеального, ради которого человек жерт-
вует своей жизнью. 

История периодически рождает иллюстрации действия этого 
смысла. Например, в истории Греции ключевым вопросом было 
единство жителей Эллады в противостоянии могуществу персов, 
стремившихся военным путем покорить её. «Рождение чувства 
ответственности как общего чувства, как проявления чувства жи-
телей Эллады, как цивилизационного единства их жизни, опреде-
лило содержание патриотизма как преданности Элладе. Это об-
щее чувство фиксируется как воля Зевса. Преданность Элладе 
основывается на страхе перед Зевсом, который считается покро-
вителем Эллады. Измена Элладе имеет своим следствием гнев 
Зевса и последующее наказание»1. Смысл складывается из пре-
данности Элладе и страха перед Зевсом. Он находит свое персо-
нальное материальное выражение в наказании, вплоть до побития 
камнями. Таким образом, феномен патриотизма оказывается про-
дуктом сложного процесса, сочетания факторов духовных и мате-
риальных. 

Сила действия идеального фактора определяется верой в его 
связь с высшими сакральными силами. Структура влияния идеаль-
ного фактора на цивилизационную жизнь исторически сохраняет-
ся в своей сущности, хотя видоизменяет свои внешние формы. Ис-
торически соединение идеального фактора с материальными 
цивилизационными силами может проявляться как средство раз-
личения условных и цивилизационных сил. Например, процессы 
Великой Французской революции породили использование разных 

 
1 См.: Скворцов Л.В. Истина самосознания: гетеротопия смысла. – Москва ; 

Санкт-Петербург : Центр гуманитарных инициатив, 2020 – С. 250. 



Скворцов Л.В. 

 142 

цветов в качестве символов смысловой позиции конкурирующих 
политических сил1. 17 июля 1791 г. на Марсовом поле в Париже 
собрались противники монархии с требованием отречения короля. 
В связи с этим требованием у главного окна ратуши был вывешен 
красный флаг. На празднике в честь конституции 30 июня 1797 г. 
красный флаг был назван «эмблемой жестокости и резни»2. 

Форма цивилизационного противостояния смыслов обретает 
характер политического противостояния «белых» и «красных». 
Цветовые смыслы превращаются в образы. Возникают белые гене-
ралы, генералы на белом коне3. Эти образы, возникающие как 
ограниченные национальные явления, обретают универсальный 
смысл. 

Аналогичные метаморфозы наблюдаются в литературном, 
поэтическом творчестве, когда приобретают универсальный смысл 
черты произведений, имеющих очевидный национальный или да-
же местный колорит. Специфическая смысловая трансформация 
образов характерна для творчества литературных гениев, таких как 
Шекспир, Гете, Лев Толстой, Достоевский. 

Идеальное, как смыслы, которые несут в себе герои произве-
дений, открывает универсальные истины, заложенные в локальных 
формах. Это – образы Ромео и Джульетты, Гамлета Шекспира, Фау-
ста Гёте, Анны Карениной Л. Толстого, братьев Карамазовых 
Ф. Достоевского. В конкретных поэтических формах предстают 
универсальные идеальные образы, которые в своих смыслах пред-
ставляют универсальные истины жизни. 

В этом заключается сила идеальных образов. Идеальный об-
раз обретает универсальный смысл как результат органического 
синтеза индивидуального и универсального. Этот продукт слияния 
индивидуального со смыслом универсального делает универсаль-
ный смысл доступным массовому восприятию. 

В романе «Идиот» Федор Михайлович Достоевский пред-
ставляет князя Мышкина как реальный образец живого универ-
сального нравственного поведения в сложных жизненных ситуа-

 
1 См.: Душенко К.В. Красное и белое: Из истории политического языка : 

сб. статей / РАН. ИНИОН, Центр гуманит. научн.-информ. исслед., Отд. культу-
рологии ; отв. ред. Кулешова О.В. – Москва, 2018. – С. 18–20. 

2 См. там же. 
3 Там же. 



Единство материального и идеального как основание абсолютной 
истины цивилизационного целеполагания 

 143 

циях. Князь Мышкин – это идеальное воплощение универсальной 
нравственности. В различных жизненных ситуациях русский князь 
обнажает универсальный моральный смысл происходящих собы-
тий. Он вынужден покинуть Россию. Это – моральный вызов ре-
альному поведению общества в его действительной жизни. Об-
щество вынуждено обратить свой критический взор на самого себя 
с внутренним требованием нравственной переформатизации. 
Князь Мышкин – это моральное зеркало, в котором общество ви-
дит свой образ обнаженной безнравственности. Видение своей об-
наженной безнравственности – это шаг к победе над собой. Как 
общее явление такая победа есть шаг по верному пути самосохра-
нения человечества. 

Человечество исторически предстает как сумма соседей, 
каждый из которых открывает свой абсолютный смысл. В этом 
состоянии человечество подходит к исторической ситуации с во-
дородной бомбой и ракетой-носителем. Победа над соседом со-
храняет свой абсолютный смысл. 

Человечество должно открыть для себя действительный 
смысл современной фазы эволюции. В противном случае ему гро-
зит неизбежность самодеструкции. Цивилизационное простран-
ство заполняется звуками фальшивых обвинений, нацеленных на 
искусственное сокрытие глобального зла. Мир находится постоянно 
в состоянии наличия соседа, который является воплощением зла. 

Этот хор трудно отнести к какой-либо четко нарисованной 
формации. Это – хаос попыток выживания, или точнее – попыток 
нарисовать для себя возможную перспективу выживания в ситуации 
глобальной самодеструкции. Поскольку такая возможность мини-
мальна, спасительная мысль направлена на поиск невозможной воз-
можности. Доминирующим становится мир фантазии. 

Получается, что идеальный фактор, как итог процесса осо-
знания, оказывается фактором, определяющим судьбу мировой 
истории. Для философии – это открытие мирового значения: иде-
альный фактор может играть решающую роль в определении 
судьбы человечества. 



Скворцов Л.В. 

 144 

Демистификация абсолютности идеального 

XXI век обозначает для человечества действие особенностей 
новой эры, когда над всеми народами и странами нависает воз-
можность одновременного исчезновения, создания ситуации угро-
зы НИЧТО. Это – бытие человечества как реальности и в то же 
время как реальной возможности превращения в нереальность ма-
териального, т.е. в реальность идеального. 

Что может означать для бытия человечества эта ситуа-
ция? Чтобы ответить на этот вопрос, человечество должно пере-
жить эту ситуацию, испытать ее на себе и тогда дать ответ; ответ 
не как смысловое словесное звучание, а реальное переживание ка-
чественно новой ситуации своего бытия. Это бытие реальности 
не персонального бытия идеального, это новое самоощущение 
идеального как повседневного присутствия возможности небытия; 
нового порядка реакций на обстоятельства физики жизни. Как че-
ловек может и должен реагировать на понимание ситуации своего 
бытия: оставаться самим собой, каким он был или понять новые 
смыслы и следовать этим новым смыслам практически. 

Новый исходный смысл состоит в осознании новой реально-
сти, сущность которой определяется тем, что возникла возмож-
ность для человечества, когда завтра его может уже не быть. 
Как он должен вести себя в реальном преддверии этой качественно 
новой ситуации возможного отсутствия собственного материаль-
ного бытия? Это ситуация философского самоанализа смысла бы-
тия. В этой ситуации продолжает существовать идеальная реаль-
ность, которая получает свою возможную реализацию в форме 
памяти. Память – это фиксация событий в их идеальной форме и 
их оценке с позиций принципов универсальной нравственности. 
Так образуется идеальная реальность в ее нравственной полноте – 
как основание принятия смысловых и юридических оценок, кото-
рые имеют непосредственное отношение к материальной реально-
сти, принадлежащей участникам возможной исторической драмы. 

Идеальная реальность прошлого трансформируется в личную 
память участников исторической драмы и юридическую память, 
оформленную документально. Память как идеальное обретает ре-
альность как основание принятия решений в настоящем о буду-
щем. 



Единство материального и идеального как основание абсолютной 
истины цивилизационного целеполагания 

 145 

В ситуации, в которой содержится признание исчезновения 
материального в будущем человечества, содержится и логически 
обоснованное признание отсутствия смысла в каком бы то ни было 
историческом прошлом для небытия человечества в будущем. 

В ситуации современной фазы цивилизационной эволюции 
человек оказывается перед фундаментальным выбором: если он 
следует фундаментальной истине превосходства, а значит абсо-
лютному смыслу победы, то как сохранить свою жизнь? Если его 
выбор неизбежно совпадает с самодеструкцией, то это означает, 
что человек осуществляет фундаментальный выбор в сфере смыс-
ла и приходит к выводу, что истина процесса данного ему времени 
жизни должна определяться естественным ходом действия физи-
ческих законов. Человек открывает истину своей жизни для себя 
как естественного процесса. Все идеальные смыслы смысла не 
имеют в конечной стадии бытия. Это значит, что смыслы бытия, 
которые возникают до критической ситуации открытия реальности 
НИЧТО, не содержат в себе истины финального смысла. Окружа-
ющие люди чувствуют и видят особенности личности, ее мышле-
ния и поведения, которые не имеют рационального объяснения. 
Это – не психическое отклонение от нормы, а реакция на необъяс-
нимое открытие сущности бытия. Это открытие скрытого превос-
ходства личности над своим окружением. Отличные друг от друга 
личности воспринимаются друг другом как нечто тождественное в 
своих фундаментальных духовных представлениях. 

Так, например, Томас Манн считал, что Гёте и Лев Толстой 
образуют необычное сочетание. При всех их внешних различиях 
их объединяло божественное качество, способность видеть сущ-
ность человека и его противоречия через посредство вечности, 
через которую можно обнаружить гармонию человеческих отно-
шений: преждевременные решения могут оказаться несостоятель-
ными, не раскрывающими сущности человека. Сущность человека 
оказывается скрытой за его свободой в принятии текущих реше-
ний. Идеальное человека – это его потенциал. Способность чело-
века к принятию свободных решений и привлекала внимание То-
маса Манна. Дело в том, что соприкосновение с уникальностью 
свободы позволяет видеть ценность человека и человеческих от-
ношений. Это истина гармонии, гармонии, которая является тем 
путем, которым человечество должно совершать свое движение, 



Скворцов Л.В. 

 146 

чтобы его самосохранение стало реальностью. Человек открывает 
для себя, что он как индивид, познавший абсолютность уникаль-
ности своей сущности, оказывается ничтожностью для другого. 
Из парадоксальности этого отношения и непонимания его проис-
хождения возникает многообразие цивилизационных парадоксов. 
Так, прощающее примиряющее решение может внутренне воспри-
ниматься как безумие, как попрание собственного достоинства 
чести и трезвого расчета. Все эти возможности существуют ре-
ально. И ставшему на путь разума приходится их игнорировать. 
Их как бы нет. Проблема состоит в том, что все они существуют 
как возможности, исполнение которых зависит от принимаемого 
решения. 

Характер принимаемых решений зависит от свободы лично-
сти в выборе власти. Чудеса начинаются тогда, когда личность 
достигает абсолютной власти. Но что будет с абсолютной вла-
стью? Феномен абсолютной власти, которой достигали римские 
императоры, открывал те чудеса, которые содержала человеческая 
свобода как идеальная реальность. 

Безграничность свободы совпадает с достижением безгра-
ничности власти. Это – безграничность самопроявлений человека. 
Но как определить границы проявления свободы? Это загадка фи-
лософии, свободы в границах несвободы. Свобода без границ мо-
жет совпадать с преступлением, тогда как привычное восприятие 
свободы как блага для всего человечества представляется иллюзией. 

Соприкосновение с бесконечностью свободы – это реаль-
ность идеального, которая открывает истину универсальности 
принципов, которые образуют истину морали. Эта истина нахо-
дится над реальностью складывающихся эмпирически отношений, 
несущих реальность межличностных противоречий. 

Возникающие в истории критические ситуации могут нахо-
дить двойственное разрешение, либо чреватое серьезными челове-
ческими жертвами, либо погашением противоречия без значитель-
ных жертв. Идеальный фактор в исходе противоречий может 
играть решающую роль согласия как победы разума. Парадокс си-
туации, которая исторически повторяется, заключается в без-
условном восприятии решения разума как достижения безусловной 
выгоды для себя, как более выгодной ситуации по сравнению с 
ситуацией, в которой оказывается враг. Если врагу становится ху-



Единство материального и идеального как основание абсолютной 
истины цивилизационного целеполагания 

 147 

же, то значит, ты с помощью разума достиг принятия правильного 
решения. Но это не идеальное решение. Идеальное решение разу-
ма означает равный выигрыш всех для данной конкретной ситуа-
ции. Жизнь может складываться из ситуаций, в которых в выиг-
рыше оказываешься либо ты, либо твой противник. Если во всех 
ситуациях ты оказываешься в выигрыше, то это значит, что твой 
разум обеспечил достижение абсолютного совершенства принима-
емого тобой решения. Таков вывод здравого смысла, который в 
современной ситуации заканчивается тотальной катастрофой. 

Объективно мыслящие гуманитарии стали приходить к это-
му заключению уже в результате трезвой оценки итогов Первой 
мировой войны. Так, Григорий Ландау, давая смысловую нрав-
ственную оценку итогов войны, приходил к следующему заключе-
нию: «С обеих сторон уничтожались ценности, люди, культура; 
таким образом одновременно столь же непримиримо возрастал и 
счет победителей, сколь умалялась способность возмещения у по-
бежденных. Дело неизбежно шло к тому, что, выражаясь для 
наглядности упрощенно арифметически, должна была настать ми-
нута, когда погубленное превысило бы сохраненное; и тогда 
сколько ни побеждай до конца, возмещение исключалось самой 
объективностью. И ясно, что задолго до этого момента уже насту-
пали – если еще не уничтожение, то во всяком случае – разгром 
обеих сторон»1. Идея разгрома обеих сторон во второй половине 
ХХ и начале XXI в. превращается из фигуральной во вполне реаль-
ную. Ее все еще признают как концептуальную, виртуальную фор-
му потенциальной победы как естественного следствия свободы 
действия в условиях превосходства. 

В действительности свобода как идеальная реальная беско-
нечность заключает в себе все возможности: и великие победы, и 
безграничные формы самодеструкции. Победитель в войне, если 
даже он страдает материально, как и терпящий поражение, полу-
чает, однако, виртуальный статус победителя, со всеми вытекаю-
щими из него возможностями. Достижение морального превосход-
ства на определенное историческое время. 

 
1 Ландау Г. Сумерки Европы / Центр гуманитарных инициатив. – Москва ; 

Санкт-Петербург, 2022. – С. 46. 



Скворцов Л.В. 

 148 

В исторической ситуации возникающей возможности само-
деструкции человечества происходит коренное изменение смыс-
ловой реальности, особенностью которой является интерпретация 
приоритета разума, следующего требованию исключения возмож-
ности самодеструкции человечества. 

В действительности события, предшествующие принятию 
решений о полном физическом уничтожении противостоящего 
цивилизационного противника, создают виртуальную ситуацию, в 
которой они уже обречены на физическое исчезновение как жерт-
вы потенциального применения термоядерного оружия. Суще-
ствует реальная картина коммуникации цивилизационных союз-
ников, тогда как в действительности они уже не существуют как 
цивилизационные субъекты. Они живы и действуют эффективным 
образом, но между тем они не знают, существуют ли они на самом 
деле, поскольку их существование как цивилизационных субъек-
тов находится в потенции между бытием и небытием. 

Реальность существования между бытием и небытием воз-
никает во второй половине ХХ в. и начинает формировать типы 
цивилизационного поведения. Цивилизационные субъекты прини-
мают решения и действуют традиционно, стремясь к достижению 
победы. Между тем сущность их бытия претерпевает коренные 
изменения: они живут и действуют между бытием и небытием, а 
идеальное теряет свой абсолютный смысл. 

Синтез идеального и материального – узкие коридоры  
в будущее 

ХХ век со всей очевидностью поставил человечество перед 
фундаментальной проблемой бытия. Народы мира обратились к 
философии, чтобы дать ответ на вопрос о генеральной перспективе 
государства и своего народа. 

ХХ век выявил две перспективы мировой истории в качестве 
основных, ясных в своей практической реализации. Эта коммуни-
стическая перспектива и перспектива создания третьего рейха, 
которая рухнула вместе с военным поражением гитлеровской Гер-
мании. В 1991 г. в Советском Союзе произошла контрреволюция, 
Советский Союз был ликвидирован в Беловежской Пуще. 



Единство материального и идеального как основание абсолютной 
истины цивилизационного целеполагания 

 149 

Историческая эволюция не содержит в себе возможности 
своей конечной совершенной формы и безупречного содержания, 
которые заключают в себе завершающую, конечную стадию циви-
лизационной эволюции. Но это может быть более совершенная 
стадия в каких-то важных отношениях. И в этих достигнутых со-
вершенных отношениях она может восприниматься как конечная. 
Ее разрушение воспринимается как реализация свободы. Но эта 
безусловная победа может обернуться очевидным поражением. 

XXI век ознаменовался и новым подходом к противостоя-
нию с Россией. Это не только связано с попытками создать эффек-
тивную пятую колонну и сеть организаций, которые будут прово-
дить оплачиваемую работу по разложению государственной и 
информационной системы России изнутри. Этот путь представ-
лялся наиболее эффективным и открывающим возможности про-
ведения экспериментальной работы по разложению изнутри циви-
лизационной структуры России. Идея должна была получить свою 
начальную экспериментальную материализацию. 

Практическая реализация этой идеи требовала ответа на 
ключевой философский вопрос: какая реальность должна лежать в 
исходном основании построения той реальности, которая может 
стать эффективным антиподом коммунистической концепции 
формирования качественно новой цивилизации. Это – цивилизация 
будущего, и в то же время формирующаяся в настоящем. Из како-
го исходного материала она создается? Это истина исходной идеи, 
которая находит в настоящем материал своей реализации, превра-
щения в действительность. 

В формировании стратегии противоборства с советской 
идеологией ключевую роль стала играть исходная философская 
идея, которая была озвучена в XIX в. Фридрихом Ницше. Мартин 
Хайдеггер в своей аналитической публикации «Слова Ницше “Бог 
мертв”» обратил внимание на то, что эти слова подразумевают 
смерть христианского Бога. Но слово «Бог» может служить для 
обозначения сверхчувственного мира вообще. «Бог – наименова-
ние сферы идей, идеалов. Это область сверхчувственного, начиная 
с Платона… считается подлинным и в собственном смысле слова 
действительным миром. В отличие от него чувственный мир лишь 
посюсторонен и изменчив и потому он кажущийся и недействи-



Скворцов Л.В. 

 150 

тельный»1. М. Хайдеггер отмечал, что нигилизм движет историче-
ское свершение, как может двигать его еще почти нераспознанный 
фундаментальный процесс внутри судьбы народов Запада. 

ХХ в. представил богатое многообразие явлений, которые 
возникали в системах информации в своих противоположных 
сущностях. Объективный обозреватель, использующий существу-
ющие информационные возможности, оказывался перед противо-
положными оценками одних и тех же явлений. 

Возникала парадоксальная ситуация: все информационные 
системы провозглашали свое истинное обозрение одних и тех же 
явлений. Однако характеристика этих явлений оказывалась взаи-
моисключающей по своему смыслу. Истина превратилась в субъ-
ективный феномен. 

Свобода социального самосознания – это та сфера цивили-
зационного бытия, в которой формируются, создаются и из кото-
рой возникают цивилизационные «чудеса». К феномену цивилиза-
ционного «чуда» относятся те явления цивилизационной жизни, 
которые воспринимаются как неожиданные и даже как невоз-
можные. Характерны в этом отношения противоположные виде-
ния цивилизационного состояния государства. 

Современные специалисты различным и даже противопо-
ложным образом оценивают перспективы цивилизационного со-
стояния Соединенных Штатов Америки и Европейского Союза. 
Это объясняется тем, что истина понимается не как адекватное 
отражение объективной действительности, а как соответствие 
истинного представления политическим интересам властвующе-
го субъекта. Оказывается, истину можно создавать. 

Во время Великой Отечественной войны десять сталинских 
ударов по немецко-фашистским захватчикам сопровождались 
неожиданными военными решениями. Так, например, операция 
«Багратион» в Белоруссии осуществлялась путем использования 
болотной местности, считавшейся невозможной для приведения 
военной операции такого масштаба. 

 
1 Хайдеггер М. Слова Ницше «Бог мертв» // Звучащие смыслы: диалог с 

миром. Культурологический альманах. – Москва ; Санкт-Петербург : Центр гума-
нитарных инициатив, 2022. – С. 628. 



Единство материального и идеального как основание абсолютной 
истины цивилизационного целеполагания 

 151 

В осуществлении Берлинской операции использовались 
масштабное ночное применение прожекторов, сеющих панику в 
немецких войсках. В структурах этих отношений идеальное начи-
нает играть ключевую роль, определяющую ход событий. В этих 
отношениях рождается качество субъекта, обладающего развитым 
самосознанием. Именно он фиксирует и дает адекватную оценку 
мотиву как сущности идеального и его отношения к позициям 
действующих субъектов. 

Идеальное как сущность мотива начинает определять харак-
тер межсубъективных отношений. Его оценку может дать и дает 
субъект, обладающий развитым самосознанием. Именно его пози-
ция, определяемая развитым самосознанием, превращается в дей-
ствующий и определяющий ход событий фактор. Он – актуальный 
демиург, самосознание которого играет определяющую роль в 
итоговом результате действия субъективных сил. 

Развитое самосознание открывает возможность нахождения 
между бытием и небытием. Нахождение человека между бытием 
и небытием с точки зрения здравого смысла представляется чем-то 
нереальным. Но быть чем-то нереальным – это не значит не 
быть вообще. Картину бытия начинают составлять фантастиче-
ские образы. Смыслового барьера, останавливающего этот про-
цесс, не существует. 

Для современного этапа цивилизационной эволюции харак-
терно возникновение и включение в процессы информационной 
коммуникации,  использование и реалистических, и фантастиче-
ских средств коммуникации, приобщение к которым может вво-
дить существующие цивилизации в новый глобальный мир, кото-
рый основывается на общий глобальных истинах, имеющих 
универсальный идеальный смысл. 

Субъект знает эту истину и несет ее в себе. Эта истина дает 
ему право на жизнь. Все, кто отрицают это право, теряют свое пра-
во на жизнь. Любое противостояние и любые противодействия 
этой специфической истинности оказываются нарушением пра-
вильности рассуждения. 

Логика этих рассуждений неизбежно приводит к парадок-
сальным заключениям. Индивидуальные субъекты являются но-
сителями своей уникальности и ее истины. Поскольку каждый 
индивидуальный субъект является носителем своей абсолютной 



Скворцов Л.В. 

 152 

истины, он вместе с тем с точки зрения другого индивидуального 
субъекта представляет собой носителя цивилизационного заблуж-
дения. Таким образом, индивидуальные носители своей абсолют-
ной истины в то же время заключают в себе отрицание истины 
другого. Как социальное единство они, вернее каждый из них, есть 
уникальности собственной истины. 

Субъект и его уникальная истина – это загадка для ума и за-
дача цивилизационной реконструкции бытия человечества. Абсо-
лютная истина как идеальное – это бесконечная совокупность воз-
можностей и смыслов. Этот мир находится в человеке, в его 
сознании как идеальное без материального. Интеллект формирует 
единство возможностей смыслов для позитивного практического 
решения возникающих перед человечеством проблем. 

Видение этого мира и выявление реальных возможностей 
реализации необходимого смысла – это исходная предпосылка ис-
торической практики и культурного творчества. Так рождается 
новый мир, возникающий наряду с миром естественного универ-
сума. Таким образом, человеческий мир, взятый в своей совокуп-
ности взаимопониманий, является неограниченной суммой абсо-
лютных цивилизационных истин и в то же самое время – суммой 
цивилизационных заблуждений. 

Это открытие специфики глобальной цивилизационной ис-
тины делает понятной специфику человеческой истории, ее меж-
цивилизационных противоборств за утверждение цивилизацион-
ным субъектом своей специфической истины. Эта специфическая 
истина может толковаться как исключительность, как право на 
особое привилегированное положение, как право распоряжаться 
истиной других. Это право быть господином. Быть господином – 
устроить безопасную жизнь в прошлых временах, когда человече-
ству не грозила возможность превращения в НИЧТО. 

Переживание цивилизационной истины не тождественно 
обычному телесному ощущению, при том или ином столкновении 
с материальным предметом, тем или иным телесным или душев-
ным ранением. Предательство цивилизационной истины воспри-
нимается как космическое крушение, смысловая катастрофа, раз-
рушение всего: смысла бытия, самосознания, своей человеческой 
сущности с этим всеохватывающим смыслом. Человек, пережи-
вая это тождество, не всегда может дать его рациональное толко-



Единство материального и идеального как основание абсолютной 
истины цивилизационного целеполагания 

 153 

вание. Можно предположить, что для достижения этой цели в гло-
бальном масштабе следует привлечь весь массив русской и миро-
вой культуры. 

Список литературы 

1. Витальность искусства. Современные проявления. Аналитика / отв. ред. 
О.А. Кривцун. – Москва ; Санкт-Петербург : Центр гуманитарных инициатив, 
2022. – 256 с. 

2. Душенко К.В. Красное и белое: из истории политического языка : сб. статей / 
РАН. ИНИОН, Центр гуманит. научн.-информ. исслед., Отд. Культурологии ; 
отв. ред. Кулешова О.В. – Москва, 2018. – 307 c. 

3. Звучащие смыслы: диалог с миром. Культурологический альманах / отв. ред. 
и сост. С.Я. Левит. – Москва ; Санкт-Петербург : Центр гуманитарных иници-
атив, 2022. – 736 с. 

4. Ландау Г. Сумерки Европы / Центр гуманитарных инициатив. – Москва ; 
Санкт-Петербург, 2022. – 360 c. 

5. Скворцов Л.В. Истина самосознания: гетеротопия смысла. – Москва ; Санкт-
Петербург : Центр гуманитарных инициатив, 2020. – 496 с. 

 



Цибизова И.М. 

154 

УДК 316 
ЦИБИЗОВА И.М.∗ ТОЛЕРАНТНОСТЬ: ИСТОРИЯ, ТЕОРИЯ И 
ПРАКТИКА. Часть III.   DOI: 10.31249/rphil/2023.03.09 

Аннотация. В заключительной части статьи автор на осно-
вании рассмотренных ранее концепций сосредоточивается на 
ограниченности и избирательности западной либеральной толе-
рантности и причинах подобного положения вещей. Особое вни-
мание уделяется упомянутому вскользь, в сносках или чтению 
между строк. Интерпретируются также альтернативные представ-
ления о толерантности, их валидность и фактическая ситуация на 
современном Западе. 

Ключевые слова: либерализм; открытое общество; протекци-
онизм; религиозность; русофобия; толерантность. 
TSIBIZOVA I.M. Tolerance: theory and practice. 

Abstract. In the final part of the article, based on the concepts 
discussed earlier, the author focuses on the limitations and selectivity of 
Western liberal tolerance and the reasons for this state of affairs. 
Particular attention is paid to what is mentioned in passing, in footnotes 
or reading between the lines. Alternative ideas about tolerance, their 
validity and the actual situation in the modern West are also interpreted. 

Keywords: liberalism; open society; protectionism; religiosity; 
Russophobia; tolerance. 

Для цитирования: Цибизова И.М. Толерантность: теория и практи-
ка. Часть III // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зару-

∗ Цибизова Ирина Михайловна – кандидат исторических наук, научный 
сотрудник отдела философии Института научной информации по общественным 
наукам РАН;  itsibizova@mail.ru (ORCID: 0000–0003–1428–2152). 



Толерантность: история, теория и практика. Часть III 

155 

бежная литература. Сер. 3 : Философия. – 2023. – № 3. – С. 154–163.  
DOI: 10.31249/rphil/2023.03.09 

После осмысления работ участников международного про-
екта «Толерантность и ее границы»1 стоит остановиться на неко-
торых его   аспектах, обращая внимание на то, что «читается между 
строк», в том числе и благодаря компоновке и структурированию 
материала, а также на скромно указанное в подстрочных сносках. 
Это позволяет, при согласии с утверждением М.Б. Хомякова о со-
существовании в «мультикультурном обществе различий» разнооб-
разных и даже противоречивых концепций либеральной толерант-
ности2, установить весьма существенные общие ее особенности, о 
которых прежде предпочитали не говорить открыто. 

Прежде всего необходимо четкое различение понятий толе-
рантности в международных документах3 и в либеральных фило-
софских концепциях. Первую официально предлагается понимать 
как «уважение, принятие и правильное понимание богатого мно-
гообразия культур нашего мира, наших форм самовыражения и 
способов проявлений человеческой индивидуальности», интерпре-
тируемое в качестве «гармонии в разнообразии», «морального 
долга», «политической и правовой потребности», а также «добро-
детели» (1.1). Это, безусловно, толерантность активная, или «ак-
тивное отношение» (1.2). В официальном переводе на русский 
язык она названа «терпимостью», однако ее не следует понимать 

1 Tolerance and its limits // Balkan journal of philosophy. – 2019 – V. 11, N 1 
(Special issue), – p. 1–74. – Материалы проекта вместе с сопутствующими работа-
ми были подробно рассмотрены в предыдущей части статьи: Цибизова И.М. То-
лерантность: История, теория и практика, Часть II // Социальные и гуманитарные 
науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – 2023. – 
№ 2. – С. 153–181. 

2 Хомяков М.Б. Толерантность и ее границы // Национальный психологи-
ческий журнал. – 2011. – № 2(6). – С. 25–33. – URL: https://cyberleninka.ru/article/ 
n/tolerantnost-i-ee-granitsy. – (Дата обращения: 01.10.2022), – С. 33.  

3 Наиболее общие принципы сформулированы в Декларации о терпимо-
сти. Декларация принципов терпимости. Принята резолюцией 5.61 Генеральной 
конференции ЮНЕСКО от 16 ноября 1995 года // веб-сайт ООН. Декларации. – 
URL: https://www.un.org/ru/documents/decl_conv/declarations/toleranc.shtml (Дата 
обращения: 18.03.2023). 

https://cyberleninka.ru/article/n/tolerantnost-i-ee-granitsy
https://cyberleninka.ru/article/n/tolerantnost-i-ee-granitsy
https://www.un.org/ru/documents/decl_conv/declarations/toleranc.shtml.


Цибизова И.М. 

 156 

как «уступку, снисхождение или потворство»1, между тем как в 
ряде западных концепций толерантности (С. Жижек и др.) звучат 
именно снисходительные нотки с призывами интегрировать бе-
женцев лишь после получения «соответствующего образования» и 
признания норм, «фаворитизирующих европейский образ жизни» 
как «цены за европейское гостеприимство»2. 

Требование уважать «“культурный плюрализм” человече-
ского сообщества»  (2.3) и разнообразие мнений останется краси-
вой формулировкой на бумаге при современной организации меж-
дународного порядка «на правилах», учитывающей лишь 
«правила» одной великой державы и всех, кто «иже с нею». Пре-
цеденты дискриминационного отношения к российским диплома-
там, в том числе и невыдача виз на важные международные фору-
мы, происходили задолго до начала СВО3. 

Слова главы европейской дипломатии Ж. Борреля о Европе 
как «цветущем саде» и остальном мире как «джунглях»4 едва ли 
можно отнести к проявлению толерантности. Стремление «дикто-
вать» Российской Федерации, которое, помимо Прибалтийских 
государств, регулярно пугающих мир «соседом-разрушителем» и 
призывающих «изолировать русских»5, проявляют и остальные 
члены ЕС6, тоже не входит в формальное определение толерантно-
сти. 

 
1 Наиболее общие принципы сформулированы в Декларации о терпимо-

сти. Декларация принципов терпимости. Принята резолюцией 5.61 Генеральной 
конференции ЮНЕСКО от 16 ноября 1995 года // веб-сайт ООН. Декларации. – 
URL: https://www.un.org/ru/documents/decl_conv/declarations/toleranc.shtml (Дата 
обращения: 18.03.2023). 

2 Цит. по: Miscevic N. Facing strangers in need. Toleration, refugee crisis and 
cosmopolitanism // Balkan journal of philosophy. – 2019. – Vol. 11, N 1. – P. 15–30, 
p. 19. 

3 Специальная военная операция. 
4 См.: Шатохина Мария. Геббельс и Гитлер, Каллас и Боррель: связь пси-

хологии и пропаганды теснее, чем казалось // BN. Baltnews. – 2022. – 26 ноября. – 
URL: https://dzen.ru/a/Y4DSaY2l3hKsdzf0. (Дата обращения: 20.03.2023).  

5 Там же; Президент Латвии призвал изолировать русских // Lsm.lv. Лат-
вия. ИНОСМИ. – 2022. – 24 августа. – URL: https://inosmi.ru/20220824/latviya-
255669953.html. (Дата обращения: 17.03.2023). 

6 Бывший начальник Генерального штаба армии Чешской Республики, ге-
нерал в запасе Йиржи Шедивы счел ошибкой ЕС тот факт, что сообщество недо-

https://www.un.org/ru/documents/decl_conv/declarations/toleranc.shtml.
https://dzen.ru/a/Y4DSaY2l3hKsdzf0
https://inosmi.ru/20220824/latviya-255669953.html
https://inosmi.ru/20220824/latviya-255669953.html


Толерантность: история, теория и практика. Часть III 

 157 

Декларация позволила выявить интересный парадокс: про-
стое механическое принятие ее или связанных с ней документов 
способно лишь выявить или даже подчеркнуть фактическую нето-
лерантность, или нетерпимость. Таким образом в Болгарии вновь 
всплыла на поверхность проблема принудительной ассимиляции 
этнических турок с изменением фамилий и запретом давать детям 
желаемые имена, проводившаяся в 1980–1990-х годах1. Подобная 
политика, но в отношении славян, характерна и для современной 
Албании. 

Пока идея толерантности в международных отношениях 
остается лишь недостижимой мечтой человечества, красиво изло-
женной на бумаге. 

Осмысление теоретических концепций либеральной толе-
рантности также привело к весьма парадоксальным результатам. 

Создается впечатление, что одной из задач статьи П. Коула 
«Принципиальная толерантность и уважительная индифферент-
ность в либеральной политике»2 было доказательство следующих 
тезисов: 1. Религиозность сводится к устаревшей обрядовости и 
предубеждениям, которые успешно преодолены законодатель-
ством ЕС, запрещающим дискриминацию. 2. Религиозные воззре-
ния не определяют моральной интегральности / целостности лич-
ности, не являясь теми «моральными лесами», благодаря которым 
выстраивается система мировоззрения, включающая ценностные 
воззрения. 

Возможные следствия удручают: мировые религии – в том 
числе христианство, ислам и буддизм – не связаны с выстраивани-
ем ценностных систем и превосходятся, благодаря выдвижению 

 
статочно «давило на стороны» Минских соглашений ради их выполнения. – Ко-
цианова Мартина. Кто недооценивает врага, проиграет. Мы не можем недооцени-
вать русских. Они могут мобилизоваться и ввести военную экономику: Генерал 
Шедивы: нельзя недооценивать россиян только потому, что в начале они ошиба-
лись // Rádio universum. Чехия. 20 марта 2023. ИНОСМИ. – URL: https://inosmi.ru/ 
20230320/konflikt-261386478.html. (Дата обращения: 20.03.2023). – Показательно 
«толерантное» отношение к державе, обладающей ядерным оружием.  

1 Makariev P. Liberal democracy and cultural diversity – Between norms and 
facts // Balkan journal of philosophy. – 2019. – Vol. 11, N 2. – P. 179–186, p. 182. 

2 Cole P. Principled toleration and respectful indifference in the liberal policy: 
A conceptual landscape // Balkan journal of philosophy. – 2019. – Vol. 11, N 1. – P. 5–14. 

https://inosmi.ru/20230320/konflikt-261386478.html
https://inosmi.ru/20230320/konflikt-261386478.html


Цибизова И.М. 

 158 

либеральными   индивидуумами обоснованных требований отме-
ны всего, что ущемляет их моральную целостность. Правда, еще 
остается надежда, что в разработанной Коулом системе при рас-
смотрении ущемления прав дегустаторов, страдающих из-за не-
возможности переезжать за рулем из одной винодельни в другую 
для сравнения продукции, все же учтется приоритет вреда для со-
циума от пьяного вождения. Однако долгосрочный ущерб, следу-
ющий от фактической пропаганды ЛГБТ, не учитывается. 

Фактически отвергается традиционная система ценностей, 
связанных с религией, и утверждается приоритет «ценностей» го-
мосексуализма над ценностями верующих. Оскорбление морали 
верующих допустимо, поскольку религия устарела. Традиционная 
мораль уничтожается во имя новой морали – недискриминации 
меньшинств, фактически объявленных образцами морали. 

Особую опасность подобное мировоззрение представляет 
для молодежи. А. Грау отметил развивающееся стремление «при-
надлежать к меньшинствам», так как принадлежать к большинству 
непопулярно1 и немодно. Он назвал поддерживающую подобные 
тенденции мораль гипертрофированной, безнравственной2 и уни-
чтожающей религию3. 

Опровержение видения М. Нуссбаум4, представляющей ре-
лигиозную область сознания местом поиска нравственных ульти-
мативных решений, Коул осуществляет простой «ссылкой на ав-
торитеты», приводя близкие ему точки зрения Б. Лейтера и 
Д. Вайнштока, связывающих чувства верующих с практиками, но 
не убеждениями5. 

Британский философ лишает верующих права сохранения 
интегральности / целостности морали в связи с приоритетом тре-
бований меньшинств. Удручает размещение утверждения об уста-
релости религиозной морали сразу после пассажа об ущемлении 
чувств сторонников псовой охоты после ее законодательной отме-

 
1 Grau A. Hypermoral: Die neue Lust an der Empörung. – München : Claudius 

Verlag, 2017.  
2 Ibid., s. 
3 Ibid., s. 
4 Cole P. Op. cit., p. 13. 
5 Ibidem. 



Толерантность: история, теория и практика. Часть III 

159 

ны1. Структура текста наводит на мысль о том, что чувства веру-
ющих относительно «Содома и Гоморры» столь же неправомочны, 
как и чувства любителей «кровавых забав». 

Космополитическая стратегия Н. Мишевица в статье ««Ли-
цом к лицу с незнакомцем в нужде2: Толерантность, миграцион-
ные кризисы и космополитизм»3 прекрасно выглядит на словах, 
оставляя открытыми вопросы практического применения: сомни-
тельно, что развитые страны, осознав свой «долг» и обязанности, 
добровольно откажутся от возможности продолжать эксплуатацию 
ресурсов Третьего мира, в ряде случаев переходящую в откровен-
ной грабеж4. К тому же встает проблема принятия беженцев в раз-
витых странах: экономические ресурсы во многих из них исчерпа-
ны5, далеко не везде к работе с ними привлекаются 
квалифицированные специалисты, далеко не всем гарантируется 
проживание не в палаточных городках, надлежащие питание и ме-
дицинское обеспечение. 

Вызывает невеселые мысли и представление Мишевицем 
дискурса православных, о вынужденном соседстве с католиками 
или мусульманами в качестве негативной и пассивной толерантно-
сти, не требующей никаких действий. Американская радикальная 
феминистка К.Э. Маккиннон видит в подобной толерантности 
смирение с тем, чему противостоишь, под девизом «Живи сам и 
дай жить другому», даже если он шокирует, раздражает, пугает 

1 Cole P. Op. cit., p. 13–14. 
2 В названии дается аллюзия на библейскую притчу о добром самаритянине.  
3 Miscevic N. Facing strangers in need. Toleration, refugee crisis and cosmopol-

itanism // Balkan journal of philosophy. – 2019. – Vol. 11, N 1. – P. 15–30. 
4 В той же Сирии американские военные колонны регулярно врываются на 

месторождения, закачивают цистерны нефтью и возвращаются на базы в Ираке.  
5 Проблема роста украинских беженцев после начала СВО встала настоль-

ко остро, что даже Папа Римский Франциск вынужден был напоминать, что по-
мимо украинцев существуют еще беженцы из других стран. Дитрих Виктория. 
«Мы расисты»: Папа римский пристыдил Запад за деление беженцев на украин-
цев и «второй класс» // Yandex Live. – 2022. – 16 апреля. – URL: https://yandex.ru/ 
turbo/life.ru/s/p/1487416. – (Дата обращения: 20.03.2023). 

https://yandex.ru/turbo/life.ru/s/p/1487416
https://yandex.ru/turbo/life.ru/s/p/1487416


Цибизова И.М. 

 160 

или вызывает отвращение. Она считает ее сомнительной ценно-
стью1. 

Подобное отношение к православным объясняет сентенция: 
«Полное принятие западных норм требует длительного политиче-
ского образования, подобного осуществлявшемуся “Открытым 
обществом” для бывших интеллектуалов-коммунистов в постсо-
циалистических странах»2. Эта «просветительская деятельность», 
часто заканчивавшаяся «оранжевыми революциями», предусмат-
ривала изъятие из понятия толерантности сербов. Таким образом 
хорватский мыслитель завуалированно объявляет их далеко не 
лучшими соседями и оправдывает политику, в результате которой 
Хорватия стала мононациональным государством, где уже нет 
мест компактного проживания сербов. Вымышленные жители 
планеты Доулос, пострадавшие вначале от нещадной эксплуатации 
землян, затем от разорения планеты космическим мусором3, зна-
чительно больше заслуживают толерантности, чем реальные сер-
бы, когда-то составлявшие этническое большинство в хорватской 
области Сербской Краине. Ныне ее не существует. 

Данную тенденцию продолжает и развивает статья польских 
философов Б. Яника и М. Прочницкого «Ограничения толерантно-
сти с точки зрения их публичной легитимизации»4. В ней демон-
стрируется, на кого в либеральном обществе не следует распро-
странять толерантность – это русскоязычные меньшинства в 
постсоветских странах и мусульманские общины5. Распростране-
ние страха перед русским и сербским ирредентизмом6 при пози-
тивной оценке такового немецкого7 и отчасти албанского1 стало 

 
1 Miscevic N. Facing strangers in need. Toleration, refugee crisis and cosmopol-

itanism, p. 17. 
2 Miscevic N. Facing strangers in need. Toleration, refugee crisis and cosmopol-

itanism, p. 20. 
3 Ibid., p. 16. 
4 Janik B., Próchnicki M. The limits of tolerance from the perspective of their 

public legitimization // Balkan journal of philosophy. – 2019 – Vol. 11, N 1. – P. 41–48. 
5 Ibid., p. 44. 
6 Ирредентизм – политика объединения народа или нации в государстве. 
7 Имеется в виду объединение Германии в 1990 г. 



Толерантность: история, теория и практика. Часть III 

 161 

одной из обязанностей не только политиков, но и философов. Этот 
страх должен оправдать положение русскоязычных «неграждан» в 
Прибалтике, которые «нарушают государственные законы», отка-
зываясь учить государственные языки и нарушая обязательные 
права и обязанности, объединяющие граждан2. 

Даже получившие гражданство «славянские недочеловеки» 
в Германии еще в 2016 г., задолго до начала СВО, игнорировались 
правозащитниками этой страны, когда власти решали забирать де-
тей из этих сомнительных семей для передачи «надежным» одно-
полым парам3. В этой стране, как и в Испании4, русофобия имеет 
давние и глубокие корни. Современная русофобия, связанная с 
оголтелой пропагандой и тщательным отбором материала для 
жестко контролируемого информационного пространства5, взра-
щивалась и пестовалась не только средствами массовой информа-
ции, но и философами. 

Источники 

1. Декларация принципов терпимости. Принята резолюцией 5.61 Генеральной 
конференции ЮНЕСКО от 16 ноября 1995 года // веб-сайт ООН. Декларации. – 
URL: https://www.un.org/ru/documents/decl_conv/declarations/toleranc.shtml. – 
(Дата обращения: 18.03.2023). 

 
1 Фактически он подразумевается политикой в отношении сербской авто-

номной области Косово и Метохии, провозглашаемой независимым государством 
Косово.  

2 Janik B., Próchnicki M. The limits of tolerance from the perspective of their 
public legitimization, p. 40–41.  

3 Мейден Игорь. Славянские недочеловеки Германии // Vesti.lvЛатвия. 
ИНОСМИ. – 2016. – 07 ноября. – URL: https://inosmi.ru/20161107/238146886.html 
(Дата обращения: 17.03.2023). 

4 См. подр.: Прието Карлос (Prieto Carlos). «Ненавидим русских с 1936 го-
да»: как Путин оказался слишком легкой мишенью // El Confidencial. Испания. – 
ИНОСМИ. – 12 июня 2022. – URL: https://inosmi.ru/20220612/rusofobiya-
254490990.html. (Дата обращения: 17.03.2023).  

5 Эта тенденция иллюстрируется в статье «Ненависть к России: изучение 
новостей и мнений, которые на Западе считаются пригодными для СМИ: The 
Nation: Запад намеренно демонизирует Россию, но такая политика опасна для 
мира» // The Nation. США. ИНОСМИ. – 2022. – 08 ноября. – URL: https://inosmi. 
ru/20221108/rossiya-257585051.html (Дата обращения: 17.03.2023). 

 

https://www.un.org/ru/documents/decl_conv/declarations/toleranc.shtml.
https://inosmi.ru/20161107/238146886.html.
https://inosmi.ru/20220612/rusofobiya-254490990.html
https://inosmi.ru/20220612/rusofobiya-254490990.html


Цибизова И.М. 

 162 

2. Дитрих Виктория. «Мы расисты»: Папа римский пристыдил Запад за деление 
беженцев на украинцев и «второй класс» // Yandex Live. – 2022. – 16 апреля. – 
URL: https://yandex.ru/turbo/life.ru/s/p/1487416 (Дата обращения: 20.03.2023). 

3. Коцианова Мартина. Кто недооценивает врага, проиграет. Мы не можем 
недооценивать русских. Они могут мобилизоваться и ввести военную эконо-
мику: Генерал Шедивы: нельзя недооценивать россиян только потому, что в 
начале они ошибались // Rádio universum. Чехия. 20 марта 2023. ИНОСМИ. – 
URL: https://inosmi.ru/20230320/konflikt-261386478.html. (Дата обращения: 
20.03.2023). 

4. Мейден Игорь. Славянские недочеловеки Германии // Vesti.lvЛатвия. 
ИНОСМИ. 07 ноября 2016. – URL: https://inosmi.ru/20161107/238146886.html 
(Дата обращения: 17.03.2023). 

5. Ненависть к России: изучение новостей и мнений, которые на Западе счита-
ются пригодными для СМИ: The Nation: Запад намеренно демонизирует Рос-
сию, но такая политика опасна для мира // The Nation. США. ИНОСМИ. 
08 ноября 2022. – URL: https://inosmi.ru/20221108/rossiya-257585051.html. – 
(Дата обращения: 17.03.2023). 

6. Президент Латвии призвал изолировать русских // Lsm.lv. Латвия. ИНОСМИ. 
24 августа 2022. – URL: https://inosmi.ru/20220824/latviya-255669953.html. – 
(Дата обращения: 17.03.2023). 

7. Прието Карлос (Prieto Carlos). «Ненавидим русских с 1936 года»: как Путин 
оказался слишком легкой мишенью // El Confidencial. Испания. ИНОСМИ. 
12 июня 2022. – URL: https://inosmi.ru/20220612/rusofobiya-254490990.html. – 
(Дата обращения: 17.03.2023). 

8. Шатохина Мария. Геббельс и Гитлер, Каллас и Боррель: связь психологии и 
пропаганды теснее, чем казалось // BN. Baltnews. – 2022. – 26 ноября. – URL: 
https://dzen.ru/a/Y4DSaY2l3hKsdzf0 (Дата обращения: 20.03.2023). 

Список литературы 

1. Хомяков М.Б. Толерантность и ее границы // Национальный психологический 
журнал. – 2011. – № 2(6). – С. 25–33. – URL: https://cyberleninka.ru/article/n/tole 
rantnost-i-ee-granitsy (Дата обращения: 18. 03.2023). 

2. Дитрих Виктория. «Мы расисты»: Папа римский пристыдил Запад за деление 
беженцев на украинцев и «второй класс» // Yandex Live. – 2022. – 16 апреля. – 
URL: https://yandex.ru/turbo/life.ru/s/p/1487416 – (Дата обращения: 20.03.2023). 

3. Ajiboro A. The limits if tolerance in perfectionism // Balkan journal of philosophy. – 
2019. – Vol. 11, N 1. – P. 49–54. 

4. Cole P. Principled toleration and respectful indifference in the liberal policy: 
A conceptual landscape // Balkan journal of philosophy. – 2019. – Vol. 11, N 1. – 
P. 5–14. 

5. Divjak S. Сommunitarianism, multiculturalism and liberalism // Balkan journal of 
philosophy. – 2018. – Vol. 10, N 2. – P. 147–163. 

https://yandex.ru/turbo/life.ru/s/p/1487416
https://inosmi.ru/20230320/konflikt-261386478.html
https://inosmi.ru/20161107/238146886.html.
https://inosmi.ru/20221108/rossiya-257585051.html
https://inosmi.ru/20220824/latviya-255669953.html
https://inosmi.ru/20220612/rusofobiya-254490990.html
https://dzen.ru/a/Y4DSaY2l3hKsdzf0
https://cyberleninka.ru/article/n/tolerantnost-i-ee-granitsy
https://cyberleninka.ru/article/n/tolerantnost-i-ee-granitsy
https://yandex.ru/turbo/life.ru/s/p/1487416


Толерантность: история, теория и практика. Часть III 

 163 

6. Ganji M.H. Loving tolerance: A look at tolerance from the viewpoint of Rumi // 
Balkan journal of philosophy. – 2019. – Vol. 11, N 1. – P. 55–64. 

7. Grau A. Hypermoral: Die neue Lust an der Empörung. – München : Claudius 
Verlag, 2017. – 128 S. 

8. Janik B., Próchnicki M. The limits of tolerance from the perspective of their public 
legitimization // Balkan journal of philosophy. – 2019. – Vol. 11, N 1. – P. 41–48. 

9. Makariev P. Liberal democracy and cultural diversity – Between norms and facts // 
Balkan journal of philosophy. – 2019. – Vol. 11, N 2. – P. 179–186. 

10. Miscevic N. Facing strangers in need. Toleration, refugee crisis and cosmopo-
litanism // Balkan journal of philosophy. – 2019. – Vol. 11, N 1. – P. 15–30. 

11. Tolerance and its limits // Balkan journal of philosophy. – 2019. – Vol. 11, N 1 
(Special issue). – P. 1–74. 

12. Trupia F. (Im)Possible tolerance. A paradox from within multicultural societies // 
Balkan journal of philosophy. – 2019 – Vol. 11, N 1. – P. 31–40. 

 



Цибизова И.М. 

 164 

Реф. ст.: ШУВАКОВИЋ У.В. ФАКТОР «СЕДЬМОЙ СИЛЫ» В 
ПРОПАГАНДИСТСКОЙ ВОЙНЕ – О ГРАНИЦАХ ОДНОГО 
АНАЛИЗА. 
ШУВАКОВИЋ У.В. Учинак «седме силе» у пропагандном рату – о 
дометима једне анализе // Зборник Матице српске за друштвене 
науке. – Нови Сад, 2020. – Г. 71, бр. 175(3). – С. 329–343. – URL: 
https://www.maticasrpska.org.rs/category/katalog-izdanja/naucni-caso 
pisi/zbornik-matitse-srpske-za-drushtvene-na-2/. 

Ключевые слова: антисербская пропаганда; Государственный 
союз Сербии и Черногории; западная печать; Союзная республика 
Югославия; средства массовой информации. 

Для цитирования: Цибизова И.М. [Реф. ст.] // Социальные и гума-
нитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Фило-
софия. – 2023. – № 3. – С. 164–170.  Реф. ст.: Шуваковић У.В. Учинак 
«седме силе» у пропагандном рату – о дометима једне анализе // Зборник 
Матице српске за друштвене науке. – Нови Сад, 2020. – Г. 71, бр. 175(3). – 
С. 329–343. 

В статье преподавателя педагогического факультета Белград-
ского университета Уроша В. Шуваковича на основании теорети-
чески определенного понятия политической пропаганды рассмат-
ривается деятельность западных средств массовой информации, 
нацеленная на распад второго югославского государства1. Она бы-
ла «пропагандой войны» и временами «военной пропагандой» и, 
стигматизируя сербов, имела ярко выраженный антисербский ха-
рактер. Поводом для размышлений стали исследования югослав-
ского кризиса С. Вуковича, посвященные западной прессе, зало-

 
1 Имеется в виду Государственный союз Сербии и Черногории, называе-

мый также Малой Югославией (2003–2006), правопреемник Союзной республики 
Югославия (1992–2003). 

https://www.maticasrpska.org.rs/category/katalog-izdanja/naucni-casopisi/zbornik-matitse-srpske-za-drushtvene-na-2/
https://www.maticasrpska.org.rs/category/katalog-izdanja/naucni-casopisi/zbornik-matitse-srpske-za-drushtvene-na-2/


Реф. ст.: Шуваковић У.В. Фактор «седьмой силы» в пропагандистской 
войне – о границах одного анализа 

 165 

жившей основы для распада государства и войны против Сербии и 
сербского народа. В работах 2000–2018 гг. и в особенности в двух-
томнике «Сербы в наррации Запада: “гуманитарная” интервенция 
НАТО»1, аргументирующем тезис о столетней антисербской про-
паганде и основаной  на ней политике как последствии немецкого 
реваншизма после поражения в двух мировых войнах и результате 
интересов других западных держав (с. 329). 

Рассматривая «антисербскую пропаганду как важный аспект 
научного изучения югославского и сербского кризисов» (с. 330–
331), автор подчеркивает, что, хотя современные теоретики связы-
вают пропаганду с развитием средств массовой информации, счи-
тая ее «невозможной без их использования», предыстория начина-
ется задолго до появления последних. Сербский политолог Зоран 
Славуевич находит ее корни в древнем мире, аргументируя тем, 
что уже тогда существовали все основные техники и средства про-
паганды, а также «все, что было, использовали в пропагандистских 
целях» (с. 162), провозглашает особую важность пропаганды тра-
диционных государств. Хотя термин «пропаганда» появляется зна-
чительно позже, и первым его использовал в 1584 г. папа римский 
Григорий XIII в булле об ордене иезуитов, которому поручалась 
«пропаганда и защита веры». 

Политическая пропаганда – революционное понятие, которым 
характеризовалось эльзасское общества Propagande, утверждавшего 
идеи французской буржуазной революции. При существовании 
множества определений понятия «пропаганда» Шувакович пони-
мает ее как «распространение идей и утверждение позиций ради 
подготовки к определенной манере действий». В определении ла-
конично отражены действия и условия развития пропаганды: 
а) распространение неких (политических, коммерческих и т.д.) 
идей и позиций; б) намерение и цель заставить индивидуумов по-
ступать определенным образом, вызвав соответственную деятель-
ность (акции) в соответствии с намерением пропагандистов. 
Функционирование СМИ и количество ежедневно производимой 
информации на руку пропагандистам. «Современный человек 

 
1 Вуковић С. Срби у наративу Запада: “хуманитарна” НАТО интервенција. – 

Сремски Карловци ; Нови Сад : Издавачка књижарница Зорана Стојановића. – I, 
438 с. ; Вуковић С. Срби у наративу Запада: “хуманитарна” НАТО интервенција. – 
Београд : Институт друштвених наука, 2018. – II, 526 с. 



Цибизова И.М. 

 166 

больше читает, слушает и смотрит, но, как представляется, все 
меньше сомневается. Когда глаза и уши постоянно заняты, у разу-
ма нет ни сил, ни желания работать, и он удовлетворяется пассив-
ным принятием сообщений, а не критическими суждениями». 
Специфика политической пропаганды состоит в том, что ее цель – 
влияние на политическое поведение индивидуумов (например из-
бирателей) и общественных групп (ветеранов войны, малооплачи-
ваемых, сторонников партий и т.д.). В этом смысле политическая 
пропаганда – плановая и организованная деятельность по форми-
рованию, представлению, распространению политического содер-
жания ради завоевания людей и обеспечения их поддержки опре-
деленному политическому содержанию и его носителям. Являясь 
организованной и запланированной убеждающей деятельностью, 
политическая пропаганда отличается от политического убеждения, 
основанного на спонтанности (с. 330). Политический маркетинг 
представляет «коммерческий вариант политической пропаганды». 
Это понятие более узкое. Знаменательно, что пропаганда: а) появ-
ляется под крылом Римско-католической церкви; б) имеет задачей 
распространение католицизма; в) демонстирирует институцио-
нальный подход к Римско-католичесокй церкви; г) в светской вер-
сии является деятельностью по распространению политических 
идей. С. Вукович после агрессии НАТО на СРЮ занялся пробле-
мами западной антисербской пропаганды и ее роли в распаде госу-
дарства. Его интересовала стигматизация Сербии западными СМИ, 
закономерность их отношения и деятельности, а также их связь с 
правительствами. 

В главе «Стигматизация сербов – предпосылка поддержки 
распада Югославии» (с. 331–333) разбирается статья Вуковича 
«США и распад Югославии», характеризующая сербскую власть 
вначале как «коммунистическую», затем – рассматривается про-
блема связи стереотипа с сербским народом и православия с ком-
мунизмом. Римско-католические югославские народы ассоцииру-
ются с демократией, которую невозможно установить из-за 
«сталинизма» и «расизма» сербов. Заинтересованность в «решении 
югославского кризиса» все больше связывалась с распространени-
ем антисербской пропаганды. Так общественность подготавлива-
лась к возможной интервенции, вылившейся в агрессию НАТО 
1999 г. Вукович рассматривает это в историческом контексте, с 



Реф. ст.: Шуваковић У.В. Фактор «седьмой силы» в пропагандистской 
войне – о границах одного анализа 

 167 

учетом геополитических интересов (с. 331). Пропускается то, что 
первые обвинения Милошевичу исходили от белградской анти-
коммунистической оппозиции, сравнивавшей его вначале со сверг-
нутым румынским диктатором Э. Чаушеску, затем – с Саддамом 
Хусейном, уже стигматизированным в США как «олицетворение 
зла». Благодаря оппозиции американская пресса формировала са-
мые отвратительные стереотипы о сербском народе. 

Заинтересованность Германии и Австрии в распаде Югосла-
вии объясняется историческими факторами – потребностью создать 
не только условия для исторического ревизионизма, но и «историче-
ский портрет» сербов, выступавших на стороне победителей в двух 
мировых войнах. Исторический подход к стигматизации сербов 
связан с правилом, по которому «изъятие стабилизирующего блока 
из памяти резко повышает уязвимость манипуляциями. Не мень-
шее значение имеет и исключение систематизированного и рацио-
нального знания – исторической памяти». Союзники перестают 
вспоминать о борьбе Сербии на их стороне, а борьбе хорватов, 
словенцев и албанцев – на стороне проигравших. Во имя геополи-
тических интересов использовался исторический ревизионизм, 
достигший апогея в книге Кристофера Кларка, доказывающей от-
ветственность сербов за развязывание Первой мировой войны. Ву-
кович раскрывает цели и ревизионистский смысл пропаганды, ука-
зывая на непосредственные исторические вертикали, 
пропагандистские клише столетнего периода и факты, на которые 
пропагандисты с начала XX в.  закрыли глаза. СМИ вместе со сво-
ими правительствами участвовали в нагнетании кризиса, как перед 
Первой мировой войной и покушением в Сараеве. Сравнивая от-
ношение к сербам в 1914 и 1990-х годах (с. 332–333), Вукович за-
ключает, что причина кроется в реваншизме, переквалифициро-
ванном в борьбу против коммунизма и за права человека (с. 332–
333). Нередко использовались фальсификации, непосредственная и 
очевидная ложь со взаимоисключающими, но легко принятыми 
общественностью обвинениями сербов в «большевизме» и «фа-
шизме», «коммунизме» и «четничестве», политике создания «Ве-
ликой Сербии». При показе картинки телевизионного экрана де-
сять, двадцать раз миллионам людей с отсутствием критического 
мышлениея, она с соответствующими комментариями становится 



Цибизова И.М. 

168 

мнением, суверенно определяющим добро и зло. Неважно, что 
жертвы представляются палачами – никто не проверяет. 

Последняя статья касается влияния Ватикана на распад Юго-
славии. Прослеживаются последовательное противостояние Свя-
того Престола формированию и существованию Югославии, пре-
ступления против сербов в Хорватии и их связь с Ватиканом в 
прошлом, преемственность современной хорватской политики по 
отношению к квислинговскому Независимому Хорватскому госу-
дарству. Это иллюстрируется назначением Ива Ройницы, высоко-
поставленного усташского чиновника, виновного в геноциде сер-
бов и евреев в Дубровнике, послом Республики Хорватия в 
Аргентине. Свидетельства непосредственных участников событий 
1990-х открывают, как Ватикан через министра иностранных дел 
Ганса Дитриха Геншера лоббировал признание независимости 
Хорватии и раскол Югославии. Ватиканские высшие чины непо-
средственно лоббировали и военную интервенцию против сербов, 
используя итальянские СМИ. 

При характеристике СМИ как стороны в войне (с. 333–337) 
рассматривается монография «Как нас любили», в которой доказы-
вается значительная роль средств массовой информации в распаде 
второй Югославии (с. 333–334). Согласно Зорану Евтовичу, теле-
видение XXI в. не только не выступало «противовесом государ-
ства», но и стало его основателем, самим spiritus movens1, влия-
тельным и определяющим порядок. Обладая правом «вето» на 
отображение действительности, СМИ получили право решать. По-
добный симбиоз рассмотрен в главе «Политическая власть и 
СМИ», демонстрируя непосредственное влияние властей на выбор 
комментаторов с указаниями, куда ехать, что снимать и как пре-
подносить. Некоторые из них удостоены Пулицеровской премии – 
такие, как Рой Гутман, получивший ее за репортаж о сербских «ла-
герях смерти» в Боснии, так и не ступив при этом на ее почву. Ре-
портаж Пенни Маршал о сербских «концентрационных лагерях» в 
Боснии передали все значительные западные СМИ, хотя эту ложь 
разоблачил Томас Дайхман в журнале LM2. Британский суд обви-
нил журнал в клевете, не вдаваясь в детали, были ли фотографии 

1 Движущим духом (лат.). 
2 Французский журнал «Живой марксизм». 



Реф. ст.: Шуваковић У.В. Фактор «седьмой силы» в пропагандистской 
войне – о границах одного анализа 

169 

смонтированы, и вызвав банкротство издания. Деятельность СМИ 
инициировали правительства в собственных политических интере-
сах как «общих и универсальных», интерпретируя их как всеобщее 
моральное благо, ради позднейшего оправдания любых политиче-
ских инициатив и действий. Задействование коммуникационного 
агентства Ruder Finn хорватскими, мусульманскими и албанскими 
сепаратистами обеспечило пропаганду их интересов в США. 
Сербские авторы впоследствии назвали вмешательство их руко-
водства, не ставящего задачи проверять информацию, «преимуще-
ством первой лжи». Предоставив теоретическую модель союза 
власти и СМИ в каскадном формировании общественного мнения, 
Вукович проанализировал статьи немецкой, австрийской и англо-
саксонской прессы в связи с югославским кризисом, в том числе 
«травлей» албанцев в Косово и Метохии (с. 334–335). Из этого вы-
мышленного преступления родился стереотип о сербах как «оли-
цетворении зла». Прослеживается связь прессы с позицией США: 
пока последняя была проюгославской, первая не возражала, после 
же решения о расколе Югославии оно было полностью поддержа-
но. Представлены карикатуры на короля Петра и членов династии 
Карагеоргевичей, изображающие их «дикарями и преступниками» 
в начале XX в., и на Сербию в виде пораженного стрелами кроко-
дила, которого с помощью лассо укрощает воин ООН, от 1992 г. 

Вторая книга «Этика западных СМИ: антисербская пропа-
ганда 1990-х» на основании немецкой и англосаксонской печати 
развивает теоретические рамки исследования и заканчивается ка-
рикатурой, на которой сербский солдат охраняет новогоднюю елку 
со сломанной верхушкой со звездой и надписью «Косово» (с. 335). 
Ярче всего антисербскую пропаганду иллюстрирует изречение 
Клинтона 1999 г.: «Сербы не только вызвали Первую мировую 
войну, без них не было бы холокоста» (с. 337). 

В главе «Пропаганда войны против сербов и антисербская 
военная пропаганда как отражение западной наррации о сербском 
народе» (с. 337–340) приводится иллюстрирующая американский 
цинизм цитата главы американских правозащитников Кеннета Ро-
та, утверждавшего, что в последних войнах американцы допустили 
много ошибок, но не совершали военных преступлений (с. 337–
338). Особый интерес представляет глава «Германия: от антисерб-
ской пропаганды до военной интервенции», где показана эволюция 



Цибизова И.М. 

170 

отношения немецкого правящего класса к запрету участия в вой-
нах за пределами своей территории (с. 338). 

Значение исследований заключается в аргументированном 
представлении сербской общественности преступности и лжи ан-
тисербской пропаганды (с. 339). 

И.М. Цибизова∗ 

∗ Цибизова Ирина Михайловна – кандидат исторических наук, научный 
сотрудник отдела философии Института научной информации по общественным 
наукам РАН;  itsibizova@mail.ru (ORCID: 0000–0003–1428–2152). 



Реф. ст.: Лутовац З. Мультикультурность и мультикультурализм 
на «Западных Балканах» 

171 

Реф. ст.: ЛУТОВАЦ З. МУЛЬТИКУЛЬТУРНОСТЬ И МУЛЬТИ-
КУЛЬТУРАЛИЗМ НА «ЗАПАДНЫХ БАЛКАНАХ» 
ЛУТОВАЦ З. Мультикультурность и мультикультурализм на «За-
падных Балканах» // Зборник Матице српске за друштвене науке. – 
Нови Сад, 2020. – Г. 71, – бр. 175 (3). – С. 345–360. – URL: 
https://www.maticasrpska.org.rs/stariSajt/casopisi/ZMSDN_175.pdf. 

Ключевые слова: «Западные Балканы»; межкультурный диа-
лог; мультикультурализм; мультикультурность; Сербия. 

Для цитирования: Цибизова И.М. [Реф. ст.] // Социальные и гума-
нитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Фило-
софия. – 2023. – № 3. – С. 171–182. Реф. ст.: Лутовац З. Мультикультур-
ность и мультикультурализм на «Западных Балканах» // Зборник Матице 
српске за друштвене науке. – Нови Сад, 2020. – Г. 71, бр. 175(3). – С. 345–
360. 

В статье политолога белградского Института общественных 
наук З. Лутоваца подчеркивается необходимость для изучения фе-
номенов мультикультурности и мультикультурализма на «Запад-
ных Балканах» их определения в диапазоне от нормативных рамок 
до вопросов государственной политики, определяющей природу и 
функционирование политического сообщества. Контекст, природа 
и структура последнего определяют сущность прав и свобод, 
утвержденных конституцией и законами. Синергия законов с 
надлежащей деятельностью обеспечивает плодотворную межкуль-
турную политику, интеграцию и взаимопроникновение различных 
национальных культур в общество. Региональное государство 
определяется как гражданское для исключения или предельного 
ограничения национальной легитимизации в основном законе. 
Фактическое состояние дел формируется различными националь-
ными культурными идентичностями, не интегрирующимися в мо-
дель плюралистического гражданства. В отсутствие соответству-

https://www.maticasrpska.org.rs/stariSajt/casopisi/ZMSDN_175.pdf


Цибизова И.М. 

 172 

ющих институтов недостаточно гражданской воли для проведения 
политики мультикультурализма, устанавливающейся в пользу 
плюралистического государства. 

Усиление популизма и ослабление мультикультурализма в 
Европе связяно с сопротивлением глобализации и миграционным 
кризисом (с. 345). Это наряду с этнической гомогенизацией подня-
ло вопросы роли и места национальных государств в ЕС и вне его, 
а также потенциала и эффектов мультикультурализма. С одной 
стороны, требуют сохранить ценности сообщества, с другой – де-
мократизации, оправдываемой национальными ценностями и 
необходимостью делегирования компетенций с наднационального 
уровня на национальный. Появился неформальный «Популистский 
интернационал». Популизм и его представители неоднородны: их 
объединяет поддержка авторитарных ценностей и оспаривание 
таковых и институтов либеральной демократии, отношение к ми-
грантам, брюссельской бюрократии и усилению национальных 
государств. Защитники ЕС ищут модальности развития интеграци-
онных процессов, ценностной системы и демократической полити-
ческой культуры для обуздания популистских тенденций редуциро-
вания либеральных элементов в представительской демократии и 
самого плюрализма. 

При осмыслении «Разграничения понятий мультикультур-
ность, мультикультурализм и межкультурный диалог» (с. 346–348) 
констатируется, что второе появилось из-за неудачи ассимиляци-
онного подхода к интеграции национальных и этнокультурных 
общностей в ряде стран, став популярным в 1960–1970 годы (Бен-
хабиб). Из-за частого и неизбирательного использования его зна-
чение размылось, став синонимом мультикультурности, подразу-
мевающей факт существования в обществе разных этнокультурных 
объединений. Мультикультурализм – политико-инструментальное 
обращение с данным плюрализмом (с. 346–347). Первая носит 
нормативно-дескриптивный характер, второй подразумевает со-
здание, провождение и оценку мультикультурной политики (Ч. 
Тейлор, У. Кимблика). Эта политика направлена на развитие обще-
ственной гармонии, укрепление ценностей общества, националь-
ных и этнических групп при поощрении различности и уважении к 
плюрализму ради социальной справедливости, равенства и вовле-
чения групп в жизнь сообщества. Из-за не согласующейся с про-



Реф. ст.: Лутовац З. Мультикультурность и мультикультурализм  
на «Западных Балканах» 

 173 

возглашенными целями практики, ведущей к разделению и изоля-
ции групп, и неверной трактовки термин «мультикультурализм» 
приобрел негативную коннотацию. Появились новые понятие и 
модель управления культурными различиями – интеркультурализм 
и межкультурный диалог, использованные в Белой книге о меж-
культурном диалоге Совета Европы «Мы живем вместе равными в 
достоинстве». У. Кимблика, Б. Барри и Б. Парекх видят в них кор-
рекцию, доработку и более последовательное применение концеп-
ции мультикультурализма. Межкультурный диалог определяется 
как открытый обмен мнениями между индивидуумами и группами 
различного национального, этнического, религиозного или языко-
вого происхождения на принципах взаимного уважения с целью 
утверждения толерантности, взаимопонимания, предупреждения 
конфликтов и усиления общественного единства. Цели интекуль-
турализма (передового мультикультурализма) – решение проблем 
экономического неравенства, политического представительства и 
инклюзивности этнокультурных групп в общество и политическое 
сообщество. Под инклюзией (социальной интеграцией) подразуме-
вается двусторонний процесс при уважении достоинства каждых 
индивидуума и группы, общественного благосостояния, плюра-
лизма и различности, ненасилия и солидарности, а также способ-
ности участвовать в общественной, культурной, экономической и 
политической жизни. Инклюзия включает все аспекты социально-
го развития и политики, защиту слабых и право каждого на ина-
кость, креативность и инновационность (с. 347–348). Принятие 
различий – одна из основных целей этой политики. Сохранение 
особенностей и инклюзивность основаны на универсальных пра-
вах человека и господстве права. Принципы Белой книги: 1) демо-
кратическое управление культурным разнообразием; 2) активное 
участие граждан в культурной, общественной и экономической 
жизни; 3) овладение межкультурным знанием; 4) открытое про-
странство для диалога; 5) утверждение межкультурного диалога в 
международных отношениях. 

При рассмотрении мультикультурности и мультикультура-
лизма на «Западных Балканах» (с. 348–349) подчеркивается, что 
данный термин в начале XXI в. использовался в ЕС, обозначая не 
входивших в организацию стран региона. Вопреки протестам при-
соединившейся к сообществу Хорватии, Лутовац рассматривает ее 



Цибизова И.М. 

 174 

в рамках этого понятия, так как понимание и проявления мульти-
культурализма неразрывно связаны с соседними государствами и 
из-за важности предшествующей вступлению «европеизации». 
Мультикультурность означает национальную, религиозную и куль-
турную различность. Различия политически релевантны и зача-
стую являются политическими доминантами. Большинство рас-
сматривает интеграцию как решение политических проблем, 
меньшинства сводят ее к вопросам представительства и правам 
самоуправления: культурным, политическим и территориальным 
(с. 348–349). Мультикультурность, присутствующая в партийных 
программах как составляющая «политики идентичности», на прак-
тике ограничивается множественностью идентичностей. Мульти-
культурализм, считающийся политически корректным и поддер-
живающим выстраивание гражданского общества, уважающего 
различия, фактически ограничивается доминированием политиче-
ской элиты национального большинства или привилегированным 
положением меньшинств благодаря «позитивной дискриминации». 

При осмыслении «мультикультурализма и основ легитими-
зации» (с. 349–351) подчеркивается, что вопреки провозглашению 
братства и единства основой СФРЮ, национальные противоречия 
стали причинами распада и конфликтов между бывшими членами 
федерации. Возникли этно-центричные государства, где граждане 
других национальностей стали «опасными иными». Сербия, 
названная в Конституции 1990 г. государством всех живущих в ней 
граждан, попала в руки радикальных популистов с сильным лиде-
ром, считавшим меньшинства и оппозицию врагами государства. 
В преамбуле Конституции Хорватия определяется как «националь-
ное государство хорватского народа и автономных национальных 
меньшинств» (ст. 1): сербы стали национальным меньшинством. 
Принцип национального равноправия провозглашен ценностью 
конституционной системы (ст. 3 п. 1). На практике официальным 
языком стал хорватский (ст. 12), а не хорватско-сербский; сербы и 
другие противники радикального национализма третировались как 
угроза государственной независимости. Основанный на национа-
лизме радикальный популизм стал доминантой во всех государ-
ствах. Провозглашение мультикультурализма носило пропаган-
дистско-политический, не сущностный характер. Военному 
конфликту в Боснии и Герцеговине предшествовал референдум о 



Реф. ст.: Лутовац З. Мультикультурность и мультикультурализм  
на «Западных Балканах» 

 175 

независимости, бойкотированный конституционным народом – 
сербами. Вопреки этому и недобору большинства в две трети была 
провозглашена независимость (с. 349–350). Босния и Герцеговина 
(«Малая Югославия») организована как этническая (кон)фе-
дерация, где конституционное устройство, политическая и повсе-
дневная жизнь определяются национальными квотами, принципа-
ми и правилами. Македонцы видели Македонию унитарным госу-
дарством, албанцы – македонско-албанской федерацией. Далеко не 
либеральная Албания, где представители меньшинств не могли 
давать детям национальных имен и не заикались о коллективных 
правах, конкурирует с Приштиной, кто станет Пьемонтом великой 
албанской державы на Балканах. Мультикультурализм на Балканах 
свелся к определению, использующемуся для требования прав со-
племенникам при коммуникации с соседними странами. Противо-
речия декларированного действительному очевидны в конституци-
онно-правовом порядке Черногории, теоретически основы-
вающемся на гражданской концепции как одной из «твердынь кон-
ституционно характера государства» (М. Шукович). Этот академик 
определяет граждан как обладателей суверенитета, равных прав и 
гражданских свобод независимо от групповых особенностей, 
идентичности и принадлежности, при гарантии членам нацио-
нальных меньшинств особых прав, используемых наряду с други-
ми ради одинаковых условий их осуществления. Инициаторами 
Конституции названы «свободные и равноправные граждане, чле-
ны народов и национальных меньшинств: черногорцы, сербы, бос-
нийцы, албанцы, мусульмане, хорваты и другие сторонники демо-
кратической Черногории». На практике носителями суверенитета 
стали обладатели правящей элиты, на осуществление прав и сво-
бод влияет политическая принадлежность, затем – идентичность. 
Концепция гражданства, понимаемая как приверженность полити-
ческому сообществу, встречает системные препятствия. Высший 
закон не является плодом общественного договора и широкого 
консенсуса, одно национальное сообщество или его часть, поддер-
живающая взгляды правящей коалиции на идентичность, обладает 
привилегированным статусом, считая это естественным. Природу 
и структуру политического сообщества определяет сущность прав 
и свобод, включая меры учреждающей деятельности, гарантиро-
ванной членам национальных меньшинств. С учетом формулиров-



Цибизова И.М. 

 176 

ки «Черногория – гражданское, демократическое и экологическое 
государство социальной справедливости, основанное на господ-
стве права» (ст. 1 п. 2) трудно совместить цель создания универ-
сального гражданского политического сообщества с требованиями, 
основанными на национальном принципе (с. 350–351). Причина 
состоит в абсолютизации воли большинства вместо основополага-
ющего общественного консенсуса. Конституционная декларация и 
статьи, требующие создания гражданского государства, без реаль-
ной политики и политических акторов не порождают гражданских 
идентичности, общества и политического сообщества. Отношение 
к национальным меньшинствам и их деятельности (практический 
мультикультурализм) ведет к (само)изоляции. Неясно, к кому отно-
сится статья 79, посвященная «меньшинствам народов и других 
национальных общностей», так как нет определения большинства. 
По количественному критерию в Черногории отсутствует боль-
шинство: все принадлежат к национальным меньшинствам. При-
вилегированным положением обладают черногорцы, принявшие 
новые аспекты черногорской идентичности, не сохранившие серб-
ских. Согласно историческому критерию и принципу самоопреде-
ления, черногорцы сербского происхождения и сербы не являются 
меньшинствами, но третируются таким образом. В относительно 
существенном смысле сохранившие сербскую идентичность (язык) 
являются самой большой группой, считающейся меньшинством. 
Меньшинства, требуя репрезентации и самоуправления, стремятся 
к этнической эксклюзивности и критерию национальной принад-
лежности как исключительного основания представительства. 

При осмыслении «национальных меньшинств и мультикуль-
турализма» (с. 351–352) констатируется, что требования аутентич-
ного политического представительства посредством «аутентичных 
мандатов» – политический проект, направленный на исключение 
общегражданских партий из борьбы за мандаты меньшинств, ин-
тересы которых не могут представлять не этнические (националь-
ные) или не имеющие преимущественно национальной (национа-
листической) программы партии (с. 351–352). Распад СФРЮ 
привел к национальной гомогенизации и боязни манипуляций 
большинства со стороны меньшинств, вызвав требования аутен-
тичности и этнификацию политической жизни и защиты прав. При 
межнациональном недоверии и конкуренции политическая репре-



Реф. ст.: Лутовац З. Мультикультурность и мультикультурализм  
на «Западных Балканах» 

 177 

зентация меньшинств не свидетельствуют о мультикультурности 
демократического сообщества и политики. Интеграционная ин-
клюзивная модель вместо доступа в домен официальной политики 
и выстраивания политического сообщества предлагает выход из 
замкнутого круга гражданско-национальных (националистиче-
ских) противоречий. Демократическая политическая культура и 
консенсус о ее необходимости требуют оснований для инклюзив-
ной политики, уважающей особенности и укрепляющей сообще-
ство. Политика уважения прав меньшинств проводится из партий-
ных соображений, а не стремления к инклюзии. Под предлогом 
защиты и сохранения мультикультурности обеспечивается приви-
легированное положение отдельных меньшинств и их политиче-
ских представителей: албанцев через отдельные избирательные 
участки или хорватов посредством снижения избирательного поро-
га в парламент Черногории; этнические партии боснийцев и вен-
гров в Сербии становятся коалиционными партнерами правящих 
группировок, независимо от необходимости формирования парла-
ментского большинства; в Македонии албанцы входят в парла-
ментское большинство. Партии меньшинств и многие партии 
национального большинства этнически окрасили программы и де-
ятельность, допустив угнетение гражданских ценностей. Мульти-
культурализм, не став альтернативой национализму, поддерживает 
его. Мультикультурализм путают с либеральной концепцией куль-
турно нейтрального государства, основывающеся на индивидуаль-
ных правах (с. 352). 

При интерпретации «мультикультурализма между манифе-
стацией и действительностью» (с. 353–356) подчеркивается, что 
этническая политика, взывающая к общегражданским принципам 
и ценностям, ведет к усилению не гражданской, но национальной 
идентичности, отношение к государству как к сообществу опреде-
ляется узкими «национальными интересами» групп. Демократия 
стала не поиском интегрирующих элементов, но игрой, в которой 
«победитель получает все». Мультикультурность как существование 
различных этнических, религиозных и культурных идентичностей в 
подобном ценностно-политическом контексте при отсутствии демо-
кратической политической традиции становится политическим 
вопросом. Партии национальных меньшинств поддерживают 
строительство гражданского политического сообщества, но имеют 



Цибизова И.М. 

 178 

этнически выраженные программы. При конституционных проти-
воречиях между принципиальным и практическим определением 
гражданского государства этноцентричные программы партий 
меньшинств не стали основой для политики интегративного муль-
тикультурализма. Невзирая на конституции и программы основных 
политических акторов, обещающих строительство мультикультур-
ного или либерального государства, последние на «Западных Бал-
канах» функционируют как этнически окрашенные политические 
сообщества с господством партийного права. Положение граждан 
зависит от политического определения. Этническая принадлеж-
ность становится преимуществом или недостатком, в зависимости 
от воли партийных элит и распределения политических сил. Све-
дение мультикультурности к нормативным рамкам защиты прав 
меньшинств недопустимо. Нормы о положении национальной 
общности без реальной политики остаются «мертвым словом на 
бумаге». Синергия законов и практики обеспечивает действенную 
политику интеркультурности и интеграции национальных групп в 
общество. При изучении мультикультурализма важно осмыслить, 
оценить перспективы и последствия институциональных рамок и 
политической деятельности. Уважение национальной, религиоз-
ной, языковой и культурной различности – условие стабильности и 
успешности мультикультурного общества, а также усиления эле-
ментов общегражданской идентичности (с. 353). Политизация и 
инструментализация различий ведут к «парадоксу мультикульту-
рализма», превращающего их защиту и уважение в политику 
навешивания национальных или этнических ярлыков (Т.Х. Эрик-
сен). Интеркультурность – теоретическая и политико-практическая 
концепция всестороннего взаимопроникновения культур на прин-
ципах взаимоуважения – занимается созданием гармоничного по-
литического сообщества. Несоответствие норм практике – правило 
в странах «Западных Балкан», независимо от членства в ЕС. 
Меньшинства относительно защищены, их представители зача-
стую непропорционально представлены в политической жизни, но 
это практически не влияет на включение в политическое сообще-
ство. В Черногории не уважается принцип пропорционального 
представительства меньшинств (ст. 79, п. 10) при отсутствии их 
самоопределения таковыми (сербы, черногорцы с сербской иден-
тичностью). Они третируются как угроза раскола некогда состав-



Реф. ст.: Лутовац З. Мультикультурность и мультикультурализм  
на «Западных Балканах» 

 179 

ной идентичности, подвергаясь метаассимиляционному унифици-
рующему и гомогенизирующему давлению. В гражданском госу-
дарстве права большинства доступны всем. Стабильное мульти-
культурное общество определяют два комплиментарных принципа: 
воспитание и усиление общего, а также уважение различий в ин-
дивидуальном и коллективном плане: сближение вместо исключе-
ния, признание и уважения различий – от конституционно-
правовых принципов через законы и официальную политику к об-
щему социальному (общегражданскому) принципу как основе по-
литической культуры. Осмысление особенностей и различий, а 
также высокая степень толерантности – элементы стабильности 
политической идентичности (М. Най). Страны «Западных Балкан» 
застряли между изначальным определением в пользу гражданского 
государства и сохранением национальных идентичностей, не инте-
грированных в модель плюралистического гражданства. Необхо-
димы политическая воля, трансформированная в официальную 
политику, утверждающую ценность культурного плюрализма, и 
соответствующие институты. Особо важны система образования и 
медийная поддержка. Современные концепции гражданства не до 
конца приняты государствами и обществами «Западных Балкан» 
(с. 354–355). Гражданин должен иметь возможность участвовать в 
решениях общественно значимых вопросов, активном представи-
тельстве (республиканский профиль гражданина) и защите прав и 
свобод от носителей политической власти для расширения влияния 
на них граждан (либеральный профиль гражданина) (Р. Беллами). 
Элементы мультикультурного подхода к гражданству 
(У. Кимблика), требующего баланса между индивидуальными и 
культурными правами, обнуляются на практике через этнификацию 
политики и права, лишая смысла гражданский принцип, и унифи-
кацию идентичностей, определяющихся иначе чем большинство. 
Мультикультурная демократия основывается на традиционных и 
новых гражданских ценностях, а также институциональных инно-
вациях, проистекших из требований максимального самоуправле-
ния и равномерного распределения власти внутри гетерогенных 
политических сообществ (Т.-Н. Маршал, У. Кимлика и Н. Уэйн). 
Новейшая политическая история отмечена требованиями мень-
шинств, благодаря которым во многих странах ввели репрезента-
тивность в институтах власти или самоуправление в области куль-



Цибизова И.М. 

 180 

туры, образования и информирования. В ряде стран эти требова-
ния отвергаются как неприемлемые, поскольку нарушают либе-
ральную концепцию гражданского общества. Между этими подхо-
дами лежит теоретическое и практическое политическое 
пространство, позволяющее утвердить новый пакет коллективных 
прав. Необходима дезактивация центробежного потенциала, раз-
рушающего основы либерального государства и концепции граж-
данства. Кимблика и другие теоретики мультикультурализма, со-
средоточиваясь на взаимоотношениях либеральной концепции 
гражданства и мультикультурных требований особых прав, выво-
дят их совместимость и отсутствие опасности дезинтеграции при 
введении коллективных прав политической партипиции с ограни-
чениями самоуправления. Плюсы и минусы требований прав 
национальных и культурных сообществ демонстрируются в 
постюгославских странах. Политическую обстановку осложняют 
навязывание общей идентичности, унификация или выпячивание 
различий с требованием их институализации. Интегральное 
осмысление процессов проясняет проблемы существующих кон-
цепций и их применения на практике (с. 355). Перспективный кон-
ституционный патриотизм Д. Стернбергера, концептуально дора-
ботанный Ю. Хабермасом и Я.-В. Мюллером, невозможен из-за 
отсутствия основополагающего общественного консенсуса и диф-
ференцированного гражданства. Гражданская идентичность, ин-
ституционально основанная на принципах конституционного пат-
риотизма, опирается на гражданскую позицию, требующую 
принадлежности к политическому сообществу с равными правами 
и статусом для всех. Приняв модель гражданства, подразумеваю-
щую активное участие в определении фундаментальных основ и 
ключевых направлений развития общества (Д. Миллер), в которой 
под гражданством, помимо системы моральных представлений, 
норм и ценностей, подразумевается совокупность прав и полити-
ческий статус, приступают к достижению ее элементов. Граждан-
ские государства, ценности, идентичность на «Западных Балканах» 
остаются на уровне конституционной программной ориентации и 
цели. 

При осмыслении «гражданской политической идентично-
сти» (с. 356–357) подчеркивается, что классическая концепция 
гражданства подразумевает превышение его ценности над принад-



Реф. ст.: Лутовац З. Мультикультурность и мультикультурализм  
на «Западных Балканах» 

 181 

лежностью к отдельным группам, при недопустимости ее исклю-
чения для других идентичностей. Преобладают идентичности, ак-
центирующие углубленные в 1990-х годах различия. Ощущение 
принадлежности к политическому сообществу не развивается ис-
ключающими себя из него. Тейлор и Кимблика считают его необ-
ходимым для создания когезии в мультикультурном обществе, при 
уважении либерально-демократических ценностей и согласии по 
процедурным и формальным правилам. Гражданская универсальная 
идентичность строится не на отдельных таковых, но с уважением 
разнообразия и различий. Утверждённые Лиссабонской конвенцией 
как европейские, гражданские ценности стали программными це-
лями стран, переходящих от реального социализма к либерально-
демократическому сообществу, с проблемами недемократического 
наследия, фасадных конституционно-правовых рамок и домини-
рующей «политической культурой подданства» (с. 356–357). До-
минирование в институтах партийной воли и избирательное ува-
жение, политическая инструментализация и релятивизация 
господства права – проблемы стран, начинающих путь к господ-
ству права, защите прав человека и консолидации демократическо-
го порядка. При мультикультурности как основе гражданской 
идентичности ощущение принадлежности к ней (Кимблика, Тей-
лор) основывается на способности к интеграции и развитии от-
дельных культур. Цель – не толерантное к различным культурам 
общество, но успешно интегрирующее их и развивающее разные 
облики благосостояния без риска для индивидуальности. Граждан-
ская идентичность зависит от принятия и уважения культурного 
многообразия. Подобный подход осуществляется благодаря кон-
ституционно-правовому порядку, системе образования и офици-
альной политике. Ни для государственных инстанций, ни для 
СМИ, находящихся под правительственным контролем или влия-
нием, формирование гражданского сознания, укрепление граждан-
ских ценностей и добродетелей приоритетом не являются. Вопреки 
провозглашению плюрализма и мультикультурализма проводится 
политика, усиливающая этническую гомогенизацию. 

В заключение подтверждается, что гражданские государство, 
ценности и идентичность на «Западных Балканах» остаются на 
уровне программной ориентации и цели. Национальная легитими-
зация включена в высший правовой акт. Фактическая ситуация от-



Цибизова И.М. 

182 

мечена разнообразием национальных культурных идентичностей, 
не интегрированных в модель плюралистического гражданства. 
Отсутствует политическая воля, способная трансформировать курс 
на плюралистическое гражданское государство в официальную 
политику, утверждающую ценности мультикультурализма, а также 
сильные институты, его поддерживающие. Для мультикультура-
лизма необходимы консолидация общества и принятие универ-
сальных ценностей развитых демократий наряду с демократиче-
ской политической культурой, эффективным разделением власти и 
независимым судопроизводством как гарантами и хранителями 
господства права, а также прав и свобод человека (с. 357). 

И.М. Цибизова∗ 

∗ Цибизова Ирина Михайловна, кандидат исторических наук, научный со-
трудник отдела философии Института научной информации по общественным 
наукам РАН;  itsibizova@mail.ru 



Наивный, прагматичный, актуальный. – Рец. на кн. О. Мюллера  
«Пацифизм. Защита» 

 183 

КНИЖНОЕ ОБОЗРЕНИЕ (РЕЦЕНЗИИ) 

УДК: 141.3 
ПОГОРЕЛЬСКАЯ С.В.∗ НАИВНЫЙ, ПРАГМАТИЧНЫЙ, АКТУ-
АЛЬНЫЙ. – Рец. на кн. О. МЮЛЛЕРА «ПАЦИФИЗМ. ЗАЩИТА» 
DOI: 10.31249/rphil/2023.03.10 

Аннотация. Немецкий философ О. Мюллер рассматривает 
пацифизм в контексте современных реалий, прежде всего после 
начала российской СВО на Украине. 

Ключевые слова: антивоенное движение, пацифизм, совре-
менная немецкая философия. 
MÜLLER O. Pazifismus. Eine Verteidigung. – Ditzingen : Reclam. – 
2022. – 116 S. 

Abstract. The German philosopher O. Müller examines pacifism 
in the context of contemporary realities, primarily after the start of the 
Russian EWS in Ukraine. 

Keywords: anti-war movement; pacifism, modern German 
philosophy. 

Для цитирования: Погорельская С.В. Наивный, прагматичный, ак-
туальный. [Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. Отечествен-
ная и зарубежная литература. Серия 3 : Философия. – 2023. – № 3. – 
С. 183–187.  Рец. на кн.: Müller O. Pazifismus. Eine Verteidigung. – 
Ditzingen : Reclam. – 2022. – 116 S. – DOI: 10.31249/rphil/2023.03.10 

Олаф Мюллер – профессор, преподающий философию в 
Берлинском университете им. Гумбольдта и более 30 лет занима-

 
∗ Погорельская Светлана Вадимовна – кандидат политических наук, док-

тор философии Боннского университета, старший научный сотрудник отдела 
философии ИНИОН РАН (ORCID: 0000–0001–9208–5889, GND: 115267158). 



Погорельская С.В. 

 184 

ющийся вопросами пацифизма. Он считает необходимым защи-
титься от критики, обрушившейся на него в последнее время. 
«Прагматичный пацифизм», который он обосновывает в своем ис-
следовании, «респектабелен как интеллектуально, так и морально» 
(с. 9), хотя, как и любой пацифизм, не может похвалиться своей 
полной правотой. Поводом для своей новой книги (которую он 
сам, в силу ее небольшого объема, называет «книжечкой») он счи-
тает российскую СВО на Украине и возникшую в этой связи ситу-
ацию внутри Германии. В стране, долгие десятилетия ставившей в 
центр своей внешней политики культуру мира, решение о постав-
ках оружия Украине поддержали все системные партии и чуть бо-
лее половины населения. Означает ли это, что пацифизм в Герма-
нии умер? Но, с другой стороны, – было ли немецкое общество 
пацифистским? 

По мнению философа, в своей политической культуре 
немецкое общество никогда не было пацифистским, оно было все-
го лишь мирным. За десятилетия ограничений, наложенных на по-
бежденную Германию ее послевоенным статусом (до воссоедине-
ния страны), немцы привыкли, что судьбоносные решения о войне 
и мире им принимать не надо; исходя из этого и строилась вся их 
внутренняя и внешняя политика. Пацифизм, подчеркивает Мюл-
лер, это не политическая культура мира, выросшая из непреодо-
лимых и вынужденных обстоятельств, это активная и осознанная 
жизненная позиция, базирующаяся на соответствующих ценно-
стях. И тем не менее, с началом российской СВО именно пацифи-
стов превратили в объект критики, называя их «полезными идио-
тами» и, по факту, пособниками России (с. 9). 

Перечисляя в начале книги различные варианты пацифизма, 
автор подчеркивает, что он не защищает «субъективно-этический, 
тотальный» пацифизм, который, кстати, особенно соответствует 
принятым в обществе стереотипам о пацифизме. Такой пацифизм 
не предполагает ответственности перед обществом, ему, по мне-
нию Мюллера, «достаточно сказать, что он против всех войн, ба-
ста». Тотальные пацифисты не смотрят, кто с кем и за что воюет, 
так как уже заранее все морально оценили. 

В противоположной этому направлению пацифизма этике 
ответственности соотносятся последствия военного действия и 
бездействия. Такой пацифист скажет: «Я против военных дей-



Наивный, прагматичный, актуальный. – Рец. на кн. О. Мюллера  
«Пацифизм. Защита» 

 185 

ствий, поскольку они с полной вероятностью принесут в мир 
больше вреда, чем отказ от них». Однако те, кто, принимая реше-
ние о войне и мире, полагает, что сможет совершенно точно соот-
нести последствия, переоценивает себя с гносеологической точки 
зрения, полагает автор. Мы не знаем, насколько лучше оказалась 
бы альтернатива нашему решению. При ответственно-этическом 
решении каждая сторона обдумывает последствия, исходя из соб-
ственных ценностей. 

Автор подчеркивает, что он ищет путь между этими двумя 
крайностями – моральным высокомерием субъективной этики и 
гносеологическим высокомерием этики ответственности. Найти 
его он надеется на путях философского прагматизма, направления, 
пришедшего из США и, как он подчеркивает, не слишком люби-
мого в Германии. Прагматичный пацифизм – это пацифизм, кото-
рый не позволяет себе руководствоваться принципами. Этот путь 
нехорош, признается автор, добавляя, что крайности, впрочем, еще 
хуже. 

С точки зрения прагматичного пацифизма, например, для 
избежания эскалации конфликта Украину лучше было бы оставить 
без военной поддержки (с. 98), оказывая ей в то же время обшир-
ную гуманитарную помощь, так как в ином случае конфликт пере-
растает в «войну на износ». Выступая против западных поставок 
оружия Украине, он соглашается, что это предложение, особенно в 
момент общей солидарности с украинским государством, звучит 
нехорошо, но подчеркивает, что конец украинской государствен-
ности, неизбежно и давно наступивший бы при отсутствии запад-
ной военной поддержки, не означал бы конца украинского народа, 
т.е. потери людей. Между тем за время войны, именно вследствие 
военных действий, уже погибли 40 000 человек мирного населения 
Украины. Государственность можно рано или поздно восстано-
вить, людей – нет. Разумеется, решение о том, какие жертвы от 
населения принести во имя сохранения своих территорий, решает 
только Украина. «Но поскольку мы, по ее требованию, снабжаем 
ее нашим оружием, мы тоже имеем право и обязаны об этом ду-
мать», – обосновывает автор (с. 95). И кроме того, «уверены ли 
мы, что сможем удержать в своих руках политический процесс, 
если вооруженная нами Украина победит Россию и та развалится? 
Я в этом сомневаюсь» (с. 101). Поэтому, как и Хабермас в своих 



Погорельская С.В. 

 186 

эссе, Мюллер подчеркивает ответственность Запада за поиск путей 
для переговоров. 

Будучи прагматичным пацифистом, автор в дальнейшем 
предлагает Западу инвестировать в собственную оборону на гра-
ницах НАТО. Эта логика холодной войны не годится надолго, но в 
нынешнее время рациональна, считает автор. 

В известной мере работа Мюллера перекликается с работами 
Юргена Хабермаса по украинскому кризису, да и в целом с мнени-
ем стоящих на антивоенных позициях интеллектуалов, сформули-
рованном впервые в апреле 2022 г. в журнале известной феми-
нистки Алисии Шварцер «Эмма». Эссе Мюллера не привносит 
какого-либо серьезного вклада в философскую науку – защита 
«прагматичного пацифизма» стилистически происходит скорее на 
публицистических, нежели на философских путях. Однако в усло-
виях, когда системная политика и публичная сфера единодушны в 
стремлении не умиротворять воюющие стороны, а поддерживать 
«войну на износ», поставляя оружие заведомо слабой стороне, ра-
бота Мюллера, как и других авторов, стоящих на антивоенных по-
зициях, дополняет и завершает картину общественного мнения. 
Она интересна и необходима как выражение интересов той части 
населения, которая не получила возможностей артикулировать 
свои взгляды. А это весьма немалая часть, как показали прошед-
шие весной 2023 г. антивоенные инициативы и демонстрация в 
Берлине. 

Брошюра состоит из семи глав с примечаниями и литератур-
ным указателем. Каждая глава поделена на четыре небольших раз-
дела. И главы, и разделы озаглавлены скорее публицистично, 
нежели научно. Первая глава (с. 9–23) – вводная, в ней автор раз-
бирается сначала с основополагающими вопросами теории – что 
представляет собой война и пацифизм как таковые. Вторая глава 
называется «На пути к ответственно-этическому пацифизму» 
(с. 24–35), третья – «Проблема с объективностью» (с. 36–47), чет-
вертая (с. 48–61) – «Ценности в контрафактическом рассмотрении 
действительности», пятая (с. 62–78) – «Пример Косово», шестая 
(с. 79–91) – «Оптимистическое сравнение пацифизма и физики» и 
седьмая (с. 92–107) – «Прагматизм, пацифизм, пессимизм». Назы-
вая себя оптимистом, автор верит, что человек в глубине своей 
хорош, а не плох и поэтому мирный путь (в том числе и путь мир-



Наивный, прагматичный, актуальный. – Рец. на кн. О. Мюллера  
«Пацифизм. Защита» 

 187 

ного неповиновения) в ряде случаев имеет больше шансов, нежели 
путь военного сопротивления. 

Работа написана понятным, легким языком, и в силу этого 
может быть рекомендована не только специалистам, но и всем ин-
тересующимся антивоенным мышлением в странах Запада и со-
временной апологетикой пацифизма. 

 



Погорельская С.В. 

 188 

УДК: 141.3 
ПОГОРЕЛЬСКАЯ С.В.∗ О ДЕМОКРАТИЧЕСКИХ ДЕМОФОБАХ. 
Рецензия на кн.: Г. ЛЮББЕ-ВОЛЬФ «ДЕМОФОБИЯ. НУЖНО ЛИ 
БОЯТЬСЯ ПРЯМОЙ ДЕМОКРАТИИ». DOI: 10.31249/rphil/2023.03.11 

Аннотация. Актуальный для Германии вопрос о недостатках 
ее демократической системы рассматривается в правовом и фило-
софском контексте. 

Ключевые слова: прямая демократия; популизм; политиче-
ская философия; ФРГ. 
LÜBB-WOLFF G. Demophobie : Muss Man die direkte Demokratie 
fürchten? – Frankfurt am Main : Klostermann, 2023. – 212 S. 

Abstract. The relevant question for Germany about the shortco-
mings of its democratic system is examined in the legal and philosophi-
cal context. 

Keywords: direct democracy; populism; political philosophy; 
FRG. 

Для цитирования: Погорельская С.В. О демократических демофо-
бах. [Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и 
зарубежная литература. Серия 3 : философия. – 2023. – № 3. – С. 188–191. 
Рец. на кн.: Lübb-Wolff G. Demophobie : Muss Man die direkte Demokratie 
fürchten? – Frankfurt am Main : Klostermann, 2023. – 212 S. DOI: 
10.31249/rphil/2023.03.11 

Профессор и доктор юридических наук университета Биле-
фельда, бывший судья Конституционного суда ФРГ Гертруда 
Люббе-Вольф в своем новом труде далеко перешагивает границы 

 
∗ Погорельская Светлана Вадимовна – кандидат политических наук, док-

тор философии Боннского университета, старший научный сотрудник отдела 
философии ИНИОН РАН (ORCID: 0000–0001–9208–5889, GND: 115267158). 



О демократических демофобах. Рецензия на кн.: Г. Люббе-Вольф  
«Демофобия. Нужно ли бояться прямой демократии» 

 189 

юриспруденции, обращаясь к актуальной для Германии теме на 
стыке политической философии и права. Основной вопрос ее тру-
да – является ли прямая демократия абсолютизацией демократии 
как таковой? Если учесть, с каким недоверием и с какой дистанци-
ей относится репрезентативная демократия к прямой, возникает 
еще один вопрос – могут ли эти две модели как-то совмещаться, 
комбинироваться, или же речь идет о двух принципиально различ-
ных видах. В Германии, отмечает автор, в этом вопросе не было ни 
теоретических, ни тем более практических подвижек, несмотря на 
консенсус системных партий в том, что введение элементов пря-
мой демократии в немецкую репрезентативную систему не только 
возможно, но и желательно. На самом нижнем уровне, коммуналь-
ном, население и раньше, согласно Основному закону (Конститу-
ции ФРГ), располагало возможностями прямого демократического 
участия – так называемыми «гражданской инициативой», «граж-
данской петицией» (на стр. 149–159 автор подробнее останавлива-
ется на этих формах), однако смысл их был лишь в том, чтобы вы-
нудить парламент заняться актуальной для граждан темой. Однако 
на федеральном уровне народные голосования (референдумы), так 
популярные в ряде иных европейских государств, не предусмотре-
ны. Более того, хотя Основной закон и разрешает референдумы в 
пределах отдельных федеральных земель, на практике политиче-
ская система ФРГ нужды в них не испытывала – на них не реша-
лись даже те системные партии, которые в силу своей истории бы-
ли предрасположены к прямой демократии. А вот так называемые 
популистские партии, по мере их конституирования, напротив, 
постоянно подчеркивают нехватку прямой демократии, паразити-
руя на этой теме, указывая, что система политических решений 
ФРГ зиждется на недоверии к способности народа на плебисцитах, 
референдумах или же гражданских инициативах федерального 
уровня принять рациональное решение в основополагающих для 
жизни государства вопросах. 

И на этом месте автор непосредственно выходит на тему, яв-
ляющуюся заголовком ее труда, – на «демофобию». Именно это 
понятие задействуется в наше время критиками немецкой системы 
репрезентативной демократии, которая, позволяя народу избирать 
депутатов, в то же время не позволяет ему самому принимать реше-



Погорельская С.В. 

 190 

ния в судьбоносных для его жизни вопросах. Насколько оно реле-
вантно, спрашивает автор, обращаясь к анализу данного понятия. 

Сначала в десяти главах она рассматривает наиболее рас-
пространенные в Германии аргументы против прямой демократии. 
Первый, самый распространенный и самый неверный, – что народ 
недостаточно компетентен (не располагает нужной квалификаци-
ей), чтобы принимать решения государственного формата. Второй – 
что гражданам к тому же не хватает государственной ответствен-
ности для осознания последствий своих решений. Еще один – что 
прямая демократия порождает демагогов, поэтому граждане под 
воздействием эмоций могут проголосовать так, как на самом деле 
не думают. Народу нельзя доверить, например, решения в финан-
совых вопросах, поэтому даже в тех странах, где референдумы яв-
ляются частью демократических систем, они исключаются для 
решения вопросов государственного бюджета – хотя, казалось бы, 
какой вопрос затрагивает жизнь граждан больше, чем этот? И, ча-
ще всего, подчеркивают критики, референдумы приводят к таким 
решениям, которые в перспективе оказываются для граждан ско-
рее вредными. Да и само голосование в форме «да» и «нет» слиш-
ком просто, в то время как репрезентативная демократия в дискус-
сиях, например о спорных законах, позволяет вырабатывать 
компромиссы. Еще один аргумент противников прямого демокра-
тического участия гласит, что референдумы функционируют в не-
больших государствах (как например Швейцария), но не в массо-
вых демократиях (с. 120). 

Люббе-Вольф обстоятельно сравнивает все эти аргументы с 
реальным опытом тех стран, где референдумы или иные формы 
непосредственного участия граждан в жизни государства являются 
нормальной частью политического демократического процесса. 
Следует отметить, что ее спокойный, непредвзятый подход к ана-
лизу форм и реальной практики прямого демократического уча-
стия в разных странах для немецкого читателя полезен уже тем, 
что данная тема в Германии особенно не освещалась. Некоторые 
из вышеназванных аргументов она уже при первом рассмотрении 
отвергает как несерьезные, на других останавливается подробнее. 
Автор исследует, в частности, вопрос защиты меньшинств (расо-
вых, религиозных, этнических, сексуальных) в государствах, прак-
тикующих элементы прямой демократии. Следующий интересую-



О демократических демофобах. Рецензия на кн.: Г. Люббе-Вольф  
«Демофобия. Нужно ли бояться прямой демократии» 

 191 

щий ее вопрос – как согласуются на практике формы прямой и ре-
презентативной демократии, за кем остается последнее слово – за 
народом или же за парламентом? Когда решение может быть из-
менено, в данный легислатурный период или в следующий? Мо-
жет парламент исправить решение референдума – и наоборот 
(с. 128–130)? 

В защиту прямой демократии, по мнению автора, говорит и 
тот факт, что в наше время партийных электоратов практически 
нет или же очень мало. Зато есть такие политические темы, за ко-
торые голосовать нужно всем. В том числе в вопросах внешней и 
европейской политики, например расширения ЕС. Мнение автора – 
при сравнении прямой и репрезентативной демократии нередко 
оперируют идеальными представлениями о парламентаризме, а не 
реалиями парламентской практики. В противопоставлении идеалу 
формы прямого демократического участия граждан, разумеется, 
сильно проигрывают (с. 28). В то же время она уточняет различие 
между референдумами, инициируемыми гражданами, и организу-
емыми правительствами – как Брекзит, который, по ее мнению, 
референдумом в полном смысле слова не являлся. В завершение 
своей работы она констатирует, что ни процедуры прямой демо-
кратии, ни состояние общества не дают оснований для «демофо-
бии» и призывает не бояться возможности усилить непосред-
ственное участие граждан в демократическом процессе. 

Для Германии работа, написанная экспертом такого высоко-
го уровня, как Люббе-Вольф – знак постепенной эмансипации 
мыслительного процесса от табу, наложенных на немецкую поли-
тическую философию в послевоенную эпоху. Как мы знаем, на 
деле прямая демократия не принадлежала к федеральному демо-
кратическому процессу не в силу каких-либо процедуральных не-
удобств и недостатков, а в силу того, что немцам, в силу их исто-
рического прошлого, не доверяли принимать судьбоносные для 
Европы решения. 

Работа содержит обширный перечень литературы (с. 169–
209) и ссылочный аппарат, в котором можно почерпнуть дополни-
тельную информацию по дискуссиям, ведущимся сейчас по этой 
теме в немецкой философской, политической и юридической лите-
ратуре. Книга может быть рекомендована всем, интересующимся 
изменением и развитием теорий демократии в немецком обществе. 



Цибизова И.М. 

192 

УДК 130.2 
ЦИБИЗОВА И.М.∗ СОВМЕЩЕНИЕ НЕСОВМЕСТИМОГО: 
СКЕПТИЦИЗМ И РОМАНТИЗМ. – Рец. на кн.: «СКЕПСИС И 
АПОЛИТИЧНОСТЬ: АЛЬТЕРНАТИВА ГУСТАВА ЛАНДАУЭРА»1

DOI:10.31249/rphil/2023.03.12 
Skepsis and Antipolitics: The Alternative of Gustav Landauer / 
Cohen-Skalli С., Pisano L. (Edds.) – Leiden ; Boston : Brill. – 2023. – 
171 p. 

Аннотация. Сборник освещает философские концепции ори-
гинального немецко-еврейского мыслителя-анархиста Г. Ландауэра 
при особом внимании к скептицизму и анархистской аполитиче-
ской концепции. 

Ключевые слова: анархизм; антиполитика; аполитичность; 
Г. Ландауэр; лингвистический скептицизм; теосис. 
TSIBIZOVA I.M. Combining the incompatible: skepticism and roman-
ticism. Review of the book: Skepsis and Antipolitics: The Alternative of 
Gustav Landauer. Cohen-Skalli С., Pisano L. (Edds.) 

Abstract. The collection highlights the philosophical concepts of 
the original German-Jewish anarchist thinker G. Landauer, with 
particular attention to skepticism and the anarchist apolitical concept. 

Keywords: anarchism; antipolitics; apoliticality; Landauer G.; 
linguistic skepticism; Theosis. 

∗ Цибизова Ирина Михайловна – кандидат исторических наук, научный 
сотрудник отдела философии Института научной информации по общественным 
наукам РАН; itsibizova@mail.ru (ORCID: 0000–0003–1428–2152) 

1 Skepsis and Antipolitics: The Alternative of Gustav Landauer / Cohen-
Skalli С., Pisano L. (Edds.) – Leiden, Boston : Brill. – 2023. – 171 p. 



Совмещение несовместимого: скептицизм и романтизм. – Рец. на кн.: 
«Скепсис и аполитичность: альтернатива Густава Ландауэра» 

 193 

Для цитирования: Цибизова И.М. Совмещение несовместимого: 
Скептицизм и романтизм [Рецензия] // Социальные и гуманитарные 
науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3. : Философия. – 
2023. – № 3. – С. 192–196. Рец. на кн.: Skepsis and Antipolitics: The 
Alternative of Gustav Landauer / Cohen-Skalli С., Pisano L. (Edds.) – Leiden ; 
Boston : Brill. – 2023. – 171 p. DOI: 10.31249/rphil/2023.03.12 

Преподаватель еврейской философии Хайфского универси-
тета и директор Института исследований современной немецкой 
истории и общества имени Герда Буцериуса С. Коэн-Скалли в со-
дружестве с исследовательницей философии Густава Ландауэра 
(1870–1919) и членом общества Марии Склодовской-Кюри в Уни-
верситете имени Пумпеу Фабры (Барселона) Л. Писано представи-
ли сборник, посвященный результатам интерпретации философ-
ской мысли и литературного творчества названного самобытного 
немецкого писателя и мыслителя, анархо-синдикалиста и мистика, 
автора теории «культурного социализма», основанного на гума-
низме, достоинстве и свободе личности. Редактор независимого 
журнала «Социалист» и театрального журнала «Маски», основа-
тель «Народного театра» в Берлине и режиссер театра в Дюссель-
дорфе, переводчик О. Уальда и Б. Шоу, П. Кропоткина и М. Баку-
нина, О. де Бальзака и Этьена де ла Боэти, этот интеллектуал 
дважды подвергался тюремному заключению: в 1893 г. – за под-
стрекательство к мятежу в романе «Проповедник смерти» и в 
1899 г. – за анархистскую деятельность. Ландауэр в 1914 г. вошел в 
группу интеллектуалов, пытавшихся создать международную ас-
социацию для предотвращения мировой войны, в 1919 г. стал ми-
нистром просвещения в революционном правительстве Баварии, 
но вышел оттуда из-за разногласий с коммунистами, а после его 
свержения был арестован и зверски убит [1]. Статьи и переписку 
друга и соратника систематизировал и издал М. Бубер в книгах 
«Становящийся человек» (1921), «Начала» (1924) и «Жизненный 
путь Густава Ландауэра в письмах»» (1929). 

Состоящий из четырех частей сборник стал значительной 
вехой в исследовании литературного, переводческого и философ-
ского творчества мыслителя, в частности его концепций скепсиса и 
антиполитики. Первая часть «Лингвистический скептицизм в ли-
тературе и политическом анархизме Ландауэра» (с. 1–116) посвя-
щена популярному в Германии течению критики языка как отрасли 



Цибизова И.М. 

 194 

философии и преставлена статьями Л. Писано «Пустыня и сад: 
Анархистское переложение Густавом Ландауэром “Языкового 
скепсиса” Фрица Маутнера» (с. 3–30), бывшей главы Архива Фон-
таны и немецкой исследовательницы еврейской литературы и фи-
лософии Ханны Дельф фон Вольцоген «“Вопиющий в пустыне”: 
Несколько замечаний к скептической теории революции Густава 
Ландауэра» (с. 31–56), специалиста в немецко-еврейской филосо-
фии Эльке Дуббельс из Боннского университета «Лингвистиче-
ский скептицизм и поэтика политических убеждений Густава 
Ландауэра» (с. 57–75), философа и религиоведа из Оснабрюкского 
университета Себастиана Муша «Смех Будды: Густав Ландауэр и 
лингвистический скептицизм в романе “Последняя смерть Гаута-
мы Будды” (1912)» (с. 76–91), специалиста по немецкой и еврей-
ской мысли из Тель-авивского университета Ярдена Бен-Цура 
«Призраки Ландауэра: Отстранение и революция в анархистском 
прочтении “Гамлета”» (с. 92–116). 

Вторая глава освещает «Мистицизм, романтизм и история в 
“анти-политической” позиции Ландауэра» (с. 117–221). С. Коэн-
Скалли предлагает систематическое «Осмысление концепции ан-
типолитики Ландауэра» (с. 119–150) c акцентом на гуманитарно 
одаренного героя, примера для подражания. Польско-британская 
мыслительница Агата Биелик-Робсон в статье «Давайте поразмыс-
лим, как нам стать богами: Теосис1 и анархо-коммунализм в ми-
стических сочинениях Густава Ландауэра» (с. 151–171), взяв эпи-
графом цитату мыслителя «Вновь и вновь мы приходим к идее о 
том, что человек – Бог, который вместо признания мира может сам 
стать миром», подчеркивает философско-богословскую составля-
ющую его оправдания анархизма, в частности трудов Мейстера 
Экхарта и Фрица Маутнера, при новаторском переосмыслении 
иудейско-христианской традиции (с. 151–152), трогательном Эк-
хартовом восприятии голубого отблеска Матери-Ночи как мисти-
ческого света христианства (с. 154–155). Религиовед и исследова-
тель еврейства в свете континентальной традиции из Виргинского 
университета Ашер Биман, опираясь на красивую цитату «Каждое 
время находится посреди вечности», рассматривает «прогрессив-
ный консерватизм» Ландауэра (с. 172–201). Преподаватель рели-

 
1 Теосис (греч.) – обожение. 



Совмещение несовместимого: скептицизм и романтизм. – Рец. на кн.: 
«Скепсис и аполитичность: альтернатива Густава Ландауэра» 

 195 

гиоведения Канзасского университета Самуэль Хаим Броди 
осмысливает влияние Ландауэра на современный мир не только в 
философском, но и в практическом плане (с. 202–222). 

Третья глава освещает «избирательное сходство» Ландауэра 
и его современников (с. 223–318). Кристиана Басили из Мадрид-
ского университета Комплутенсе осмысливает место концепции 
аскетического самоотречения этого мыслителя и Симоны Вейль. 
Специалист по сравнительному религиоведению и еврейским ис-
следованиям Абрахам Рубин (Дейтонский университет, Огайо) 
осветил дружбу, переписку и влияние Ландауэра на эссеистику и 
взгляды немецкой поэтессы Маргареты Зусман (с. 253–272). Спе-
циалист в области современной еврейской мысли Янив Феллер 
(Уэслианский университет) сравнивает ландауэрову романтизацию 
политики с концепцией Лео Бека (с. 273–296). Специализирующа-
яся в области еврейской религиозной мысли Лилиан Тюрк рас-
сматривает проблемы скептицизма, уединения и самости в пере-
писке, касающейся еврейских анархистских религиозных 
сочинений (с. 297–318). 

В четвертой главе освещаются идеи Ландауэра, связанные с 
его колебаниями между защитой и предложениями обновления 
иудаизма (с. 319–378). (См. также: [2; 3].) Ульрих Сиг из Марбург-
ского университета представляет статью «Восстание и власть слу-
чайности: Размышления Густава Ландауэра об особенностях ев-
рейской идентичности» (с. 321–337). Специалист в области 
еврейской философии Уоррен (Еврейский университет в Иеруса-
лиме) сравнивает мотив Авраамова завета в творчестве Ландауэра 
и шведского писателя Августа Стринберга (с. 338–347). Яэль Села 
отвечает Сигу в статье «Вечный жид и альтернативная история в 
лекции Густава Ландауэра о “Исторических миниатюрах” Стрин-
берга» (с. 348–356), подчеркивая значимость фигур человека и 
управляющей его судьбой Вечности в пьесах шведского драматур-
га, связываемых в лекции с образом вечного странника Агасфера. 
Это проясняет взгляды Ландауэра на роль иудаизма в мире и исто-
рии человечества (с. 348). Себастиан Веске из Центра европейских 
еврейских исследований Мозеса Мендельсона рассматривает скеп-
тический подход Ландауэра к «Трем речам о иудаизме» М. Бубера 
(с. 357–378). 



Цибизова И.М. 

 196 

Сборник ценен не только благодаря освещению богатого и 
самобытного наследия Г. Ландауэра и еврейской национальной 
идеи, но и возвращением к развивавшемуся со времен Возрожде-
ния и достигшему определенных высот в Германии XVIII–XIX вв. 
философскому направлению лингвистического скептицизма [3], 
осмысливавшего возможности / ограниченность языка в философ-
ской интерпретации. Мистический анархизм и поэтический сим-
волизм пропитывают его концепцию революции, развивающейся 
благодаря примеру героев-одиночек, достигших абсолютной сво-
боды благодаря «внутреннему хаосу» и неприятию насилия [см.: 2, 
с. 56] и ведущих за собой народ, ассоциируются с мессианской 
идеей. Однако возникает невеселая мысль о том, что самые благо-
родные мечты о «возвышении человека над естественными и со-
циальными обстоятельствами и обретении ультимативной свобо-
ды, атрибутируемой лишь абсолютному Богу» (p. 152) ретивые 
исполнители превращали в самые жуткие кошмары. 

Список литературы 

1. Ландауэр Густав // Электронная еврейская энциклопедия. WORLD ORT. – URL: 
https://eleven.co.il/jews-in-world/politics/12321/ (Дата обращения: 07.02.2023). 

2. Семиглазов В.С. Мистический анархизм Густава Ландауэра // История фило-
софии. – 2020. Т. 25, № 1. С. 49–61. – URL: https://cyberleninka.ru/article/n/misti 
cheskiy-anarhizm-gustava-landauera/viewer (Дата обращения: 07.02.2023). 

3. Тудаев О. Густав Ландауэр, революционер духа. Исправленный и дополнен-
ный текст лекции, прочитанной 13.06.07 на философском факультете универ-
ситета Вюрцбурга в рамках цикла лекций по политической философии // 
LEFT_RELIGION. LIVEJOURNAL. – URL: https://left-religion.livejournal.com/ 
47391.html (Дата обращения: 07.02.2023). 

 

https://eleven.co.il/jews-in-world/politics/12321/
https://cyberleninka.ru/article/n/misticheskiy-anarhizm-gustava-landauera/viewer
https://cyberleninka.ru/article/n/misticheskiy-anarhizm-gustava-landauera/viewer
https://left-religion.livejournal.com/47391.html
https://left-religion.livejournal.com/47391.html


Голос критического разума. – Рец. на эссе Ю. Хабермаса «Пледойе  
в пользу переговоров» 

 197 

УДК: 141.3 
ПОГОРЕЛЬСКАЯ С.В.∗ ГОЛОС КРИТИЧЕСКОГО РАЗУМА. – 
РЕЦ. НА ЭССЕ Ю. ХАБЕРМАСА «ПЛЕДОЙЕ В ПОЛЬЗУ ПЕРЕ-
ГОВОРОВ». DOI: 10.31249/rphil/2023.03.13 
HABERMAS J. Ein Plädoyer für Verhandlungen // Süddeutsche 
Zeitung. – München, 2023. – 14.02. – URL: https://www.sueddeutsche. 
de/projekte/artikel/kultur/juergen-habermas-ukraine-sz-verhandlungen-
e159105/   

Аннотация. В милитаризирующейся и все более антирос-
сийской Германии теоретик коммуникативного действия Юрген 
Хабермас призывает к поискам консенсуса с целью восстановле-
ния мира. Второе эссе1 мэтра, не боящегося противопоставить себя 
медийному мейнстриму, напоминает немцам о культуре демокра-
тических переговоров. 

Ключевые слова: современное антивоенное мышление; тео-
рия коммуникативного действия; Ю. Хабермас; современная 
немецкая философия. 

Abstract. In a militarized and increasingly anti-Russian Germa-
ny, communicative action theorist Jürgen Habermas calls for a search 
for consensus to restore peace. This second essay by a master who is 

 
∗ Погорельская Светлана Вадимовна – кандидат политических наук, док-

тор философии Боннского университета, старший научный сотрудник отдела 
философии ИНИОН РАН (ORCID: 0000–0001–9208–5889, GND: 115267158). 

1 Первое эссе «Война и возмущение» рецензировалось в ИАЖ: Погорель-
ская С.В. Юрген Хабермас: Дилемма Запада. Пацифизм и война в контексте рос-
сийской военной операции весной 2022 г. (на примере эссе Ю. Хабермаса «Ди-
лемма Запада. Война и возмущение»). Статья // Социальные и гуманитарные 
науки. Отечественная и зарубежная литература. Серия 3: Философия : рефера-
тивный журнал. – 2022. – № 4. – С. 166–176. 



Погорельская С.В. 

 198 

not afraid to confront the media mainstream reminds Germans of the 
culture of democratic negotiation. 

Key words: Modern Anti-War Thinking; Communicative Action 
Theory; J. Habermas; Modern German Philosophy. 

Для цитирования: Погорельская С.В. Голос критического разума. 
[Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зару-
бежная литература. Серия 3 : Философия. – 2023. – № 3. – С. 197–203. 
Рец. на кн.: Habermas J. Ein Plädoyer für Verhandlungen // Süddeutsche 
Zeitung. – München, 2023. – 14.02. 

Два года назад, в ходе чествований Ю. Хабермаса в связи с 
его 90-летием, складывалось впечатление, что его давно уже не 
считают «возмутителем спокойствия» : высокие слова и похвалы, 
подобные тем, что произносила официальная политика1 в адрес 
этого всемирно известного немецкого мыслителя, обязывают пра-
вительство прислушиваться к нему, поэтому произносят их обыч-
но, лишь провожая на покой, к тихим философским трудам – и не 
предполагая от адресата каких-либо неожиданных и неприятных 
политике движений в связи с актуальными проблемами современ-
ности. Однако активная и противоречащая медийному мейнстриму 
позиция Хабермаса по ходу украинского кризиса, начиная с фев-
раля 2022 г., показала, что мыслитель «публичной сферы» и вождь 
«критической общественности» (и то и другое уже давно счита-
лось состарившимся и беззубым2) сохранил не только свой крити-
ческий разум, но и активную жизненную позицию, а также свою 
привычную манеру разжигать дискуссии там, где, казалось бы, все 
уже решено. 

Первому эссе, в котором он год назад поддерживал тогда 
еще сдержанную позицию канцлера Шольца в вопросах поставок 
оружия Украине (напоминая об ответственности, которую они 
наложат на Германию) и которым он подкрепил позиции возрож-

 
1 Например, Федеральный президент Штайнмайер называл его «голосом 

критического разума», см.: Bundespräsident gratuliert Jürgen Habermas. – URL: 
http://www.bundespraesident.de/SharedDocs/Pressemitteilungen/DE/2019/06/190617-
Glueckwunsch-Juergen-Habermas.html  

2 «Что-то стало старым… Это – критическая общественность». Sloter-
dijk P. Die kritische Theorie ist tot // Die Zeit. – 1999. – 9. September. – URL: 
https://www.zeit.de/1999/37/199937.sloterdijk_.xml/komplettansicht  

http://www.bundespraesident.de/SharedDocs/Pressemitteilungen/DE/2019/06/190617-Glueckwunsch-Juergen-Habermas.html
http://www.bundespraesident.de/SharedDocs/Pressemitteilungen/DE/2019/06/190617-Glueckwunsch-Juergen-Habermas.html
https://www.zeit.de/1999/37/199937.sloterdijk_.xml/komplettansicht


Голос критического разума. – Рец. на эссе Ю. Хабермаса «Пледойе  
в пользу переговоров» 

 199 

давшегося интеллектуального антивоенного движения1, недавно 
последовало второе, вызвавшее такую же бурю возмущения в 
СМИ. 

Эссе опубликовано в «Южно-германской газете» («Зюддой-
че цайтунг»), серьезном издании общегерманского формата. Фи-
лософ публичной сферы в острых вопросах предпочитает сначала 
газетные публикации, как наиболее пригодные для разжигания 
дискуссии. Лишь позже его злободневные произведения, допол-
ненные и расширенные, находят отдельный издательский формат. 

Хабермас с самого начала своего философского пути уделял 
внимание исследованию слов и понятий, изучая и объясняя функ-
ционирование общества и политики не в последнюю очередь по-
средством конституирующих их понятий, показывая роль комму-
никации (дискуссий, дебатов) в решении конфликтов. Эта его 
позиция находит отражение и в его новом эссе. 

Скажем сразу, Хабермас отнюдь не поддерживает Россию и 
не зовет к пониманию ее мотивов. В этом эссе, равно как и в пер-
вом, он находит достаточно возмущенных слов для характеристи-
ки ее действий. «Крики Украины о помощи» он считает «понят-
ными» и «драматическими»2. Его забота – не моральная оценка 
войны, а достижение мира, которое, по его мнению, невозможно 
на путях дальнейшей военной эскалации, а только и единственно в 
коммуникативном, в переговорном процессе всех затронутых со-
бытиями сторон, в том числе и втянувшегося в конфликт Запада. 

Характеризуя ситуацию, он отмечает, что новым в ней, по 
сравнению с аналогичными ситуациями, был подкрепляемый все 
более интенсивной моральной аргументацией и напором офици-
альной политики и СМИ количественный и качественный темп 
наращивания поставок оружия. Даже в кругах СДПГ, не говоря 
уже о рвущихся в бой «Зеленых», считалось, что «красных линий 
более не существует» и практически вся системная политика и си-
стемные СМИ (за исключением, подчеркивает Хабермас, самого 
Шольца и его окружения) руководствовались лозунгом латвийско-

 
1 Антивоенные и пацифистские позиции манифестировались впервые по-

сле десятилетий в коллективном письме интеллектуалов, опубликованном в жур-
нале «Эмма», издающимся легендой западного феминизма А. Шварцер, в апреле 
2022 г.  

2 Здесь и далее цитаты из текста эссе.  



Погорельская С.В. 

 200 

го министра иностранных дел: «Мы не должны бояться победить 
Россию». По мнению философа, «победа» как таковая, что бы под 
ней ни понималось, тем самым превращается в самоцель, так что и 
процесс перевооружения Украины все более приобретает соб-
ственную динамику, подкрепляясь при этом «воинственным тено-
ром» СМИ («опубликованного мнения, игнорирующего сомнения 
и размышления половины населения») и утверждая, что любые 
дебаты о нужности и о границах этого процесса опосредованно 
помогают Путину. 

Обращаясь к распространенному в немецком медийном 
мейнстриме с начала российской СВО слогану «Украина не может 
проиграть войну, а Россия не может ее выиграть», морально под-
крепляющему западные поставки оружия Украине1, он, по своей 
традиции анализировать понятия, конституирующие политическое 
действие, спрашивает об их значении. Философ подчеркивает свое 
согласие с тем, что Украина не может проиграть. Однако – может 
ли она победить? Если преследовать эту цель военными путями, 
неизбежна эскалация, с жертвами и разрушениями, которая в итоге 
все равно загонит Запад в тупиковую ситуацию – либо снова и 
снова посылать оружие, дожидаясь, пока Украина решит, что те-
перь она уж точно не проиграла, либо, в случае ее очевидного 
проигрыша, самим вмешаться в конфликт, либо же, во избежание 
Третьей мировой, отступить, оставляя Украину ее судьбе. 

Положение, согласно которому Украине одной передается 
право решать то, быть ли переговорам и когда, непоследовательно 
и безответственно для Запада после того, как он оказал поддержку 
Украине, считает Хабермас. Оно лишает Запад возможности пред-
лагать собственные инициативы для переговоров. С одной сторо-
ны, формально о возможности переговоров действительно решают 
воюющие стороны, с другой – Запад своей помощью Украине де 
факто превратил себя в участника процесса, так как Украина дер-
жится одной лишь западной поддержкой. Между тем страны Запа-
да в этом конфликте оперируют в иных геополитических измере-
ниях, имеют свои интересы, необязательно идентичные интересам 

 
1 В слогане используется глагол «dürfen» (вместо нейтрального «können»), 

что предполагает моральный подтекст: «Die Ukraine darf den Krieg nicht verlieren» – 
не может по моральным причинам, а не потому, что сильна.  



Голос критического разума. – Рец. на эссе Ю. Хабермаса «Пледойе  
в пользу переговоров» 

 201 

Украины и, главное, обязаны учитывать потребности собственного 
населения в безопасности и стабильности. И, наконец, речь идет о 
моральной ответственности за те жертвы и разрушения, которые 
становятся возможными лишь потому, что Запад поставляет все 
новое и новое оружие Украине, продлевая тем самым военный 
процесс и отодвигая переговоры. Пацифизм, о котором сейчас 
вновь заговорили, здесь вообще ни при чем, считает философ. Па-
цифизм предполагает отказ брать в руки оружие – так что к ны-
нешней ситуации он отношения уже не имеет. 

В ситуации, когда политика и СМИ пропагандируют нечто 
абсолютное – «победу над Россией», Хабермас старается показать, 
что «неабсолютное» – переговоры – это не просто мыслимо, но и 
достижимо. 

Слоган «Украина не может проиграть» не следует иденти-
фицировать с положением «может победить», поясняет он. Хотим 
ли мы «победить Россию»? – задается он вопросом. По его мне-
нию, различие между этими двумя утверждениями – «не может 
проиграть» и «может победить» – это та линия раздела, которая 
проходит в настоящее время внутри стран западного альянса, по-
могающих Украине. Одни идентифицируют себя с требованием 
украинского правительства о дальнейшей, все более интенсивной 
военной поддержке с тем чтобы победить Россию и прежде всего 
восстановить свои границы, включая Крым (а там как получится), 
другие же (с которыми очевидно идентифицирует себя и сам Ха-
бермас) зовут к переговорам о восстановлении хотя бы статус-кво 
до 23 февраля 2022 г., с тем чтобы предотвратить возможное (а без 
западного оружия просто неизбежное) поражение Украины. 

Не следует думать, что философ не видит реальной полити-
ки. Он признает, что, захватив «восточные части Украины», Рос-
сия создала реальность, для Украины неприемлемую. Так что не 
только Путин, но и Зеленский в настоящее время переговариваться 
не хотят. Однако реалистичны и вопросы о том, что будет дальше. 
Если Украина «не может проиграть», то как будет выглядеть этот 
«не-проигрыш»? И как представлять себе «победу»? При чтении 
текста четко просматривается желание философа, чтобы Запад 
сформулировал целостную и четкую концепцию, которая легла бы 
в основу всей той поддержки, которую альянс оказывает Украине, 
как военной, так и материальной. До сих пор единства среди стран 



Погорельская С.В. 

 202 

Запада в этом вопросе нет. Их позиции отражают исторический 
опыт соответствующих стран, считает философ. Для стран Европы 
это прежде всего опыт мировых войн и холодной войны. В свете 
Хартии ООН, на цитировании положений которой Хабермас оста-
навливается подробно, можно понять тезис о том, что Украина «не 
должна проиграть». Россйскую СВО он оценивает как «падение» 
ниже того уровня цивилизованных межгосударственных отноше-
ний, который достигли государства после окончания Второй ми-
ровой войны. Однако и западному альянсу следовало изначально 
информировать Россию о целях своей поддержки, пояснив, что 
речь (как считает Хабермас) идет не о смене режима в России, а 
лишь о восстановлении предвоенного статус-кво. Если санкцион-
ное давление не дает эффекта, следует искать пути компромисса, 
причем участвовать в процессе должен весь оказывающий под-
держку Запад. Следует тут же отметить, что «восстановление 
предвоенного статус-кво» понимается Хабермасом очевидно не 
как конечная цель переговоров, а как их исходный пункт. 

События на Украине указали, в конечном счете, на необхо-
димость урегулирования ситуации во всем Центрально- и восточ-
ноевропейском регионе, считает Хабермас. И поскольку актуаль-
ный конфликт выходит далеко за пределы непосредственно 
воюющих сторон и затрагивает интересы многих сил, компромисс, 
даже при полностью противоположных требованиях двух воюю-
щих сторон друг к другу, в многостороннем переговорном процес-
се вполне может быть достигнут, причем такой, при котором непо-
средственно воюющим сторонам не придется потерять лицо. Так 
завершает Хабермас свое эссе. 

Ожидаемо, что и в этот раз ему последовала волна критики в 
СМИ, пусть и не такая уничтожительная и возмущенная, как после 
первой его публикации год назад. Однако на самом деле Германии 
следовало бы радоваться, что в ней не перевелись еще активные и 
критические интеллектуалы, занятые как раз тем, что гражданское 
общество и ожидает от интеллектуалов в тяжелые и чреватые 
грозными изменениями времена – постановкой вопросов, обсуж-
дением альтернатив и умением противопоставить себя медийному 
мейнстриму, коль скоро морализаторство в этом мейнстриме 
настолько берет верх над здравым смыслом, что даже стремление 
к перемирию и переговорам оценивает как цинизм. А также (что в 



Голос критического разума. – Рец. на эссе Ю. Хабермаса «Пледойе  
в пользу переговоров» 

 203 

особенной степени касается именно Хабермаса) – обладающие 
ценным качеством быть не просто философами, понимающими 
мир, а философами с активной гражданской позицией, способны-
ми начать и развить общественный дискурс, который если даже и 
не повлияет на ход господствующей политики, так по крайней ме-
ре покажет, что она не вправе называть себя безальтернативной. 

 
Есть в эссе обидные для Украины исторические неточности, 

допущенные философом как раз там, где он хотел делать ей ком-
плименты – например, уверенность, что Украина всю свою исто-
рию страдала от русской, польской и австро-венгерской оккупации 
и никогда за свою историю не была независимой, кроме как после 
распада СССР. «Из всех запоздалых наций Европы она – самая 
запоздалая», – считает Хабермас. 

 



Погорельская С.В. 

 204 

УДК: 141.3 
ПОГОРЕЛЬСКАЯ C.В.∗ НЕФИЛОСОФСКИЙ ФИЛОСОФ. – РЕЦ. 
НА СБОРНИК «АЛЬБЕР КАМЮ – ФИЛОСОФ ПРОТИВ ВОЛИ? 
К ИСТОРИИ И СОВРЕМЕННОСТИ ЕГО МЫШЛЕНИЯ». 
DOI: 10.31249/rphil/2023.03.14 
Albert Camus – ein Philosoph wider Willen? Zur Geschichte und 
Gegenwart seines Denkens / Sölch D., Victor O. (Hrsg.). – Berlin : 
Schwabe, 2022. – 314 S. 

Аннотация. Рецензируется новый сборник статей, состав-
ленный на основе лекций, проходивших в 2021 г. в связи с юбиле-
ем выхода в свет работы А. Камю «Бунт человека» и посвященный 
исследованию философских аспектов его творчества. 

Ключевые слова: А. Камю; французский экзистенциализм; 
современная немецкая философия. 
Pogorelskaya S.V. Book review: Sölch D., Victor O. (Hrsg.) Albert 
Camus – ein Philosoph wider Willen? Zur Geschichte und Gegenwart 
seines Denkens – Berlin, Schwabe, 2022. – 314 S. 

Abstract. A new collection of articles is reviewed, based on the 
lectures held in 2021 on the anniversary of the publication of 
A. Camus's work 'Human Rebellion', exploring the philosophical 
aspects of his work. 

Keywords: A. Camus; French existentialism; modern German 
philosophу. 

 
∗ Погорельская Светлана Вадимовна – кандидат политических наук, док-

тор философии Боннского университета, старший научный сотрудник отдела 
философии ИНИОН РАН. 



Нефилософский философ. – Рец. на сборник «Альбер Камю – Философ 
против воли? К истории и современности его мышления» 

 205 

Для цитирования: Погорельская С.В. Нефилософский философ. 
[Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зару-
бежная литература. Серия 3 : Философия. – 2023. – № 3. – С. 204–208. 
Рец. на кн.: Albert Camus – ein Philosoph wider Willen? Zur Geschichte und 
Gegenwart seines Denkens / Sölch D., Victor O. (Hrsg.). – Berlin : Schwabe, 
2022. – 314 S.  DOI: 10.31249/rphil/2023.03.14 

В сборнике статей, подготовленном на философском факуль-
тете Дюссельдорфского университета по результатам цикла лек-
ций, прошедших в университете 2021 г. в связи с юбилеем выхода 
в свет труда «Бунт человека», творческое наследие Альбера Камю 
рассматривается под несколько неожиданным углом зрения: мог ли 
он называть себя философом и почему он этого не хотел? Ведь, как 
известно, сам этот многогранный мыслитель, сочетающий в себе 
литературный и аналитический талант и известный прежде всего 
именно своими литературными произведениями, неоднократно 
выражал сомнения в том, может ли – и хочет ли – он называть себя 
философом. «Я не философ. Я не верю в разум настолько, чтобы 
верить в систему», – говорил он (с. 8), демонстрируя этими слова-
ми одновременно и свое отношение к философии, свое понимание 
философии как системы. Вопрос о том, что привело его к такому 
пониманию, это отдельная тема, не теряющая, как показывает раз-
нообразие статей сборника, актуальности и в наши дни. 

По мнению самих издателей, дистанция, которую Камю, сам 
по образованию философ, демонстрировал по отношению к фило-
софии, подразумевала ее как академическую науку, как универси-
тетский предмет и касалась в первую очередь популярной в акаде-
мическом процессе «системной философии идеалистических 
школ» (с. 7). Его философские работы, тот же «Миф о Сизифе», не 
отвечали формальным критериям философской науки того време-
ни. Вместе с тем сам он, судя по его словам «Мыслят в картинах – 
хочешь быть философом, пиши романы» (с. 8), все же понимал 
себя как философа, видя в литературной форме выражение мысли 
больше шансов прийти к истине, нежели посредством философ-
ского изложения – вернее того, что под ним понималось. 

Такая противоречивость в самооценках нуждается, по мне-
нию авторов сборника, в более точном анализе. Что же понимал 
Камю под философией – как той, к которой он себя не относил, так 
и той, что лежала в основе его творчества? Задачей своего труда 



Погорельская С.В. 

 206 

авторы сборника видят целенаправленное исследование всего 
творчества Камю (как с исторической, так и с современной точки 
зрения) именно на предмет его философских содержаний, а также 
выявление потенциалов, которые несет в себе его дихотомическое, 
по мнению издателей, мышление (с. 9). Большинство статей сбор-
ника посвящены тому, как сам Камю соотносил свои труды с фи-
лософией – начиная с историко-философских работ о становлении 
его мышления и до исследования соотношения литературы и фи-
лософии в его творчестве. Можно ли назвать его философом – или 
все же писателем? Целесообразна ли вообще такая дихотомия в его 
случае? Какое место занимал он в философском разнообразии 
ХХ века? Пренебрежительные слова Жана-Жака Брошье о «фило-
софе для старших классов средней школы» безвозвратно ушли в 
прошлое вместе с 1970-ми годами ХХ в., а участившееся обраще-
ние к трудам Камю в наше время вряд ли можно объяснить лишь 
юбилеями1 – скорее всего, они созвучны вопросам, занимающим 
человечество в нынешние непростые времена. 

По мнению самих издателей, мышление, осознанно избега-
ющее строгой линии раздела между литературой и философией, 
может принять на себя немалую роль в консолидации общества, 
недаром же сам Камю считал своей целью объединение людей 
(с. 10). 

В сборнике – 16 статей, позволяющих говорить о новой, со-
временной оценке Камю. Так, открывающая сборник статья 
К. Польке (с. 17–38) исследует антропологические представления 
Камю, как они, в частности, выразились в мифе о Сизифе. Также 
представлено несколько статей, где творчество Камю рассматрива-
ется в сравнении со взглядами других мыслителей. Например, сра-
зу две статьи обращаются к «философии жизни». М.-Э. Бер («Фи-
лософия между инстинктом и интуицией», с. 89–112), обращаясь к 
ранним трудам Камю, исследует его, кстати малоизученное, отно-
шение к Анри Бергсону. Х. Шельксхорн в статье «Философия гра-
ниц» (с. 113–134) рассматривает «контуры философии Камю» в 
соотношении с трудами Ницше. Д. Зольх («Между героизмом и 
надеждой», с. 67–88) обращается к Габриэлю Марселю и, во вто-

 
1 В 2020 г. отмечали 60-летие дня смерти, в 2021 г. – 70-летие выхода в 

свет знаменитого труда «Бунт человека».  



Нефилософский философ. – Рец. на сборник «Альбер Камю – Философ 
против воли? К истории и современности его мышления» 

207 

рой своей статье («От поиска смысла к созданию смысла», с. 177–
200), – к Ральфу Эмерсону. Х. Виттман («Философия, литература и 
искусство. Альбер Камю и Жан-Поль Сартр», с. 211–226) и В. фон 
Вробелевски («Камю и Сартр – трудная дружба», с. 227–246) соот-
носят воззрения Камю и Сартра, причем оба в той или иной степе-
ни полагают, что спор между Камю и Сартром в наше время уже не 
так актуален, как для их современников – значительно важнее сей-
час то, что их объединяет. 

Еще две статьи (М. Винтерштайгер «Природа, история и 
традиции Средиземноморья», с. 159–176) и О. Виктор «Камю и 
средиземноморская культура. Философия жизни в контексте меры 
и бунта», с. 135–158) посвящены так называемому «средиземно-
морскому мышлению» (рensée de midi), которое авторы рассматри-
вают с различных позиций. Виктор выступает против нередко вы-
ражавшихся в адрес Камю упреков в регионализме, обращаясь к 
ранним текстам мыслителя, в частности к работе «Новая среди-
земноморская культура», и затрагивая проблему их переводов в 
немецкоязычных исследованиях. Винтерштайгер же тематизирует 
культурные мифы во взаимосвязи с «политической геофилософией 
Камю». 

Статья Лу Марин («70 лет «Бунту человека», с. 247–264) те-
матизирует разногласия и споры, возникшие в интеллектуальном 
мире Запада сразу после выхода в свет работы «Бунт человека», в 
1951 / 52 г. Статья интересна многочисленными ссылками на ли-
бертарианскую политическую мысль тех лет, на дискуссии о нена-
силии, об алжирской проблеме и т.д., которые приведены для того 
чтобы показать антиколониальный, по мнению автора, характер 
мышления Камю. 

Практически все статьи этого интересного и разнообразного 
сборника по-своему, но тем не менее положительно, отвечают на 
поставленный издателями вопрос, был ли Камю философом. Разу-
меется, да. Сами издатели полагают, что отрицание философских 
систем – это уже сама по себе философема. Но лучше всего фило-
софичность Камю сформулировала А.-К. Райф в последней статье 
сборника («“Мир предлагает не истины, а возможности любви”. 
Генезис и значение замыслов о “Стадии любви” в творчестве 
А. Камю», с. 287–304). Обращаясь к третьей стадии, планировав-
шейся мыслителем как завершение цикла, – к «Любви», которая 



Погорельская С.В. 

208 

должна была последовать за «Абсурдом» и «Бунтом», Райф пока-
зывает, что Камю, отвергая философию как построение систем, 
был тем не менее «гораздо более систематичен в своем мышлении, 
чем принято считать и чем кажется на первый взгляд» (с. 303). Он 
был прав, полагает Райф, когда, распознав, что современный фило-
софский процесс уже не может, более того, не должен быть 
направлен на создание «классических» философских систем, «с 
присущими ими последовательностью и отсутствием противоре-
чий» (с. 303), дистанцировался от философии, как она понималась 
в те годы. Указывая на актуальность творчества мыслителя, она 
завершает: «Сегодня нам необходимо мышление по Камю, которое 
признает противоречия в их неразрешимости и помогает нам жить 
с ними» (с. 303–304). 

Сборник заслуживает внимательного прочтения. Новые, от-
части неожиданные, интерпретации наследия Камю, представлен-
ные в нем, показывают, что Камю, будучи одним из мыслителей, 
многогранность творчества которых не позволяет раз и навсегда 
уложить их в прокрустово ложе догматических воззрений, остается 
актуален и в наше время. Книга будет интересна не только истори-
кам западной философии второй половины ХХ в. или же исследо-
вателям немецких взглядов на философию Камю, но и широкому 
кругу читателей, интересующихся экзистенциализмом. 



Нефилософский философ. – Рец. на сборник «Альбер Камю – Философ 
против воли? К истории и современности его мышления» 

Институт научной информации по общественным наукам  
Российской академии наук  

Нахимовский проспект, д. 51/21, 
Москва, 117418 

http://inion.ru  

Отдел печати и распространения изданий 
Тел.: (925) 517-36-91 

e-mail: inion-print@mail.ru 

Отпечатано по гранкам ИНИОН РАН 
ООО «Амирит» 

410004, Саратовская обл., г. Саратов 
ул. Чернышевского, д. 88, литера У

Социальные и гуманитарные науки 
Отечественная и зарубежная литература 
Информационно-аналитический журнал 

Серия 3 

ФИЛОСОФИЯ 
2023 – № 3 

Техническое редактирование 
и компьютерная верстка  В.Б. Сумерова 

Корректор  Д.Г. Валикова 

Подписано к печати 04.07.2023  
Формат 60×84/16 
Печать офсетная 
Усл. печ. л. 13,23 
Тираж 300 экз.  
(1–100 экз. – 1-й завод) 

Бум. офсетная № 1 
Цена свободная 
Уч.-изд. л. 10,2 

Заказ №   



 


	СОВРЕМЕННАЯ ФИЛОСОФИЯ
	ПУЩАЕВ Ю.В.0F( КОНФЛИКТ НА УКРАИНЕ И СОВРЕМЕННАЯ ФИЛОСОФИЯ В РОССИИ И ВОКРУГ НЕЕ. ЧАСТЬ VI. (Обзор) DOI: 10.31249/rphil/2023.03.01
	Аннотация. В VI части нашего обзора мы продолжаем рассматривать взгляды известного современного философа, социолога, политолога и публициста А.Г. Дугина на ситуацию и конфликт вокруг военных действий на Украине. Несмотря на свою непризнанность в акаде...
	Ключевые слова: специальная военная операция; конфликт на Украине; гражданская война на Украине; социальная философия; философия истории; философия и социология А.Г. Дугина; Путин; путинский режим; Россия; Украина; Запад.

	PUSHCHAEV Yu.V. The conflict in Ukraine and modern philosophy in and around Russia. Part six.
	Abstract. In the sixth part of our review, we continue to consider the views one of the most famous contemporary philosopher, sociologist, political scientist and publicist A.G. Dugin on the situation and the military actions in Ukraine. Despite his l...
	Keywords: special military operation; war Z/V; conflict in Ukraine; civil war in Ukraine; social philosophy; philosophy of history; philosophy and sociology of A.G. Dugin; Tradition; Premodern; Modern; Postmodern; Putin; Putin's regime; Russia; Ukrain...
	Для цитирования: Пущаев Ю.В.: Конфликт на Украине и современная философия в России и вокруг нее. Часть VI. (Обзор) // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 2. – С. 7–23.  DOI: 10.31249/r...
	Список литературы



	Реф. ст.: ДЕЛИЧ Й. ВУК СТЕФАНОВИЧ КАРАДЖИЧ – ОСНОВАНИЕ И ОРИЕНТИР
	Делић Ј. Вук Ст. Караџић – темељ и оријентир // Летопис Матице српске. – Нови Сад, 2022. – Год. 198, књ. 598, св. 6. – С. 948–961. – URL: https://www.maticasrpska.org.rs/letopis/letopis_510_6/Letopis% 20510%20decembar%20SAJT.pdf
	Ключевые слова: В.С. Караджич; национальное самосознание; сербский язык; сербская литература; сербы.
	Для цитирования: Цибизова И.М. [Реферат] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 3. – С. 24–30. Реф. ст.: Делић Ј. Вук Ст. Караџић – темељ и оријентир // Летопис Матице српске. – Нови С...


	Реф. ст.: Э. НАЙЕРА ПЕРЕС. ЖИЗНЬ И МНОДЕСТВЕННОСТЬ. ПЕРЕСМОТР НИЦШЕАНСКИХ РАЗМЫШЛЕНИЙ САМБРАНО И АРЕНДТ
	Nájera Pérez E. Vida y pluralidad. El recorrido de la reflexión nietzscheana en Zambrano y Arendt // Revista de Filosofía. – Madrid, 2022. – V. 47, N 2. – P. 369–385. – URL: https://revistas.ucm.es/index.php/ RESF/article/view/69090/4564456561900. – ...
	Ключевые слова: Х. Арендт; жизнь; многообразие; Ф. Ницше; образ жизни; плюральность; М. Сомбрано.
	Для цитирования: Цибизова И.М. [Реф. ст.] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – 2023. – № 3. – С. 31–42. Реф. ст.: Nájera Pérez E. Vida y pluralidad. El recorrido de la reflexión nietzscheana ...


	Реф. кн.: ЯКОВЕЦ Ю.В., ФАРАХ С.Н. МИР ЦИВИЛИЗАЦИЙ: ЕСТЬ ЛИ БУДУЩЕЕ? – Москва : МИСК-ИД Академии им. Н.Е. Жуковского, 2022. – 532 с. DOI: 10.31249/rphil/2023.03.02
	Аннотация. В книге рассматриваются история, структура и система взаимодействия мира цивилизаций (глобальной, мировых и локальных). Исследуются основные вызовы и угрозы, стоящие перед современной цивилизацией. Авторы анализируют условия позитивного сце...
	Ключевые слова: цивилизация; диалог цивилизаций; глобальные проблемы; цивилизационный подход; будущее человечества; ноосфера; гуманизм; многополярный мир; цивилиография; Россия.

	Summary of the book: Yakovets Yu.V., Farah S.N. The world of civilizations: is there a future? – Moscow, 2022. – 532 р.
	Abstract. The book discusses the nature and principles of the development of civilizations (global, world and local). The main challenges and threats facing modern civilization are investigated. A positive scenario for the development of civilizations...
	Keywords: civilization; dialogue of civilizations; global problems; civilizational approach; the future of humanity; noosphere; humanism; multipolar world; civiliography; Russia.
	Для цитирования: Мельник С.В. [Реф. кн.] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – 2023. – № 3. – С. 43–53. Реф. кн.: Яковец Ю.В., Фарах С.Н. Мир цивилизаций: есть ли будущее? – Москва : МИСК-ИД А...



	ЭТИКА
	ЛЕТОВ О.В.45F( АКТУАЛЬНЫЕ ПРОБЛЕМЫ НОРМАТИВНОЙ ЭТИКИ. (Обзор). DOI: 10.31249/rphil/2023.03.03
	Аннотация. В обзоре отражены важные проблемы современной нормативной этики. Принцип взаимности имеет основополагающий характер для ветхозаветного морального мира и обнаруживается во всех основных его проявлениях. В книгах Ветхого Завета он разносторон...
	Ключевые слова: мораль; ретроспективная и проспективная взаимность; благодарность; Золотое правило; генеалогия морали; желание; удовольствие; социально-эмоционально-этическое образование.

	LETOV O.V. Actual problems of normative ethics. (Review).
	Abstract. The review reflects important problems of modern normative ethics. The principle of reciprocity is fundamental to the Old Testament moral world and is found in all its main manifestations. In the books of the Old Testament, it is manifested ...
	Keywords: morality; retrospective and prospective reciprocity; Gratitude; Golden Rule; moral genealogy; wish; pleasure; social-emotional-ethical education.
	Для цитирования: Летов О.В. Актуальные проблемы нормативной этики (обзор) // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – 2023. – № 3. – С. 54–61.  DOI: 10.31249/rphil/2023.03.03
	Список литературы



	ЛЕТОВ О.В.46F( ЭТИКА НАУКИ Р. МЕРТОНА. (Обзор).  DOI: 10.31249/rphil/2023.03.04
	Аннотация. Обзор посвящен анализу концепции одного из наиболее влиятельных американских социологов науки XX в. Р.К. Мертону. Согласно его учению, этос науки – это эмоциональный комплекс ценностей и норм, который считается обязательным для ученых. Норм...
	Ключевые слова: философия и социология науки; нормы науки; универсализм; незаинтересованность; скептицизм; коллективизм; комплекс социальных и культурных условий; экзистенциальные факторы научной деятельности.

	LETOV O.V. Ethics of Science by R. Merton. (Review).
	Abstract. The review is devoted to the analysis of the concept of one of the most influential American sociologists of science of the 20 th century, R.K. Merton. According to his teachings, the ethos of science is an emotional set of values and norms,...
	Keywords: philosophy and sociology of science; norms of science; universalism; disinterest; skepticism; collectivism; a complex of social and cultural conditions; existential factors of scientific activity.
	Для цитирования: Летов О.В. Этика науки Р. Мертона. (Обзор) // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 3. – С. 62–66.  DOI: 10.31249/rphil/2023.03.04
	Список литературы




	ЭСТЕТИКА
	МИЛОВАЦ Ж.В.47F( СПОНТАННЫЙ «ТАНЕЦ» СОЗНАНИЯ В ХУДОЖЕСТВЕННОМ ТВОРЧЕСТВЕ. DOI: 10.31249/rphil/2023.03.05
	Аннотация. В статье повествуется о тайнах человеческой субъективности. Рассматриваются важнейшие ее составляющие – бессознательное и сознательное творческого субъекта в процессе художественного творчества, роль иррационального и рационального начал в ...
	Ключевые слова: человеческая субъективность; творчество; художественное творчество; творческий субъект; «танец» спонтанности; спонтанное сознание; художник; бессознательное; иррациональное; рациональное; искусство; произведение искусства; дух; эмпатия...

	MILOVATS J.V. Spontaneous «dance» of consciousness in artistic creativity.
	Abstract. The article tells about the secrets of human subjectivity. Its most important components are considered – the unconscious and conscious of the creative subject in the process of artistic creation, the role of the irrational and rational prin...
	Keywords: human subjectivity; creativity; artistic creation; creative subject; «dance» of spontaneity; spontaneous consciousness; artist; unconscious; irrational; rational; art; work of art; spirit; empathy; catharsis; harmony.
	Для цитирования: Миловац Ж.В. Спонтанный «танец» сознания в художественном творчестве // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – 2023. – № 3. – С. 67–76.    DOI: 10.31249/rphil/2023.03.05
	Список литературы




	ЛОГИКА И ТЕОРИЯ ПОЗНАНИЯ
	Реф. ст.: ЭДЕР А.-М.А. ЭКСПЛИКАЦИЯ ПОНЯТИЯ ЭПИСТЕМИЧЕСКОЙ РАЦИОНАЛЬНОСТИ
	EDER A.-M.A. Explicating the Concept of Epistemic Rationality // Synthese. ‒ Springer Nature, 2021. ‒ Vol. 199, Issue 1–2. ‒ P. 4975‒5000.
	Ключевые слова: эпистемическая рациональность; Р. Карнап, эпистемическая нормативность; концептуальный инжиниринг; плюрализм; инструментализм.
	Для цитирования: Думов А.В. [Реф. ст.] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – 2023. – № 3. – С. 77–83. Реф. ст.: Eder A.-M.A. Explicating the Concept of Epistemic Rationality // Synthese. ‒ Spr...



	ФИЛОСОФИЯ НАУКИ И ТЕХНИКИ
	Реф. ст.: АНТА Х. ИНФОРМАЦИЯ, ЗНАЧЕНИЕ И ФИЗИКА: ИНТЕЛЛЕКТУАЛЬНАЯ ЭВОЛЮЦИЯ АНГЛИЙСКОЙ ШКОЛЫ ТЕОРИИ ИНФОРМАЦИИ В 1946–1956 гг.
	ANTA J. Information, meaning and physics: The intellectual evolution of the English School of Information Theory during 1946–1956 // Science in Context. ‒ Cambridge, 2023. ‒ FirstView. ‒ P. 1‒17.
	Ключевые слова: информация; Д.М. Маккей; английская школа теории информации; К.Э. Шеннон; эпистемология.
	Для цитирования: Думов А.В. [Реф. ст.] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – 2023. – № 3. – С. 84–90. Реф. ст.: Anta J. Information, meaning and physics: The intellectual evolution of the Engl...



	ФИЛОСОФИЯ РЕЛИГИИ  И РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ
	ГРАНИН Р.С.75F* ХРИСТИАНСТВО В АФРИКЕ И АКТУАЛЬНЫЕ ВОПРОСЫ НОВОЗАВЕТНОЙ ЭКЗЕГЕТИКИ. (Обзор).  DOI: 10.31249/rphil/2023.03.06
	Аннотация. В обзоре рассматриваются статьи, опубликованные в журнале Южно-Африканской теологической семинарии «Conspectus». Исследуются актуальные проблемы распространения христианства на Глобальном Юге, а также некоторые вопросы новозаветной экзегезы.
	Ключевые слова: христианство; Африка; библеистика; экзегетика; Новый завет; богословие; радикализация; сотериология.

	GRANIN R.S. Christianity in Africa and current issues of New Testament exegesis. (Review).
	Abstract. The work of modern Biblical scholars and the current problems of the spread of Christianity in the Global South are studied. The review examines the articles published in the «Conspectus: The Journal of the South African Theological Seminary».
	Keywords: Christianity; Africa; biblical studies; exegesis; New Testament; theology; radicalization; soteriology.
	Для цитирования: Гранин Р.С. Христианство в Африке и актуальные вопросы новозаветной экзегетики (обзор) // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – 2023. – № 3. – С. 91–104.    DOI: 10.31249/rphil/2...
	Список литературы



	КИМЕЛЕВ Ю.А.78F* НЕОСХОЛАСТИКА И СХОЛАСТИЧЕСКАЯ ТРАДИЦИЯ. DOI: 10.31249/rphil/2023.03.07
	Аннотация. «Неосхоластика» оформляется в XIX в. как следствие восстановления традиции, восходящей к средневековой теологической и философской схоластике на латинском Западе. «Золотой век схоластики» приходится на XIII в., затем традиция принимает форм...
	Ключевые слова: неосхоластика; схоластическая традиция; «золотой век схоластики»; «вторая схоластика»; кризис схоластической традиции на рубеже XVIII–XIX вв.; томизм; неотомизм.

	KIMELEV Yu.A. Neo-Scholasticism and scholastic tradition.
	Abstract. «Neo-Scholasticism» points to the restoration of a tradition going back to the medieval theological and philosophical scholasticism in the Latin west. The tradition was formed in the period of «the golden age of scholasticism» in the XIII ce...
	Keywords: neoscholasticism; scholastic tradition; «the golden age of scholasticism»; «the second scholasticism»; crisis of scholastic tradition; restoration of the scholastic tradition; thomism; neothomism.
	Для цитирования: Кимелев Ю.А. Неосхоластика и схоластическая традиция // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – 2023. – № 3. – С. 104–123.  DOI: 10.31249/rphil/2023.03.07
	«Золотой век схоластики»
	Теология, философия и наука в эпоху расцвета схоластики
	Вторая схоластика
	Оформление неосхоластики
	Список литературы




	СОЦИАЛЬНАЯ ФИЛОСОФИЯ
	СКВОРЦОВ Л.В.81F( ЕДИНСТВО МАТЕРИАЛЬНОГО И ИДЕАЛЬНОГО КАК ОСНОВАНИЕ АБСОЛЮТНОЙ ИСТИНЫ ЦИВИЛИЗАЦИОННОГО ЦЕЛЕПОЛАГАНИЯ
	DOI: 10.31249/rphil/2023.03.08
	Аннотация. Статья посвящена анализу методологии определения истинности формирования целей и путей самосохранения глобальной цивилизации. Рассматриваются традиционные философские принципы понимания истинной методологии формирования цивилизационных целе...
	Ключевые слова: материальное; идеальное; цивилизация; истина; целеполагание; глобальные проблемы, будущее человечества.

	SKVORTSOV L.V. The unity of the material and the ideal as the basis of the absolute truth of civilizational goal-setting.
	Аbstract. The article is devoted to the analysis of the methodology for determining the truth of the formation of goals and ways of self-preservation of global civilization. Traditional philosophical principles of understanding the true methodology o...
	Keywords: Material; ideal; civilization; truth; goal-setting; global problems; the future of humanity.
	Для цитирования: Скворцов Л.В. Единство материального и идеального как основание абсолютной истины цивилизационного целеполагания // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – 2023. – № 3. – С. 124–15...
	Вступление
	Бесспорна ли истина приоритета материального?
	Цивилизационный смысл слияния идеального  с материальным
	Демистификация абсолютности идеального
	Синтез идеального и материального – узкие коридоры  в будущее
	Список литературы



	ЦИБИЗОВА И.М.92F( ТОЛЕРАНТНОСТЬ: ИСТОРИЯ, ТЕОРИЯ И ПРАКТИКА. Часть III.   DOI: 10.31249/rphil/2023.03.09
	Аннотация. В заключительной части статьи автор на основании рассмотренных ранее концепций сосредоточивается на ограниченности и избирательности западной либеральной толерантности и причинах подобного положения вещей. Особое внимание уделяется упомянут...
	Ключевые слова: либерализм; открытое общество; протекционизм; религиозность; русофобия; толерантность.

	TSIBIZOVA I.M. Tolerance: theory and practice.
	Abstract. In the final part of the article, based on the concepts discussed earlier, the author focuses on the limitations and selectivity of Western liberal tolerance and the reasons for this state of affairs. Particular attention is paid to what is ...
	Keywords: liberalism; open society; protectionism; religiosity; Russophobia; tolerance.
	Для цитирования: Цибизова И.М. Толерантность: теория и практика. Часть III // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – 2023. – № 3. – С. 154–163.  DOI: 10.31249/rphil/2023.03.09
	Источники
	Список литературы



	Реф. ст.: ШУВАКОВИЋ У.В. ФАКТОР «СЕДЬМОЙ СИЛЫ» В ПРОПАГАНДИСТСКОЙ ВОЙНЕ – О ГРАНИЦАХ ОДНОГО АНАЛИЗА.
	ШУВАКОВИЋ У.В. Учинак «седме силе» у пропагандном рату – о дометима једне анализе // Зборник Матице српске за друштвене науке. – Нови Сад, 2020. – Г. 71, бр. 175(3). – С. 329–343. – URL: https://www.maticasrpska.org.rs/category/katalog-izdanja/naucni-...
	Ключевые слова: антисербская пропаганда; Государственный союз Сербии и Черногории; западная печать; Союзная республика Югославия; средства массовой информации.
	Для цитирования: Цибизова И.М. [Реф. ст.] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – 2023. – № 3. – С. 164–170.  Реф. ст.: Шуваковић У.В. Учинак «седме силе» у пропагандном рату – о дометима једне ...


	Реф. ст.: ЛУТОВАЦ З. МУЛЬТИКУЛЬТУРНОСТЬ И МУЛЬТИКУЛЬТУРАЛИЗМ НА «ЗАПАДНЫХ БАЛКАНАХ»
	ЛУТОВАЦ З. Мультикультурность и мультикультурализм на «Западных Балканах» // Зборник Матице српске за друштвене науке. – Нови Сад, 2020. – Г. 71, – бр. 175 (3). – С. 345–360. – URL: https://www.maticasrpska.org.rs/stariSajt/casopisi/ZMSDN_175.pdf.
	Ключевые слова: «Западные Балканы»; межкультурный диалог; мультикультурализм; мультикультурность; Сербия.
	Для цитирования: Цибизова И.М. [Реф. ст.] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – 2023. – № 3. – С. 171–182. Реф. ст.: Лутовац З. Мультикультурность и мультикультурализм на «Западных Балканах» /...



	КНИЖНОЕ ОБОЗРЕНИЕ (РЕЦЕНЗИИ)
	ПОГОРЕЛЬСКАЯ С.В.132F( НАИВНЫЙ, ПРАГМАТИЧНЫЙ, АКТУАЛЬНЫЙ. – Рец. на кн. О. МЮЛЛЕРА «ПАЦИФИЗМ. ЗАЩИТА» DOI: 10.31249/rphil/2023.03.10
	Аннотация. Немецкий философ О. Мюллер рассматривает пацифизм в контексте современных реалий, прежде всего после начала российской СВО на Украине.
	Ключевые слова: антивоенное движение, пацифизм, современная немецкая философия.

	MÜLLER O. Pazifismus. Eine Verteidigung. – Ditzingen : Reclam. – 2022. – 116 S.
	Abstract. The German philosopher O. Müller examines pacifism in the context of contemporary realities, primarily after the start of the Russian EWS in Ukraine.
	Keywords: anti-war movement; pacifism, modern German philosophy.
	Для цитирования: Погорельская С.В. Наивный, прагматичный, актуальный. [Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Серия 3 : Философия. – 2023. – № 3. – С. 183–187.  Рец. на кн.: Müller O. Pazifismus. Eine Vert...


	ПОГОРЕЛЬСКАЯ С.В.133F( О ДЕМОКРАТИЧЕСКИХ ДЕМОФОБАХ. Рецензия на кн.: Г. ЛЮББЕ-ВОЛЬФ «ДЕМОФОБИЯ. НУЖНО ЛИ БОЯТЬСЯ ПРЯМОЙ ДЕМОКРАТИИ». DOI: 10.31249/rphil/2023.03.11
	Аннотация. Актуальный для Германии вопрос о недостатках ее демократической системы рассматривается в правовом и философском контексте.
	Ключевые слова: прямая демократия; популизм; политическая философия; ФРГ.

	LÜBB-WOLFF G. Demophobie : Muss Man die direkte Demokratie fürchten? – Frankfurt am Main : Klostermann, 2023. – 212 S.
	Abstract. The relevant question for Germany about the shortcomings of its democratic system is examined in the legal and philosophical context.
	Keywords: direct democracy; populism; political philosophy; FRG.
	Для цитирования: Погорельская С.В. О демократических демофобах. [Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Серия 3 : философия. – 2023. – № 3. – С. 188–191. Рец. на кн.: Lübb-Wolff G. Demophobie : Muss Man di...


	ЦИБИЗОВА И.М.134F( СОВМЕЩЕНИЕ НЕСОВМЕСТИМОГО: СКЕПТИЦИЗМ И РОМАНТИЗМ. – Рец. на кн.: «СКЕПСИС И АПОЛИТИЧНОСТЬ: АЛЬТЕРНАТИВА ГУСТАВА ЛАНДАУЭРА»135F .  DOI: 10.31249/rphil/2023.03.12
	Аннотация. Сборник освещает философские концепции оригинального немецко-еврейского мыслителя-анархиста Г. Ландауэра при особом внимании к скептицизму и анархистской аполитической концепции.
	Ключевые слова: анархизм; антиполитика; аполитичность; Г. Ландауэр; лингвистический скептицизм; теосис.

	TSIBIZOVA I.M. Combining the incompatible: skepticism and romanticism. Review of the book: Skepsis and Antipolitics: The Alternative of Gustav Landauer. Cohen-Skalli С., Pisano L. (Edds.)
	Abstract. The collection highlights the philosophical concepts of the original German-Jewish anarchist thinker G. Landauer, with particular attention to skepticism and the anarchist apolitical concept.
	Keywords: anarchism; antipolitics; apoliticality; Landauer G.; linguistic skepticism; Theosis.
	Для цитирования: Цибизова И.М. Совмещение несовместимого: Скептицизм и романтизм [Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3. : Философия. – 2023. – № 3. – С. 192–196. Рец. на кн.: Skepsis and Antipolit...
	Список литературы



	ПОГОРЕЛЬСКАЯ С.В.137F( ГОЛОС КРИТИЧЕСКОГО РАЗУМА. – РЕЦ. НА ЭССЕ Ю. ХАБЕРМАСА «ПЛЕДОЙЕ В ПОЛЬЗУ ПЕРЕГОВОРОВ». DOI: 10.31249/rphil/2023.03.13
	Аннотация. В милитаризирующейся и все более антироссийской Германии теоретик коммуникативного действия Юрген Хабермас призывает к поискам консенсуса с целью восстановления мира. Второе эссе138F  мэтра, не боящегося противопоставить себя медийному мейн...
	Ключевые слова: современное антивоенное мышление; теория коммуникативного действия; Ю. Хабермас; современная немецкая философия.
	Abstract. In a militarized and increasingly anti-Russian Germany, communicative action theorist Jürgen Habermas calls for a search for consensus to restore peace. This second essay by a master who is not afraid to confront the media mainstream remind...
	Key words: Modern Anti-War Thinking; Communicative Action Theory; J. Habermas; Modern German Philosophy.
	Для цитирования: Погорельская С.В. Голос критического разума. [Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Серия 3 : Философия. – 2023. – № 3. – С. 197–203. Рец. на кн.: Habermas J. Ein Plädoyer für Verhandlung...


	ПОГОРЕЛЬСКАЯ C.В.144F( НЕФИЛОСОФСКИЙ ФИЛОСОФ. – РЕЦ. НА СБОРНИК «АЛЬБЕР КАМЮ – ФИЛОСОФ ПРОТИВ ВОЛИ? К ИСТОРИИ И СОВРЕМЕННОСТИ ЕГО МЫШЛЕНИЯ».
	Аннотация. Рецензируется новый сборник статей, составленный на основе лекций, проходивших в 2021 г. в связи с юбилеем выхода в свет работы А. Камю «Бунт человека» и посвященный исследованию философских аспектов его творчества.
	Ключевые слова: А. Камю; французский экзистенциализм; современная немецкая философия.

	Pogorelskaya S.V. Book review: Sölch D., Victor O. (Hrsg.) Albert Camus – ein Philosoph wider Willen? Zur Geschichte und Gegenwart seines Denkens – Berlin, Schwabe, 2022. – 314 S.
	Abstract. A new collection of articles is reviewed, based on the lectures held in 2021 on the anniversary of the publication of A. Camus's work 'Human Rebellion', exploring the philosophical aspects of his work.
	Keywords: A. Camus; French existentialism; modern German philosophу.
	Для цитирования: Погорельская С.В. Нефилософский философ. [Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Серия 3 : Философия. – 2023. – № 3. – С. 204–208. Рец. на кн.: Albert Camus – ein Philosoph wider Willen? Z...






