
1

ИНСТИТУТ НАУЧНОЙ ИНФОРМАЦИИ ПО ОБЩЕСТВЕННЫМ НАУКАМ 
РОССИЙСКОЙ АКАДЕМИИ НАУК 

(ИНИОН РАН) 

СОЦИАЛЬНЫЕ  
И  

Г УМАНИТАРНЫЕ  НАУКИ  

ОТЕЧЕСТВЕННАЯ  И  ЗАРУБЕЖНАЯ  
ЛИТЕРАТУРА  

ИНФОРМАЦИОННО-АНАЛИТИЧЕСКИЙ ЖУРНАЛ 

СЕРИЯ 3 

ФИЛОСОФИЯ

2024 – 1 

Издается с 1991 года 
Выходит 4 раза в год 
индекс серии 3.2 



2

Учредитель 
Институт научной информации  

по общественным наукам 
Российской академии наук 

 

Редакционная коллегия серии «Философия»: 

С.В. Мельник – д-р филос. наук, главный редактор (ИНИОН РАН), 
Д.В. Ефременко – д-р полит. наук (ИНИОН РАН, зам. директора по 
науке), В.Г. Буданов – д-р филос. наук (ИФ РАН), А.П. Козырев – 
канд. филос. наук (МГУ), О.В. Кулешова –  канд. филол. наук 
(ИНИОН РАН), О.В. Летов – канд. филос. наук (ИНИОН РАН), 
В.С. Меськов – д-р филос. наук (МПГУ), Л.И. Мозговой – д-р фи-
лос. наук (ДДПУ), И.И. Ремезова – канд. филос. наук (ИНИОН 
РАН), С.В. Погорельская – канд филос., канд. полит. наук (ИНИОН 
РАН), Г.В. Хлебников – канд. филос. наук, В.А. Яковлев – д-р фи-
лос. наук (МГУ) 

Редактор-составитель – А.И. Криман  

Регистрационное свидетельство ПИ № ФС 77-80874 от 21.04.2021 

Информационно-аналитический журнал «Социальные и гумани-
тарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Серия 3. Фило-
софия = Social Sciences and Humanities. Domestic and Foreign Literature. 
Series 3: Philosophy» включен в Российский индекс научного цитирова-
ния (РИНЦ). 

ISSN 2219-8555 
DOI: 10.31249/rphil/2024.01.00 

© ИНИОН РАН, 2024 



3

СОДЕРЖАНИЕ  

СОВРЕМЕННАЯ ФИЛОСОФИЯ 

Кимелев Ю.А. Неосхоластика во второй половине XX – на-
чале XXI в. ...................................................................................... 7 

Гранин Р.С. Реф. кн.: Шатле Л. Чоран, одинокий мыслитель, 
нуждающийся в писательстве ..................................................... 28 

ЭТИКА 

Летов О.В. Этические аспекты в области разработки искусст-
венного интеллекта (Обзор) ........................................................ 34 

ЭСТЕТИКА 

Миловац Ж.В. Актуализация бессознательного в творческом 
процессе ........................................................................................ 45 

ФИЛОСОФИЯ НАУКИ И ТЕХНИКИ 

Летов О.В. Новые концепции в современной англоязычной 
философии науки ......................................................................... 53 

ФИЛОСОФИЯ РЕЛИГИИ И РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ 

Мельник С.В. Классификация видов межрелигиозного диало-
га: новый подход .......................................................................... 60 

Думов А.В. Обсуждение определений экстремизма и террориз-
ма на страницах журнала «Topoi» (Обзор) .............................. 102 

Глухов П.А. Рец. на кн.: Сапронов П.А. Мифология секуляр-
ной культуры .............................................................................. 120 



4

Погорельская C.В. Религиозная мысль на переломе эпох. Рец. 
на кн.: Теология и философия религии в ранней Веймар-
ской республике ......................................................................... 124 

СОЦИАЛЬНАЯ ФИЛОСОФИЯ 

Крылова С.Д. Влияние взглядов Г.В.Ф. Гегеля на мировоззре-
ние западников и славянофилов ............................................... 128 

Цибизова И.М. Реф. ст.: Теория справедливой войны в произ-
ведениях Петра Петровича Негоша ......................................... 143 

Цибизова И.М. Переосмысление идеи Европы (Обзор) .............. 150 

ПОЛИТИЧЕСКАЯ ФИЛОСОФИЯ 

Цибизова И.М. Рец. на кн.: Консерватизм и либертарианство в 
современном мире ..................................................................... 173 

Цибизова И.М. Рец. на кн.: МЭИТ: что это, чем он опасен и 
почему угрожает России ........................................................... 182 

Погорельская С.В. Государство, демократия, право. Рец. на 
кн.: Драйер Х. Ханс Кельзен: введение .................................... 194 



5

CONTENTS 

CONTEMPORARY PHILOSOPHY 

Kimelev Yu.A. Neoscholastics in the second half of the XX – 
beginning of the XXI century .......................................................... 7 

Granin R.S. Ref. book: Chatelet L. Choran, a lonely thinker who 
needs to write ................................................................................. 28 

ETHICS 

Letov O.V. Ethical considerations in artificial intelligence 
development (Review) ................................................................... 34 

AESTHETICS 

Milovats J.V. Actualization of the unconscious in the creative 
process ............................................................................................ 45 

PHILOSOPHY OF SCIENCE AND TECHNOLOGY 

Letov O.V. New concepts in contemporary english philosophy of 
science............................................................................................. 53 

PHILOSOPHY OF RELIGION AND RELIGIOUS STUDIEs 

Melnik S.V. Classification of types of interreligious dialogue: a 
new approach ................................................................................. 60 

Dumov A.V. Discussion about definitions of extremism and 
terrorism on the pages of «Topoi» (Review) ............................... 102 

Glukhov S.V. Book review: P.A. Sapronov. Mythology of secular 
culture .......................................................................................... 120 



6

Pogorelskaya S.V. Book review: Theology and philosophy of relig-
ion in the early Weimar republic ................................................. 124 

SOCIAL PHILOSOPHY 

Krylova S.D. The influence of Hegel’ ideas on the worldview of 
Westerners and Slavophiles ......................................................... 128 

Tsibizova I.M. Ref. art.: Theory of just war in the works of Peter 
Petrovich Negosh ......................................................................... 143 

Tsibizova I.M. Rethinking the idea of Europe (Review) ................... 150 

POLITICAL PHILOSOPHY 

Tsibizova I.M. Book review: conservatism and libertarianism in 
the nowadays world ..................................................................... 173 

Tsibizova I.M. Book review: the phenomenon of MEIT: how is it 
dangerous and why is it threaten Russia? .................................... 182 

Pogorelskaya S.V. Book review: Dreier H. Hans Kelsen: introduc-
tion ............................................................................................... 194 



Неосхоластика во второй половине XX – начале XXI в. 

7

СОВРЕМЕННАЯ ФИЛОСОФИЯ 

УДК 141.31; 141.319            DOI: 10.31249/rphil/2024.01.01 

КИМЕЛЕВ Ю.А.* НЕОСХОЛАСТИКА ВО ВТОРОЙ ПОЛОВИНЕ 
XX – НАЧАЛЕ XXI в.  

Аннотация. Исследование является завершающей частью 
тематического цикла статей, посвященных анализу неосхоластики1. 
Статья предлагает характеристику неосхоластики второй полови-
ны ХХ – начала XXI в. Демонстрируется определенное преоблада-
ние философско-антропологической проблематики в неосхоласти-
ке указанного периода. Рассматривается несколько влиятельных 
философско-антропологических концепций (К. Ранер, Э. Корет, 
Х. Арангурен), каждая из которых представляет собой определен-
ный синтез современной неосхоластической теории. 

Ключевые слова: неосхоластика; неотомизм; энциклики; не-
осхоластическая теория; философская антропология. 

KIMELEV Yu.A. Neoscholastics in the second half of the XX – begin-
ning of the XXI century 

Annotation. The article forms a concluding part of a thematic set 
of articles of dedicated to the analysis of neoscholasticism. The article 
aims at characterization of the neoscholasticism in the period of the 

* Кимелев Юрий Анатольевич – доктор философских наук, профессор,
главный научный сотрудник отдела философии Института научной информации 
по общественным наукам РАН. 

1 Кимелев Ю.А. Неосхоластика и схоластическая традиция // Социальные 
и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Филосо-
фия. – 2023. – № 3. – С. 85–106; Кимелев Ю.А. Неосхоластика первой половины 
ХХ в. // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литера-
тура. Сер. 3: Философия. – 2023. – № 4. – С. 9–25. 



Кимелев Ю.А. 

 8

second half of the XX century and the beginning of the XXI сentury. 
This characterisation demonstrates predominance of philosophical-
anthropological problematic in neoscholastic theory of the period. To 
prove this thesis the article examines influential neoscholastic 
philosophical anthropological conceptions (K. Rahner, E. Coreth, 
J. Aranguren). Each of these conceptions is a synthesis of contemporary 
neoscholastic theory. 

Keywords: neoscholasticism; neotomism; encyclicals; neoscho-
lastic theory; philosophical anthropology. 

Для цитирования: Кимелев Ю.А. Неосхоластика во второй поло-
вине XX – начале XXI в. // Социальные и гуманитарные науки. Отечест-
венная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2024. – № 1. – 
С. 7–27. – DOI: 10.31249/rphil/2024.01.01 

Цель статьи – предложить общую краткую характеристику 
неосхоластической философии в ее актуальном состоянии. Нео-
схоластика, как она понимается здесь, представляет собой одно из 
направлений современной философии. 

Термин «неосхоластика» может использоваться в двух ос-
новных смыслах. В широком смысле он обозначает движение воз-
рождения и конструктивное использование различных течений 
средневековой западно-христианской схоластики, включая то-
мизм. К неосхоластике в таком смысле можно отнести вдохнов-
ляемые августинианством течения христианского спиритуализма; 
течения, опирающиеся на философские учения великих предста-
вителей классической схоластической мысли Средневековья и по-
слесредневековой схоластики. (Разнообразие неосхоластической 
философии в таком широком смысле нашло отражение и в интен-
сивной историко-философской работе по изучению схоластиче-
ского наследия). В узком смысле неосхоластика совпадает с не-
отомизмом, представляющим собой ее наиболее распространенное 
и влиятельное течение. 

Следует сразу же подчеркнуть, что отождествление католиче-
ской философии с неосхоластической философией и утверждение о 
главенствующей роли неосхоластики в католическом комплексе 
теологических дисциплин ошибочны. Подобные представления 
неравномерно редуцируют плюрализм и богатство католической 
мысли. 



Неосхоластика во второй половине XX – начале XXI в. 

 9

Начиная с энциклики Льва XIII Aeterni Patris путь неотомиз-
ма определяется во многом понтификальными документами. Во 
второй половине ХХ в. значительное влияние на неотомистскую 
философию оказала энциклика папы Павла VI Ecclesiam Suam, об-
народованная во время Второго Ватиканского собора (1964). Эта 
энциклика отражала общий дух собора, ориентируя на диалог с 
внецерковными силами во всех сферах культуры, в том числе в 
философии. 

В 1998 г. появился новый документ – энциклика Fides et 
Ratio папы Иоанна Павла II. В этой энциклике предлагается ориен-
тация для христианской философии в грядущем столетии, подобно 
тому, как в свое время в конце XIX в. энциклика Aeterni Patris при-
звана была задать ориентацию в приближающемся ХХ в. 

Обе энциклики указывают на важность философии. В Fides 
et Ratio вновь предлагается избрать в качестве идеальной модели 
творчество Фомы Аквинского. В этом документе, резюмирующем 
философские воззрения Иоанна Павла II, в том числе его оценки 
неосхоластики, предлагаются пути разработки и обновления хри-
стианской философии будущего. Из всех папских энциклик Fides 
et Ratio предстает как наиболее конкретная в плане определения 
тех положений томистского учения, которые важны с точки зрения 
теологии как intellectus fidei. Предыдущие энциклики ограничива-
лись указанием на томизм как на образцовую модель понимания 
отношений между верой и разумом, между теологией и философи-
ей. Энциклика Fides et Ratio предлагает не ограничиваться повто-
рением давно известных формул. (Вместе с тем отношение като-
лических мыслителей к идеям Фомы Аквинского никогда не было 
однозначно позитивным начиная с XIII в. и вплоть до наших дней. 
Неоднозначное или даже враждебное отношение связано главным 
образом с представлением о том, что Фома Аквинский, а то и то-
мизм в целом утверждают приоритет разума по отношению к вере). 

В настоящее время выделяют несколько основных версий 
неотомизма: «аристотелевский неотомизм»; «экзистенциальный 
неотомизм»; «трансцендентальный неотомизм»; «аналитический 
неотомизм».  

«Аристотелевский неотомизм» – это по существу традици-
онный томизм, опирающийся на аристотелизм как конститутив-



Кимелев Ю.А. 

 10

ный элемент томизма. «Аристотелевский неотомизм» принципи-
альным образом связан с гилеморфизмом, правда аристотелевский 
гилеморфизм несколько переинтерпретируется.  

«Экзистенциальный неотомизм» базируется на учении об 
«акте бытия», «акте существования». Приверженцы экзистенци-
ального неотомизма утверждают, что какое-либо сущее происхо-
дит из экзистенциального акта, или акта существования (esse, или 
actus essendi). Они полагают, что гилеморфистское понимание 
субстанций как фундаментальных компонентов реальности спо-
собно объяснить композицию и изменчивость субстанции, но не 
дает полного объяснения того, почему и как субстанции сущест-
вуют. Указывается на различие между субстанцией и актом ее су-
ществования. 

«Трансцендентальный неотомизм» утверждает, что челове-
ческое познание представляет собой врожденное динамичное уст-
ремление к бесконечному бытию. Трансцендентальный неотомизм 
использует трансцендентальный метод, т.е. исследование условий 
возможности объективного познания в целях обоснования метафи-
зики в томистском ее понимании. Основоположник этого направ-
ления неотомизма Ж. Марешаль исходит из того, что в каждом 
нашем суждении осуществляется «абсолютное утверждение» бы-
тия. Выполнение такого априорного условия человеческого позна-
ния есть утверждение каждого конечного сущего в его безуслов-
ной бытийной значимости, соответственно влечет возможность его 
познания. В творчестве представителей трансцендентального не-
отомизма базисный подход приобретает вариативную конкретику. 

«Аналитический неотомизм», оформившийся позднее дру-
гих течений в неотомизме, – это совокупность концепций, стре-
мящихся в той или иной форме сочетать подходы и теоремы анг-
ло-американской аналитической философии с идеями Фомы 
Аквинского. В аналитическом неотомизме преобладает разработка 
онтологической проблематики. 

В полном соответствии с аналитической традицией Джон 
Хэлдейн утверждает в качестве отправного момента и основы сво-
его рассуждения «очевидное в опыте и рефлексию относительно 



Неосхоластика во второй половине XX – начале XXI в. 

 11

него»1. Опыт и рефлексия указывают на вездесущие факты тожде-
ства и отличия. Это относится и к вещам. Первое различие, кото-
рое следует провести, – различие между вещами и их свойствами. 
Второе различие устанавливается внутри группировки свойств 
между существенными и контингентными свойствами. Последние 
могут приобретаться или утрачиваться без утраты вещью своей 
идентичности или прекращения существования. Такие свойства, 
или акциденты по своей природе, пребывают в субстанциях, они 
существуют вторичным образом, в то время как субстанции суще-
ствуют сами по себе. Это следует понимать таким образом, что 
акциденты – это определенные виды вещей, пригодные к пребыва-
нию в субстанцпях, и не являются базисными в онтологическом 
смысле. И это не следует понимать так, что всякий акцидент необ-
ходимо пребывает в той или иной полноценной субстанции. 

В рамках томистской онтологической схемы эмпирические 
субстанции являют а) структурирующий принцип и б) материю, в 
которой реализуется этот принцип. Структурирующий принцип – 
это форма, а материя – по аристотелевско-томистскому определе-
нию «первая материя», которую Дж. Хэлдейн предпочитает назы-
вать «материя вообще». При онтологическом анализе их следует 
считать метафизическими принципами, а не эмпирическими ком-
понентами. 

Философско-антропологическая ориентация 
как основная особенность современной неосхоластической 

теории 

Всякая неотомистская теория содержит в той или иной фор-
ме и в том или ином сочетании определенную метафизическую 
онтологию, теорию познания – метафизическую философско-
антропологическую теорию, а также учение о морали. 

Неизменное присутствие этих элементов задает неотомист-
ской теории историческую устойчивость в плане преемственности, 
прежде всего содержательной. Указанные элементы в своем сово-
купном присутствии задают и целостный характер неотомистской 

1 Haldane J.L. A Thomist Metaphysics // Metaphysics / Ed. by R.M. Gale. – 
Cornwall : Blackwell, 2002. – P. 87–109.  



Кимелев Ю.А. 

 12

теории. Именно эти элементы создают условия для диалогическо-
го характера существования неосхоластики в контексте современ-
ной философии. 

В то же время указанные элементы в их теоретико-то-
мистской определенности служат и фактором дифференциации и 
вариативности неосхоластической философии. Основные разно-
видности неотомизма, о которых шла речь выше, конституируются 
преобладанием онтологических, эпистемологических или мораль-
но-этических элементов. 

Сказанное в общем плане о неизменных компонентах не-
отомистской метафизической теории, а также их роль в определе-
нии характера той или иной конкретной концепции позволяют 
сделать некоторые выводы относительно современной философ-
ской неосхоластической мысли. Главный вывод заключается в 
указании на известное преобладание процесса антропологизации 
этой мысли. 

В этом важнейшую роль играет то, что можно назвать синте-
тическим потенциалом указанного процесса для неосхоластичес-
кой теории. При этом речь идет и о возможностях интеграции со-
держания светской философии. 

Предлагаемые реконструкции ряда влиятельных и ориги-
нальных неотомистских философско-антропологических концеп-
ций призваны подтвердить высказанный аналитический тезис. 

«Фундаментально-теологическая антропология» Карла Ранера 

Карл Ранер – один из ведущих католических теологов и фи-
лософов ХХ в. На протяжении десятилетий он оказывал глубокое 
воздействие на идейную жизнь католической церкви. 

Здесь нас интересуют в первую очередь работы Ранера по 
антропологической проблематике. Этой проблематике Ранер уде-
лял главное внимание в течение всей своей жизни. Разумеется, 
проблемы человека рассматриваются им и в философской, и в тео-
логической перспективе. У Ранера христология и антропология 
образуют нерасторжимое единство. Концентрация синтетических 
усилий Ранера на антропологической проблематике была обуслов-
лена стремлением создать «фундаментально-теологическое» ан-



Неосхоластика во второй половине XX – начале XXI в. 

 13

тропологическое построение, которое могло бы послужить антро-
пологическим основанием для всего здания веры. 

Целью «фундаментально-теологического» антропологиче-
ского построения К. Ранера является разработка «основных черт 
метафизической аналитики человека в перспективе его способно-
сти воспринимать слово Бога», разработка «онтологии человека 
как возможного восприемника божественного откровения»1. 

Антропологическая концепция Ранера содержится, прежде 
всего, в его книгах «Дух в мире»2 и «Слушатель слова»3. Первая 
посвящена преимущественно метафизике познания, вторая вырас-
тает из анализа гносеологии Фомы Аквинского и становится осно-
вой разработки философско-религиозной антропологии. 

Тесная связь между этими книгами обусловлена тем, что, по 
мнению Ранера, познание человеком Бога и самого себя осуществ-
ляется посредством познания мира. Существование Бога должно 
предстать в концепции Ранера как условие возможности познава-
тельного отношения человека к миру, соответственно как основа-
ние самого бытия человека. Заключительные высказывания книги 
«Дух в мире» содержат, по сути, программу, которую Ранер стре-
мится реализовать в книге «Слушатель слова». «Теологу Фоме че-
ловек представляется местом, где Бог показывает себя так, чтобы 
его можно было услышать в его слове откровения. Для того чтобы 
мы могли слышать, говорит ли Бог, мы должны знать, что он 
есть… его слово должно нас встретить там, где мы всегда уже 
есть, в земном месте в земной час»4. 

Важно выделить следующий момент. В отличие от множест-
ва религиозных философов Ранер не исходит из образа человека 
как чего-то готового и известного, как чисто нейтральной предпо-
сылки для последующего сверхъестественного «определения» и 
«завершения» человека. Ранер стремится показать, что сама сущ-

1 Rahner K. Höner des Wortess: Zur Grubdlegung einer Religionsphilosophie. – 
Freiburg in Breisgau etc., 1963. – S. 44. 

2 Rahner K. Geistin Welt. Zur Metaphusik der endlichen Erkenutnis bei Thomas 
Von. – Aquin-Minchen : Kosel-Verl., 1857. – 415 S. 

3 Rahner K. Horer des Wortes: Zur Grundlegung 220 S. Eine Redigionsphilosp-
phie. – Munhenen : Kosel-Verl., 1969. 

4 Rahner K. Geist in Velt. – Insbruck, 1957. – S. 407. 



Кимелев Ю.А. 

 14

ностная структура человека, воплощенная в его «трансцендентно-
сти», т.е. специфике его отношения к миру, носит на себе изна-
чальную «печать Творца», что служит условием возможности всей 
бытийной драмы человека. При этом осуществить свое стремление 
Ранер пытается философскими средствами. 

Ранер использует два сущностных свойства, выявленных со-
временным светским философско-антропологическим знанием: 
«открытость человека миру» и его «историчность». Первое должно 
послужить основой удостоверения бытия Бога и соответственно 
необходимости для человека слушать его слово, а второе призвано 
указать место, где человек должен слушать слово божье и тем са-
мым отчасти определить характер такого слушания. 

Вообще для современной философско-религиозной антропо-
логии характерно стремление интерпретировать открытость чело-
века миру как его определенную надмирность. В концепции Ране-
ра понятия «открытость человека», «абсолютная трансценденция 
человека» и «дух» употребляются в качестве синонимов. Абсо-
лютная трансценденция человека должна удостоверить бытие Бога 
и тем самым – необходимость для человека слушать его слово, а 
бытие Бога призвано, в свою очередь, удостоверить абсолютную 
открытость человека. 

Истолкование открытости человека миру в смысле его «со-
кровенной сути», осуществляется двумя способами: посредством 
анализа «метафизического вопроса о бытии» и трансценденталь-
ного анализа сущности человеческого познания. 

Любой метафизический вопрос, полагает Ранер, в том числе 
и о человеке, связан со всем целым метафизики, а метафизика – 
это вопрос о бытии сущего как такового, вопрос о смысле бытия. 
Таким образом, исходным пунктом метафизики и соответственно 
метафизической антропологии выступает вопрос о бытии. Вопро-
шание о бытии необходимо присуще человеку, поскольку импли-
цировано во всех актах мышления. Более того, человек существует 
«как предварительное знание о бытии»1. Отсюда познание бытия у 
Ранера предстает как прояснение, рефлексия уже известного. Ска-

                                                      
1 Rahner K. Hörer des Wortes, S. 47. 



Неосхоластика во второй половине XX – начале XXI в. 

 15

занное позволяет сделать вывод, что вопрос о бытии и о познаю-
щем человеке образует для Ранера изначальное единство. 

В вопросе, который, как необходимость нашего бытия, явля-
ется исходным пунктом метафизики, Ранер выделяет три аспекта: 
1) вопрос о бытии вообще, бытии не в смысле суммирования мно-
гообразного сущего, а в смысле бытия, которое как единое прису-
ще всякому сущему; 2) необходимость вопрошания о бытии;
3) вопрос о бытии должен различать бытие и сущее. Метафизиче-
ский анализ этих аспектов имеет целью выяснить, что «заключено
в них относительно смысла бытия и относительно сущности за-
дающего вопрос с учетом того, что ответ содержится в самом во-
просе»1.

В самом вопросе о бытии уже содержится, как считает Ра-
нер, некоторое знание о нем, поскольку каждый вопрос содержит 
некоторое знание о вопрошаемом, иначе вопрос был бы невозмо-
жен. Нечто познанное каким-либо образом не может быть совер-
шенно непознаваемым. Отсюда делается вывод о познаваемости 
бытия. «Первый метафизический вопрос, общий вопрос о бытии 
является уже полаганием познаваемости всякого сущего в его бы-
тии. Сущее и возможный предмет познания суть одно и тоже, так 
как бытие сущего – познаваемость»2. Познаваемость сущего пред-
стает как его онтологическое определение. Бытие и познание обра-
зуют изначальное единство, т.е. к сущности бытия принадлежит 
познавательная соотнесенность бытия с самим собой. И наоборот, 
познание, принадлежащее сущности бытия, есть при-себе-бытие 
самого бытия. 

Поскольку вопрос о бытии и вопрос о познающем человеке 
образуют изначальное единство, то аналитика вопроса о бытии 
является одновременно аналитикой человека. Соответственно, вы-
явление изначальной «познанности бытия» в концепции Ранера 
означает: «Человек есть абсолютная открытость для бытия вооб-
ще, или, говоря коротко, человек есть дух. Трансценденция к бы-
тию вообще – базисная конституция человека. Тем самым выска-
зано первое положение нашей метафизической антропологии». 

1 Rahner K. Hörer des Wortes, S. 49. 
2 Ibid., S. 50. 



Кимелев Ю.А. 

 16

Духовность человека, его способность к трансценденции 
обосновывается и с помощью метафизики познания. Ранер исхо-
дит при этом из рассмотрения суждения, из постижения единично-
го понятия. Единичное постигается в его ограниченности. Но ог-
раниченность может быть достигнута, только когда мы уже вышли 
за ее пределы. Подобный выход за пределы единично-ограни-
ченного, делающий возможным постижение всего единичного в 
его ограниченной определенности, Ранер называет предпостиже-
нием. Но куда же осуществляется выход, кто постигает предпо-
стижение? Выход осуществляется в «чистое», «абсолютное» бы-
тие, отождествляемое с Богом. Так, сформулированное выше 
первое положение метафизической антропологии получает свое 
подтверждение через метафизический анализ познания. «Положе-
ние о необходимой трансценденции познания к бытию как поло-
жение о базисной конституции человека есть первое положение 
метафизической антропологии»1. 

Ранер признает, что здесь возникает противоречие: утвер-
ждается конститутивная познанность, «освещенность» бытия, ут-
верждается «абсолютная широта» трансценденции человека, а это 
вроде бы делает ненужным откровение Бога. Пытаясь разрешить 
это противоречие, Ранер утверждает, что необходимость вопроса о 
бытии вытекает из «конечности» человека. Вопрошаемое не может 
быть полностью открытым и известным, иначе стал бы ненужным 
вопрос. Отсюда делается вывод о необходимости слушания воз-
можного откровения Бога. 

Открытость человека, понимаемая прежде всего как позна-
вательная открытость, как трансценденция к бытию, в свою силу 
свободы человека является и проблемой его нравственного само-
определения. Второе положение философско-религиозной антро-
пологии Ранера гласит: «Человек в свободной любви предстоит 
перед Богом»2. 

Далее Ранер ставит вопрос: «Каково конкретное место, где 
возможное откровение может встретить свободного познающего 

                                                      
1 Rahner K. Hörer des Wortes, S. 63. 
2 Ibid., S. 116. 



Неосхоластика во второй половине XX – начале XXI в. 

 17

человека?»1. Отвечая на него, Ранер соответствующим образом 
интерпретирует историчность человека, рассматривая историю как 
«место» его трансценденции. Именно в истории происходит 
встреча человека с возможным откровением Бога. 

Открывающийся в откровении Бог может восприниматься 
двояко: в своей самости или посредством знания в слове. Человек, 
как существо посюсторонне-историческое, может воспринимать 
Бога только через слово и предопределен быть «слушателем слова 
божьего». Третье и заключительное положение метафизической 
антропологии Ранена утверждает: «Человек в своей истории дол-
жен слушать историческое откровение Бога, которое может осу-
ществиться в человеческом слове»2. 

Обособление теоморфного образа человека 
в антропологической концепции Эмериха Корета 

Философско-антропологическая концепция Эмериха Корета 
образует составную часть его общей философской теории. При 
этом другие части интегрируются в антропологическую концеп-
цию. Метафизически-онтологическое построение3 служит общим 
онтологическим фоном философско-антропологических рассуж-
дений4, и герменевтическая концепция детально характеризует по-
знавательное отношение человека к миру. Разработка онтологии и 
герменевтики позволяет Корету подробно описать «мир человека». 
Такой подробной разработки нет у других философско-религиоз-
ных антропологов. 

Вообще для Корета характерно более широкое, чем у прочих 
представителей философско-религиозной антропологии, исполь-
зование влиятельных течений современной философии – феноме-
нологии, философской герменевтики, светской философской ан-
тропологии. 

Корет стремится сконструировать некую теоморфность 
сущностной структуры человека, что по определению требует фи-
                                                      

1 Rahner K. Hörer des Wortes, S. 117. 
2 Ibid., S. 173. 
3 Coreth E. Metaphysik. – Innsbruck, 1961. – 672 S. 
4 Coreth Was ist der Meysch? – Innsbruck : Tyrolia, 1979. – 211 S. 



Кимелев Ю.А. 

 18

лософско-антропологического удостоверения существования лич-
ностного Бога-творца. Кроме того, он пытается, исходя из тео-
морфной сущностной структуры человека, утверждать, что она 
служит условием возможности общественно-исторической жизни 
человека. Правда, Корет ограничивается ссылкой на Бога как 
смыслозадающую инстанцию человеческой жизни, не решаясь го-
ворить об истории как о божественном процессе, как о теофании, 
не пытаясь на основе своей антропологии конструировать какую-
либо историческую тенденцию. 

В концепции Корета, как и у всех других представителей 
философско-религиозной антропологии, божество предстает как 
единственное условие возможности сущности и действительности 
человека, но в отличие от целого ряда представителей этого тече-
ния Корет изображает божество не анонимно-метафизически, но 
как живую личностную реальность. Он утверждает, что исходным 
пунктом философской антропологии является конкретный, много-
образно определенный человек. Отсюда задача философской ан-
тропологии первоначально заключается в описании «феноменов 
его самоосуществления». Философия, не ограничивающаяся непо-
средственностью данного, должна обратиться к предшествующим 
условиям, благодаря которым явления могут существовать и быть 
поняты, т.е. задать трансцендентальный вопрос об условиях воз-
можности этих явлений. Трансцендентальная рефлексия предпола-
гает наличие результатов, полученных посредством описательной 
феноменологии. Феноменологический и трансцендентальный ме-
тоды являются двумя методами, необходимо дополняющими друг 
друга в едином методически осуществляемом процессе. Трансцен-
дентальная рефлексия означает вопрос об условиях возможности 
явления, т.е. условие, которое конститутивно входит в тот или 
иной вид самоосуществления человека, может быть представлено 
посредством редукции. Онтологическая сущность человека пости-
гается как трансцендентальная, сущностная основа, делающая воз-
можным самоосуществление человека. Итак, в соответствии с мето-
дологической установкой Корета осмысление сущности человека 
должно исходить из феноменов существования человека в мире. 

Наиболее конкретно и полно, как считает Корет, ситуацию 
человека в мире выражает феноменологическое понятие мира, свя-



Неосхоластика во второй половине XX – начале XXI в. 

 19

занное с учением Гуссерля о жизненном мире, где человек и мир 
предстают в своей взаимообусловленности. «В духе этого феноме-
нологически-антропологического понятия мир, – пишет Корет, – 
можно определить как целостность нашего конкретного жизнен-
ного пространства и горизонта понимания»1. Неисчерпаемость 
опыта, как теоретического, так и практического, наглядно указы-
вает на то, что он не может быть фиксированной величиной. Опыт 
постоянно перешагивает границы того или иного нашего мира 
опыта и понимания. Наш мир – это открытый мир с подвижными 
границами. 

Понятие открытости человека миру, одно из основных поня-
тий современной философской антропологии, имеет у Корета 
двоякий смысл: человек открыт миру, и его мир – открытый мир. 
Как и другие антропологи, он определяет содержание данного по-
нятия через противопоставление человека животному. Подобно 
Шелеру, Плеснеру, Гелену, Хенгстенбергу и другим, Корет отме-
чает способность человека в отличие от животного занять пози-
цию по отношению к «сомиру», к своим побуждениям. Дистан-
циирование человека по отношению к своей жизненной ситуации, 
отделенность от нее являются базисной структурой человеческого 
поведения, имеющей в высшей степени позитивный смысл по-
скольку осуществляет «функцию опосредования». Корет считает 
возможным свести три основополагающих антропологических за-
кона Г. Плеснера к закону опосредованно непосредственности. 
Реализуя себя, человек опосредует свой мир через познание, дея-
тельность, оформление. Но, опосредуя мир, человек опосредует и 
себя самого в этом своем мире. 

Опосредование предполагает отрицание непосредственного, 
так как человек отделяет себя от непосредственно данного. Отри-
цание непосредственного выражается уже на уровне биологии че-
ловека в его неспециализированности, которую можно считать не-
достатком, по мнению Корета, только с животнобиологической 
точки зрения, поскольку для человека она служит условием воз-
можности опосредования действительности в человеческий мир. 

1 Coreth Was ist der Meysch? – Innsbruck : Tyrolia, 1979. – S. 59. 



Кимелев Ю.А. 

20

Базисная структура поведения человека, представшая как опосре-
дование непосредственного, выражает его базисную свободу. 

Базисная свобода является условием возможности всех ви-
дов поведения человека в мире. Это утверждение Корет стремится 
подтвердить анализом одного из важнейших жизнепроявлений 
человека – познания. Сущность познания составляет мышление. 
Для человека не существует чисто чувственного восприятия, оно 
всегда пронизано мышлением, и в этом состоит его отличие от 
чувственного восприятия животного. Человеческое мышление об-
ладает способностью образовывать понятия. Корет сопоставляет 
вещь и понятие: вещь конкретна и единична, понятие, напротив, 
абстрактно и всеобще. Понятие может быть соотнесено со множе-
ством различных вещей. Это возможно потому, что способы бытия 
вещи и понятия принципиально различны. Материальные вещи в 
своем существовании связаны с пространством и временем. 

Вопрос о сущностной конституции человека, связанный с 
феноменологическим рассмотрением его важнейших жизнепрояв-
лений, приобретает у Корета форму трансцендентального вопроса 
«об априорном основании сознательной и свободной реализации 
человеческого бытия». Каковы условия возможности познания, 
воления и т.д.? Рассматривая в качестве таких условий определен-
ные способности человека, Корет подчеркивает при этом, что эти 
способности не следует понимать как обособленные сущности, 
подлежащие предметному анализу. Они постигаются только через 
реализацию соответствующих актов, что предполагает, в свою 
очередь, «последнее единство и источник происхождения», обу-
словливающий единство сознания в многообразии его актов. Но и 
об этом можно говорить лишь в смысле трансцедентального усло-
вия. «Только при этом условии, – подчеркивает Корет, – возможно 
то, что реально дано. Требуется внутреннее основание, которое 
конституирует единство и целостность человеческого бытия»1. 
Внутренним принципом человеческого бытия жизни в сознании 
является душа. Душа может быть постигнута только как трансцен-
дентально-онтологическое условие реального, многообразно диф-

1 Coreth E. Was ist der Mensch? – Innsbruck : Tyrolia, 1979. – S. 143. 



Неосхоластика во второй половине XX – начале XXI в. 

 21

ференцированного и все же единоцентрированного человеческого 
бытия. 

Душа, таким образом, принципиально предшествует созна-
тельной самореализации человека и предстает как метафизический 
принцип, обосновывающий целостность телесной и духовной 
жизни. Она выступает, с одной стороны, как формообразующий, 
сущностно-конститутивный принцип тела, делающий материю 
живым человеческим телом, а с другой – как основа сознательной 
духовной жизни. Высшая способность, присущая душе и консти-
туирующая человека в его специфической сущности, обозначается 
как дух, или лучше, «духовная душа». Ту вершину, где душа при-
обретает у-себя-бытие, Корет обозначает как «я», которое высту-
пает как трансцендентальный принцип, конституирующий и обу-
словливающий сознание. 

Понимая под личностью «сущностное единство тела и духа 
как индивидуальную самость, реализующуюся в сознательном са-
мообладании»1, совокупную действительность отдельного челове-
ка, который реализует себя как некую целостность и испытывает 
себя в качестве такой целостности, Корет вновь указывает на 
трансцендентную структуру человеческой самореализации, в со-
ответствии с которой человек тем в большей степени реализует 
свою сущность, чем в большей степени он выходит за пределы са-
мого себя. Так как тело и дух не являются двумя различными сфе-
рами, а дух реализуется в теле и тело есть среда существования 
духа в мире, то имманентность и трансценденция образуют нерас-
торжимую диалектическую связь. Трансценденция необходимо 
связана с реализацией в мире, она осуществляется как выхождение 
за пределы имманетности. 

Итак, концептуализация сущностной структуры человека 
свелась у Корета к полаганию в качестве таковой «души». Приме-
чательно то, что душа провозглашается не одним из полюсов ан-
тропологического дуализма, а универсальным принципом, что оз-
начает, по замыслу Корета, преодоление указанного дуализма. При 
этом утверждается, что душа традиционно понималась как прин-
цип единства и целостности. 

1 Coreth E. Was ist der Mensch? – Innsbruck : Tyrolia, 1979. – S. 164. 



Кимелев Ю.А. 

 22

Сущностная конституция человека, образуемая духом и те-
лом, выступает у Корета как условие возможности истории. Сущ-
ность человека в этом смысле можно понимать как чистое априори 
метафизического порядка, открывающее человеку горизонт исто-
рического бытия. Но существует еще и конкретное априори эмпи-
рически-исторического характера, которое вытекает из конкретно-
го опыта индивида и образует конкретный горизонт понимания 
индивида. Конкретное априори выражает историческую обуслов-
ленность существования того или иного индивида. 

«Поскольку… процесс исторической реализации мира в ко-
нечном счете обусловлен метафизическим априори духа, то проис-
ходит постоянный выход через историческую обусловленность к 
безусловному, надысторическому. Трансценденция духа в имма-
нентности пространственно-временного процесса является услови-
ем реализации истории»1. Отсюда следует, что поскольку историче-
ский процесс в значительной мере определяется трансценденцией 
человека к безусловному, то смысл истории не может заключаться 
только в эмпирическом протекании событий, в пространственно-
временной имманентности исторического процесса. История не 
движется к какому-то внутриисторическому, достижимому, ко-
нечному состоянию, как бы утопически его ни представляли. Сама 
история требует – если она в целом вообще должна иметь смысл – 
надысторического завершения. Только отсюда, – провозглашает 
Корет, – история получает смысл2. 

Вопрос о смысле истории нерасторжимо связан у Корета с 
вопросом о смысле жизни человека. Корет считает правомерным 
сделать следующий вывод из своего исследования: «При всей обу-
словленности конкретных жизненных отношений человек испы-
тывает себя в горизонте абсолютного. Человек всегда предполагает 
«хотим мы этого или нет – абсолютное, как условие собственной 
возможности, которое образует последнюю и безусловную смы-
словую основу человеческого бытия»3. Эта основа способна задать 
смысл всему остальному смысловому ряду бытия только в том 

                                                      
1 Coreth E., S. 190. 
2 Ibid., S. 191–192. 
3 Ibid., S. 196. 



Неосхоластика во второй половине XX – начале XXI в. 

 23

случае, если сама не обусловлена и не ограничена содержанием 
какой-то имманентной бытийной или ценностной сферы. Подоб-
ная основа должна быть «абсолютно трансцендентной величи-
ной». И Корет вопрошает, не должна ли абсолютная трансцен-
дентная смысловая основа личностного бытия сама быть неким 
абсолютным «Ты». Последняя смысловая основа всегда предпо-
слана в смысловой целостности нашего человеческого мира, хотя 
никогда нами полностью не постигается. Она остается смыслоза-
дающим, но таинственным фоном, который мы в бессилии челове-
ческого языка называем «Бог». Слово «Бог» становится понятным 
только тогда, когда видят, что это ответ на совокупный смысловой 
вопрос человеческого бытия1. 

Философско-антропологическая концепция Хавьера 
Арангурена 

Примечательной чертой неосхоластических, прежде всего, 
неотомистских философско-антропологических концепций явля-
ется стремление интегрировать элементы других философских 
традиций. В качестве репрезентативного примера рассмотрим 
концепцию Хавьера Арангурена2. 

Х. Арангурен отчетливо определяет свои онтолого-метафи-
зические воззрения как «аристотелизм». Мы вправе добавить, что 
фактической основой его философско-антропологической концеп-
ции можно считать аристотелевско-томистскую философскую ан-
тропологию. Соответственно, рассмотрение концепции Х. Арангу-
рена дает возможность ознакомиться с нынешним состоянием 
неотомистской философской антропологии. 

Тела и живые тела совпадают в своей телесности, но разли-
чаются жизнью. Формальный принцип, или принцип формы в слу-
чае живого, жизни называется душой. «Душа» – это имя, которое 
дается принципу, началу, которое организует тело таким образом, 
что оно обладает жизнью. Такое понимание души не связано, как 
подчеркивает Х. Арангурен, с какими-либо религиозными или 
                                                      

1 Coreth E., S. 197. 
2 Aranguren J. Anthropologia filosofica. Una reflexsion sobre el catacter excen-

trico de lo humano. – Madrid : McGraw-Hill, 2003. – 187 S. 



Кимелев Ю.А. 

24

спиритуалистскими мотивами. Соответственно, о душе как форме 
тела, как принципе живого можно говорить применительно к рас-
тению, животному и человеку. 

Будучи формой тела, принципом живого, душа вместе с тем 
есть нечто нематериальное. Живое нельзя мыслить ни без души 
как нематериального принципа, ни без материи. Душа и тело отно-
сятся друг к другу как «сопринципы» живого, а не как две вещи. 
Итак, душа есть принцип организации тела, обладающего жизнью. 
Душа – Форма тела, сущность, определение, принцип, который 
делает тело тем, что оно есть, т.е. живым. Более того, форма и ма-
терия суть сопринципы материальной реальности, образуемой те-
лами. 

Человек – не только индивид как член рода, он есть, прежде 
всего, личность. В «первом приближении» личность – «то, что де-
лает нашу жизнь незаменимой, абсолютной, нерелятивизируемой, 
единственной, священной»1. Личность – это осознание каждым из 
нас, что он есть «кто-то», а не «что-то», что он не должен быть 
только средством реализации целей кем-то другим и что он есть 
своя собственная цель. 

Личность возникает «в самосознательном опыте моей собст-
венной идентичности». За этим следует «шаг в благоволение», за-
ключающийся в осознании того, что мое уникальное бытие не есть 
эксклюзивное бытие, поскольку все члены моего рода способны 
иметь такой же опыт собственного уникального бытия, собствен-
ной идентичности. В силу этого я должен относиться к ним так, 
как я хотел бы, чтобы они относились ко мне. 

Как подчеркивает Х. Арангурен, такое понимание личности 
находится в русле классического подхода, в соответствии с кото-
рым личность следует постигать как «акт бытия природы, или 
сущности» личности, соответственно постигать личность как син-
гулярную явленность этой сущности. Таким образом следует, по 
Х. Арангурену, понимать классическое определение личности, 
данное Боэцием. 

Для того чтобы осознать реальность другой личности, необ-
ходимо преодолеть рационалистские предрассудки эпохи модерна, 

1 Aranguren J. Anthropologia filosofica. Una reflexsion sobre el catacter excen-
trico de lo humano. – Madrid : McGraw-Hill, 2003. – P. 188. 



Неосхоластика во второй половине XX – начале XXI в. 

 25

а именно следует избегать мышления о личности в терминах сис-
темы, в терминах всеобщего понятия. Если это удается, то откры-
вается измерение бытия, независимое от объективного познания, а 
также свободное от устремлений к обладанию и господству. Каж-
дая личность должна восприниматься «в координатах таинствен-
ного», поскольку невозможно постичь ее реальность посредством 
общих идей. 

Личность способна обладать сама собой, быть принципом и 
началом своих деяний. Подлинное проявление человеческого в 
личности заключается в способности преодолеть «интерес облада-
ния» по отношению к другим, способности реализовать по отно-
шению к другим возможность благожелательной любви. Совер-
шенная любовь заключается в признании и принятии другого в его 
инаковости. 

В перспективе рассмотрения метафизического персонализма, 
неотомистский образец которого явлен в концепции Х. Арангуре-
на, имеет смысл, по нашему мнению, различать «онтологический» 
и «морально-метафизический» персонализм. К онтологическому 
персонализму правомерно отнести попытки концептуализировать 
личность как некую нередуцируемую сущность, сам характер ко-
торой создает условия для реализации тех «высоких» содержаний, 
которые традиционно увязываются с «метафизическим достоинст-
вом личности». 

Морально-метафизический персонализм утверждает «мета-
физическое достоинство личности» без обязательного соотнесения 
свойств, образующих такое достоинство, с онтолого-сущностной 
структурой личности как условием возможности бытия личности в 
морально-метафизическом смысле. 

Неотомизм XX–XXI вв. реализуется в режиме постоянного 
критического диалога с влиятельными течениями современной 
философии. В настоящее время неотомизм в его различных верси-
ях широко распространен в академической философии европей-
ских стран, стран Северной Америки и Латинской Америки. В ши-
роком спектре оценок результатов и перспектив неотомизма 
крайние позиции состоят, с одной стороны, в утверждении о том, 
что мощное развитие в ХХ в. философской мысли, вдохновляю-
щейся и опирающейся на философское и теологическое творчест-



Кимелев Ю.А. 

26

во Фомы Аквинского, представляет собой «томистское возрожде-
ние двадцатого столетия». С другой стороны, широкое распро-
странение имеют воззрения, в соответствии с которыми неотомизм 
не может быть продуктивным в современных условиях. 

Список литературы 

1. Кимелев Ю.А. Западная метафизика конца ХХ – начала XXI века. – Москва :
РАН. ИНИОН, 2014. – 95 с.

2. Кимелев Ю.А. Современная философская онтология. – Москва : РАН. ИНИОН,
2015. – 99 с.

3. Кимелев Ю.А. Философская антропология и метафизика. – Москва : РАН.
ИНИОН, 2019. – 91 с.

4. Кимелев Ю.А. Итальянская философия на рубеже XX–XXI вв. – Москва :
РАН. ИНИОН, 2020.

5. Кимелев Ю.А., Полякова Н.Л. Модерн и процесс индивидуализации: истори-
ческие судьбы индивида модерна. – Москва : Праксис, 2017. – 491 с.

6. Apel K.-O. Kann es in der Gegenwart ein postmetaphysisches Paradigma der Ersten
Philosophie geben? // Philosophie der Gegenwart – Gegenwart der Philosophie /
Schnädelbach H., Keil G. (Hg.). – Hamburg : Junius, 1993. – S. 41–71.

7. Aubenque P. Faut-il déconstruire la métaphysique? – Paris : Presses universitaires
de France, 2009. – 91 p.

8. D’Agostini F. Breve storia della filosofia nel Novecento. – Torino : Einaudi, 1999. –
XXXVIII, 311 p.

9. Habermas J. Metaphysik nach Kant // Theorie der Subjektivität / Hrsg. von Cramer
et al. – Frankfurt am Main : Suhrkamp, 1987. – P. 425–443.

10. Habermas J. Nachmetaphysisches Denken. – Frankfurt am Main : Suhrkamp,
1992. – 286 S.

11. Honnefelder L. Der zweite Anfang der Metaphysik: Voraussetzungen, Ansätze und
Folgen der Wiederbegründung der Metaphysik im 13/14 Iahrhundert // Philosophie
im Mittelalter. – Hamburg : Meiner, 1987. – S. 165–186.

12. Honnefelder L. Scientia Transcendens. – Hamburg : Meiner, 1990. – 515 S.
13. La filosofia italiana nel Novecento / A cura di O. Grassi e Massimo Marassi. –

Milano–Udine : Mimesis, 2015. – 311 p.
14. McGinn C. The Mysterious Flame. – London : Basic books, 1999. – 208 p.
15. Metaphysikkritik // Historishes Wörterbuch der Philosophie : in 13 Bd. – Basel ;

Stuttgart : Schwabe u Co AG Verl., 2007. – Bd. 5. – S. 1280–1294.
16. Possenti V. Nichilismo e metafisica. – Roma : Armando, 2004. – 464 p.
17. Rorty R. Philosophy and the Mirror on Nature. – Princeton : Princeton Univ. press,

1979. – 402 p.
18. Rorty R. Non-Reductive Physicalism // Theorie der Subiektivität / Hrsg. K. Cramer

et al. – Frankfurt am Main : Suhrkamp, 1987. – S. 278–298.



Неосхоластика во второй половине XX – начале XXI в. 

 27

19. Scnädelbach H. Philosophie in Deutschland. – Frankfurt am Main : Suhrkamp,
1983. – 337 S.

20. Severino E. Essenza del nichilismo. – Brescia : Paideia, 1972. – 491 p.
21. Severino E. Intorno al senso del nulla. – Milano : Adelphi, 2013. – 211 p.
22. Severino E. La potenza del errare. – Milano : DUR, 2014. – 356 p.
23. Tessitore F. Critica dello storicismo e nuova storia della cultura // Filosofi italiani

contemporanei / A cura di G. Ricanda e C. Ciancio. – Milano : Mursia, 2013. –
P. 353–373.

24. Topitsch E. Erkenntnis und Illusion. – Tübingen : Mohr., 1988. – 314 S.
25. Vattimo G. La fine della modernitá. – Roma : Garzanti, 1999. – 192 p.
26. Vattimo G. Vocazione e responsabilita del filosofo. – Genova : Il Melangolo,

2000. – 142 p.
27. Vattimo G. Della realtá. – Milano : Garzanti, 2012. – 234 p.
28. Vattimo G. Dal pensiero debole al pensiero dei deboli // Filosofi italiani contem-

poranei / A cura G. Riconda e С. Ciancio. – Milano : Mursia, 2013. – P. 374–380.
29. Volpi F. Il nichilismo. – Roma ; Bari : Laterza, 2004. – 217 p.



Гранин Р.С. 

28

УДК 101       DOI: 10.31249/rphil/2024.01.02 

Реф кн.: ШАТЛЕ Л. ЧОРАН, ОДИНОКИЙ МЫСЛИТЕЛЬ, НУЖ-
ДАЮЩИЙСЯ В ПИСАТЕЛЬСТВЕ.  
Chatelet L. Cioran, un penseur privé en mal d’écriture. – Lyon 3 : 
Université Jean Moulin, 2020. – 464 р.  

Аннотация. Лаурали Шатле исследует стилистические осо-
бенности французского философского языка румынско-француз-
ского философа Эмиля Чорана. Его проект заключался в том, что-
бы положить конец письму через письмо. От афоризма к афоризму 
он очерчивает контуры мысли, отмеченной несколькими разрыва-
ми, которые составляют главные оси его предприятия обобщенной 
декомпозиции. Эти напряжения являются парадоксальными осно-
ваниями его мысли. Столкнувшись с невыносимым напряжением, 
философ обращается к писательству как к отдушине. В конце 
творческих трансформаций остается лишь молчание перед лицом 
откровений витализированного разума и невозможного знания. 
Тогда кажется, что писательство достигло своего завершения, по-
грузившись в изнеможении в интимность молчания. Именно это 
пустое письмо автор исследует в своей работе. 

Ключевые слова: декомпозиция; деконструкция; текст; 
стиль; смех; ирония; юмор; цинизм; абсурд; трагедия; пессимизм; 
самоубийство. 

Abstract. Lauralee Chatlet explores the stylistic features of the 
French philosophical language of the Romanian-French philosopher 
Emile Cioran. His project was to put an end to writing through writing. 
From aphorism to aphorism, he outlines the contours of a thought 
marked by several discontinuities that constitute the main axes of his 
enterprise of generalized decomposition. These tensions are the 
paradoxical foundations of his thought. Faced with unbearable tensions, 



Реф кн.: Шатле Л. Чоран, одинокий мыслитель, нуждающийся  
в писательстве 

 29

the philosopher turns to writing as an outlet. At the end of creative 
transformation, only silence remains in the face of the revelations of 
vitalized reason and impossible knowledge. It seems then that writing 
has reached its conclusion, sinking in exhaustion into the intimacy of 
silence. It is this empty writing that the author explores in his work. 

Keywords: Decomposition; deconstruction; text; style; laughter; 
irony; humor; cynicism; absurdity; tragedy; pessimism; suicide. 

Для цитирования: Гранин Р.С. [Реф. кн.] // Социальные и гумани-
тарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Филосо-
фия. – 2023. – № 4. – С. 28–33. – Реф. кн.: Chatelet L. Cioran, un penseur 
privé en mal d’écriture. – Lyon 3 : Université Jean Moulin, 2020. – 464 р. 

Автор – Лаурали Шатле – имеет докторскую степень по ли-
тературе (PhD), преподает французский язык в колледже и лицее 
Омброза (Лион, Франция). Свою работу она посвятила стилисти-
ческим особенностям языка румынско-французского философа 
Эмиля Чорана (во французском произношении Сиоран). Она пи-
шет, что писательство, сначала переживаемое как избавление от 
первоначальных страданий и дистанцирование от соблазна само-
убийства, становится позорным компромиссом Эмиля Чорана, ко-
торый не знает, что думать. Отчаянно пытаясь заставить замолчать 
беспокоящее его «я», он обращается к своей личной истории, что-
бы найти лица и слова тех, кто сделал его жизнь несчастной и кто 
положит конец его бредням. Интимное становится отрицанием «я» 
и голосом исчерпания мысли. Выстраивая свои слова таким обра-
зом, Чоран противоречит автобиографическим традициям, в кото-
рых интимные откровения представляют собой рельефный порт-
рет автора. 

В своих текстах, где «я» рассыпается, Чоран создает свое за-
очное «я», постоянно ускользающее от нашего взгляда. Он прини-
мает различные маски, заимствованные из литературных жанров, 
далеких от его собственного, но чье видение мира он разделяет. 
Так, Макбет превращается в его брата, Раскольников – в образец 
для подражания, Иов – в начальника. За ними стоит осознание тра-
гической судьбы, запечатанной отчаянием. Мысль возникает из 
этого несчастного сознания и окрашивает весь опыт бытия аурой 
меланхолии. Писательство – особый опыт, основанный на дистан-
цировании и распространении мысли – трансформируется под 



Гранин Р.С. 

 30

влиянием этого осознания. Стиль становится формальным выра-
жением опыта падения. Он несет на себе шрамы разрыва и исто-
щения языка и ищет свою истинную форму в крайностях речи: 
крике и молчании. Непригодные для употребления, они побужда-
ют писателя подрезать, портить и дробить свои предложения, что-
бы сохранить лишь несколько слов, которые работают как много-
численные маяки, направляющие автора сквозь бурю, которую он 
сам же и вызвал (р. 413). 

Перед лицом невозможности выражения чувственного опы-
та, ирония становится последним бастионом перед крахом языка и 
мысли. Функционируя через пустоту и отсутствие выражения, она 
может сказать то, что слова уже не могут выразить. Через смех 
преображается отчаяние, преображается письмо. Он освобождает 
нас от жалости к себе и слепоты, отрезающей нас от остального 
мира. Таким образом, одинокий мыслитель может хотя бы на вре-
мя восстановить связь с бытием. Однако такое прочтение Чорана 
имеет свои ограничения. Писательство фактически разрушается 
колебаниями, которые всегда оставляют след того, от чего отказа-
лись. В таком письме, состоящем из незавершенных и неокончен-
ных отказов, невозможно найти устойчивую основу. Возникают 
два образа, которые поочередно накладываются и стираются: то, 
что отсутствует, и то, что есть, отпечаток и его контуры. 

Голос иронии позволяет нам переходить от одного к друго-
му, но сила колебаний также трансформирует его и размывает его 
границы. Между иронической улыбкой и саркастической усмеш-
кой смех не актуализируется полностью, он не беспричинен и 
очень часто передает ощущение постоянного пребывания на гра-
ни, он подчеркивает момент нарушения равновесия, но очень час-
то возвращается к отчаянному созерцанию себя, которое не желает 
исчезать. Учитывая экзистенциальное измерение текста, чисто 
стилистический анализ невозможен потому, что идеи неотделимы 
от формы. Более того, поскольку Чоран смешивает рассуждения о 
стиле с практикой определенного стиля, возникает соблазн ис-
пользовать свой собственный анализ в качестве ориентира для 
критики, а это увеличивает риск тематического прочтения вопро-
са. В этом случае «классический» стиль Чорана должен быть по-
ставлен под сомнение, отмечает Шатле. Наблюдается сосущество-



Реф кн.: Шатле Л. Чоран, одинокий мыслитель, нуждающийся  
в писательстве 

 31

вание между чрезвычайно освоенным стилем и синтаксическими 
эллипсами, Чоран множит практики фрагментации дискурса, 
умудряясь при этом скрыть это от читателя с помощью тематиче-
ского дискурса, пропагандирующего мастерство, навязанное са-
мим фактом письма на втором языке (не на родном – румынском, а 
на французском) (р. 414). 

Вторым ограничением чорановской мысли является труд-
ность представить ее в завершенном виде. Таким образом, одино-
кий мыслитель – это идеал, который не всегда достижим. Чоран 
занимает сложную позицию, ставя в центр своего творчества тре-
вогу и движение. У него любознательность превращается в стра-
дание и затягивает движение в бешеный водоворот, где мысль ис-
черпывается. Тогда речь одинокого мыслителя переходит в крик 
страдания, попадая в тиски опасной жалости к себе и меланхолии. 
Этот соблазн жалости к себе, превращающий эго в единственный 
горизонт письма, можно рассматривать как одно из главных огра-
ничений мысли Чорана, поскольку оно делает невозможным ра-
циональное прочтение предмета. Присутствие жалости к себе по-
мещает дискурс в поле поэтики аффектов, отсекая его от 
философии. Это можно рассматривать как радикальный отказ от 
мысли, которая отныне утверждает себя без рациональных привя-
зок, формируясь исключительно под влиянием сырых эмоций, и 
принимая все вытекающие отсюда ловушки. Отказываясь от ли-
ризма, Чоран воссоздает голос «я», колеблющегося между исто-
щением и одержимостью. Хотя сам философ говорит о своем 
«классическом» стиле, понятно, что его отношения с письмом 
сложнее, чем просто стиль, стремящийся к совершенству. Вернее, 
что совершенство должно учитывать природу бытия, которое усе-
чено. С этого момента стиль состоит из всплесков и разрывов, но 
они хрупки, и, если разрыв дискурса заявлен, то разрыв стиля 
скрыт. Эффекты пунктуации (многоточия, скобки и тому подоб-
ное) Чоран не комментирует. Такое молчание примечательно для 
человека, который не переставал комментировать свое творчество. 
Отказ от поэтического относит его к сфере мыслителей, а не по-
этов. Несмотря на языковые игры, которым он иногда предается, 
несомненно, что необходимость выразить свои мысли и как можно 
лучше передать их хитросплетения стоит на первом месте. 



Гранин Р.С. 

32

Шатле пишет, что, заявляя о своем желании провести то-
тальную деконструкцию устной речи, но не имея возможности до-
вести ее до конца (не из неумения, а из благоразумия парижанина, 
которому приходится вновь и вновь доказывать свою правоту на 
чужом языке), он никогда не ослабляет свою хватку на письме. 
В результате его деконструкция часто остается тематической, а 
стиль ограничивается пределами пунктуации. Однако подрыв 
французского языка был делом многих нефранцузов (например, 
его друзей Ионеско и Беккета) (р. 415). 

Необходимо, отмечает Шатле, еще раз обратиться к причи-
нам, побуждающим Чорана к писательству и к этой своеобразной 
форме терапии, которая позволяет ему откладывать самоубийство 
«на завтра» и снимать свое внутреннее напряжение. Более при-
стальный взгляд на интимный аспект его дискурса, на присутствие 
различных авторитетных литературных масок, показывает, что 
помимо формальных вещей, цель его писательства заставить себя 
читать и искать понимания у себя и у других. Возможно, для Чо-
рана литература только в этом и состоит: в неистовом желании 
объяснить себя. Что касается смысла его существования, то следу-
ет отметить его приверженность фашистским теориям «Железной 
гвардии», которая впоследствии заставила Чорана отказаться от 
всякой политической активности. Однако можно усмотреть и бо-
лее экзистенциальную причину этой потребности объяснить свою 
жизнь другим. Мыслитель ставит всю жизнь под эгиду бессмыс-
ленности. Столкнувшись с абсурдом, письмо, не в силах завер-
шить свой герменевтический проект, уступает место усталости и 
отвращению. 

В оставшихся рукописных тетрадях Чорана (фр. Cahiers) 
фрагменты становятся все более редкими и короткими, а перепис-
ка иссякает из-за отсутствия собеседников. Однако связь с пись-
менным словом никогда не обрывается полностью: несмотря на 
скудость, фрагменты сохраняются, и прежде всего непрерывный 
разговор с писателями поддерживается через чтение. Если работа 
Чорана имеет исключительное измерение, то оно заключается в 
невероятном богатстве интертекстуальности, которую она содер-
жит. Поэзия, театр, романы, мемуары, переписка, исторические 
очерки, философия – Чоран читает все жанры и все эпохи, от Ан-



Реф кн.: Шатле Л. Чоран, одинокий мыслитель, нуждающийся  
в писательстве 

 33

тичности до наших дней. Чтение, даже в большей степени, чем 
письмо, придает смысл. Оно позволяет философу заставить сосу-
ществовать противоположности своих импульсов, создать желан-
ное одиночество и одновременно дистанцироваться от него через 
создаваемое им литературное сообщество. Один среди всех. Чоран 
сплетает свои фрагменты в полотно по своему образу и подобию, 
смысл которого постоянно метаморфируется по мере того, как ко-
леблется его существо. 

Таким образом, заключает Шатле, несчастный одинокий 
мыслитель, Чоран, – искажающее зеркало, в котором отражается 
наша собственная слепота (р. 416). 

Р.С. Гранин* 

* Гранин Роман Сергеевич – кандидат философских наук, старший науч-
ный сотрудник отдела философии Института научной информации по общест-
венным наукам; grrom@mail.ru 



Летов О.В. 

 34

ЭТИКА 

УДК 17.031                                           DOI: 10.31249/rphil/2024.01.03 

ЛЕТОВ О.В.* ЭТИЧЕСКИЕ АСПЕКТЫ В ОБЛАСТИ РАЗРАБОТ-
КИ ИСКУССТВЕННОГО ИНТЕЛЛЕКТА (Обзор)  

Аннотация. Обзор посвящен актуальным этическим пробле-
мам в области разработки искусственного интеллекта. Если тради-
ционно в области этических исследований в центре стоял познаю-
щий субъект, или человек, то в настоящее время философы всерьез 
изучают возможные аспекты этических взаимоотношений с пред-
ставителями искусственного разума. Остро встает вопрос о том, 
как эти технологии могут помочь сформировать общество буду-
щего. 

Ключевые слова: социальные роботы; искусственный интел-
лект; мультикультурные подходы; прокси-культура; доверие; ал-
горитмическая ответственность; непрозрачность алгоритмов; ис-
кусственное сознание; высокие технологии. 

LETOV O.V. Ethical considerations in artificial intelligence develop-
ment (Review) 

Annotation. The review is devoted to current ethical issues in the 
field of artificial intelligence development. If traditionally in the field of 
ethical research the cognitive subject, or person, was at the center, now 
philosophers are seriously studying possible aspects of ethical 
relationships with representatives of artificial intelligence. The pressing 

                                                      
* Летов Олег Владимирович – кандидат философских наук, старший науч-

ный сотрудник отдела философии Института научной информации по общест-
венным наукам РАН; mramor59@mail.ru 



Этические аспекты в области разработки искусственного интеллекта 

 35

question is how these technologies can help shape the society of the 
future. 

Keywords: social robots; artificial intelligence; multicultural 
approaches; proxy culture; confidence; algorithmic responsibility; 
opacity of algorithms; artificial consciousness; high technology. 

Для цитирования: Летов О.В. Этические аспекты в области разра-
ботки искусственного интеллекта (Обзор) // Социальные и гуманитарные 
науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 
2024. – № 1. – С. 34–44. – DOI: 10.31249/rphil/2024.01.03 

Если традиционно в области этических исследований в цен-
тре стоял познающий субъект, или человек, то в настоящее время 
философы всерьез изучают возможные аспекты этических взаимо-
отношений с представителями искусственного разума. 

С. Нихольм (университет Людвига-Максимиллиана, Мюн-
хен, Германия) и др. отмечают, что достижения в области искусст-
венного интеллекта и (социальной) робототехники поднимают ак-
туальные вопросы о том, как эти технологии могут помочь 
сформировать общество будущего. Необходимо рассмотреть соци-
альные и концептуальные изменения, которые могут быть связаны 
с социальными роботами и, в частности, с гуманоидными соци-
альными роботами. Ключевым понятием в этом контексте являет-
ся идея антропоморфизма: человеческая тенденция приписывать 
человеческие качества не только своим собратьям, но также час-
тям природы и технологиям. 

Эта тенденция антропоморфизировать технологии, реагируя 
на них и взаимодействуя с ними так, как будто они обладают чело-
веческими качествами, является одной из причин, почему соци-
альные роботы (в частности, социальные роботы, спроектирован-
ные так, чтобы выглядеть и вести себя как люди) могут быть 
социально разрушительными. В то время как некоторые исследо-
ватели этики считают, что антропоморфизация – это ошибка, ко-
торая может привести к различным формам обмана, другие – в том 
числе как исследователи этики, так и специалисты по социальной 
робототехнике – полагают, что может быть полезно или уместно 
относиться к роботам антропоморфизирующим образом. Неиз-
бежно возникает вопрос, могут ли социальные роботы быть мо-
ральными субъектами, т.е. имеет ли смысл относиться к ним с мо-



Летов О.В. 

36

ральной точки зрения. «Позиция человека по этому вопросу будет 
зависеть либо от его взглядов на то, могут ли социальные роботы 
иметь, имитировать или представлять морально значимые свойст-
ва, либо от того, как люди относятся к социальным роботам в сво-
ем взаимодействии с ними» [3, с. 54]. 

Хотя выражение «искусственный интеллект» пришло из ин-
форматики, слово «робот» берет свое начало в научной фантасти-
ке. Это слово было придумано чешским драматургом Карелом Ча-
пеком в его пьесе 1920 г. «Р.У.Р.: универсальные роботы 
Россума». Роботы в этой пьесе были похожи на тех, кого многие 
люди до сих пор представляют, когда слышат слово «робот»: се-
ребристые / металлические искусственные существа с отдаленно 
гуманоидной формой, созданные, чтобы выполнять работу за лю-
дей. Роботы в этой пьесе работают на фабрике. Ближе к концу пье-
сы роботы хотят свободы и стремятся узнать, как создавать своих 
собственных детей-роботов, чтобы им больше не приходилось за-
висеть от своих создателей-людей. Слово «робот» происходит от 
чешского слова «робота», что примерно означает «принудитель-
ный труд». Выражение «искусственный интеллект» было введено 
в исследовательском предложении 1955 г. для летнего семинара, 
который проходил в Дартмутском колледже в Ганновере, штат 
Нью-Хэмпшир, в 1956 г., где исследователи предложили создать 
технологии, способные «моделировать» все аспекты человеческо-
го обучения, которые можно точно описать. 

Современные философы и другие люди, пишущие о роботах 
или участвующие в их создании, когда используют слово «робот», 
обычно не имеют в виду искусственных людей, работающих на 
фабриках, хотя это одна из идей научной фантастики, которая до 
сих пор актуальна. Фактически, предприниматель в области тех-
нологий Илон Маск предложил аналогичное видение в августе 
2021 г., когда он представил свою идею «Tesla Bot» во время рек-
ламного мероприятия Tesla. Он выдвинул идею робота гуманоид-
ной формы, который будет работать на заводах Теслы, чтобы лю-
дям больше не нужно было выполнять подобную работу. Все это 
напоминает роботов в пьесе Чапека. 

Когда ученые предлагают определения того, что они подра-
зумевают под словом «робот», они обычно утверждают, что робо-



Этические аспекты в области разработки искусственного интеллекта 

 37

ты – это воплощенные машины с датчиками, с помощью которых 
они получают информацию об окружающей среде, и с особыми 
механизмами, благодаря которым они могут реагировать на воз-
действия окружающей среды, выполняя определенные задачи. Ис-
следователи иногда говорят о парадигме «чувствовать, планиро-
вать, действовать» относительно того, как понять, что такое робот. 
Робот – это машина, которая может чувствовать окружающую 
среду, планировать, что она может сделать для достижения своей 
задачи, а затем действовать так, чтобы достичь своей цели. Соци-
альный робот – это робот, который предназначен для межличност-
ного взаимодействия с людьми. Например, социальный робот мо-
жет реагировать на прикосновения реактивным / социальным 
образом, может иметь функцию чата или может иным образом 
реагировать на человеческое взаимодействие так, как можно ожи-
дать от социального существа. Такой робот не обязательно должен 
выглядеть как образцовый робот из научной фантастики (напри-
мер, как роботы в классическом фильме 1927 г. «Метрополис»), но 
может принимать разные формы. 

Примечательно, что в будущем следует ожидать, что соци-
альные роботы будут использоваться в еще более широком спек-
тре сфер человеческой жизни. Это использование имеет последст-
вия не только для технического дизайна (т.е. архитектуры и 
когнитивного дизайна), но и для социотехнических систем, кото-
рые лежат в основе различных потенциальных контекстов для со-
циальных роботов, а также экосистем, в которых они будут раз-
вернуты. С технической стороны, вероятно, будет усиливаться 
конвергенция между социальной робототехникой и другими раз-
работками в области ИИ, такими как генеративный ИИ, т.е. формы 
ИИ, которые могут генерировать новый контент из данных, на ко-
торых они обучались, например, технологии больших языковых 
моделей. 

Ключевой этический вопрос в отношении потенциального 
внедрения социальных роботов во все больших масштабах заклю-
чается в том, существуют ли какие-либо контексты / домены, где 
использование социальных роботов более проблематично, чем в 
других, и где лучше избегать внедрения социальных роботов. 
В целом возникнет много новых этических вопросов о том, как 



Летов О.В. 

38

следует взаимодействовать с этими роботами в различных условиях, 
а также о распределении обязанностей по мере того, как роботы 
будут оснащаться более совершенными способностями и возмож-
ностями. Возможно, появятся новые гибридные интеллектуальные 
формы, что приведет к дальнейшим перспективам проектирования 
социотехнических систем в разных культурах (и поколениях). 

В целом то, как роботы воспринимаются в обществе, прини-
маются ли они и как с ними обращаются, во многом зависит от 
культурных факторов, поэтому важны мультикультурные подходы 
к роботам. Религии и другие формы мировоззрения также играют 
важную роль как факторы культурного влияния, поскольку они 
формируют системы ценностей, понимание природы и творения, а 
также отношение к нечеловеческим существам и, таким образом, 
также влияют на отношение к технологиям. Есть существенные 
различия в отношении религий к технологиям, особенно между 
монотеистическими и немонотеистическими религиями. Послед-
ние исторически более открыты для разнообразного отношения к 
объектам и технологиям. 

С. Нихольм и др. выдвигают дополнительные предложения о 
том, как ответственно, но дальновидно развивать исследования в 
области социальной робототехники. Например, можно было бы 
уделять больше внимания развитию для социальных роботов сис-
темы оповещения, которая бы предупреждала людей об особых 
возможностях каждого робота. Это позволило бы людям понять, 
как лучше всего подойти к роботу и обращаться с ним, без необ-
ходимости бороться с моральными проблемами в процессе взаи-
моотношений. Однако чтобы оценить этические нарушения, кото-
рые способны нанести людям социальные роботы, и определить 
значимые пути вперед, необходимо стимулировать трансдисцип-
линарные исследования. «Только таким путем можно плодотворно 
объединить междисциплинарные взгляды на социальных роботов 
представителей разных областей знания, таких как философия, 
антропология, социальные науки, психология, дизайн, информати-
ка и робототехника, а также будущих индивидуальных пользова-
телей, которые могут больше всего пострадать от внедрения соци-
альных роботов в общественный процесс» [3, с. 74]. 



Этические аспекты в области разработки искусственного интеллекта 

 39

Т.Г. Лешкевич (доктор философских наук, профессор Юж-
ного федерального университета, Ростов-на-Дону) отмечает, что 
поскольку технологии искусственного интеллекта (ИИ) могут 
столкнуться с неполадками, основная проблема связана с анализом 
парадокса доверия к ИИ, включающего в себя как позицию дове-
рительного отношения к онлайновым системам, серверам и про-
граммному обеспечению, так и факты сбоев, демонстрируемых 
искусственным интеллектом. Целью статьи Т.Г. Лешкевич являет-
ся изучение парадокса доверия к системе ИИ с учетом сопоставле-
ния  аргументов «pro & contra». Это предполагает, во-первых, вы-
явление сути и специфики прокси-культуры как культуры доверия. 
Во-вторых, рассмотрение непрозрачности ИИ, усиливающей по-
требность в алгоритмической ответственности. 

В ситуации XXI в. на фоне четко артикулированной пробле-
мы неконтролируемых последствий развития искусственного ин-
теллекта (ИИ), именуемой как «Black Box Problem» («проблема 
выхода из-под контроля»), распространена альтернативная прак-
тика доверия интеллектуальным системам, онлайн-платформам и 
веб-сайтам, принимающим запросы и действующим от имени 
пользователя. Такой тип взаимодействий, инициированных от 
имени «кого-то», в англоязычных источниках назван прокси-куль-
турой. «Устройства, становясь умными и “сверхумными”, возла-
гают на себя функции быть референтом человеческих апелляций» 
[1, с. 35]. Но поскольку имеют место как позиция, свидетельст-
вующая о безусловном доверии к ИИ, так и позиция, фиксирую-
щая беспокойство по поводу неконтролируемого или даже злона-
меренного использования ИИ, возникает парадокс доверия к ИИ. 

Основная проблема связана со столкновением двух противо-
положных тенденций: с одной стороны, это субъекты, доверяющие 
онлайновым системам, серверам и программному обеспечению 
так, как они доверяли бы самим себе, с другой – сбой, который 
демонстрирует искусственный интеллект, свидетельствуя о своих 
неполадках. Анализ парадокса доверия к системе ИИ показыва-
ет, что данный тип доверия предполагает принятие работающего 
технологического принципа, включающего программный код, и не 
может быть отождествлен с доверием, основанным на межлично-
стном общении. Вместе с тем основа идеи доверия, признанная 



Летов О.В. 

40

в том числе и в современном социо-гуманитарном дискурсе, связана 
с делегированием кому-либо тех или иных функций, или согла-
сием и готовностью следовать тем или иным «правилам игры», 
решениям и регламентациям на добровольной основе. Феномен 
доверия выступает в статусе исходного метаотношения, выполняя 
универсальную регуляторную роль, т.е. индивид доверяет или не 
доверяет людям, институциям, организациям, техническим сис-
темам и пр. Различные уровни доверия идентифицируются в связи 
с осознанием уязвимости того или иного типа взаимодействий и их 
негарантированных исходов. «В современных условиях, когда 
цифровизация проникла во все сферы жизненного мира, обеспече-
ние доверия к системам ИИ является ключевым фактором и глав-
ным требованием технологической эволюции» [1, с. 37]. 

При рассмотрении «прокси»-культуры следует отметить, что 
этимологически термин «прокси» (proxy) восходит к англоязыч-
ному понятию «procuracy» – «действовать по доверенности», и, по 
сути, представляет собой сокращение от этого термина. «Прокси», 
означая «законные действия, предпринятые от имени кого-то», 
обнаруживает себя в контексте общественно-политической сферы 
или юридической практики. В информационном обществе фено-
мен «прокси» вызывает ассоциацию с онлайн-системами (веб-
сайтами, платформами и серверами), которые принимают запросы 
на некоторые услуги и передают их в другую систему (например, в 
Интернет). Тем самым идея доверия, разрешающая «действие от 
лица некоего субъекта», оказывается в основе такого взаимодейст-
вия. Прокси-сервер делает возможным и обеспечивает определен-
ную операцию благодаря тому, что представляет некий искомый 
объект и включает в себя набор интеракций, обеспечивающих дей-
ствия от имени субъекта. При этом физический контакт с реаль-
ным представителем становится ненужным. 

В обществе взаимосвязанных данных важность алгоритмов 
становится очевидной. Прокси-серверы, обеспечивающие доступ к 
услугам, замещают физический акт приобретения, а иногда и владе-
ния товарами. При этом функция замещения отношений c объекта-
ми реального мира цифровыми транзакциями позволяет включить в 
сферу человеческого опыта ранее физически затруднительные или 
даже невозможные взаимодействия. Острота проблемы алгорит-



Этические аспекты в области разработки искусственного интеллекта 

 41

мической ответственности связана с тем, что лица, принимаю-
щие решения, полагаются на выводы автоматизированной систе-
мы при минимальном участии человека или вовсе без него. Реше-
ние основывается на принципе компьютерной алгоритмизации: 
алгоритмизированные системы принимают определенные входные 
данные и генерируют определенные выходные данные с помощью 
вычислительных средств. В общем виде алгоритм – это организо-
ванный специальным образом набор шагов для обработки данных 
в направлении достижения поставленной цели. 

Т.Г. Лешкевич приходит к следующим выводам. Анализ па-
радокса доверия к ИИ с точки зрения функционального аспекта 
указывает на угрозы того, что ИИ, используя собственные пре-
имущества, станет корректировать самого себя, выйдет из-под 
контроля и начнет действовать злонамеренно. Феномен доверия 
обусловлен потребностью в прозрачности и объяснимости работы 
ИИ, вместе с тем обеспечение доверия к ИИ тесно сопряжено с 
безопасностью его функционирования для жизни и деятельности 
человека. Возникает необходимость согласованности системы че-
ловеческих ценностей с программами развития и использования 
ИИ. И хотя оценки доверия к системам ИИ формулируются по-
разному, в них должны учитываться соображения не только 
эффективности, но и справедливости. Важный этико-правовой 
фактор связан с потребностью перестройки отношений с инфор-
мационными технологиями с целью подчинения их человече-
ской рефлексии и осознанности. 

А.П. Любимов (доктор юридических наук, профессор, замес-
титель главного ученого секретаря президиума РАН), Г.А. Май-
стренко (кандидат юридических наук, старший научный сотруд-
ник, научно-исследовательский институт Федеральной службы 
исполнения наказаний России) подчеркивают, что вопрос о при-
менении искусственного интеллекта в России и в мире является 
чрезвычайно актуальным в силу того значения, которое новейшие 
разработки приобрели в таких областях, как медицина, судебная 
система, военное дело. Развитие высоких технологий в настоящее 
время является одним из основных факторов, определяющих успех 
страны на международной арене. От новейших исследовательских 
технологических разработок сегодня зависит развитие всех сфер 



Летов О.В. 

42

жизнедеятельности общества – не только экономической и соци-
альной, в которых высокие технологии получили довольно широ-
кое применение, но также политической и культурной, в которые 
они активно включаются, позволяя оптимизировать традиционные 
подходы к организации деятельности в данных сферах. 

На современном этапе в силу стремительного технологиче-
ского развития появилась возможность имитировать при помощи 
специальных устройств (машин либо компьютеров) поведенческие 
особенности, свойственные исключительно человеку. «Эти уст-
ройства в результате усовершенствований последних лет могут 
успешно выполнять задачи, решения которых опираются на зна-
ния о разумном мышлении. Такие технологии получили название 
искусственного интеллекта» [2, с. 122]. Искусственный интеллект 
следует отличать от такого термина, как искусственное сознание 
или, как его еще называют, вычислительный интеллект. Примене-
ние искусственного интеллекта обусловлено, прежде всего, зада-
чами определенной имитации творческих способностей человека, 
а также свойственных ему образцов поведения в определенных 
видах деятельности. В свою очередь, искусственное сознание, 
именуемое также машинным, либо синтетическим сознанием, 
представляет собой сферу, которая обладает тесной связью с ис-
кусственным интеллектом и когнитивной робототехникой. Как 
следствие, искусственное сознание является понятием более ши-
роким, нежели искусственный интеллект. Их фундаментальным 
отличием выступает присущая искусственному сознанию неогра-
ниченная возможность развития. Иными словами, искусственное 
сознание обладает потенциальной возможностью прогрессировать 
без участия человека. 

Искусственный интеллект просто имитирует мыслительные 
процессы, свойственные человеку: они являются подконтрольны-
ми ему уже на стадии разработки подобных систем. Работа по-
следних формируется на основе определенных алгоритмов, т.е. в 
пределах, ограниченных условиями, которые задаются программе 
ее разработчиком. Искусственный интеллект можно понимать как 
способность компьютера успешно решать задачи, с выполнением 
которых обычно справляются разумные существа. Поскольку че-
ловеческое сознание является результатом взаимодействия лично-



Этические аспекты в области разработки искусственного интеллекта 

 43

сти с окружающей действительностью, оно позволяет ей научить-
ся реагировать на импульсы, посылаемые внешним миром, фор-
мирует ее поведение, действуя при этом как бы вне человека, вы-
ходя за границы его физического тела. В этом смысле оно 
действует по принципу искусственного интеллекта. Это также оп-
ределяет связь последнего с сознанием искусственным, поскольку 
в основу его положены мыслительные процессы, свойственные 
человеку. 

В современных условиях в передовых в технологическом 
отношении странах искусственный интеллект превратился факти-
чески в целую индустрию, позволяющую эффективно решать про-
блемы и задачи повседневности. Искусственный интеллект, с точ-
ки зрения аналитиков, является одним из действенных путей 
преодоления страной кризисных экономических состояний. В свя-
зи с этим значение внедрения искусственного интеллекта в раз-
личные сферы жизнедеятельности все более возрастает. Достиже-
ния искусственного интеллекта в России активно применяются в 
самых различных сферах, в частности в финансовой, социальной и 
даже в тяжелой промышленности. Примером тому может служить 
использование искусственного интеллекта Сбербанком. В соци-
альной сфере искусственный интеллект в России – это внедрение в 
общественные практики разработок кампании «Яндекс», в частно-
сти Yandex SpeechKit – специального сервиса, позволяющего не 
только распознавать речь, но также и синтезировать ее на несколь-
ких языках. Данный сервис дает возможность общения с клиента-
ми без помощи операторов. В числе основных причин, опреде-
ляющих более низкие темпы развития российского рынка 
искусственного интеллекта, следует отметить невысокий спрос 
потребителей на данный вид технологий. 

А.П. Любимов и Г.А. Майстренко делают вывод, что в Рос-
сийской Федерации перспективы развития искусственного интел-
лекта не менее оптимистичные, нежели в западных и восточных 
странах. Однако осознание правительством страны необходимости 
дальнейших вложений в сферу высоких технологий должно соче-
таться со стремлением населения, организаций и предприятий ак-
тивно применять их в своей жизни. В этой ситуации необходимо 
большее количество отечественных гражданских продуктов и из-



Летов О.В. 

 44

делий, созданных с использованием возможностей, технологий и 
систем искусственного интеллекта. Наращивание числа таких про-
дуктов поможет развить у населения устойчивое отношение к со-
временным технологиям искусственного интеллекта. 

Список литературы 

1. Лешкевич Т.Г. Парадокс доверия к искусственному интеллекту и его обосно-
вание // Философия науки и техники. – Москва, 2023. – Т. 28, № 1. – С. 34–47. 

2. Любимов А.П., Майстренко Г.А. Перспективы искусственного интеллекта в 
России и за рубежом // Философия науки и техники. – Москва, 2023. – Т. 28, 
№ 1. – С. 121–132. 

3. Social robots and society / Nyholm S. [et al] ; Ibo van de Poel, Lily Frank, Julia 
Hermann, Jeroen Hopster, Dominic Lenzi, Sven Nyholm, Behnam Taebi, Elena 
Ziliotti (eds) // Ethics of socially disruptive technologies: An Introduction. – 
Cambridge, UK : Open Book Publishers, 2023. – P. 53–82. 

 



Актуализация бессознательного в творческом процессе 

 45

ЭСТЕТИКА 

УДК 7.01.                                              DOI: 10.31249/rphil/2024.01.04 

МИЛОВАЦ Ж.В. АКТУАЛИЗАЦИЯ БЕССОЗНАТЕЛЬНОГО В 
ТВОРЧЕСКОМ ПРОЦЕССЕ 

Аннотация. В статье анализируется роль бессознательного в 
контексте творческого процесса, в том числе в контексте взгляда 
С. Грофа на «многомерные» проявления бессознательного, соот-
ношение эмоциональной и рациональной сфер человеческой субъ-
ективности. Рассматривается спонтанное состояние сознания 
творческого субъекта. 

Ключевые слова: бессознательное; актуализация; человече-
ская субъективность; С. Гроф; творчество; творческий субъект; 
спонтанное сознание; эмоциональное; рациональное; катарсис. 

MILOVATS J.V. Actualization of the unconscious in the creative pro-
cess 

Abstract. The article analyzes the role of the unconscious in the 
context of the creative process, S. Grof’s view of the “multidi-
mensional” manifestations of the unconscious, the relationship between 
the emotional and rational spheres of human subjectivity. The relevance 
of the spontaneous state of consciousness of a creative subject is 
analyzed. 

Keywords: unconscious; actualization; human subjectivity; 
S. Grof; creativity; creative subject; spontaneous consciousness; emo-
tional; rational; catharsis. 

                                                      
 Институт научной информации по общественным наукам РАН, отдел 

философии, кандидат философских наук, доцент, научный сотрудник, Москва, 
Россия; tanez97@gmail.com 



Миловац Ж.В. 

 46

Для цитирования: Миловац Ж.В. Актуализация бессознательного в 
творческом процессе // Социальные и гуманитарные науки. Отечествен-
ная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2024. – № 1. – С. 45–
52. – DOI: 10.31249/rphil/2024.01.04 

Загадка творческого процесса постоянно вызывает интерес 
как у исследователей, так и у любого человека, впервые с ним со-
прикоснувшегося. Постижение тайн творчества будет сопровож-
дать нас, всех тех, кто хоть однажды был в него «ввергнут», на 
протяжении всей жизни. 

Очевидно и доказано, что в процессе творчества задейство-
ваны как сознательная, так и бессознательная сферы. Попытаемся 
описать значение динамики бессознательного в психической 
структуре субъекта. С данной целью мы предложим, как частный 
пример, материалы исследований американского ученого 
С. Грофа. Это также позволит расширить понимание механизма 
спонтанного сознания, без которого невозможно погружение в ла-
биринты творческого пути. Следует отметить, что С. Гроф прово-
дил изучение психики человека на фоне принятия испытуемыми 
препарата ЛСД. Данное средство способствовало изменению со-
стояния сознания, в результате которого активизировался бессоз-
нательный материал испытуемых (принятие ими ЛСД происходи-
ло добровольно). 

Итак, в аспекте выяснения актуальности составляющих 
творческого процесса, спонтанного «поля» сознания, нас интере-
сует то, как Гроф рассматривает в структуре сознания его бессоз-
нательную область. В отличие от традиционной модели психоана-
лиза, объясняющей лишь персоналистичность и биографичность 
сознания, «современные исследования сознания, – отмечал 
С. Гроф, – открывают новые уровни, сферы и измерения, показы-
вают, что человеческая психика, по существу, соразмерна всей 
Вселенной и всему существующему» [Гроф, 1992, с. 74]. 

Гроф предлагает новую модель сознания, включающую в 
себя четыре различных уровня или области, и соответствующий 
им опыт: 1) сенсорный барьер; 2) индивидуальное бессознатель-
ное; 3) уровень рождения и смерти; 4) трансперсональная область. 

Сенсорный барьер и индивидуальное бессознательное со-
ставляют биографический блок бессознательного, который вмеща-



Актуализация бессознательного в творческом процессе 

 47

ет в себя переживание субъектом прошлых событий. На сеансах 
индивид под влиянием психоделиков в измененном состоянии соз-
нания реально заново переживает свой биографический материал, 
свой прошлый опыт, так как «при глубокой эмпирической психо-
терапии биографический материал не вспоминается и не реконст-
руируется», а переживается [Гроф, 1992, с. 77]. 

В состоянии переживания биографического опыта происхо-
дит его эмоциональное эмпирическое самоисследование. В этом 
состоянии человек способен пережить серьезную телесную трав-
му. Подобное переживание представляет собой «естественный пе-
реход от биографического уровня к следующей сфере, главными 
составляющими которой является двойной феномен рождения и 
смерти. Этот опыт включает события жизни человека и поэтому 
биографичен по природе» [Гроф, 1992, с. 78]. Биографический 
уровень психоделических переживаний С. Гроф называет воспо-
минательным. 

Выделенный Грофом уровень рождения и смерти в контек-
сте сознания составляет перинатальную область бессознательного. 
Перинатальная память бессознательного содержит «хранилища 
или матрицы, активизация которых ведет к повторному прожива-
нию биологического рождения и к серьезной конфронтации со 
смертью» [Гроф, 1992, с. 41]. 

В отличие от переживания субъектом его биографического 
опыта (как опыта прошлых событий), на уровне перинатального 
блока бессознательного он (субъект) способен заново пережить 
элементы своего биологического рождения во всей их сложности. 
Как правило, переживания подобного рода связаны с негативными 
моментами рождения, в частности с родовой травмой и т.д. Пси-
ходелик ЛСД усиливает степень переживания детальной механики 
родов, аномалии утробного положения, характер родовспомога-
тельного вмешательства. 

Опыт рождения человека влияет на его дальнейшее разви-
тие. Эта гипотеза подтверждается самой жизнью, индивидуальным 
характером бытия человека. Мы определяем перинатальный уро-
вень бессознательного как связующую нить личного, индивиду-
ального психического опыта с коллективным архетипическим 
прошлым. Воссоздание подобного опыта в произведениях искус-



Миловац Ж.В. 

 48

ства изобразительно-пластической природы (например, живопись, 
хореография) всегда символично. 

В процессе переживания перинатального опыта человек по-
гружается в единое пространство с Универсумом. Перинатальные 
мотивы «специфически связаны с эмпирическим моралитетом 
трансперсональной сферы» [Гроф, 1992, с. 77]. Переживание 
перинатального состояния человеком ставит перед ним экзистен-
циальные вопросы о смысле жизни, о ценностных ориентирах в 
ней. Проживание в перинатальном уровне бессознательного явля-
ется формой обретения свободы человеком после разрушения ее 
телесных оков. Приближение к ожидаемой свободе человек полу-
чает в творчестве. 

Сам акт проживания субъекта в перинатальном опыте спон-
танен в силу изменения состояния сознания. Человек испытывает 
двойное соприкосновение в одновременном акте с рождением и 
смертью. В этой ситуации человек задается вопросом о ценностно-
смысловых ориентирах собственного существования. Любопытно 
точное наблюдение С. Грофа: «Глубинное столкновение на собст-
венном опыте с рождением и смертью, как правило, сопровожда-
ется экзистенциальным кризисом невероятного размаха, во время 
которого человек самым серьезным образом задумывается о смыс-
ле существования, о своих фундаментальных ценностях и жизнен-
ных стратегиях. Этот кризис может разрешиться только через под-
ключение к глубоким, подлинно духовным измерениям психики и 
стихии коллективного бессознательного» [Гроф, 1992, с. 80]. 

Трансперсональный уровень бессознательного, выделенный 
Грофом, представляет собой, на наш взгляд, гипотезу об эмпири-
ческом континууме, в котором человек способен трансформиро-
ваться в состоянии переживания в другие формы бытия (например, 
в растения, животные и т.д.). На сегодняшний день эта мысль Гро-
фа является лишь гипотезой и требует обоснования. 

Трансперсональная область может включать в себя, согласно 
Грофу, «сознательный опыт других людей и представителей дру-
гих видов, растительной жизни, элементы неорганической приро-
ды, микроскопическую и астрономическую области, недоступные 
без специальных приборов, опыт истории и доисторических вре-
мен, будущего, отдаленных мест или других измерений существо-



Актуализация бессознательного в творческом процессе 

 49

вания» [Гроф, 1992, с. 102]. Такое перечисление, на наш взгляд, 
является одной из версий о трансформируемом характере челове-
ческой психики в другие способы обретения бытия. Но также 
можно согласиться и с тем, что «трансперсональные явления об-
наруживают связь индивида с космосом, взаимоотношение, в на-
стоящее время непостижимое» [Гроф, 1992, с. 102]. 

В состоянии неспонтанного сознания «наше внутреннее вос-
приятие (интрацепция), и восприятие внешнего мира (экстрацеп-
ция) ограничены привычными временными и пространственными 
рамками» [Гроф, 1992, с. 103]. В трансперсональных переживани-
ях происходит, согласно Грофу, трансценденция из подобных ог-
раничений. «В большой группе трансперсональных переживаний, – 
пишет С. Гроф, – сознание словно расширяется за пределы фено-
менального мира континуума времени-пространства, каким мы его 
воспринимаем в повседневной жизни» [Гроф, 1992, с. 104]. 

Итак, человеческая субъективность, по смыслу понимаемая 
как сознание, включает в себя как сознание (рациональная об-
ласть, контролируемая), так и бессознательную часть. Бессозна-
тельное, в свою очередь, подразделяется на три уровня: биографи-
ческий, перинатальный и трансперсональный. Для нас является 
актуальным рассмотреть взаимодействие биографического и пери-
натального блоков с целью выявления механизма творческого 
(спонтанного) сознания. 

Выяснение соотношения перинатального и биографического 
блоков бессознательного важно для обозначения его роли в твор-
ческом процессе. Актуальность мотивов, доминирующих в пери-
натальном блоке, активизирует переживание биографического 
опыта. В креативном процессе активация перинатального уровня 
связана с негативной системой конденсированного опыта (НСКО). 
Трансформация НСКО в позитивную систему конденсированного 
опыта (ПСКО) в процессе творчества происходит посредством 
важных составляющих механизма спонтанного сознания – катар-
сиса, ведущего к инсайту. Итак, предлагаем схему, передающую 
движение подобной трансформации: 

НСКО – катарсис – инсайт – ПСКО 
Степень энергетической зарядки конкретных мотивов в бло-

ках бессознательного можно обозначить как уровень эмоциональ-



Миловац Ж.В. 

50

ной насыщенности этих мотивов. Уровень эмоциональной насы-
щенности определяет актуальность в иерархии блоков жизненного 
опыта. 

Выход на уровень сознания (осознания) тех или иных блоков 
опыта может происходить в форме эмоционально насыщенных 
символов, не доступных полному осознанию, но тем не менее при-
водящих к удовлетворению возникшей реакции в иерархических 
блоках бессознательного. Данный выход, следовательно, является 
не только поставщиком материала на уровень сознания, но также 
фактором зон «разряжения», способствующих «расширению» соз-
нания и открытию большей вариативности мышления в контексте 
решения творческих задач, что имеет определенную ценность для 
самоактуализации личности. 

При отсутствии необходимого поля спонтанности энергия 
негативного опыта, минуя стадию катарсиса, активизирует дест-
руктивные программы поведения. Примером тому является Тана-
тос, выступающий символом деструктивности в психической 
структуре субъекта. Известно, что исследование роли Танатоса 
достаточно глубоко проводилось в работах основателя психоана-
лиза Зигмунда Фрейда. 

Следует отметить, что не обязательно на уровне сознания 
вербализировать или переводить в другую символическую форму 
программирования спонтанно идущий материал, имеющий неточ-
ную символическую конструкцию. Тот материал, который выхо-
дит в непонятном символе, может быть не расшифрован, переко-
дирован. Перекодирование – это своего рода искажение символа. 

Символ можно просто созерцать. Он индуцирует информа-
цию, сходную с характером информации у воспринимающего ин-
дивида. Восприятие символа есть интуитивный процесс. «Иденти-
фикация воспринимаемого символа с аналогичным символическим 
содержанием собственного опыта влияет на характер содержания 
художественного произведения, его одухотворенную опредмечен-
ность» [Пименова, 1997, с. 146–147]. При восприятии объектов 
искусства зритель интуитивно погружается в их образно-
символическую структуру. Представляется необходимым выделе-
ние двух функций такого погружения: 1) высокая информативная 



Актуализация бессознательного в творческом процессе 

 51

насыщенность воспринимающего индивида; 2) способность пере-
водить сознание на уровень спонтанности. 

Смысл символа может пониматься в том случае, если этот 
символ накладывается на ячейку определенного блока опыта у 
воспринимающего индивида.В психической структуре человека 
существует иерархия потребностей, наполненная эмоциональным 
и смысловым содержанием. Исходя из этого допускается выделе-
ние эмоционального и смыслового комплексов в рамках опреде-
ленных потребностей. Смысловой комплекс понимаем как «ком-
плекс неполноценности в смысле осознания индивидом своей 
неспособности к самореализации. Эмоциональный комплекс, вхо-
дящий в структуру потребностей, позволяет индивиду эмпатиче-
ски оценить способность к самоактуализации» [Пименова, 1997, 
с. 147]. Полные самореализация и самоактуализация личности как 
единение средства и цели человеческого бытия может произойти в 
творческой поисковой ситуации. 

Энергетическая конденсация эмоционального комплекса до 
должного уровня насыщенности может осуществиться на фоне 
спонтанного состояния сознания. В иерархии потребностей тот 
или иной комплекс располагается на определенном месте. Занимая 
доминирующее положение в рамках потребностей в конкретный 
момент, определенный комплекс заряжается сильнее, так как у 
этого комплекса наиболее выражена потребность в удовлетворе-
нии, ее реализации. 

Потребность личности в самореализации означает наивыс-
шую ценность в смысле созидания. Творческий процесс представ-
ляет собой самодостаточную ценность для удовлетворения по-
требности личности в самоактуализации. Самоактуализация есть 
способ открытости субъекта миру. Художник в процессе творчест-
ва самоактуализирует свои умения и способности. «Спонтанное 
сознание художника есть бытие, создающее творческую реаль-
ность. Творческая реальность художника всегда направлена» [Ми-
ловац, 2023, с. 104]. Творческое сознание актуально в своей спон-
танности. 

Список литературы 

1. Гроф С. За пределами мозга. – Москва : Соцветие, 1992. – 336 с. 



Миловац Ж.В. 

 52

2. Миловац Ж.В. Онтология сознания: художник и танец // Социальные и гума-
нитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Серия 3: Филосо-
фия. – Москва : ИНИОН РАН, 2023. – № 2. – С. 103–111. 

3. Пименова Ж.В. Художник: его бытие в спонтанном сознании. – Москва : ИФ 
РАН. – 1997. – 180 с. 

 



Новые концепции в современной англоязычной философии науки 

 53

ФИЛОСОФИЯ НАУКИ И ТЕХНИКИ 

УДК 141.3                                             DOI: 10.31249/rphil/2024.01.05 

ЛЕТОВ О.В.* НОВЫЕ КОНЦЕПЦИИ В СОВРЕМЕННОЙ АНГ-
ЛОЯЗЫЧНОЙ ФИЛОСОФИИ НАУКИ.  

Аннотация. Статья посвящена анализу новых тенденций, 
имеющих место в современной англоязычной философии науки. 
Например, А. Пикеринг стремится связать воедино нити киберне-
тического искусства, формируя особую кибернетическую онтоло-
гию. Подчеркивается, что деятельность, связанная с кибернетикой, 
непредсказуема, всегда способна удивить, эмерджентна. В области 
качественных исследований науки требуется более экологичное 
использование методологий, особенно в контексте сбора данных и 
взаимозависимых отношений создания знаний. Таким образом, 
сторонники новых концепций в англоязычной философии науки 
предлагают особую форму человеческого знания, которая не под-
дается формализации. 

Ключевые слова: философия и социология науки; нормы 
науки; теоретическая нагруженность; постпозитивизм; комплекс 
социальных и культурных условий; экзистенциальные факторы 
научной деятельности; агентность; эмерджентность; качественные 
методы исследований. 

LETOV O.V. New concepts in contemporary english philosophy of 
science. 

                                                      
* Летов Олег Владимирович – кандидат философских наук, старший науч-

ный сотрудник отдела философии Института научной информации по общест-
венным наукам РАН; mramor59@mail.ru 



Летов О.В. 

 54

Annotation. The article is devoted to the analysis of new trends 
taking place in modern English-language philosophy of science. For 
example, A. Pickering strives to tie together the threads of cybernetic 
art, forming a special cybernetic ontology. It is emphasized that 
activities related to cybernetics are unpredictable, always capable of 
surprising, and emergent. In the field of qualitative science research, 
more sustainable use of methodologies is required, especially in the 
context of data collection and the interdependent relationships of 
knowledge creation. Thus, proponents of new concepts in English-
language philosophy of science offer a special form of human 
knowledge that cannot be formalized. 

Keywords: philosophy and sociology of science; norms of 
science; theoretical load; post-positivism; a complex of social and 
cultural conditions; existential factors of scientific activity; agency; 
emergence; qualitative research methods. 

Для цитирования: Летов О.В. Новые концепции в современной 
англоязычной философии науки // Социальные и гуманитарные науки. 
Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2024. – 
№ 1. – С. 53–59. – DOI: 10.31249/rphil/2024.01.05 

Во второй половине ХХ в. позиции логического позитивизма 
подверглись критике «изнутри». Такие идеи, как принцип фальси-
фицируемости К. Поппера, теория научных революций Т. Куна 
сформировались в рамках позитивистской философии. Вместе с 
тем на смену идеала «объективного» научного знания, «свободно-
го» от личности ученого, пришло осознание неизбежности присут-
ствия субъекта в науке. М. Полани, С Тулмин, Т. Кун, П. Фейера-
бенд и др. последователи так называемого постпозитивистского 
течения подчеркивали «теоретическую нагруженность» научных 
фактов, роль социальных, историко-культурных условий в позна-
вательном процессе. Положение о социокультурной обусловлен-
ности научных взглядов, сформулированное в теориях представи-
телей постпозитивизма, нашло свое продолжение в социальных 
исследованиях науки и техники (Science Technology Studies – STS) 
Бруно Латура, Мишеля Каллона и их последователей. Близкую к 
сторонникам STS позицию занимает и А. Пикеринг. 

Одной из ключевых идей А. Пикеринга (Экзетерский уни-
верситет, отделение социологии, философии и антропологии, Ве-



Новые концепции в современной англоязычной философии науки 

 55

ликобритания) выступает тезис о том, что способ связать воедино 
нити кибернетического искусства – это особая кибернетическая 
онтология или мировоззрение. Кибернетика и кибернетическое 
искусство связаны с деятельностью и производительностью. 
Агентность в кибернетике – это что-то непредсказуемое, это не 
вопрос линейной причины и следствия – водитель нажимает кноп-
ку, и машина заводится; пользователь трогает клавишу, и на экра-
не ноутбука появляется буква. «Наоборот, деятельность, связанная 
с кибернетикой, непредсказуема, всегда способна удивить, эмерд-
жентна именно в этом грубом смысле» [6]. Видение мира как про-
странства возникающей деятельности занимает центральное место 
в кибернетическом искусстве [см. 8]. Эмерджентность приводит к 
вопросам контроля. Нельзя линейно управлять эмерджентной или 
квази-эмерджентной системой. Можно либо отпустить такую сис-
тему и узнать, что она будет «делать» – пусть произведение сияет 
как искусство, либо можно попытаться более активно вмешаться в 
процесс. Работа с эмерджентными системами и явлениями децен-
трирует художника. Художника больше нельзя вообразить как 
единственного источника, творца своего материала, ответственно-
го за каждую деталь произведения и претендующего на него. Вме-
сто этого художник-кибернетик больше похож на акушерку, помо-
гающую созданию произведения, а не создающую его заново. 

Обычное искусство статично и невосприимчиво. Картины 
просто висят на стене галереи, неизменные и равнодушные к сво-
ему окружению. Если цвета тускнеют при ярком свете, это просто 
проблема, которую необходимо решить. Напротив, динамика об-
ратной связи, диалог и взаимодействие – это ключевые черты ки-
бернетического искусства, и их часто считают определяющими 
чертами кибернетики в целом. Многие интерактивные произведе-
ния искусства являются потомками «черепах», созданных в 1948 г. 
кибернетиком У. Греем Уолтером [см. 7]. Задуманные как научные 
модели мозга, черепахи представляли собой небольших мобиль-
ных роботов, оснащенных двумя датчиками: фотоэлементом и 
сенсорным датчиком. Когда фотоэлемент обнаруживал свет, чере-
паха пыталась направиться к нему. Когда датчик касания обнару-
живал препятствие, черепаха двигалась туда-сюда и в конце кон-
цов, если повезет, обходила его. Таким образом, черепаха 



Летов О.В. 

 56

взаимодействовала и ориентировалась среди людей в диалоге ре-
ального времени с огнями и объектами. Ее движения определялись 
обратной связью с окружающей средой. И точно так же, как про-
изведения «агентного реализма» децентрируют художника, так и 
динамика черепахи также децентрируется, являясь совместным 
продуктом внутренней работы черепахи и ее окружения. Этих ро-
ботов можно считать маленькими моделями децентрализованного 
человека-создателя [см. 5]. В последующие годы черепахи Уолте-
ра стали прототипами всех видов роботов, созданных для самых 
разных целей. 

В Великобритании на это движение оказал влияние Рой Эс-
котт и его эссе «Кибернетическая позиция», в котором отразились 
многие из указанных тем: обратная связь и диалог, деконцентра-
ция художника, произведение искусства и связанная с ним «ауди-
тория», отказ художника от самоконтроля как еще один аспект 
внутреннего опыта, стремление «делать вещи», «акцент на испол-
нении, не на том, что они есть, а на том, что они делают» [6]. Об-
ратная связь была бы очевидной отправной точкой в изучении ки-
бернетического искусства, но до этого можно обнаружить интерес 
к деятельности, производительности, поведению, действию. Это 
непростая тема для обычных статических художественных форм. 
Имеют место кибернетические работы, которые делают эту тен-
денцию явной, работы того, что можно назвать «агентным реализ-
мом». Отправной точкой в данном случае могло бы быть биоис-
кусство [см. 3], которое непосредственно показывает живость и 
активность мира, используя органическую материю в качестве 
среды. Но, возможно, биоискусство делает это слишком просто. 

Выступление Брайана Ино (1996) о генеративной музыке 
[см. 1] указывает на роль машин, правил и алгоритмов. В его про-
изведениях два одинаковых магнитофона, воспроизводящие одну 
и ту же запись проповедника, говорящего «будет дождь», медлен-
но расходятся по фазе друг с другом, создавая красивые звуки без 
очевидной связи с произнесенными словами. Каким-то образом 
поведение магнитофонов порождает музыку. Затем Ино переходит 
к правилам и обсуждает, как инструкции ансамблю музыкантов 
служат для создания совершенно непредсказуемых выступлений и 
звуковых событий. Создается впечатление, будто правила и инст-



Новые концепции в современной англоязычной философии науки 

 57

рукции генерируют музыку. Затем Ино переходит к компьютер-
ным алгоритмам, встроенным в его собственную генеративную 
музыку. В одном из интервью Ино поблагодарил кибернетика 
Стаффорда Бира за то, что он предложил ему «использовать дина-
мику системы в том направлении, в котором вы хотите двигаться. 
Это действительно стало моей идеей метода работы» [см. 2]. Эта 
идея управления динамикой возникающих систем проходит через 
многие примеры синтеза искусства и кибернетики. 

В качестве примера «агентного реализма» можно указать ра-
боты Криса Уэлсби в экспериментальном кино и видео с начала 
1970-х годов до настоящего времени, в которых на первый план 
выдвигается живость природы в действии. Цель Уэлсби заключа-
лась в том, чтобы предоставить работу кинопроизводства природе, 
тем самым ставя зрителя непосредственно перед натурой неоду-
шевленного мира. Например, его фильм «Семь дней» 1974 г. пред-
ставляет собой замедленную съемку валлийской сельской местно-
сти, снятую за неделю дневного света. Фильм, по сути, показывает 
действие природы дважды, в двух разных регистрах. Наиболее 
очевидно, что это визуальная (и звуковая) запись изменения атмо-
сферных условий. Но ключевой его особенностью является то, что 
ориентация камеры контролировалась не режиссером, а солнцем. 
Подобные работы показывают действие природы более или менее 
так, как его обнаруживают камеры и микрофоны. Ранние работы 
Ханса Хааке 1960-х годов также подпадают под категорию 
«агентного реализма». Ice Stick (1964–1966), например, состоял из 
семидесятидюймового медного змеевика, соединенного с холо-
дильной установкой, и ключевой особенностью этой работы был 
не внешний вид, а то, что она что-то делала: конденсировала влагу 
из воздуха, так что при демонстрации все было окутано растущей 
и расплывающейся ледяной оболочкой. Более поздние работы из 
этой серии включали траву, которая росла во время демонстрации. 
Все подобные произведения показывают живое проявление физи-
ческих и биологических процессов. 

Иными словами, Пикеринг предлагает изучить способы, ко-
торыми минимальное и очень простое ощущение агентности как 
«делать что-то» на самом деле предвещает довольно богатое и 
сложное онтологическое видение того, как устроен мир, видение, 



Летов О.В. 

 58

совершенно отличное от видения традиционных наук (таких, как 
физика) и современного здравого смысла. 

М. Коро (профессор Хельсинкского университета, Финлян-
дия), Дж. Уолгемат (университет Южной Флориды, США) и 
Э. Тринх (докторант университета Джорджии, США) подчеркива-
ют, что все методологии оставляют след, подобный углеродному 
следу. В рамках информированной науки ученые, занимающиеся 
качественными методами исследований, часто обсуждают кон-
текст (ы) производства знаний, иногда намеренно сосредотачивая 
внимание на строгости и надежности. В то же время, реже, ученые 
рассматривают потенциальные и фактические затраты на их ис-
следования в местном и глобальном масштабе. «Разработка и вне-
дрение новых методологий требуют ограниченных ресурсов и фи-
нансирования, и эти ресурсы не распределяются справедливо в 
глобальном масштабе» [4, с. 1]. Требуется более экологичное ис-
пользование методологий, особенно в контексте сбора данных и 
взаимозависимых отношений создания знаний / информации. 

Как и чрезмерное использование источников энергии, по-
тенциально ненужное производство новых данных, информации и 
доказательств не должно рассматриваться как беспроблемное, не 
говоря уже о полезности. Скорее, качественные исследователи, 
финансирующие агентства и другие органы, которые оценивают 
исследования, должны задаться вопросом, нужны ли новые дан-
ные, информация, доказательства и какой ценой. Необходимо 
больше переработки данных, совместного использования данных, 
данных открытого доступа и других экологических способов под-
держки общих знаний и мониторинга чрезмерного производства 
данных. 

Во-первых, экология и экологическое / реляционное мышле-
ние тесно связаны с качественной методологией. Встает вопрос о 
методологической устойчивости и экологической ответственности 
в контексте (качественных) исследований и о том, что ответствен-
ность всегда связана с мышлением будущего и, следовательно, 
ориентирована на вопросы устойчивости. Во-вторых, методологи-
ческий след рассматривается как (побочный) продукт «академиче-
ского капитализма», жизненно важный для разрушения элементов 
академических рынков. Наконец, подобный капитализм подпиты-



Новые концепции в современной англоязычной философии науки 

 59

вает методологическое производство, ставя прибыль, неравномер-
ное распределение ресурсов и географически неравномерный кон-
троль над академическим рынком на первый план, одновременно 
отвергая и / или отказываясь от более экологически устойчивых 
вариантов и соображений. 

Таким образом, стремление к меньшему методологическому 
охвату может означать, что качественные исследователи откроются 
для разнообразных и невиданных возможностей, которые неодно-
кратно коллективно пересматриваются, по-новому позициониру-
ются, переосмысливаются и повторно практикуются. Сторонники 
новых концепций в англоязычной философии науки предлагают 
особую форму человеческого знания, которая не поддается форма-
лизации. Это знание передается не с помощью текстов, а в процес-
се личностного общения, от субъекта к субъекту. 

Список литературы 

1. Boden M., Edmonds E. What is generative art? // Digital Creativity. – 2009. – 
Vol. 20, N 1–2. – P. 21–46. 

2. Eno B. An Interview with Brian Eno // Whittaker D. Stafford beer: a personal 
memoir. – Charlbury, Oxon : Wavestone Press, 2003. – P. 53–63. 

3. Gere C. Art, time and technology. – Oxford : Berg, 2006. – 195 p. 
4. Koro M., Wolgemuth J., Trinh E. Reducing methodological footprints in qualitative 

research // Qualitative Inquiry. – 2023. – P. 1–9. DOI: 
10.1177/10778004231183944 

5. Penny S. Art and artificial life – a priimer. Proceedings of the digital arts and 
culture conference, UC Irvine, 2009. – URL: https://escholarship.org/uc/item/ 
1z07j77x (дата обращения:  21.01.2024 

6. Pickering A. Cybernetic art. – URL: https://www.researchgate.net/publication/ 
354025217 (дата обращения: 28.01.2023) 

7. Pickering A. The Cybernetic brain: sketches of another future. – Chicago : 
University of Chicago Press, 2010. – 526 p. 

8. Foerster H.,von. The beginning of heaven and earth has no name. – New York : 
Fordham University Press, 2014. – 236 p. 

 



Мельник С.В. 

ФИЛОСОФИЯ РЕЛИГИИ  
И РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ 

УДК 26.009       DOI: 10.31249/rphil/2024.01.06 

МЕЛЬНИК С.В.* КЛАССИФИКАЦИЯ ВИДОВ МЕЖРЕЛИГИОЗ-
НОГО ДИАЛОГА: НОВЫЙ ПОДХОД  

Аннотация. В статье представлена разработанная автором 
оригинальная классификация видов межрелигиозного диалога, ко-
торая преодолевает недостатки существующих исследовательских 
подходов в этой области. На основании критерия «интенция», т.е. 
той мотивации, которая может побуждать последователей разных 
религий вступать в контакт друг с другом, выделяются четыре ос-
новных типа межрелигиозного диалога: «полемический», «когни-
тивный», «миротворческий» и «партнерский». В каждом из на-
званных типов межрелигиозного диалога с помощью критериев 
«цель» (какие задачи ставят перед собой участники?); «принципы» 
(какими принципами определяется взаимодействие?), «форма» 
(кто участвует, в какой форме выражается диалог?) выявляются и 
описываются различные их виды. Классификация позволяет сис-
тематизировать основные направления исследований в рассматри-
ваемой области. 

Ключевые слова: межрелигиозный диалог; классификация; 
виды; межрелигиозные отношения; миротворчество; сотрудниче-
ство; современность. 

* Мельник Сергей Владиславович – доктор философских наук, старший
научный сотрудник отдела философии Института научной информации по обще-
ственным наукам РАН, старший научный сотрудник Болгарской исламской ака-
демии, доцент ОЦАД; sermel05@mail.ru 

60



Классификация видов межрелигиозного диалога: новый подход 

 61

MELNIK S.V. Classification of types of interreligious dialogue: a new 
approach 

Abstract. The existing classifications of types of interreligious 
dialogue have limitations and shortcomings and do not allow us to 
describe this extremely complex, multi-faceted phenomenon in a 
systematic and complete way. The article presents an original 
classification of interreligious dialogue that provides a more 
sophisticated tool for analyzing this phenomenon. On the basis of the 
“intention” criterion, i.e. the motivation that encourages followers of 
different religions to come into contact with each other, four major 
types of interreligious dialogue are “polemical,” “cognitive,” 
“peacemaking,” and “partnership”. These types of dialogue are lined up 
respectively around the following questions: “Who is right?”, “Who are 
you?”, “How can we live together peacefully?” and “What can we do to 
improve the world?” Using the criteria goal (tasks headed towards by 
the participants in the dialogue); principles (starting points which 
determine the interaction), and form (participants in the dialogue), 
various kinds of dialogue within each of the four types are identified 
and described. Classification allows to systematize the main directions 
of research in the field. 

Keywords: interreligious dialogue; classification; types; 
interreligious relations; peacemaking; cooperation; modernity. 

Для цитирования: Мельник С.В. Классификация видов межрели-
гиозного диалога: новый подход // Социальные и гуманитарные науки. 
Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2024. – 
№ 1. – С. 61–101. – DOI: 10.31249/rphil/2024.01.06 

Введение 

Многие видные мыслители XIX–XX вв. (О. Конт, К. Маркс, 
М. Вебер, Э. Дюркгейм, Т. Парсонс, Б. Уилсон, Т. Лукман, Д. Мар-
тин и др.) были сторонниками теории секуляризации [Узланер, 
2019]. Религия рассматривалась в рамках этого подхода как архаи-
ческая, устаревшая форма человеческого сознания, которая связа-
на со многими заблуждениями и предрассудками. Предполагалось, 
что в условиях развития научной рациональности, технического 
прогресса и модернизации общества религия неизбежным образом 



Мельник С.В. 

62

будет приходить в упадок, терять свою социальную значимость, 
она выродится, поскольку ей просто не останется места в новом, 
динамично меняющемся мире. 

Однако сегодня можно констатировать, что секулярная ги-
потеза оказалась ошибочной. Известный социолог религии 
П. Бергер в результате своих исследований пришел к выводу, что 
мир остается «таким же яростно религиозным, как был всегда, а в 
некоторых местах даже более, чем когда-либо еще» [Berger, 1999]. 
Этот ученый утверждает, что современность привела не к секуля-
ризации, а к плюрализму, т.е. многообразию мировоззренческих 
систем, которые сосуществуют и взаимодействуют в рамках одно-
го общества. Ряд ученых (Ю. Хабермас, Х. Казанова, Ч. Тейлор) 
предлагали обозначать нынешний этап развития человеческой ци-
вилизации как постсекулярный, когда стало очевидным, что про-
тивопоставление религиозного и секулярного как дорационально-
го и рационального способа мышления ошибочно, религиозные 
идеи и институты являются неотъемлемой частью человеческого 
сознания и общественной реальности [Habermas; Казанова; Капуто]. 

Технический прогресс, в том числе появление Интернета, 
формирование единого информационного пространства, повыше-
ние степени мобильности людей кардинально изменили цивилиза-
цию. Мир, по меткому выражению канадского философа М. Мак-
люэна, «сжался» до размеров «глобальной деревни», в которой 
представители разных этносов, культур и религий вынуждены 
контактировать и оказывают влияние друга на друга. В связи с 
этим пришло понимание, что религиозный фактор необходимо 
учитывать при анализе и регулировании социокультурных процес-
сов, принятии политических решений, в межнациональном и меж-
цивилизационном взаимодействии. В этом контексте особую зна-
чимость приобретает задача анализа комплекса проблем, 
связанных с выстраиванием взаимоотношений между последова-
телями разных религий, что можно обозначить как «межрелигиоз-
ный диалог». 

Во второй половине XIX в. появляется сравнительное рели-
гиоведение (или, как тогда назвалась эта дисциплина, «наука о ре-
лигии»). Исследователь Э.Дж. Шарп писал об одном из основопо-
ложников сравнительного религиоведения М. Мюллере, что он, 



Классификация видов межрелигиозного диалога: новый подход 

 63

благодаря своим новаторским трудам, «почти невзначай подгото-
вил западный мир к тому, что с тех пор стало называться “диало-
гом религий”» [Swamy]. Новое качество межрелигиозных отноше-
ний на современном этапе обуславливается и возросшим уровнем 
грамотности, возможностью получения информации о других ре-
лигиях. Сегодня человек обладает не только свободой передвиже-
ния, но и свободой изучения и погружения фактически в любую 
культуру. Открытость и взаимопроникаемость культур привели к 
тому, что впервые в истории люди получили доступ ко всей сово-
купности накопленных человечеством знаний, к мудрости разных 
традиций, способам мышления разных цивилизаций. 

Итак, современный мир характеризуется беспрецедентно 
высокой для истории человечества степенью социальной комму-
никации, взаимозависимости и взаимосвязи. Особенности совре-
менного мира, в котором религиозное сознание в его различных 
формах продолжает занимать значимое место, определяют новый 
вызов, который требует научного осмысления. Важная задача в 
практическом аспекте заключается в том, чтобы религиозный фак-
тор не использовался для усугубления разделений, конфликтов и 
вражды, но большой миротворческий потенциал, которым обладают 
религии, содействовал укреплению добрососедских взаимоотноше-
ний, согласия и сотрудничества во имя общего блага. Изучение ука-
занной тематики важно и для России как многонациональной и 
поликонфессиональной страны, особенно с учетом того факта, что 
вследствие господства атеистической идеологии в СССР исследо-
ванию проблем диалога религий в нашей стране внимания уделя-
лось существенно меньше, чем на Западе. В статье предпринима-
ется попытка системного описания разных видов межрелигиозного 
диалога и подходов к его исследованию. 

Типологизация межрелигиозного диалога как научная 
проблема 

Понятие «межрелигиозный диалог» сегодня используется не 
только в академическом пространстве, но и часто встречается в 
выступлениях политиков, общественных и религиозных деятелей, 
экспертов, в средствах массовой информации. Этот термин может 
употребляться в разных смыслах и контекстах, обозначать множе-



Мельник С.В. 

64

ство способов межрелигиозного взаимодействия. К. Корнилл пи-
шет, что «понятие “межрелигиозный диалог” применяется для 
обозначения широкого спектра отношений между религиями – от 
повседневных контактов между рядовыми верующими, живущими 
по соседству, до специально организованных дискуссий между 
экспертами; от отдельных и нерегулярных обменов мнениями ме-
жду духовными лидерами по разным проблемам до межрелигиоз-
ного активизма, направленного на решение социальных проблем. 
Цели межрелигиозного диалога также могут существенно отли-
чаться: от мирного сосуществования до социальных изменений, от 
налаживания взаимопонимания до собственного духовного разви-
тия» [Cornille, p. XII]. Исследователь Т. Мерриган называет «меж-
религиозный диалог» одним из самых «неясных» (ambiguous) тер-
минов и считает, что его можно отнести к особому классу 
понятий, «которые все используют, но никто не может объяснить, 
что это такое» [The Past, Present, and Future ... , p. 2]. Здесь мы ви-
дим указание на отмечаемую многими исследователями главную 
трудность, возникающую при попытке описания межрелигиозного 
диалога, которая заключается в том, что он является очень слож-
ным, многоаспектным феноменом. 

Решить указанную проблему могла бы классификация меж-
религиозного диалога, которая бы охватывала и системно описы-
вала его виды. Однако существующие классификации межрелиги-
озного диалога ограничены, они обладают недостатками и не 
позволяют комплексно описать этот феномен. Хронологически 
одна из первых классификаций типов межрелигиозного диалога 
была предложена Э.Дж. Шарпом. Он выделяет типы «дискурсив-
ного» (discursive), «человеческого / буберианского» (human / Bube-
rian), «светского» (secular) и «внутреннего диалога» (interior 
dialogue). Дискурсивный диалог направлен на лучшее понимание 
другой религии, предполагает изучение сходств и различий рели-
гиозных мировоззрений. Участники человеческого диалога стре-
мятся увидеть в представителе другой религии не носителя опре-
деленных «верований» и «концепций», а просто человека как он 
есть, и понять его так же, как самого себя, вне своей конфессио-
нальной принадлежности. В этом подходе подчеркивается разница 
между отношением к последователям религиозной традиции и от-



Классификация видов межрелигиозного диалога: новый подход 

 65

ношением к религии как таковой. Светский диалог делает акцент 
на сотрудничестве для решения конкретных задач: помощи нуж-
дающимся, утверждении социальной справедливости, моральных 
ценностей, укреплении мира, деятельности, направленной на за-
щиту окружающей среды, и пр. Внутренний диалог основывается 
на осмыслении и сравнении мистического («созерцательного») 
опыта духовных традиций, который в рамках данного подхода по-
нимается как сущность религиозности [Шохин]. 

Папский совет по межрелигиозному диалогу в документе 
«Диалог и прокламация» 1991 г. описал четыре формы диалога, в 
которых предлагалось участвовать католикам: 

«a. Диалог жизни (dialogue of life), когда люди стремятся 
жить в духе открытости и добрососедства, разделяя в повседнев-
ной жизни радости и печали, общие проблемы и заботы. 

b. Диалог действия (dialogue of action), в котором христиане 
и последователи других религий сотрудничают во имя целостного 
развития (integral development) и освобождения (liberation) людей. 

c. Диалог теологического обмена (dialogue of theological 
exchange), когда специалисты стремятся углубить свое понимание 
религиозных традиций и по достоинству оценить духовные ценно-
сти друг друга. 

d. Диалог религиозного опыта (dialogue of religious 
experience), в рамках которого лица, укорененные в своих тради-
циях, делятся своими духовными богатствами, например, в отно-
шении молитвы и медитации, веры и способов поиска Бога или 
Абсолюта»1. Каждому из обозначенных видов диалога приводится 
в соответствие тот «уровень», на котором он осуществляется: 
«быт» (диалог жизни), «руки» (диалог действия), «голова» (диалог 
теологического обмена), «сердце» (диалог религиозного опыта). 
Соответственно, рассмотренные типы диалога иногда обозначают-
ся как «диалог рук» (dialogue of hand), «диалог головы» (dialogue 
of head), «диалог сердца» (dialogue of head heart). 

                                                      
1 Dialogue and Proclamation. 42. The forms of dialogue // Bulletin of the Pon-

tifical Council on Interreligious Dialogue. – 1991. – № 26 (2). – URL: https://w2.vati 
can.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/documents/rc_pc_interelg_doc_1905
1991_dialogue-and-proclamatio_en.html (дата обращения: 7.09.2023). 



Мельник С.В. 

 66

Итак, согласно католической классификации, выделяются 
четыре типа межрелигиозного диалога: (1) «диалог жизни» 
(dialogue of life), (2) «диалог действия» (dialogue of action, также 
могут использоваться термины «практический диалог», «социаль-
ный диалог», «диалог рук»), (3) «диалог теологического обмена» 
(dialogue of theological exchange, «диалог изучения» (dialogue of 
study), «диалог головы» (dialogue of head), (4) «диалог религиозно-
го опыта» (dialogue of religious experience, «диалог духовности» 
(dialogue of spirituality, spiritual dialogue), «диалог сердца» (dialogue 
of heart)1. 

Католическая классификация является наиболее известной, 
методологически в ее основе лежит классификация Э. Дж. Шарпа, 
т.е. фактически имеет место применение одного и того же подхода 
к типологизации межрелигиозного диалога, хотя используются 
разные названия и делаются несколько иные акценты. В основе 
обеих классификаций можно обнаружить описание основных сто-
рон человеческого существа, часто использующееся и в религиоз-
ной антропологии, в соответствии с которым следует выделять 
«ум» (интеллектуальная составляющая), «сердце» (чувственно-
волевая часть) и действия. В рассмотренных классификациях, в 
зависимости от одной из указанных составляющих, которая в наи-
большей степени задействована в межрелигиозном диалоге, выде-
ляются различные его типы: дискурсивный-теологический («ум», 
мыслительная деятельность), внутренний-духовный («сердце», 
религиозный опыт), светский-практический («руки»). К этому до-
бавляется тип взаимодействия, описывающий неизбежные в со-
временном глобализированном мире контакты верующих разных 
религий, которые не предполагают специально организованного 
взаимодействия (Э.Дж. Шарп описывает их посредством экзистен-
циальных категорий человеческого диалога, а в католической 

                                                      
1 Dialogue and Proclamation. Reflection And Orientations On Interreligious 

DialogueAnd The Proclamation Of The Gospel Of Jesus Christ 42. The forms of dia-
logue // Bulletin of the Pontifical Council on Interreligious Dialogue. – 1991. – 
№ 26 (2). – URL: https://w2.vatican.va/roman_curia/pontifical_councils/interelg/do 
cuments/rc_pc_interelg_doc_19051991_dialogue-and-proclamatio_en.html (дата об-
ращения: 7.09.2023). 



Классификация видов межрелигиозного диалога: новый подход 

 67

классификации, которая имеет большую практическую ориента-
цию, используется понятие быта). 

Одним из недостатков католической классификации являет-
ся ее ограниченность – она не учитывает некоторые важные фор-
мы межрелигиозных отношений, т.е. не может претендовать на 
полноту. Так, в ней не находит отражения практика взаимодейст-
вия между официальными представителями религиозных общин. 
М. Мойерт, описывая католическую классификацию, предлагает 
добавить к четырем указанным в ней типам «дипломатический 
диалог», который осуществляется между религиозными лидерами 
и другими официальными представителями религиозных объеди-
нений (как, например, регулярно проводящийся Съезд лидеров 
мировых и традиционных религий в Казахстане). С нашей точки 
зрения, следуя логике составления католической классификации, 
наряду с уровнями «быта», «рук», «головы» и «сердца», следовало 
бы выделить еще один уровень – «социальных институтов». 

Еще одним упущением католической классификации являет-
ся игнорирование формы межрелигиозных отношений, предпола-
гающей дискуссии об истинности религий, которая находит выра-
жение в спорах, полемике. Также представленные в католической 
классификации виды диалога являются очень широкими, они мо-
гут обозначать различающиеся формы межрелигиозного взаимо-
действия. Например, к теологическому диалогу, предполагающему 
«интеллектуальное» исследование разных религий, могут быть 
отнесены как модели теологии религий, описывающие проблему 
соотношения разных религий в контексте категорий истинности и 
спасительности (как, например, концепция «анонимного христи-
анства» К. Ранера), так и сравнение частных аспектов религиозных 
мировоззрений. 

Более того, сам принцип составления католической класси-
фикации – выделение того «уровня», на котором осуществляется 
диалог, – не всегда проясняет его содержание. То есть форма диа-
лога может быть одна и та же (сотрудничество, как, например, в 
«диалоге рук»), а цели диалога при этом разными (достижение 
практических результатов или же проведение времени вместе для 
развития дружеских отношений между верующими). Можно при-
водить и другие доводы, демонстрирующие несостоятельность 



Мельник С.В. 

 68

имеющихся подходов для комплексного описания межрелигиозно-
го диалога. В своих работах автор рассмотрел все существующие 
классификации видов межрелигиозного диалога и обосновал их 
недостаточность [Мельник, 2018; Мельник, 2022]. 

С.Б. Кинг, автор хронологически самой поздней и наиболее 
обширной классификации (включает семь видов диалога) отмеча-
ла, что, кроме представленной ею типологии при описании межре-
лигиозного диалога также следует учитывать ряд важных факто-
ров, влияющих на него: (1) участвуют ли в каждом из указанных 
видов диалога официальные представители или он открыт для 
всех; (2) формулируются ли цели диалога на личностном уровне 
(понимание, духовный рост) или социальном (разрешение кон-
фликтов между общинами, предотвращение насилия); (3) задейст-
вованы ли в каждом виде диалога интеллект, духовность, эмоции, 
практические действия или их комбинация. С.Б. Кинг делает вы-
вод, что указанные факторы могут существенно влиять на харак-
тер взаимодействия, поэтому, по ее мнению, вообще «не может 
быть стандартного списка типов диалога» [King]. Таким образом, 
можно заключить, что разработка классификации видов межрели-
гиозного диалога, которая бы системно и во всей полноте описы-
вала исследуемый феномен, представляет собой научную пробле-
му, которая до сих пор не решена. 

Основанием для этой позиции, в соответствии с которой 
единой, «стандартной» классификации типов диалога представить 
невозможно, служит то, что межрелигиозные отношения являют-
ся, как отмечалось, очень сложным, многогранным феноменом, на 
который влияет множество факторов, поэтому перечисление неко-
торых его видов всегда оказывалось односторонним и неполным. 
По мнению автора, классификацию типов межрелигиозного диа-
лога, позволяющую комплексно, структурно и во взаимосвязи 
описать все его виды, разработать возможно. Однако для этого 
нужно использовать более тонкий, «многомерный», адекватный 
предмету исследования инструментарий, чем это делалось в рас-
смотренных выше подходах. Ниже будет представлен авторский 
подход к составлению классификации межрелигиозного диалога, 
который стремится максимально полно представить и описать его 
виды в единой, взаимосвязанной, системной форме. 



Классификация видов межрелигиозного диалога: новый подход 

Четыре критерия и четыре типа межрелигиозного диалога 

Для описания различных видов межрелигиозного диалога 
автор предлагает использовать классификацию, основывающуюся 
на четырех критериях: «интенция» (что является мотивацией к 
диалогу?); «цель» (какие задачи ставят перед собой участники?); 
«принципы» (какими принципами определяется взаимодействие?), 
«форма» (кто участвует в диалоге, в какой форме выражается диа-
лог?). Базовым критерием для составления классификации являет-
ся «интенция», т.е. определение той мотивации, которая может 
побуждать последователей разных религий вступать в контакты 
друг с другом. 

В существующих подходах к типологизации межрелигиоз-
ного диалога уделяется внимание тем формам, в которых он может 
выражаться, иногда рассматриваются его задачи и некоторые дру-
гие аспекты, при этом вопрос о мотивации отдельно не осмысли-
вается, выносится за скобки. Вместе с тем важно сознавать, что 
религии как мировоззренческо-ценностные системы утверждают 
свою исключительность и являются в этом аспекте по большей час-
ти органически целостными, самодостаточными. В связи с этим с 
точки зрения религиозного сознания возможные мотивации для 
вступления адепта в диалог с последователями другой религии ог-
раничены, а их прояснение оказывается очень важным для понима-
ния характера межрелигиозных контактов. На основании критерия 
«интенция» можно выделить четыре основных типа межрелигиоз-
ного диалога: «полемический», «когнитивный», «миротворческий» 
и «партнерский». 

Все основные религии в той или иной степени заявляют об 
исключительности своего основателя и священных текстов, счи-
тают последователей других духовных традиций так или иначе 
заблуждающимися. Как правило, религии также утверждают уни-
версальность своего откровения. В связи с этим религии могут 
рассматриваться не только как сосуществующие, но как разли-
чающиеся, а во многом и противоречащие друг другу и конкури-
рующие между собой мировоззренческие системы. Вследствие 
этого «естественной» интенцией для межрелигиозных контактов 
может быть попытка распространить или защитить свою веру. До 
современного этапа межрелигиозного диалога, начавшегося в кон-

 69



Мельник С.В. 

 70

це XIX в., по крайней мере в ареале авраамических религий, пре-
обладал тип межрелигиозного взаимодействия, который предпола-
гал споры, диспуты, стремление доказать свою правоту, обратить 
собеседника в свою веру. 

Мотивацией для вступления последователей разных религий 
в контакт может выступать «стремление к познанию», которое 
Аристотель считал главным свойством человеческой природы. 
Связанный с этой интенцией «когнитивный» межрелигиозный 
диалог может исходить из стремления познакомиться со взглядами 
других религий, понять их идеи и концепции, для кого-то это воз-
можность поиска истины или разговора о смысле жизни. То есть в 
рамках когнитивного диалога зачастую болезненный вопрос об 
истинности и спасительности религий выносится за скобки. Вме-
сто этого акцент предлагается перенести на сравнение воззрений 
религий, попытку понимания взглядов, ценностей, мировоззрения 
собеседника и, вместе с этим, возможно, нахождение точек сопри-
косновения в восприятии реальности. 

Интенцией межрелигиозного диалога может выступать 
осознание неизбежности сосуществования верующих разных тра-
диций и актуальности задачи выстраивания гармоничных отноше-
ний. Соответственно, цель такого миротворческого межрелигиоз-
ного диалога можно обозначить как предотвращение конфликтов, 
достижение и поддержание мира и согласия между последовате-
лями разных религий. 

Еще одной мотивацией для вступления в межрелигиозный 
диалог может быть осознание наличия множества человеческих 
страданий в мире и стремление улучшить ситуацию, содейство-
вать решению существующих проблем. Последователи разных ре-
лигий могут объединять свои усилия для помощи нуждающимся 
людям, утверждения в обществе нравственных ценностей, дости-
жения желаемых социальных изменений. Такое сотрудничество 
верующих в сферах, представляющих общий интерес, осуществля-
ется в рамках партнерского диалога. 

Итак, в соответствии с критерием «интенция» предлагается 
выделить четыре основных типа межрелигиозного диалога: «по-
лемический», «когнитивный», «миротворческий» и «партнер-
ский». Этим типам диалога можно условно сопоставить централь-



Классификация видов межрелигиозного диалога: новый подход 

 71

ные вопросы, вокруг которых они выстраиваются: «кто прав?», 
«кто ты?», «как нам мирно жить вместе?» и «что мы можем сде-
лать для улучшения мира?». Все существующие формы межрели-
гиозного диалога могут быть отнесены к одному из четырех пере-
численных типов. 

В каждом из указанных типов диалога на основании осталь-
ных критериев (цель, принципы, форма) можно выделить различ-
ные их виды. Например, видами когнитивного диалога можно счи-
тать, среди прочих, упоминающиеся в ходе рассмотрения 
католической классификации теологический диалог и духовный 
диалог. Целью теологического диалога является понимание другой 
религии, целью духовного диалога – «обогащение», «духовный и 
личностный рост» посредством глубокого вхождения в другую 
религию. Для достижения этих различающихся целей используют-
ся разные принципы выстраивания межрелигиозного диалога и эти 
виды диалога выражаются в разных формах, о чем будет сказано 
ниже. 

Критерии «интенция», «цель», «принципы» являются, если 
так можно выразиться, теоретическими, концептуальными. Они 
описывают определенный способ, модель межрелигиозного взаи-
модействия – то, что в классификации обозначается как вид диало-
га. Критерий же «форма» показывает, какие конкретные, реальные 
примеры межрелигиозного диалога могут быть отнесены к описы-
ваемому виду. Естественно, для каждого из видов диалога можно 
привести много примеров. 

В рамках критерия «форма» можно выделить три «уровня» 
участников межрелигиозных контактов: институциональный, экс-
пертный / концептуальный и низовой. Эти уровни соотносятся с 
распространенным в исследовательской литературе подходом к 
делению участников межрелигиозного диалога на высокий (рели-
гиозные лидеры), средний (эксперты) и низовой (grassroots) (про-
стые верующие, молодежь) уровни [Kadayifci-Orellana, p. 150–
156]. 

Таковы, в общем, концептуальные основания предлагаемого 
автором подхода к составлению классификации межрелигиозного 
диалога. Более подробно значение указанных критериев и возмож-
ности их использования для описания межрелигиозного диалога 



Мельник С.В. 

 72

будут представлены ниже в ходе анализа видов полемического, 
когнитивного, миротворческого и партнерского диалога. 

Полемический межрелигиозный диалог 

Конечной, предельной целью полемического диалога может 
считаться обращение собеседника в свою религию. В качестве 
примера можно привести поездку святого Кирилла Философа в 
858 г. в Хазарию. Святой Кирилл проводил там богословские спо-
ры с иудейскими и мусульманскими миссионерами, в результате 
которых около двухсот хазар приняли крещение [Шохин]. 

Отказ от своей веры в результате межрелигиозного диспута 
имеет место относительно редко, в большинстве случаев участни-
ки полемического диалога ставят перед собой задачу «победить в 
споре». В связи с этим для них важным оказывается даже не 
столько переубедить оппонента, сколько показать свою религию в 
наилучшем свете перед слушателями (т.е. продемонстрировать 
предпочтительность своей веры, несостоятельность критических 
аргументов собеседника, указать на недостатки, ошибочность его 
позиции). Итак, цель полемического диалога можно обозначить 
как распространение и защита своей веры. 

Виды полемического диалога можно различать в зависимо-
сти от того, последователи каких конкретно религий вступают в 
дебаты. То есть можно говорить, например, о христианско-
исламском, христианско-иудейском и пр. видах полемического 
диалога. В полемическом диалоге между конкретными религиями 
присутствуют свои «проблемные точки», тезисы, о которых диску-
тируют, критика тех или иных аспектов религии оппонента, опре-
деленная логика аргументации и контраргументации, что можно 
соотнести в рамках рассматриваемой классификации с критерием 
«принципы». «Формой» полемического диалога могут быть как 
споры в ходе непосредственных встреч верующих, так и соответ-
ствующие сочинения. 

Примером христианско-иудейского полемического диалога 
может служить произведение жившего во II в. одного из первых 
христианских апологетов святого Иустина Философа «Диалог с 
Трифоном Иудеем». В произведении можно выделить несколько 
основных тем, которые являются традиционными для полемики 



Классификация видов межрелигиозного диалога: новый подход 

 73

иудеев и христиан: (1) Закон Моисея и Новый Завет во Христе 
(Иустин доказывает, что христиане не должны исполнять данные 
иудеям законы, которые являются Ветхим Заветом в отличие от 
завета Нового – вечного и совершенного); (2) Природа Иисуса 
Христа и учение о Боге-Троице (обсуждается вопрос, как Единый 
Бог может быть троичен в лицах, не является ли это многобожием; 
учение о воплощении Второго Лица Троицы); (3) доказательство 
мессианства Иисуса (почему Иисуса можно считать Машиахом, о 
котором писали пророки); (4) спасение язычников, христиане как 
«истинный Израиль». 

В первой тематической части произведения Трифон спраши-
вает Иустина, как христиане могут считать себя угодными Богу, 
если они не соблюдают данный Им Самим содержащийся в Торе 
закон, который выражает Его волю. Трифон говорит: «Вы не со-
блюдаете ни праздников, ни суббот, не имеете обрезания, а пола-
гаете свое упование на человека распятого и однако надеетесь по-
лучить благо от Бога, не исполняя Его заповедей. Не читал ли ты: 
“Душа, которая не будет обрезана в восьмой день, истребится от 
рода своего”. Эта заповедь простирается и на иноплеменников, и 
на купленных за деньги (Быт. 17:12–14). А вы презрели этот завет 
вместе с последующими заповедями и однако стараетесь убедить 
нас, что знаете Бога, хотя не соблюдаете ни одной из тех обязан-
ностей, которые исполняют боящиеся Бога»1 (Диал. 10). 

Иустин отвечает, что христиане так же, как и иудеи, покло-
няются Единому и Единственному Творцу, Богу Авраама, Исаака 
и Иакова, о котором повествует Библия. Однако в самом Священ-
ном Писании говорится о нескольких заветах. Один из них – это 
закон, данный Моисею на Синае, он предназначен для еврейского 
народа. Вместе с тем, утверждает Иустин, в Библии написано, что 
будет закон «для всех людей вообще»: «новый закон, положенный 
над законом, отменяет древнейший, и завет последующий подоб-
ным образом уничтожает прежний. Нам дарованы закон вечный и 

                                                      
1 Здесь и далее цитаты приводятся по: Иустин-философ и мученик. Разго-

вор с Трифоном иудеем // Св. Иустин-философ и мученик. Творения / перевод, 
предисл. А.И. Сидорова. – Москва : Паломник : Благовест, 1995. – С. 125–358. – 
URL: https://azbyka.ru/otechnik/Iustin_Filosof/s_trifonom/ (дата обращения: 7.09.2023). 
В скобках указывается параграф диалога, к которому относится цитата.  



Мельник С.В. 

 74

совершенный и завет верный, – это Христос, после которого нет 
более ни закона, ни постановления или заповеди» (Диал. 11). Для 
подтверждения своих слов Иустин приводит несколько цитат из 
пророков (например, «Вот наступают дни, говорит Господь, когда 
Я заключу с домом Израиля и с домом Иуды новый завет не такой 
завет, какой Я заключил с отцами их в тот день, когда взял их за 
руку, чтобы вывести их из земли Египетской» (Иер. 31:31–32) 
и др. – Ис. 51:4–5; 55:3–5). 

Далее Иустин высказывает идею, которую он также подкре-
пляет многочисленными цитатами из Священного Писания, что 
сутью многих ветхозаветных заповедей (обрезание, омовение, 
пост, субботы, жертвоприношения) является их внутреннее, ду-
ховное, моральное содержание, которое можно реализовать и без 
внешнего, формального исполнения этих предписаний. То есть 
противопоставляется смысл заповедей, их духовное значение, с 
одной стороны, и их непосредственное, механическое исполнение 
«по плоти» – с другой. Например, Иустин говорит: «И сам Бог воз-
гласил чрез Моисея следующие слова: “обрежьте грубость сердец 
ваших и не будьте более жестоковыйны” (Втор. 10:16–17)» (Диал. 
16). Иустин также приводит аргумент, что Ной, а до него Енох, 
который был взят живым на небо за праведность, не делали обре-
зания. Аврааму Бог дал благословения, а затем вменил в правед-
ность именно его веру (Быт. 15:6), а обрезание он уже сделал поз-
же «только как знамение» (Диал. 23). То есть главный тезис 
Иустина заключается в том, что у обрезания, как и у других ветхо-
заветных предписаний, есть духовный смысл («обрезание серд-
ца»), поэтому, когда реализовано это духовное его значение, 
внешнее, телесное их исполнение оказывается необязательным. 

В качестве примера иудейско-христианского полемического 
диалога можно привести «Диспут Нахманида», который прошел в 
1263 г. в Барселоне. Участником спора с иудейской стороны стал 
известный еврейский мыслитель Нахманид, а христианство пред-
ставлял принявший крещение еврей, доминиканский монах Пабло 
Христиани. 

В первый день встречи Нахманид предлагает для обсужде-
ния важнейшие, по его мнению, проблемы: «Я же хочу в этом поч-
тенном собрании говорить лишь об основах, от которых зависит 



Классификация видов межрелигиозного диалога: новый подход 

 75

все, а не пустословить о вещах, не имеющих значения… будем 
сначала говорить о Мессии. Пришел ли он уже, как верят христиа-
не, или должен прийти, как верят иудеи. Затем будем говорить о 
том, является ли Мессия самим Богом или же он полностью чело-
век, родившийся от мужчины и женщины. А позднее будем гово-
рить о том, кто придерживается истинного учения: мы или хри-
стиане» (Дисп. 4–5)1. Нахманид указывает, что Иисус не исполнил 
многие пророчества о Мессии. В частности, он приводит извест-
ные слова Исаии о мессианской эре: «И перекуют мечи свои на 
орала и копья свои – на серпы: не поднимет народ на народ меча, и 
не будут более учиться воевать» (Ис. 2:4). В этой связи Нахманид 
говорит: «Но от дней Иисуса и по сей день столько войн, и весь 
мир полон насилия и грабежа, а христиане проливают крови 
больше других народов! Как же трудно будет тебе, государь мой, и 
вот этим ратникам твоим, если не будут более учиться воевать!» 
(Дисп. 48). Христиане на этот аргумент чаще всего отвечают, что 
приведенное пророчество относится ко второму, славному прише-
ствию Иисуса Христа, которое будет в конце веков, а не к его пер-
вому пришествию, когда он пострадал за грехи людей и был рас-
пят. Примечательно, что Иустин Философ в диалоге с Трифоном 
предложил другое объяснение, утверждая, что указанное пророче-
ство следует понимать аллегорически, в нравственном смысле: 
«каждый из нас, будучи прежде исполнен войною, взаимным 
убийством и нечестием всякого рода, по всей земле переменил во-
инские орудия, – наши мечи на орала и копья на земледельческие 
орудия – и мы возделываем благочестие, праведность, человеко-
любие, веру, надежду, данную Самим Отцом чрез Распятого, и си-
дим каждый под своей виноградною лозою, т.е., каждый из нас 
имеет одну законную жену» (Диал. 110). 

Нахманид также подчеркивает, что Мессия должен быть 
обычным человеком, рожденным от мужчины и женщины, как и 
все люди, поэтому высказывает крайне скептическое отношение к 
христианскому догмату о боговоплощении: «Однако то, во что вы 
верите (а это основа вашей веры!), не приемлет разум: что Бог, 
                                                      

1 Здесь и далее цитируется по: Диспут РаМБаНа. – URL: http://online-
books.openu.ac.il/russian/jews-and-christians-in-western-europe/part5/appendix2.1.html 
(дата обращения: 7.09.2023). 



Мельник С.В. 

 76

Создатель небес и земли, превратился в плод в утробе какой-то 
еврейки, пробыл там девять месяцев и родился младенцем, затем 
вырос, а впоследствии был предан в руки своих врагов, которые 
осудили его на смерть и умертвили, после чего, как вы утверждае-
те, он ожил и вознесся на небо. Всего этого не приемлет разум, это 
противно природе вещей, пророки никогда такого не говорили… 
Этого не стерпит разум иудея и никакого человека!» (Дисп. 46). 
Учение о боговоплощении также отвергалось и мусульманами в 
полемике с христианами. 

Как известно, в Коране можно найти ряд суждений относи-
тельно недостатков и ошибочности христианского вероучения, 
которые впоследствии обсуждались в диспутах мусульман и хри-
стиан. А.В. Журавский выделяет содержание «обвинений» му-
сульман по отношению к христианам. 

1. Христиане исказили писания. То есть мусульмане счита-
ют, что иудеи и христиане изменили и фальсифицировали текст 
божественного откровения, тогда как в аутентичном виде он нахо-
дится в Коране. 

2. Ошибки, касающиеся сферы божественного (боговопло-
щение, тринитаризм, сотериология). Мусульмане, являющиеся 
строгими монотеистами, критиковали христиан за учение о Боге-
Троице, иногда оценивая его как «ширк» (язычество, политеизм). 
Также ислам отвергает учение о боговоплощении, считая его не-
возможным, а Иисуса (Ису) признает за пророка (который не был 
распят; кроме этого отрицается учение о первородном грехе). 

3. Ошибки в религиозной практике (идолопоклонство, отказ 
от обрезания и ритуальной чистоты, введение новшеств (такие как 
таинства евхаристия и крещение, практика целибата и др.)). Му-
сульмане критиковали христиан, в частности, за поклонение ико-
нам, в чем также видели элементы язычества и представление, что 
кроме Единого Бога есть другие посредники или особые предметы, 
которые управляют событиями жизни людей, могут дать им исце-
ление, помощь и пр. [Христиане и мусульмане, с. 328–332]. 

Христианские богословы, среди прочего, многократно пред-
лагали свои ответы на критику учения о Боге-Троице как много-
божии. Преподобный Иоанн Дамаскин в контексте полемики с му-
сульманами пишет: «Если вы говорите, что Христос есть Слово 



Классификация видов межрелигиозного диалога: новый подход 

 77

Божие и Дух, то почему вы обзываете нас как придающими Богу 
сотоварищей, ведь слово и дух неотъемлемы от того, в ком они 
существуют? Итак, если в Боге существует Его слово, ясно, что и 
оно есть Бог; если же оно находится вне Бога, то Бог, по-вашему, 
есть бессловесный есть и бездушный» [Цит. по: Максимов, Смо-
ляр, с. 151]. То есть здесь говорится, что у человека есть способ-
ность к мышлению (логос, слово) и дух, однако мы не говорим в 
этой связи о множественности, подобным образом можно пони-
мать и учение христиан о Троице. Характеризуя полемический 
диалог христианства и ислама, исследователи констатируют, что 
его темы, критика друг друга и контраргументы воспроизводились 
на протяжении веков без существенных изменений1. 

В христианско-иудейской полемике участники спорят, кто 
обладает правильной интерпретацией обладающего незыблемым 
авторитетом для обоих собеседников Священного Писания. В свя-
зи с этим исследователь М. Гиршман справедливо характеризует 
этот диалог как «экзегетическую полемику»2, т.е. беседа выстраи-
вается вокруг того, как нужно понимать и толковать Священное 
Писание. В спорах с мусульманами христианские богословы при-
бегали главным образом к рациональным доказательствам, к разу-
му, историческому и повседневному опыту. Эти особенности, а 
также содержание споров в терминологии классификации можно 
соотнести с критерием «принципы». 

Среди западных исследователей фактически общим местом 
является мнение, что под межрелигиозным диалогом следует по-
нимать только «позитивные», «конструктивные» способы межре-
лигиозных отношений [Cornille, p. XII]. Вместе с тем следует осо-
бо подчеркнуть, что полемический диалог широко распространен 
и сегодня. Например, самым известным в современной России 
диспутом между православными и мусульманами являются деба-
ты, основными участниками в которых со стороны христиан был 
священник Даниил Сысоев, а со стороны ислама – Вячеслав Али 
Полосин. Всего состоялось два диспута по темам «Библия или Ко-
                                                      

1 Madigan D. Christian–Muslim dialogue // The Wiley-Blackwell companion to 
inter-religious dialogue. – Chichester, 2013. – P. 247–249. 

2 Экзегетическая полемика: Юстин Мученик и «Диалог с Трифоном Иуде-
ем». – URL: https://religion.wikireading.ru/73644 (дата обращения: 7.09.2023). 



Мельник С.В. 

 78

ран являются откровением Бога?» (2005) и «Учение о Боге в хри-
стианстве и исламе» (2006). Межрелигиозная полемика популярна 
и в интернет-пространстве, ролики с дебатами могут набирать бо-
лее миллиона просмотров1. То есть важно понимать, что полеми-
ческий диалог играет заметную роль в системе межрелигиозных 
отношений, поэтому неправомерно игнорировать его, выносить за 
скобки, как это делается в западных классификациях межрелиги-
озного диалога. Вместе с тем нельзя не признать, что на современ-
ном этапе развития межрелигиозного диалога акцент делается на 
развитии позитивных, созидательных отношений между последо-
вателями разных религий. 

Когнитивный межрелигиозный диалог 

К когнитивному диалогу относятся упомянутые выше в ходе 
рассмотрения католической классификации теологический (диалог 
теологического обмена) и духовный (диалог религиозного опыта; 
диалог духовности) виды межрелигиозного диалога. 

Одной из первоочередных задач когнитивного диалога 
является получение информации о другой религии, ее понимание. 
Исследователь С.Б. Кинг выделяет следующие принципы теологи-
ческого диалога, признаваемые большинством специалистов: уме-
ние слушать диалогического партнера, компетентность в знании 
своей религии, отказ от прозелитизма, открытость в процессе диа-
лога, уважение к каждой из сторон диалога, готовность к воспри-
ятию критики собственной традиции и др. С.Б. Кинг показывает, 
что все эти принципы можно вывести и обосновать в соответствии 
с концепцией философской герменевтики Х.Г. Гадамера [King, 
p. 101–114]. 

В качестве примера теологического диалога (критерий 
«форма») можно привести проведенные в 1988 г. в Гонконге и в 
1991 г. в Беркли международные христианско-конфуцианские 
конференции, которые считаются началом современного этапа 

                                                      
1 An Islam Christian Debate. Part 1. – URL: https://www.youtube.com/watch?  

v=wXyaG6fgswc (date of access: 7.09.2023). См. напр.: Диспут православного хри-
стианина и мусульманина в РГСУ. – URL: https://www.youtube.com/ 
watch?v=z3DA5f9RzyI&t=4189s. (дата обращения: 7.09.2023). 



Классификация видов межрелигиозного диалога: новый подход 

 79

диалога этих религий. На указанных встречах обсуждались три 
основные темы, которые впоследствии регулярно поднимались в 
рамках диалога христианства и конфуцианства: взаимоотношения 
Бога и мира (в конфуцианской терминологии «неба» («тян») и че-
ловечества («рен»)); сравнение этики; понимание в двух религиях 
взаимоотношения человека и живой природы. По итогам двух на-
званных конференций были изданы сборники докладов. 

Когда мы говорим об интеллектуальном знакомстве с другой 
религией, личное общение не всегда оказывается необходимым. 
Изучение религиозной традиции возможно и посредством чтения 
ее сакральных текстов. То есть теологический диалог может реа-
лизовываться и в рамках академических исследований. Показа-
тельным примером здесь может служить книга «Христианско-
исламский диалог. Хрестоматия» [Христианско-исламский диалог 
…]. В работе излагаются позиции христианства и ислама по ряду 
богословских и социальных тем: понимание Бога, места человека в 
мире, божественного откровения, духовности, справедливости, 
общины верующих (церкви и уммы), эсхатологии, семьи, прав че-
ловека и пр. Каждая из статей подготовлена двумя авторами, кото-
рые излагают соответственно христианскую и мусульманскую 
точки зрения по рассматриваемому вопросу. Задачи, принципы и 
различные проблемы, связанные с изучением верующим исследо-
вателем других религий, были концептуализированы в дисциплине 
«компаративная теология» (comparative theology), основоположни-
ком которой является американский католический священник, ин-
долог Фрэнсис Клуни (Francis Clooney). Более подр. см.: [Мель-
ник, 2022, с. 213–219]. 

Если теологический диалог, «диалог головы», осуществляет-
ся на интеллектуальном, рассудочном уровне, то духовный диалог 
(«диалог религиозного опыта», «диалог сердца») предполагает бо-
лее глубокое вхождение в перспективу опыта другой религии. 
Цель духовного диалога часто обозначается как «взаимное обога-
щение», «духовный и личностный рост» участников, «просвеще-
ние, расширение, углубление»1. 

                                                      
1 Свидлер Л. 10 заповедей межрелигиозного диалога. – URL: http://www. 

moonsun-bel.blogspot.ru/ (дата обращения: 7.09.2023). 



Мельник С.В. 

 80

Для того чтобы духовный диалог мог состояться, требуется 
некоторая совокупность условий, которым должны следовать уча-
стники (что в разрабатываемой классификации соответствует кри-
терию «принципы»). Католический профессор Л. Свидлер на основе 
многолетнего практического опыта организации межрелигиозных 
встреч, соответствующих духовному диалогу, сформулировал «де-
сять заповедей межрелигиозного диалога». Приведем некоторые 
из них: «Первая заповедь: Основная цель диалога – научиться че-
му-то, т.е. изменить свою точку зрения и развиться в восприятии и 
понимании реальности, а затем поступать в соответствии с этими 
изменениями… Третья заповедь: Всякий участник диалога должен 
приступать к обсуждению с искренним и честным сердцем… Шес-
тая заповедь: Каждый участник, приступая к диалогу, должен быть 
свободен от жестких и поспешных выводов о том, где пролегает 
граница разногласий… Седьмая заповедь: Диалог возможен толь-
ко между равными, или par cum pari, если выражаться словами 
Второго Ватиканского Собора… Восьмая заповедь: Диалог может 
иметь место лишь при обоюдном доверии… Девятая заповедь: 
Люди, вступающие в межрелигиозный диалог, должны уметь кри-
тически относиться к самим себе и своей религиозной доктрине… 
Десятая заповедь: Каждый участник в конечном счете должен по-
пытаться приобрести опыт в религии или идеологии собеседника, 
что называется “изнутри”…»1. 

Л. Свидлер также отмечает, что диалог можно рассматривать 
как динамический процесс, который включает в себя разные эта-
пы: «На первой стадии мы избавляемся от неверных стереоти-
пов… и узнаем друг друга такими, какие есть. На второй стадии 
мы начинаем видеть ценности в традиции собеседника и желаем 
усвоить их в своей традиции. Например, в христианско-
буддистском диалоге христианам может приглянуться медитатив-
ная традиция, а буддистам – традиция пророчества, социальной 
справедливости… Если мы достаточно серьезны, целенаправлен-
ны и чувствительны в диалоге, мы можем достичь третьей стадии. 
На этой стадии мы начинаем вместе исследовать новые сферы ре-
альности, значений, истины, о которых ни та, ни другая сторона 
                                                      

1 Свидлер Л. 10 заповедей межрелигиозного диалога. – URL: http://www. 
moonsun-bel.blogspot.ru/ (дата обращения: 7.09.2023). 



Классификация видов межрелигиозного диалога: новый подход 

 81

никогда даже не подозревала. Мы сталкиваемся лицом к лицу с 
этой новой, будто бы неведомой реальностью только благодаря 
вопросам, взглядам, новому опыту, достигнутому в результате 
диалога. Мы можем, таким образом, взять на себя смелость утвер-
ждать, что терпеливо продвигаемый вперед диалог может стать 
инструментом нового “откровения”»1. Вместе с этим Л. Свидлер 
подчеркивает, что ни о каком синкретизме в данном случае речи 
не идет. 

Примером духовного диалога (критерий «форма») может 
служить так называемый «монашеский межрелигиозный диалог» 
(monastic interreligious dialogue). В рамках встреч, первые из кото-
рых прошли в 1979 и 1984 гг., группы буддистских и католических 
монахов проживали на протяжении нескольких недель в монасты-
рях друг друга и делились опытом духовной жизни [Bethune]. 

Задачей когнитивного диалога может выступать установле-
ние глубокого, личностного контакта с верующим другой религии. 
Такой вид диалога обозначается Э.Дж. Шарпом как «человеческий 
(human)» или «буберианский» (Buberian) диалог. Примером чело-
веческого диалога может служить практикующаяся среди женщин 
«беседующая модель» (storytelling model) межрелигиозного диало-
га. Дж.Х. Флетчер указывала, что диалог между верующими жен-
щинами, последователями разных религий, отличается тенденцией 
к «рассказу жизненных историй», т.е. интересом к собственному 
опыту, к вере как образу жизни, а не как к системе представлений, 
которая выражается в Писаниях и вероучительных доктринах. 
Внимание к тому, как вера проявляется в ежедневной жизни и 
влияет на нее, и обсуждение других личностно ориентированных 
тем в рамках «беседующей модели» диалога, как указывает 
Дж.Х. Флетчер, позволяет создать прочные дружественные отно-
шения [Fletcher, p. 168–184]. 

Еще одной возможной задачей межрелигиозных отношений 
может быть «диалог, направленный на поиск истины» (truth 
seeking dialogue), или «диалог истины» (dialogue of truth). Такое 
понимание цели диалога восходит к беседам Сократа, в ходе кото-
рых должна «родиться» истина. В этом контексте можно говорить, 
                                                      

1 Свидлер Л. 10 заповедей межрелигиозного диалога. – URL: http://www. 
moonsun-bel.blogspot.ru/ (дата обращения: 7.09.2023). 



Мельник С.В. 

 82

что совместный поиск истины последователями разных религий 
должен соответствовать основным принципам сократического 
диалога: предпосылка, что истина представляет собой проблему, 
что создает возможности ее поиска (хотя верующие могут быть 
убеждены, что истина содержится в их религии и искать ее не на-
до); прояснение позиций партнера; сомнение; аргументация; уме-
ние критически относиться к своим взглядам; убеждение; получе-
ние в результате дискуссии новых знаний или тезисов, с которыми 
участники должны согласиться. Вместе с тем некоторые исследо-
ватели, в том числе В.К. Шохин, отмечали, что такая сократиче-
ская модель диалога, предполагающая объективное обсуждение 
какого-либо вопроса, в случае межрелигиозных отношений явля-
ется идеальной, она не встречается на практике, поскольку вообще 
невозможна в случае дискуссий по догматическим темам между 
верующими1. 

Область исследований, связанная с теологией религий, так-
же может быть охарактеризована в рамках критериев классифика-
ции. Целью здесь выступает оценка других религий с точки зрения 
истинности и спасительности. Модели эксклюзивизма (истинна и 
спасительна только одна религия), инклюзивизма (хотя полнота 
истины находится в одной религии, некоторые элементы истины 
содержатся и в других религиях) и плюрализма (религии, при мно-
гообразии внешних форм, содержат в себе одну и ту же духовную 
суть) могут быть охарактеризованы как критерий «принципы». 
Конкретные концепции богословов, обосновывающие ту или иную 
позицию, соотносятся с критерием «форма». Например, известным 
представителем эксклюзивизма является К. Барт, который разли-
чал понятия «вера» (что может иметь место только в христианстве) 
и «религия». Можно выделить два типа инклюзивизма, которые 
автор обозначает как «онтологический» (признание возможности 
последователей других религий отчасти приобщаться к благодати) 
и «исторический» (позитивное значение других религий как эта-
пов на пути к наиболее совершенному христианскому открове-

                                                      
1 Шохин В.К. «Диалог религий»: виртуальное понятие и реальное значе-

ние. Доклад, прочитанный 27.01.2000 на VIII Рождественских образовательных 
чтениях. – URL: http://www.gumer.info/bogoslov_Buks/Relig/Shoch_DialRelig.php 
(дата обращения: 7.09.2023). 



Классификация видов межрелигиозного диалога: новый подход 

 83

нию). Представителями двух названных типов инклюзивизма яв-
ляются, соответственно, К. Ранер (концепция «анонимного хри-
стианства»), а также Жан Даниэлу и Анри де Любак. Самым из-
вестным апологетом модели плюрализма был американский 
религиовед Дж. Хик. 

Также в контексте когнитивного диалога следует отметить 
академические исследования и встречи ученых, различных экспер-
тов и представителей религиозных общин, которые посвящены 
осмыслению межрелигиозного диалога – его истории, прояснению 
семантики самого этого термина, выявлению его видов, подходов 
к нему разных религий, роли в международных и межцивилизаци-
онных отношениях и пр. Примером здесь может служить вышед-
шая в 2013 г. под редакцией К. Корнилл коллективная моногра-
фия, посвященная теоретическому осмыслению широкого спектра 
проблем, связанных с межрелигиозным диалогом [The Wiley-
Blackwell …]. Еще одной иллюстрацией может служить книга ав-
тора статьи «Межрелигиозный диалог: типологизация, методоло-
гия, формы реализации», в которой подробно излагаются разные 
аспекты представленной здесь классификации. Сюда же можно 
отнести учебники, образовательные курсы по теме межрелигиоз-
ных отношений. Такая научная рефлексия, «метатеория» межрели-
гиозного диалога может рассматриваться как отдельный вид ког-
нитивного диалога. При этом если речь идет более конкретно о 
разработке подходов к укреплению согласия между последовате-
лями разных религий или их сотрудничеству, то это следует отно-
сить к аспектам миротворческого и партнерского межрелигиозно-
го диалога, которые будут рассмотрены ниже. 

Миротворческий межрелигиозный диалог 

В полемическом и когнитивном типах межрелигиозного 
диалога в центре внимания находится сравнение представлений 
разных религий. В миротворческом и партнерском диалоге речь 
идет о том, как обеспечить гармоничное сосуществование людей 
верующих, а также их сотрудничество на благо общества. При 
рассмотрении миротворческого межрелигиозного диалога сущест-
венным оказывается то, на каком уровне реализуется диалог: «вы-
соком / институциональном», «среднем / экспертном» и «низовом». 



Мельник С.В. 

 84

Для удобства миротворческий диалог на «высоком» уровне 
можно рассматривать в двух аспектах – содействие религиозных 
лидеров урегулированию конкретных возникших конфликтов, или 
взаимодействие на регулярной основе (дипломатический диалог). 
Примером первого аспекта могут служить проводившиеся много-
кратно, начиная с 1993 г., встречи религиозных лидеров Азербай-
джана и Армении при посредничестве Патриарха Московского и 
всея Руси, которые были посвящены разрешению Карабахского 
конфликта. Целью диалога было использование авторитета духов-
ных лидеров и миротворческого потенциала религии для снятия 
напряженности между враждующими сторонами, а также предот-
вращение того, чтобы «религиозный фактор» усугублял конфликт. 
Формой диалога в данном случае является трехсторонняя встреча 
глав религиозных общин и принимаемые по итогам совместные 
миротворческие заявления. 

Одним из важнейших принципов заявлений, на котором уча-
стники встреч делали особый акцент, являлся тезис о том, что Ка-
рабахский конфликт носит политический, межгосударственный 
характер, он лишен религиозной почвы и не является выражением 
противоречий между мусульманами и христианами. Недопущение 
перехода конфликта в межрелигиозную плоскость позволило пре-
дотвратить возможную эскалацию конфликта и, как следствие, 
существенное ухудшение общественно-политической ситуации во 
всем регионе. В совместных заявлениях используются следующие 
принципы: апелляция к пацифистским религиозным ценностям  
(в том числе характеристика на основании цитат из священных 
писаний вражды между людьми как греха, а умиротворения кон-
фликта как богоугодного дела); указание на сходства в мировоз-
зрении последователей христианства и ислама (вера в Единого Бо-
га, близость моральных норм, возможность формирования 
совместного ответа на вызовы, связанные с распространением се-
куляризма); призыв к различным социальным группам (в том чис-
ле политикам, работникам СМИ) содействовать разрешению кон-
фликта, а не усиливать взаимную ненависть; позиционирование 
себя как стороны, не вовлеченной в конфликт, при этом заботя-
щейся о благе всех людей; неприемлемость с точки зрения религии 
любых актов насилия и экстремизма и др. [Мельник, Сафонов]. 



Классификация видов межрелигиозного диалога: новый подход 

 85

Примером дипломатического диалога может служить Съезд 
лидеров мировых и традиционных религий в Казахстане. Начиная 
с 2003 г. это мероприятие регулярно (с периодичностью раз в три 
года) проходит в Астане. Заседания, в частности, были посвящены 
следующим темам: «Религия, общество и международная безопас-
ность» (2006); «Роль религиозных лидеров в построении мира, ос-
нованного на толерантности, взаимном уважении и сотрудничест-
ве» (2009); «Мир и согласие как выбор человечества» (работа 
велась по четырем секциям: «Роль религиозных лидеров в дости-
жении устойчивого развития», «Религия и мультикультурализм», 
«Религия и женщина: духовные ценности и современные вызовы», 
«Религия и молодежь») (2012); «Диалог религиозных лидеров и 
политических деятелей во имя мира и развития» (2015); «Религи-
озные лидеры за безопасный мир» (2018), «Роль лидеров мировых 
и традиционных религий в духовном и социальном развитии чело-
вечества в постпандемический период» (2022)1. Можно выделить 
несколько принципов такого диалога: институциональный харак-
тер (участники представляют свои религиозные общины), светско-
ориентированный дискурс (обсуждение «социальной» повестки), 
измерение государственно-религиозных отношений (на встречах 
присутствуют представители органов государственной власти), 
регулярность, символическое значение (важным оказывается не 
только и, возможно, даже не столько концептуальное содержание 
докладов, сколько сам факт встречи религиозных лидеров, демон-
страция ими уважительных отношений, миротворческой позиции, 
солидарности ), «личные» интересы (участники могут ставить за-
дачи, связанные, например, с повышением имиджа своего лично и 
своей религиозной общины, получение каких-то преференций). 

Примером миротворческого диалога на «низовом» уровне 
может служить Международный межрелигиозный молодежный 
форум, который ежегодно проводится в Дагестане, начиная с 
2014 г. По инициативе Департамента национальной политики и 
межрегиональных связей города Москвы в рамках проекта «Диа-

                                                      
1 Более подробно см. официальный сайт Съезда: URL: https://religions-

congress.org/ru/page/deklaraciya-uchastnikov-VII (дата обращения: 7.09.2023). 



Мельник С.В. 

 86

лог религий» в столице проводятся межконфессиональные турни-
ры по шахматам, футболу, волейболу1. 

В высших учебных заведениях США существует практика 
реализации так называемого «межгруппового межрелигиозного 
диалога» («intergroup dialogue»). Проект осуществляется в не-
больших группах студентов (около десяти человек), которые име-
ют разную религиозную / этническую идентичность. Практика 
межгруппового диалога включает в себя три компоненты: повы-
шение уровня религиозной грамотности; специально организован-
ное общение участников группы (стремление наладить довери-
тельную межличностную коммуникацию); участие в совместной 
деятельности (multi-faith action) (общественно полезная работа, 
целью которой является развитие дружеских отношений) [Islam, 
Steinwert, p. 4–10]. Эти три составляющих в той или иной форме 
зачастую присутствуют в миротворческом межрелигиозном диало-
ге на низовом уровне. Например, знакомство с другой религией 
может осуществляться в форме лекций, ответов священнослужи-
телей разных религий на вопросы аудитории, экскурсий в культо-
вые здания и пр. 

Кроме уровня «высокого» и «низового» следует выделять 
еще и «средний / концептуальный» аспект миротворческого меж-
религиозного диалога. Он носит более теоретический характер и 
выражается в попытках теологов, исследователей и экспертов от-
ветить на вопрос – а какие идеи могут лежать в основе наших по-
зитивных отношений, почему верующие разных религий должны 
жить в мире и уважать друг друга. 

Одним из концептуальных подходов миротворческого меж-
религиозного диалога является апелляция к собственной религи-
                                                      

1 В Москве состоялся Первый Межконфессиональный турнир по шахма-
там. – URL: https://www.mos.ru/news/item/54306073/ ; Второй межконфессиональ-
ный турнир по шахматам «Диалог религий» прошел в Москве. – URL: 
https://www.mos.ru/news/item/89900073/?utm_source=fb&utm_medium=social&utm_ 
campaign=linkshare&utm_content=news&fbclid=IwAR1wAe41_7JFe7EHNn5OxS1h 
V0QlWW6jePZyTOpmQuS2n4T1PbGapHmhbzE (дата обращения: 7.09.2023); 
Межконфессиональный турнир по футболу «Диалог религий» прошел в Москве. – 
URL: https://www.mos.ru/news/item/90430073/?utm_source=fb&utm_medium=social 
&utm_campaign=linkshare&utm_content=news&fbclid=IwAR0eX88dDJv72Yir-Q8lv 
DghFwfmOlI42hUgBn_YZidjVlWhyqZEuqaxq0Q (дата обращения: 7.09.2023). 



Классификация видов межрелигиозного диалога: новый подход 

 87

озной традиции и ее ценностям, утверждающим ценности мира, 
терпимости, согласия. Например, Комитетом по свободе совести и 
взаимодействию с религиозными организациями Республики Да-
гестан совместно с Муфтиятом Республики была выпущена бро-
шюра «Основы межрелигиозного диалога в исламе» [Основы меж-
религиозного …]. В издании приводится ряд цитат из Корана с 
пояснениями авторов. Например, в разделе «Коранические основы 
межрелигиозного диалога» приводится следующая выдержка: 
«Нет принуждения в религии» («Корова»: 256). В комментарии к 
этому стиху говорится: «Поводом для ниспослания упомянутого 
аята является то, что у одного из сподвижников Пророка (мир ему 
благословение) были два сына, и они были христианами. Он спро-
сил у Пророка (мир ему благословение): «Принудить ли мне их 
принять ислам?» Тогда Господь и ниспослал вышеуказанный аят. 
Из аята следует, что нет права кого-либо заставлять против его 
воли принимать ислам. Еще из этого аята нам становится ясно, что 
призыв к исламу должен быть через уважительное отношение к 
представителям других конфессий» [Основы межрелигиозного … , 
с. 4]. То есть здесь мы видим утверждение принципа религиозной 
свободы, которое обосновывается посредством обращения к самой 
религиозной традиции. 

Распространенной стратегией миротворческого диалога яв-
ляется выявление общих представлений разных религий, т.е. поиск 
сходств в догматике и / или этике и акцентирование внимания 
именно на них. Важным событием в истории современного межре-
лигиозного диалога стало принятие на Втором Ватиканском соборе 
в 1965 г. декларации «Nostra aetate» («Наше время»), посвященной 
отношению Римско-католической церкви к нехристианским рели-
гиям. В документе в параграфе, посвященном исламу, говорится: 
«Церковь с уважением относится и к мусульманам, поклоняю-
щимся Единому Богу, Живому и Сущему, милосердному и всемо-
гущему, Творцу неба и земли, говорившему к людям, определени-
ям Которого, даже сокровенным, они всей душой стремятся 
подчиниться, как подчинился Богу Авраам… Кроме того, они 
ожидают Судного дня, когда Бог воздаст всем воскресшим людям. 
Поэтому они ценят нравственную жизнь и высоко чтят Бога мо-



Мельник С.В. 

 88

литвой, милостыней и постом»1. Указания на сходства двух рели-
гий начинаются с утверждения, что мусульмане, как и христиане, 
поклоняются «Единому Богу», т.е. являются монотеистами. Упо-
минается общее воззрение авраамических религий, что этот Еди-
ный Бог является Творцом мира, а также выявляются некоторые 
Его свойства, каждое из которых (милосердный, живой, всемогу-
щий) можно найти и в Коране, и в Библии. В параграфе также обо-
значаются другие сходства двух религий. 

В 2007 г.  138 авторитетных мусульманских ученых и рели-
гиозных деятелей со всего мира подписали и направили к лидерам 
христианства открытое письмо «Общее слово для нас и вас» 
(«A Common Word between Us and You»). Целью письма является 
содействие укреплению мира между последователями ислама и 
христианства. Основным принципом является подчеркивание бли-
зости христианства и ислама, выражающейся в первостепенной 
важности для обеих религий заповедей «любви к Богу» и «любви к 
ближнему». В письме говорится: «Основа для взаимопонимания 
уже существует. Это часть фундаментальных принципов обеих 
религий – любовь к Единому Богу и любовь к ближнему. Эти 
принципы мы встречаем снова и снова в священных текстах Исла-
ма и Христианства. Единство Творца, необходимость любви к не-
му, необходимость любви к ближнему – вот общая почва между 
Исламом и Христианством» [Общее слово]. Далее в письме приво-
дятся цитаты из Библии и Корана, подтверждающие особую зна-
чимость заповедей о любви к Богу и ближнему в обеих религиоз-
ных традициях. Форма реализации миротворческого диалога в 
данном случае – открытое письмо к лидерам христианства му-
сульманских духовных лидеров и богословов – является весьма 
оригинальной. 

Также в контексте миротворческого межрелигиозного диа-
лога на концептуальном уровне следует упомянуть про «межрели-
гиозное образование» (interreligious education; или «межрелигиоз-
ное обучение», interreligious learning), которое развивается на 
Западе последние десятилетия. Оно представляет собой направле-
                                                      

1 Декларация об отношении церкви к нехристианским религиям «Nostra 
aetate». – URL: http://www.agnuz.info/app/webroot/library/6/128/page10.htm (дата 
обращения: 7.09.2023). 



Классификация видов межрелигиозного диалога: новый подход 

 89

ние религиозного образования и соответствующих исследований, 
в рамках которого осуществляется изложение воззрений и сравне-
ние разных религий в аспекте гармонизации межрелигиозного 
взаимовосприятия [Мельник, 2022, с. 307–313]. 

Партнерский межрелигиозный диалог 

Для выявления видов партнерского диалога полезным ока-
зывается определение области, в которой верующие осуществляют 
сотрудничество. В этом контексте можно выделить три сферы со-
вместной деятельности, которые можно условно обозначить как 
«гуманитарную», «социальную», «экологическую». Первая сфера 
предполагает сотрудничество с целью оказания помощи конкрет-
ным группам нуждающихся людей. В центре внимания второго 
направления – вклад религий в построение справедливых, процве-
тающих обществ. Сотрудничество в экологической посвящено за-
щите окружающей среды. 

Партнерский диалог может выражаться в сотрудничестве 
верующих, направленном на помощь людям, которые находятся в 
сложной жизненной ситуации. Это может быть материальная под-
держка малообеспеченных людей и лиц без определенного места 
жительства, помощь в больницах, детских домах или среди пре-
старелых. В качестве примера российского опыта можно привести 
акции сдачи донорской крови последователями разных религий, 
проходившие в Москве1. 

Межрелигиозное сотрудничество в сфере помощи конкрет-
ным группам нуждающихся лиц может осуществляться и на ин-
ституциональном уровне. В рамках Совета по взаимодействию с 
религиозными объединениями при Президенте РФ в 2017 г. была 
создана Межрелигиозная рабочая группа по оказанию гуманитар-
ной помощи населению Сирии. 22 июня 2017 г. из Москвы в Лата-
кию была доставлена первая партия гуманитарной помощи жите-
лям Сирии, собранная совместно российскими религиозными 

                                                      
1 В День донора верующие Москвы провели межконфессиональную ак-

цию по сдаче крови. – URL: https://www.mos.ru/news/item/39368073/ (дата обра-
щения: 7.09.2023). 



Мельник С.В. 

 90

организациями1. Крупным проектом, реализованным группой, ста-
ло открытие 23 сентября 2019 г. общеобразовательной школы в 
сирийском районе Барза, которая была восстановлена на средства, 
собранные Межрелигиозной рабочей группой2. 

Одна из крупнейших межрелигиозных организаций «Рели-
гии за мир» (Religions for peace) в связи с пандемией коронавируса 
в 2020 г. создала «Мультирелигиозный гуманитарный фонд» 
(Multi-religious Humanitarian Fund). В частности, в сентябре 2020 г. 
Фонд поддержал деятельность Межрелигиозного совета Мьянмы 
по закупке медицинского оборудования, средств индивидуальной 
защиты, продуктов для людей, находящихся на карантине (в рабо-
те участвовали, наряду с другими, волонтеры – члены молодежных 
и женских межрелигиозных организаций)3. 

Партнерский диалог в «социальной» сфере предполагает со-
вместную деятельность верующих с целью достижения тех или 
иных изменений в обществе. В этом контексте часто декларирует-
ся, что религии могут содействовать построению гармоничных, 
благополучных, процветающих обществ. В последние годы широ-
ко распространена практика привлечения религиозных общин к 
обсуждению возможностей внесения ими вклада в реализацию 
Целей устойчивого развития (ЦУР) ООН. Можно говорить, что эта 
тема прочно вошла в повестку межрелигиозного диалога на меж-
дународном уровне. Программа ООН в области устойчивого раз-
вития содержит 17 целей, направленных на преодоление бедности, 
социального неравенства и угнетения, работы в области защиты 
окружающей среды4. В качестве иллюстрации одной из попыток 
                                                      

1 В Сирию отправлена первая партия совместной помощи от российских 
религиозных организаций. – URL: https://mospat.ru/ru/2017/06/23/news147833/ 
(дата обращения: 7.09.2023). 

2 В Дамаске открыта школа, восстановленная религиозными общинами 
России. – URL: https://mospat.ru/ru/2019/09/25/news178009/ (дата обращения: 
7.09.2023). 

3 Interfaith COVID-19 Response Provides Medical Supplies, Plants Trees & 
Counters Misinformation. – URL: https://www.rfp.org/interfaith-covid-19-response-
provides-medical-supplies-plants-trees-counters-misinformation/ (дата обращения: 
7.09.2023). 

4 Цели в области устойчивого развития. – URL: http://sdg.openshkola.org/ 
(дата обращения: 7.09.2023). 



Классификация видов межрелигиозного диалога: новый подход 

 91

концептуализации работы в указанном направлении можно при-
вести книгу «Голоса религий об устойчивом развитии» [Voices … , 
2016]. 

Особое место в рамках партнерского диалога занимает со-
трудничество религий для утверждения в обществе нравственных 
ценностей. Например, религиозные лидеры РФ в рамках Межрели-
гиозного совета России неоднократно выступали с заявлениями по 
теме традиционных семейных ценностей1. В 2016 г. Межрелигиоз-
ный совет России принял заявление «О защите нерожденных де-
тей», в котором говорилось, что с позиций традиционных религий 
аборт является грехом, и призывалось принять меры (воспитание, 
исключение из системы ОМС), чтобы изменить имеющее в нашей 
стране, по их мнению, негативное положение вещей в этой облас-
ти2. Глава Русской православной церкви Святейший Патриарх Ки-
рилл видит одну из основных задач межрелигиозного диалога в 
противодействии «разрушению общественной морали», распро-
странению «секулярно-либерального стандарта» (когда свобода 
зачастую понимается как вседозволенность), в сотрудничестве для 
сохранения нравственных норм, которые, как считают религии, 
носят абсолютный характер [Кирилл, 2018]. 

Еще одним направлением межрелигиозного сотрудничества 
является экологическая проблематика. Партнерский диалог в этой 
области осуществляется, кроме прочего, в рамках участия религи-
озных общин в реализации Целей устойчивого развития ООН, ко-
торые включают в себя защиту окружающей среды3. Например, 
одно из заседаний Совместной российско-иранской комиссии по 
диалогу «Православие – ислам», которое состоялось в Тегеране в 

                                                      
1 Заявление президиума Межрелигиозного совета России по вопросам за-

щиты прав семьи и ребенка. – URL: http://interreligious.ru/documents/statements/ 
statements_31.html (дата обращения: 7.09.2023). 

2 Заявление «О защите жизни нерожденных детей». – URL: http://interreli 
gious.ru/documents/statements/statements_4.html (дата обращения: 7.09.2023). 

3 Представители Русской Православной Церкви приняли участие в X Ас-
самблее «Религии за мир». – URL: https://mospat.ru/ru/2019/08/26/news176853/ 
(дата обращения: 7.09.2023); Представитель Русской Православной Церкви при-
нял участие в глобальном форуме Альянса цивилизаций ООН в Нью-Йорке. – 
URL: https://mospat.ru/ru/2018/11/23/news166963/ (дата обращения: 7.09.2023).  



Мельник С.В. 

 92

мае 2018 г., было посвящено теме «Религии и окружающая сре-
да»1. В документе «Позиция Русской Православной Церкви по ак-
туальным проблемам экологии» говорится: «Все человечество несет 
ответственность за состояние природы – творения Божия… Много-
образные проявления греховного отношения к природе характерны 
для современного «общества потребления», ставящего главной це-
лью получение прибыли. Единственная возможность восстановить 
здоровье природы состоит в духовном возрождении личности и об-
щества, в подлинно христианском, аскетическом отношении чело-
века к собственным потребностям, обуздании страстей, последова-
тельном самоограничении»2. В документе отмечается открытость 
Русской православной церкви к диалогу с другими религиозными 
общинами и всеми заинтересованными организациями в экологи-
ческой сфере. 

Осмысление отношения разных религий к природе и эколо-
гической проблематике стало отдельным, активно развивающимся 
направлением исследований. Например, одними из самых извест-
ных западных ученых, занимающихся изучением отношения хри-
стианства и ислама к природе, являются, соответственно, 
С. МкФегью (Sallie McFague) и С.Х. Наср (Seyyed Hossein Nasr). 
С 1970-х годов развивается так называемая экологическая этика 
(environmental ethics), которая осмысливает моральные аспекты 
отношений человека и природы [Palmer]. Экологическая этика ис-
следуется и в сравнительном межрелигиозном контексте [That All 
… , 2018]. Концепции, рассматривающие экологическую пробле-
матику как основу для межрелигиозного диалога, среди прочих, 
были предложены П. Книттером [Knitter, 1995], Т. Берри (Thomas 
Berry) и А. Шалквиком (A. Schalkwyk) (концепция «экотеологии»), 
Д. Читамом [Cheetham, 2020]. 

Если попытаться конкретизировать возможные задачи меж-
религиозного диалога в данной области, то можно выделить не-

                                                      
1 В Тегеране завершилось одиннадцатое заседание совместной комиссии 

по диалогу «Православие-Ислам», посвященное проблемам экологии. – URL: 
https://mospat.ru/ru/news/47480/ (дата обращения: 7.09.2023). 

2 Позиция Русской Православной Церкви по актуальным проблемам эко-
логии. – URL: http://www.patriarchia.ru/db/text/2775125.html (дата обращения: 
7.09.2023). 



Классификация видов межрелигиозного диалога: новый подход 

 93

сколько направлений. Во-первых, это осмысление концептуальных 
оснований для сотрудничества, обсуждение их на различных меж-
религиозных конференциях и озвучивание общей позиции по эко-
логической тематике. Второй задачей является воспитание эколо-
гического сознания, популяризация экологической этики, 
ответственного отношения к окружающей среде. Священнослужи-
тели, руководители религиозных общин, начав уделять внимание 
обсуждению экологической проблематики среди своих прихожан, 
могут существенно способствовать формированию созидательной 
позиции по этим вопросам. Третьей задачей является участие ре-
лигиозных общин в различных экологических программах и про-
ектах, т.е. реализация конкретной совместной деятельности. Яр-
ким примером здесь может служить реализующийся «Религиями 
за мир» («Religions for Peace») проект по защите тропических ле-
сов («Interfaith Rainforest Initiative»)1. 

Заключение 

Итак, мы рассмотрели четыре типа межрелигиозного диало-
га – полемический, когнитивный, миротворческий и партнерский. 
В каждом из них можно выделить разные виды, различающиеся по 
задачам, которые ставят участники, принципам взаимодействия и 
формам реализации. 

Например, в полемическом диалоге христиане и мусульмане 
могут спорить о том, чье понимание Бога более правильно, являет-
ся ли учение о Боге Троице многобожием и пр. В когнитивном 
диалоге участники стараются узнать представления о Боге в дру-
гой религии. В частности, христиане могут пытаться понять уче-
ние о 99 именах Аллаха, предопределении, а мусульмане, в свою 
очередь, учение о Логосе и т.д. В миротворческом диалоге могут 
подчеркиваться сходства в учении двух авраамических религий: 
вера в Единого Бога, Который сотворил мир; близких представле-
ниях о Его свойствах (любящий людей, милующий и прощающий 
их, достойный хвалы); представление об Откровении, дающемся 
через пророков [Борманс, с. 533–611]. В партнерском диалоге ак-
                                                      

1 Interfaith Rainforest Initiative. – URL: https://www.interfaithrainforest.org/ 
(дата обращения: 7.09.2023). 



Мельник С.В. 

 94

цент может быть сделан на том, что важно подчиняться данным 
Творцом заповедям, а поскольку представления о нравственных 
ценностях близки и верующие считают, что они носят абсолют-
ный, а не релятивистский характер, они находятся в «одном лаге-
ре», а потому могут сотрудничать для их утверждения (например, 
традиционное понимание семьи как союза мужчины и женщины). 

Объем одной статьи не позволяет подробно рассмотреть 
столь широкую и разноплановую тему, как межрелигиозный диа-
лог во всем многообразии его форм. В представленном панорам-
ном обзоре были выделены основные виды межрелигиозного диа-
лога и представлен подход к их описанию. В ходе многолетнего 
изучения работ в области межрелигиозного диалога и большого 
практического опыта деятельности в этой области автор убеждал-
ся, что используемая методология дает возможность составить це-
лостную и системную классификацию видов межрелигиозного 
диалога, «разложить все по полочкам», т.е. четыре указанных кри-
терия являются необходимыми и достаточными для описания это-
го феномена. Представленная классификация учитывает сущест-
вующие подходы в этой области, интегрирует их в себя, в то же 
время позволяет преодолеть их недостатки и является более об-
ширной. Классификация носит фундаментальный характер, ре-
зультаты исследования обладают большой теоретической и прак-
тической значимостью. Ниже приводятся таблицы, в которых 
отражены основные результаты проведенного исследования. 
 

ПРИЛОЖЕНИЕ  

Классификация видов межрелигиозного диалога 

Таблица 1 

Типы межрелигиозного диалога 

Полемический диалог 
(кто прав?) 

Миротворческий диалог 
(как нам мирно жить вместе?) 

Когнитивный диалог 
(кто ты?) 

Партнерский диалог 
(что мы можем сделать для улучшения мира?) 

 



Классификация видов межрелигиозного диалога: новый подход 

 95

Таблица 2 

Критерии классификации 

1. Интенция 
Что может побуждать последователей разных религий вступать 
в контакт друг с другом? 

2. Цель Какие задачи ставят перед собой участники диалога? 

3. Принципы 
Какими принципами определяется межрелигиозное взаимодей-
ствие? 

4. Форма 
Кто участвует в диалоге (высокий, средний, низовой уровни), в 
какой форме выражается диалог?  

Таблица 3 

Виды когнитивного межрелигиозного диалога 

Название Цель Принципы 
Форма 

(пример реализа-
ции диалога) 

1 2 3 4 

Теологиче-
ский диалог 

Понять другую 
религию 

Умение «слушать» диало-
гического партнера, 
компетентность, откры-
тость к изменению вос-
приятия другой религии 
посредством получения 
новых знаний, отказ от 
прозелитизма 

Международные 
христианско-
конфуцианские 
конференции 
(1988 Гонг Конг, 
1991 Беркли) 

Духовный  
диалог 

Духовный и лич-
ностный рост, 
обогащение 

Готовность и стремление 
к изменению себя по-
средством диалога, во-
влечение в диалог сво-
его «сердца», вхождение 
в перспективу опыта 
другой религии. 

К. Корнилл: «Скром-
ность» (признание воз-
можности «возрастания 
в понимании истины»), 
«верность», «убежден-
ность во взаимосвязи» 
(разных религий), «эм-
патия», «гостеприимст-
во» 

Монашеский 
диалог 

 

 



Мельник С.В. 

 96

1 2 3 4 

Человеческий 
(бубериан-
ский) диалог 

Установление 
личностного 
контакта с 
последовате-
лями другой 
религии 

Отношения типа «Я – Ты» 
(М. Бубер). Интерес и 
уважение уникальной 
идентичности диалоги-
ческого партнера 

«Беседующая 
модель» 
(storytelling 
model) диалога 

Диалог, направ-
ленный на по-
иск истины; 
диалог истины 

(может рас-
сматриваться 
как разновид-
ность теологи-
ческого диалога) 

Поиск истины 

Создание пространства 
свободного выражения 
мнений и суждений, объ-
ективное обсуждение 
стоящих перед участни-
ками вопросов (выясне-
ние истинности какого-
либо тезиса или объяс-
нение феномена) 

Обсуждение 
причин воз-
никновения и 
сущности фе-
номена рели-
гиозного фун-
даментализма 

Когнитивный диалог в области исследований 
Название Цель Принципы Форма 

Эксклюзивизм К. Барт «вера и 
религия» 

Инклюзивизм: 
1. «Онтологический» 
Представление о том, 
что и в других религиях 
действует благодать. 

2. «Исторический». Пред-
ставление о позитивной 
ценности других религий 
в качестве этапов реали-
зации божественного 
плана по спасению чело-
вечества и подготовке к 
принятию совершенного 
откровения, явленного во 
Христе 

1. Концепция 
«анонимного 
христианства» 
К. Ранера. 

2. Ж. Даниэлу, 
Анри де Любак 

Плюрализм Концепция 
Дж. Хика  

Теология  
религий 

Осмысление 
соотношения 
разных рели-
гий в контек-
сте категорий 
истинности и 
спасительно-
сти 

Культурно-лингвисти-
ческий подход 

Концепция 
Дж. Линдбека 

Компаративная 
теология 

Академическое 
изучение 
другой рели-
гии верую-
щим иссле-
дователем 

Стремление понять внут-
реннюю методологию и 
герменевтику, присущую 
самим изучаемым ду-
ховным традициям; 
сравнение со своей рели-
гией; богословское ос-
мысление возникающих 
проблем 

«Личностная 
модель» меж-
религиозного 
диалога (срав-
нение духов-
ных практик 
разных рели-
гий) 



Классификация видов межрелигиозного диалога: новый подход 

 97

1 2 3 4 

«Диалог о диа-
логе» 

Научная реф-
лексия о 
межрелиги-
озном диало-
ге (возмож-
ных задачах, 
видах, исто-
рии, соотно-
шения с дру-
гими фено-
менами – 
международ-
ными отно-
шениями, 
глобализаци-
ей, секуляри-
зацией и т.п.).

Рефлексия на уровнях 
внутритеоретическом, 
метатеоретическом, 
междисциплинарном 

Монография 
«Межрелиги-
озный диалог: 
типологизация, 
методология, 
формы реализа-
ции» 

Таблица 4 

Виды миротворческого межрелигиозного диалога 

Название Цель Принципы Форма 
пример реализации) 

1 2 3 4 
(1) Поддержание 
взаимодействия 
между официаль-
ными представи-
телями религиоз-
ных объединений 
на регулярной 
основе (диплома-
тический межре-
лигиозный диалог)

Институциональный ха-
рактер, светско ориен-
тированный дискурс, 
измерение государст-
венно-религиозных от-
ношений, регулярность, 
символическое значе-
ние, «личные» интересы

Съезд лидеров 
мировых и тра-
диционных ре-
лигий в Казах-
стане 

Миротвор-
ческие 
инициати-
вы на «вы-
соком» 
уровне (2) Использование 

авторитета и ад-
министративного 
ресурса религи-
озных лидеров 
для урегулирова-
ния конфликтов 

Демонстрация позитив-
ных отношений между 
религиозными лидера-
ми в качестве примера 
для рядовых верующих, 
призыв к миру, апелля-
ция к пацифистским ре-
лигиозным ценностям, 
демонстрация наличия 
солидарности по раз-
ным проблемам 

Встречи религи-
озных лидеров 
Азербайджана, 
Армении и Рус-
ской право-
славной церкви 
по теме кон-
фликта в На-
горном Карабахе 



Мельник С.В. 

 98

1 2 3 4 

Миротвор-
чество на 
концепту-
альном 
уровне 

Разработка кон-
цепций, которые 
могут служить 
основой для мир-
ного сосущество-
вания последова-
телей разных 
религий 

Основные стратегии: 
1. Акцентирование «па-
цифистских» ценностей 
религий. 

2. Подчеркивание 
сходств (в догматике и / 
или этике) 

Открытое письмо 
«Общее слово» 
(2007). 

Проект глобаль-
ного этоса 
Г. Кюнга 

Миротвор-
чество на 
«низовом» 
уровне 

Развитие взаимо-
уважения, взаи-
мопонимания и 
гармоничных от-
ношений между 
рядовыми ве-
рующими разных 
религий 

Знакомство с религиоз-
ным мировоззрением и 
образом жизни друг 
друга, избавление от 
ложных стереотипов и 
предрассудков, разви-
тие доверия посредст-
вом личных встреч и 
общения 

Межгрупповой 
межрелигиоз-
ный диалог 
(intergroup 
interreligious 
dialogue) между 
студентами 

Таблица 5 

Виды партнерского диалога 

Название Цель Принципы Форма 

Сотрудниче-
ство в гума-
нитарной 
сфере 

Сотрудничество с 
целью оказания 
помощи кон-
кретным группам 
нуждающихся 
людей 

Ценности милосер-
дия, сострадания 
как общие для раз-
ных религий 

Межрелигиозная 
рабочая группа по 
оказанию гумани-
тарной помощи на-
селению Сирии. 

Оказание помощи 
людям в больни-
цах, малоимущим, 
сдача донорской 
крови 

Сотрудниче-
ство в соци-
альной сфе-
ре 

Вклад религий в 
дело построения 
справедливых, 
гармоничных и 
благополучных 
обществ 

Один из вариантов: 
утверждение в об-
ществе традицион-
ных нравственных 
ценностей, проти-
водействие идеоло-
гии морального ре-
лятивизма, 
вседозволенности 

Заявление МСР 
«О защите нерож-
денных детей» 

 



Классификация видов межрелигиозного диалога: новый подход 

 99

1 2 3 4 

Сотрудниче-
ство в эко-
логической 
сфере 

Решение 
экологиче-
ских про-
блем, за-
щита 
окружаю-
щей среды 

Осознание ответствен-
ности человечества за 
состояние природы, 
которая является тво-
рением Божиим; от-
каз от потребитель-
ского отношения к 
природе; воспитание 
экологического соз-
нания 

Реализующийся органи-
зацией «Религии за 
мир» проект «Меж-
конфессиональная 
инициатива по тропи-
ческим лесам» 
(Interfaith Rainforest 
Initiative) 

Список литературы 

1. Berger P.L. Desecularization of the world: a global overview // The 
desecularization of the world: resurgent religion and world politics. – Washington, 
1999. – P. 1–18. 

2. Bethune P.-F. Monastic inter-religious dialogue // The Wiley-Blackwell companion 
to inter-religious dialogue. – Chichester : John Wiley & Sons, 2013. – P. 34–50. 

3. Cheetham C. Creation and Religious Pluralism. – Oxford : Oxford University Press, 
USA, 2020. – 240 p. 

4. Cornille C. Introduction // The Wiley-Blackwell companion to inter-religious 
dialogue. – Chichester, 2013. – P. XII–XVII. 

5. Fletcher J.H. Women in inter-religious dialogue // The Wiley-Blackwell companion 
to inter-religious dialogue. – Chichester : John Wiley & Sons, 2013. P. 168–184. 

6. Habermas J. Notes on Post-Secular Society // New Perspectives Quarterly. – 2008. – 
Vol. 25, № 4. – P. 17–29. 

7. Islam N., Steinwert T., Swords D. 3 Dialogue in Action: Toward a Critical Peda-
gogy for Interfaith Education // The Journal of Interreligious Studies. – 2014. – 
Issue 13. – P. 4–10. 

8. Kadayifci-Orellana S.A. Inter-religious dialogue and peacebuilding // The Wiley-
Blackwell companion to inter-religious dialogue. – Chichester : John Wiley & 
Sons, 2013. – P. 150–156. 

9. King S.B. Interreligious Dialogue // The Oxford Handbook of Religious Diversity / 
Ed. by C. Meister. – New York, 2011. – P. 101–114. 

10. Knitter P. One Earth, Many Religions: Multifaith Dialogue and Global 
Responsibility. – Maryknoll : Orbis, 1995. – 218 p. 

11. Madigan D. Christian–Muslim dialogue // The Wiley-Blackwell companion to 
inter-religious dialogue. – Chichester : John Wiley & Sons, 2013. – P. 244–260. 

12. Palmer C., McShane K., Sandler R. Environmental ethics // Annual review of 
environment and resources. – Palo Alto, 2014. – N 39. – P. 419–442. 

13. Swamy M. Revisiting the Antecedents of Interreligious Dialogue // Current dialo-
gue. The Ecumenical Review. – 2019. – Vol. 71, N 5. – P. 719–738. 



Мельник С.В. 

 100

14. That All May Flourish: Comparative Religious Environmental Ethics / ed. Hart-
man L. – Oxford : Oxford University Press USA, 2018. – 328 p. 

15. The Past, Present, and Future of Theologies of Interreligious Dialogue / Ed. 
T. Merrigan, J. Friday. – Oxford, U.K. : Oxford University Press, 2017. – 280 p. 

16. The Wiley-Blackwell companion to inter-religious dialogue / Ed. C. Cornille. – 
Chichester : John Wiley & Sons, 2013. – 490 p. 

17. Voices from Religions on Sustainable Development / Singh, K., Clark J.S. (eds). – 
Berlin : German Federal Ministry for Economic Development and Cooperation, 
2016. – 159 p. 

18. Борманс М. Две религии: общие доктринальные основания и точки соприкос-
новения в различных общественных сферах // Христиане и мусульмане: про-
блемы диалога. – Москва : Библейско-богословский институт Св. апостола 
Андрея, 2000. – C. 533–611. 

19. Иустин-философ и мученик. Разговор с Трифоном иудеем // Св. Иустин-
философ и мученик. Творения / перевод, предисл. А.И. Сидорова. – Москва : 
Паломник, Благовест, 1995. – С. 125–358. 

20. Казанова Х. Размышляя о постсекулярном: три значения «секулярного» и три 
возможности выхода за его пределы // Государство, религия, церковь в России 
и за рубежом. – 2018. – № 4. – С. 143–174. 

21. Капуто Дж. Как секулярный мир стал постсекулярным // Логос. – 2011. – 
№ 3 (82). – С. 186–205. 

22. Кирилл, Патриарх Московский и всея Руси. Подумайте о будущем человечест-
ва. – Москва : Издательство Московской Патриархии, 2018. – 160 с. 

23. Максимов Ю., Смоляр К. Православное религиоведение: Ислам, Буддизм, 
Иудаизм. – Москва : Издательство храма пророка Даниила на Кантемиров-
ской, 2008. – 304 с. 

24. Мельник С.В. Классификации типов межрелигиозного диалога: анализ сущест-
вующих подходов // Государство, религия, церковь в России и за рубежом. – 
2018. – № 4(36). – С. 87–118. 

25. Мельник С.В. Межрелигиозный диалог: типологизация, методология, формы 
реализации. – Москва : ИНИОН РАН, 2022. – 398 с. 

26. Мельник С.В., Сафонов Д.В. Миротворческий потенциал межрелигиозного 
диалога (на примере участия религиозных лидеров в разрешении Карабахско-
го конфликта) // Коммуникология. – 2017. – Т. 5, № 5. – С. 116–135. 

27. Общее слово. Текст и размышления. Руководство для приходов и мечетей / 
под ред. Лейлы Демири. – Москва : Издательство ББИ, 2018. – 136 с. 

28. Основы межрелигиозного диалога в исламе / под ред. Гаджиева М.П. – Ма-
хачкала, 2017. – 15 с. 

29. Тейлор Ч. Секулярный век. – Москва : Издательство ББИ, 2017. – 955 с. 
30. Узланер Д.А. Конец религии? История теории секуляризации. – Москва : Изд. 

дом Высшей школы экономики, 2019. – 240 с. 
31. Христиане и мусульмане: проблемы диалога / сост. Журавский А.В. – Москва : 

ББИ св. ап. Андрея, 2000. – 558 с. 



Классификация видов межрелигиозного диалога: новый подход 

 101

32. Христианско-исламский диалог. Хрестоматия / под ред. М. Аффольдербаха, 
А. Бодрова, Ф. Майснера, Х. Мохагеги, А. Ренца. – Москва : Издательство 
ББИ, 2018. – 402 с. 

33. Шохин В.К. Диалог религий: идеология и практика // Альфа и Омега. – 1997. – 
№ 1 (12). – С. 281–295. 

 



Думов А.В. 

 102

УДК 168.1, 316.75                                DOI: 10.31249/rphil/2024.01.07 

ДУМОВ А.В.* ОБСУЖДЕНИЕ ОПРЕДЕЛЕНИЙ ЭКСТРЕМИЗМА 
И ТЕРРОРИЗМА НА СТРАНИЦАХ ЖУРНАЛА «TOPOI» (Обзор)  

Аннотация. Обзор посвящен анализу нескольких статей, 
опубликованных во втором выпуске журнала «Topoi» за 2023 г. 
Это статья коллектива авторов (Х. Хассан, Л. Фарин, Н. Кинниш, 
Д. Мехиа, К. Тиндейл), содержащая результаты анализа практик 
применения понятия «экстремизм» и попытку создания нового 
определения, учитывающего недостатки актуально существую-
щих, а также статья Х.А. Гаскона, посвященная рассмотрению со-
держания определений терроризма с помощью инференциалист-
ского подхода к анализу терминов, разработанного Р. Брэндомом, 
а также выявлению эпистемических, оценочных и программных 
последствий применения этого термина. Анализируются авторские 
выводы относительно значения философских исследований поня-
тий экстремизма и терроризма как для формирования теоретиче-
ских представлений, так и для практических задач противодейст-
вия им. 

Ключевые слова: экстремизм; терроризм; радикализм; теоре-
тические вопросы обеспечения национальной безопасности; дефи-
ниция; аргументация; условия использования; инференциальное 
значение термина. 

DUMOV A.V. Discussion about definitions of extremism and terrorism 
on the pages of «Topoi» (Review) 

                                                      
* © Думов Александр Витальевич – магистрант 2 курса, философский фа-

культет ФГБОУ ВО «Государственный академический университет гуманитар-
ных наук» (ГАУГН); avdumov@inbox.ru 



Обсуждение дефиниций экстремизма и терроризма на страницах 
журнала «Topoi» 

 103

Abstract. The review is devoted to the analysis of several articles 
published in the second issue of the «Topoi» journal for 2023. The first 
of them is an article by a team of authors (H. Hassan, L. Farine, 
N. Kinnish, D. Mejía, C. Tindale), containing the results of a 
consideration of the practices of applying the concept of extremism and 
an attempt to create a new definition that takes into account the 
shortcomings of the existing ones. The second of of them is an article 
by J.A. Gascón containing an analysis of the definitions of terrorism 
using the inferentialist approach to exploration of meaning of terms 
developed by R. Brandom, as well as finding of the epistemic, 
evaluative and programmatic consequences of the application of this 
term. The conclusions of that articles are analyzed regarding the 
significance of philosophical studies of extremism and terrorism 
concepts both for the formation of theoretical ideas about these 
phenomena and for the practical tasks of countering them. 

Keywords: extremism; terrorism; radicalism; theoretical 
questions of national security; definition; argumentation; conditions of 
using; inferential meaning of term. 

Для цитирования: Думов А.В. Обсуждение дефиниций экстремиз-
ма и терроризма на страницах журнала «Topoi» (Обзор) // Социальные и 
гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: 
Философия. – 2024. – № 1. – С. 102–119. – DOI: 10.31249/rphil/2024.01.07 

Всестороннее осмысление таких явлений, как экстремизм и 
терроризм, составляет одно из важных направлений философских 
исследований в структуре теоретического изучения проблем обес-
печения национальной безопасности. Свидетельством актуально-
сти развития данной отрасли философских исследований, обу-
словленной теми вызовами, с которыми сталкивается современное 
российское общество, является, в частности, защита диссертаций, 
в числе ключевых задач которых находится осмысление содержа-
ния понятия экстремизма и смежных ему1. Но эти задачи чаще все-

                                                      
1 См. например: Излученко Т.В. Религиозная экстремистская деятель-

ность: социально-философский анализ : дис. ... д-ра филос. наук. ‒ Красноярск, 
2022. ‒ 350 с.; Лонский Я.А. Религиозный экстремизм как угроза духовной безо-
пасности российского общества: социально-философский анализ : дис. ... канд. 
филос. наук. ‒ Москва, 2022. ‒ 183 с. 



Думов А.В. 

 104

го реализуются в рамках социально-философских исследований 
отдельных форм экстремизма: анализ ключевых понятий и их оп-
ределений либо рассматривается как пропедевтический относи-
тельно основного содержания, либо осуществляется на основе по-
лученных результатов с целью анализа адекватности определений 
и/или их конкретизации. Даже в рамках исследований, авторы ко-
торых акцентируют внимание на необходимости анализа концеп-
туального содержания и практики применения соответствующих 
терминологических единиц, им уделяется сравнительно немного 
внимания1. Этим обусловлено наличие потребности в изучении 
концептуального содержания понятий экстремизма, терроризма и 
смежных им. 

Значимость для развития подобных исследований имеют 
изучение и оценка результатов философской рефлексии данной 
проблематики, в частности – представленных в зарубежной перио-
дике. Так, интересными с точки зрения способов постановки во-
просов и предложенных решений являются несколько статей, 
опубликованных во втором выпуске журнала «Topoi» за 2023 г. 
Стремление к критическому обсуждению неоднозначных и дис-
куссионных вопросов рассматривается редакционной коллегией 
«Topoi» в качестве отличия, определяющего цели развития журна-
ла и содержание публикуемых на его страницах материалов2. Рас-
смотренные далее статьи лишь подтверждают установленное ре-
дакцией правило для дизайна исследований: их авторами 
уделяется внимание как анализу аргументации осмысляемых ими 
подходов, так и аргументированию собственных теоретических 
предложений. 

В статье «Что такое экстремизм? Развитие определения в 
политической аргументации» представлены результаты исследова-

                                                      
1 См. например: Кодзоков Б.В. Проблемы соотношения экстремизма и 

терроризма: понятия, типология, признаки // Образование и право. ‒ 2022. ‒ № 7. ‒ 
С. 59‒63; Римский А.В., Лысенко В.А. Специфика экстремизма: политико-право-
вые и философские определения // Наука и искусство. ‒ 2023. ‒ № 1 (37). ‒ 
С. 115‒126; Антонян Ю.М. Поиск сущности экстремизма // Вестник экономиче-
ской безопасности. ‒ 2022. ‒ № 1. ‒ С. 14‒21. 

2 См. раздел о целях на сайте журнала: https://www.springer.com/journal/ 
11245/aims-and-scope  



Обсуждение дефиниций экстремизма и терроризма на страницах 
журнала «Topoi» 

 105

ния, выполненного коллективом авторов из Уинсорского универси-
тета (Х. Хассан, Л. Фарин, Н. Кинниш, Д. Мехиа, К. Тиндейл). Ав-
торы характеризуют понятие экстремизма как чрезвычайно распро-
страненное в современной политической аргументации, но при 
этом редко осмысливаемое [1, p. 573]. Отмечается, что понятие 
экстремизма часто неверно синонимизируется с понятиями терро-
ризма и радикализма и для того, чтобы избежать подобной сино-
нимизации, необходимо выработать фундаментальное и содержа-
тельно емкое определение. 

Авторами делаются предварительные допущения о связи оп-
ределения и аргументации. В понимании значимости анализа этой 
связи они солидарны с позицией Э. Шьяппы, согласно которой 
определения «индуцируюся риторически»1: изучение распростра-
ненного определения предполагает выявление «сил убеждения», 
стоящих за его формированием [1, p. 574]. Принимается во внима-
ние и взгляд Д. Уолтона, предположившего, что определения, в 
особенности – этических терминов, редко бывают аргументативно 
нейтральными, а использование определения означает выражение 
(имплицитное) мнения о явлении или положении дел2. Отмечая, 
что само понятие экстремизма располагает к созданию определе-
ний, выражающих несходные взгляды, авторы не соглашаются с 
тем, что создание его аргументативно нейтрального определения 
представляется невозможным [1, p. 574]. В то же время ими разде-
ляется позиция Уолтона, предполагающая, что использование оп-
ределений в аргументации может рассматриваться как инструмент 
создания новых смыслов и изменения существующих [1, p. 574]. 

Далее авторы переходят к рассмотрению «проблемных» оп-
ределений экстремизма. Первыми рассматриваются определения, 
основанные на отождествлении экстремизма и терроризма. В каче-
стве типичных сторонников использования таких определений 
указываются У. Зартман и Г. Форе3. Отождествление терроризма и 

                                                      
1 См.: Schiappa E. Constructing Reality Through Definitions: The Politics of 

Meaning. – Minneapolis : University of Minnesota Press, 1999. – P. 1. 
2 См.: Walton D.N., Reed C., Macagno F. Argumentation Schemes. – Cam-

bridge : Cambridge University Press, 2008. – P. 67. 
3 См.: Zartman W.I., Faure G.O. Engaging Extremists: Trade-offs, Timing, and 

Diplomacy. – Washington : United States Institute of Peace Press, 2011. – P. 1–19. 



Думов А.В. 

 106

экстремизма, по мнению авторов, не является полезным для пони-
мания того, что такое экстремизм, поскольку значительно сужает 
диапазон применимости определения [1, p. 575]. Более того, раз-
граничение между этими понятиями необходимо не только для их 
последовательного теоретического осмысления, но и для практи-
ческой ориентации в среде социальных явлений и работы с ними. 

Определение экстремизма, данное Э. Гутманн, предполагает 
наличие у экстремиста однозначного взгляда на отдельный вопрос 
и стремления к выражению представления о превосходстве своей 
точки зрения, не ограничиваемого ни рациональной проверкой ис-
тинности ее содержания, ни публичным обсуждением1. Хотя дан-
ное определение избегает существенного недостатка отождествле-
ния экстремизма и терроризма, оно также имеет негативные 
особенности: предполагая, что экстремистская позиция исключает 
публичное обсуждение ее содержания, оно фактически рассматри-
вает экстремизм как антидемократическое явление. Ввиду этого 
определение подвергается критике как акцентирующее исключи-
тельно негативные стороны экстремизма (позиция авторов на этот 
счет является значительно более широкой, что проявляется и в 
данном ими определении) [1, p. 576]. 

Нечеткость определений экстремизма и наличие порочного 
круга в них также рассматриваются в качестве их распространен-
ных недостатков. Примерами становятся определения, данные 
К. Кассамом. Им выделяется три формы экстремизма – методичес-
кая, идеологическая и психологическая. Это выгодно отличает его 
подход от иных, так как позволяет дифференцировать способы 
существования экстремизма и отличить экстремизм от иных явле-
ний, таких, как терроризм и фанатизм [1, p. 576]. Но Кассам не 
справляется с задачей фиксации смыслового инварианта, который 
позволил бы говорить о выделяемых им формах как о формах су-
ществования одного и того же явления, а используемые им опре-
деления являются круговыми. Так, методический экстремизм оп-
ределяется им через указание на то, что его представителями 
будут являться лица или группы, использующие экстремистские 

                                                      
1 Cм.: Gutmann A. The Lure & Dangers of Extremist Rhetoric // Daedalus. ‒ 

2007. ‒ Vol. 136, Issue 4. ‒ P. 71. 



Обсуждение дефиниций экстремизма и терроризма на страницах 
журнала «Topoi» 

 107

методы для достижения своих целей (!)1. Критику вызывают и 
привлекаемые Кассамом примеры: все формы экстремизма иллю-
стрируются отсылками к деятельности террористических органи-
заций и историческим примерам политического террора, что сужа-
ет представление о проявлениях экстремизма. 

Еще одной негативной тенденцией в определении экстре-
мизма является отождествление экстремизма и фанатизма [1, 
p. 576]. Руководствуясь теоретико-аргументативным пониманием 
фанатизма, предложенным Х. Перельманом и Л. Ольбрехтс-
Титекой (выделяются такие признаки, как изначальная спорность 
заявленного тезиса, отсутствие его однозначных доказательств и 
намеренное избегание свободного обсуждения2), авторы констати-
руют, что игнорирование публичного обсуждения ключевых тези-
сов, свойственное фанатизму, нередко совершенно не присуще 
экстремизму [1, p. 576]. Более того, экстремизм чаще всего пред-
полагает активную презентацию идейного содержания в публич-
ном пространстве, что обусловлено активным стремлением его 
«носителей» к достижению практических результатов. 

Авторами предлагается собственное определение экстре-
мизма [1, p. 577]: экстремизм – это решительно проводимая ра-
дикальная по своему характеру позиция (личная или групповая), 
могущая иметь как политическое, так и внеполитическое содер-
жание, нацеленная на оспаривание или изменение существующего 
положения дел, которая может реализоваться как в позитивных, 
так и в негативных приложениях. Далее авторами раскрывается 
содержание каждого из элементов предложенного определения. 
Говоря о решительности, характерной для проведения экстремист-
ской позиции, они отмечают, что, несмотря на открытость к обсу-
ждению ее содержания, экстремист твердо придерживается ее ос-

                                                      
1 Это прослеживается и в определениях других форм экстремизма: идео-

логический экстремизм определяется Кассамом через… экстремистское (крайнее) 
положение в идеологическом спектре. В свою очередь, политический экстремизм 
выделяется посредством указания на особое содержание его целей (они являются 
политическими). См.: Cassam Q. Extremism. A Philosophical Analysis. – London : 
Routledge, 2022. – P. 12, 40. 

2 См.: Perelman C., Olbrechts-Tyteca L. The New Rhetoric. – Notre Dame : 
University of Notre Dame Press, 1969. – P. 62. 



Думов А.В. 

 108

новных принципов [1, p. 578]. Обсуждение может стимулировать 
экстремистов к принятию возражений и частичному изменению 
своей позиции, не оказывая влияния на их отношение к базовым 
установкам. Непоколебимость в проведении основных принципов 
авторы считают признаком «цивилизованного»1 экстремизма, ар-
гументативные проявления которого легко наблюдать в ситуации 
социальной дискуссии между представителями существенно раз-
личающихся точек зрения во взгляде на проблему [1, p. 578]. 

Радикальность экстремистской позиции понимается как на-
личие существенного отклонения от общепринятой точки зрения 
[1, p. 577]. Но не всякое убеждение, резко отличающееся от обще-
принятого, следует считать экстремистским, поскольку для по-
следнего характерной является ориентация на значимые измене-
ния социальных, экономических, культурных или политических 
структур [1, p. 577]. Экстремизм, таким образом, классифицирует-
ся авторами как разновидность радикализма. Все формы экстре-
мизма являются радикальными, но не всякая форма радикализма 
будет являться экстремистской. 

Экстремизм, по предположению авторов, совершенно не 
обязательно существует в связи с социальными движениями и те-
чениями политической или религиозной мысли. Отдельно рас-
сматриваемая личность может придерживаться экстремистских 
идей, не стремясь к формированию группы сторонников. Приме-
ром индивидуального экстремизма в негативном выражении явля-
ется деятельность Т. Качинского, чьи радикальные технофобичес-
кие и антипрогрессистские воззрения получили оформление в 
качестве манифеста личной системы взглядов2. Акты террора так-
же совершались им индивидуально. Но истории известны и слу-
чаи, в ходе которых экстремизм убеждений отдельной деятельной 
личности становился источником формирования движений, яв-

                                                      
1 Характеристика цивилизованности разрабатывается авторами на основа-

нии идей Т. Беджан: она предполагает не только терпимость к иным взглядам, но 
и открытость к взаимодействию, в том числе и спору с их представителями. См.: 
Bejan T.M. Mere Civility: Disagreement and the Limits of Toleration. – Cambridge : 
Harvard University Press, 2019. – P. 164.  

2 См.: Качинский Т.Д. Индустриальное общество и его будущее (Мани-
фест Унабомбера). – Санкт-Петербург: РЕВОЛВА, 2006. – 148 с. 



Обсуждение дефиниций экстремизма и терроризма на страницах 
журнала «Topoi» 

 109

ляющихся экстремистскими исходя из предложенного определе-
ния. К числу таких личностей авторы относят М. Ганди, М.Л. Кин-
га-младшего, Н. Маккланг [1, p. 577]. 

Вопреки стереотипам использования данного понятия, экс-
тремизм не обязательно связан с политическим содержанием (при 
этом можно было бы возразить авторам, отметив, что поскольку 
экстремизм всегда связан с оценкой существующего положения 
дел на уровне определенных общественных институтов и / или по-
пыткой изменения этого положения, следует признать, что он все-
гда представляет собой политическое явление в широком смысле 
слова1). С внеполитическим экстремизмом, по мнению авторов, мы 
имеем дело при рассмотрении воззрений Галилея: хотя и следует 
признать, что его защита гелиоцентрической модели реализова-
лась в политическом контексте, предпосылки ее возникновения 
коренились в поле его научных, а не политических интересов [1, 
p. 578]. И формы проявления экстремизма, и идейное содержание 
отнюдь не всегда мотивированы политически. 

Отличительной чертой экстремизма является стремление к 
изменению (как минимум – к фундаментальной критике) сущест-
вующего положения дел в отдельно взятой сфере. Существует 
мейнстрим, преобладающая позиция, определяющая ценности и 
нормы деятельности групп людей. Желая трансформировать по-
ложение дел, экстремист всегда связывает себя с мейнстримом. 
Средства, которые экстремистски ориентированная личность или 
группа использует для изменения положения дел и критики преоб-
ладающих позиций, совершенно необязательно должны лежать за 
пределами контекста этого положения дел, в том числе норматив-
ного. Группы и личности, выводящие себя за пределы социального 
контекста и тем самым противопоставляющие себя ему (авторы 
приводят в пример амишей [1, p. 578]), согласно предложенному 
определению экстремистскими не являются. 

Критику со стороны авторов вызывает и универсализация 
практики использования понятия экстремизма в негативном клю-

                                                      
1 Авторы не считают подобное возражение ценным для формирования со-

держательного определения экстремизма [1, p. 578].  



Думов А.В. 

 110

че1. Интересна авторская апелляция к высказыванию М.Л. Кинга-
младшего: «Вопрос состоит не в том, будем ли мы экстремистами, 
а в том, какого рода экстремистами мы будем»2. Практика исполь-
зования понятия экстремизма Кингом предполагает возможность 
использования его для характеристики как негативных, так и пози-
тивных явлений, так как оно служит лишь маркером «крайности», 
твердой последовательности (так, Христа он называет «экстреми-
стом в любви», а пророка Амоса – «экстремистом в справедливо-
сти» [1, p. 578]). Способ интерпретации понятия, избранный Кин-
гом, используется авторами для выработки общего, философского 
определения экстремизма, схватывающего существенные черты 
любых его проявлений (стоит признать, что ценность такого опре-
деления остается дискуссионной, так как игнорирование авторами 
складывающейся практики преимущественного использования 
данного понятия для рассмотрения негативных проявлений кажет-
ся не вполне обоснованным с прагматической точки зрения). 

Для выявления специфического содержания понятия экс-
тремизма авторами также применяется соотнесение объемов поня-
тий экстремизма, радикализма, терроризма и фундаментализма  
(в случае с последним понятием они ограничиваются указанием на 
то, что если фундаментализм представляет собой нечто большее, 
чем характеристику религиозного мировоззрения, то между ним и 

                                                      
1 Для отечественных философских исследований экстремизма преимуще-

ственно характерно рассмотрение данного понятия в связи с его негативным со-
держанием, определяемым, в частности, ст. 1 Федерального закона от 25.07.2002 
№ 114-ФЗ. Авторы не стремятся элиминировать негативное содержание – они 
лишь предполагают, что экстремизм как явление стоит полагать значительно 
более многоплановым и сложным, не сводя к социально-деструктивным проявле-
ниям, борьба с которыми составляет важнейшую задачу обеспечения националь-
ной безопасности. На наш взгляд, важно понимать, что предложенное авторами 
разграничение «позитивных» и «негативных» проявлений экстремизма не являет-
ся универсальным, так как сами критерии оценки всегда будут зависеть от задач 
защиты интересов безопасности конкретных обществ и государственных образо-
ваний. Прагматика отдельных политических и правовых контекстов использова-
ния понятия экстремизма требует формирования определений, опирающихся 
именно на негативные аспекты его содержания.  

2 См.: King M.L. Jr. The Negro Is Your Brother // The Atlantic Monthly. ‒ 
1963. ‒ Vol. 212, N 2. ‒ P. 87. 



Обсуждение дефиниций экстремизма и терроризма на страницах 
журнала «Topoi» 

 111

экстремизмом можно установить некое соотношение, но его со-
держание они фактически не раскрывают). Терроризм рассматри-
вается как явление, основанное на применении насилия, в силу 
чего негативное в любых своих проявлениях, тогда как экстре-
мизм, исходя из определения, может иметь и «цивилизованные» 
формы: демонстрируется это утверждение деятельностью М.Л. Кинга 
по борьбе с расизмом, которая, несмотря на ненасильственный ха-
рактер, являлась экстремистской. Если терроризм всегда предпола-
гает политические цели, то экстремизм может выходить за рамки 
политики и проявлять себя в иных сферах человеческого мышле-
ния и деятельности [1, p. 579]. 

В разграничении экстремизма и радикализма авторы исходят 
из критического переосмысления понимания радикализма, пред-
ложенного К.Дж. Беком1: если Бек считает, что радикализм всегда 
основан на использовании внеинституциональных средств дости-
жения целей (насилие, протесты, порча имущества и т.д.), то авто-
ры полагают, что экстремист может применять для достижения 
своих целей как внеинституциональные, так и институциональные 
средства, и более того, он сам может являться как внеинституцио-
нальным актором, так и институционализированным (авторский 
пример – принятое в 2017 г. экстремистское (согласно определе-
нию) решение Д. Трампа о временном запрете на въезд для граж-
дан ряда стран с преимущественно мусульманским населением на 
территорию США) [1, p. 579]. Выбор подхода Бека представляется 
неудачным, поскольку сами авторы заявляют о том, что экстре-
мизм представляет собой частный случай радикализма, но опреде-
ление Бека оказывается слишком ограниченным (затрагивает 
только используемые средства), а более широкого определения 
радикализма, позволяющего соотнести его с экстремизмом как 
множество с его элементом, авторы не предлагают. 

Резюмируя рассмотрение, авторы подчеркивают провока-
тивность своей задачи – создать общее определение экстремизма, 
которое бы не было акцентировано на его негативных аспектах и 
могло бы быть применено для рассмотрения и исторически сущест-
вовавших, и современных социальных движений (учений) [1, 
                                                      

1 См.: Beck C.J. Radicals, Revolutionaries, and Terrorists. – Cambridge : Pol-
ity, 2015. – P. 39–40. 



Думов А.В. 

 112

p. 580]. Признавая ценность критического анализа существующих 
практик определения экстремизма, нельзя не отметить, что претен-
зия на создание универсального определения, подобного предло-
женному, кажется несколько наивной: игнорирование конкретики 
исторических и социальных условий практики определения и клас-
сификации каких-либо движений (учений) как экстремистских де-
лает полученное универсальное определение существенно ограни-
ченным с практической точки зрения. Для задач рефлексии 
философских оснований противодействия экстремизму на государ-
ственном и общественном уровнях, к примеру, такое определение 
будет являться недостаточным. Замечание авторов о том, что опре-
деления всегда имеют ограничения и никогда не могут быть полно-
стью аргументированы, применимо и к их собственному определе-
нию [1, p. 580]. Но предпринятый авторами критический анализ 
существующих определений ценен для социально-философских, 
юридических и политико-криминологических исследований в каче-
стве примера осмысления способов понимания экстремизма. 

Статья «Инференциальное значение спорных терминов: слу-
чай терроризма» исследователя из университета Мурсии 
Х.А. Гаскона является очерком авторского подхода к разрешению 
споров о содержании понятия терроризма. Гаскон отмечает, что 
использование термина «терроризм» часто становится средством 
делегитимизации действий политических оппонентов, применяе-
мым с учетом двойных стандартов [2, p. 547–548]1. Положение дел 
в практике применения этого термина приводит некоторых иссле-
дователей2 к мысли о том, что этот термин используется лишь для 
указания на насилие, не поддерживаемое говорящим (кажется, что 
социальная опасность подобного «релятивизма» в определении 
терроризма является очевидной). Стоит предположить, что если 

                                                      
1 Гаскон указывает на примеры применения таких стандартов в политиче-

ской риторике США, но наиболее показательный случай такого использования 
термина «терроризм» наблюдается в официальных заявлениях украинского руко-
водства: политически мотивированное применение насилия в отношении части 
собственного населения в 2014–2018 гг. получило название «антитеррористиче-
ской операции».  

2 Schmid A. The Definition of Terrorism // The Routledge Handbook of Terror-
ism Research. – London : Routledge, 2013. – P. 42. 



Обсуждение дефиниций экстремизма и терроризма на страницах 
журнала «Topoi» 

 113

бы этот термин не представлял бы собой ничего большего, чем по-
литическое клеймо, то от его применения в нормативных и акаде-
мических контекстах следовало бы отказаться. Но практика исполь-
зования термина говорит об обратном: существует масса 
определений терроризма (только правительством США использо-
валось 20 различных определений [2, p. 548]), каждое из которых 
претендует на фиксацию объективного содержания терроризма как 
социального явления. Ясно, что недостатка в определениях терро-
ризма не существует, но очевидно и то, что их многообразие не 
устраняет разногласий в практике применения термина. 

Первое теоретическое предложение Гаскона – отказ от «пла-
тонизма» (эссенциализма) в понимании определений [2, p. 548]. 
Поиски сущности терроризма1 (Гаскон принципиально сомневает-
ся в ценности реальных определений вслед за Д. Хичкоком2) не 
приведут к достижению общемирового консенсуса: при всеобщем 
единодушии в оценке терроризма как крайне вредоносного соци-
ально-деструктивного явления имеется множество практик ис-
пользования термина «терроризм», не подлежащих ни согласова-
нию между собой, ни унификации. Как сделать полемику об 
определении терроризма более плодотворной? Гаскон считает, что 
для этого может использоваться инференциалистский подход 
Р. Брэндома [2, p. 548]. Тем самым от поиска сущности, стоящей за 
определением терроризма, Гаскон предлагает перейти к поиску 
условий и следствий3 использования этого термина [2, p. 549], к 
анализу самой практики словоупотребления. Учитывая многообра-
зие возможных позиций относительно условий и следствий ис-
пользования термина «терроризм», Гаскон сосредотачивается на 
                                                      

1 К сторонникам «платонизма» в анализе данной проблематики Гаскон от-
носит В. Лакера и К. Веллмана. См.: Laqueur W. A History of Terrorism. – London : 
Routledge, 2017; Wellman C. On Terrorism Itself // Journal of Value Inquiry. ‒ 1979. ‒ 
Vol. 13, Issue 4. ‒ P. 250‒ 258. 

2 См.: Hitchcock D. Definition: a Practical Guide to Constructing and Evaluat-
ing Definitions of Terms. – Windsor : Windsor Studies of Argumentation, 2021. 

3 Р. Брэндом полагал, что концептуальное значение всех терминов являет-
ся инференциальным. Использование термина предполагает имплицитное приня-
тие определенных выводов, наличия дедуктивного перехода от одних убеждений 
к другим [2, p. 549]. См.: Brandom R.B. Making it Explicit: Reasoning, Representing 
and Discursive Commitment. – Cambridge : Harvard University Press, 1994. – P. 119. 



Думов А.В. 

 114

анализе тех практик использования, которые имеют наибольшее 
влияние, т.е. на практиках, осуществляемых от лица политических 
институтов государств и международных организаций [2, p. 550]. 

Выделяется несколько групп рассматриваемых следствий 
использования: эпистемические, оценочные и программные1 (две 
последних группы относятся к практическим следствиям по харак-
теру возникающих дискурсивных обязательств) [2, p. 550]. В числе 
нетривиальных эпистемических следствий Гаскон рассматривает 
признание антидемократической мотивации терроризма, террори-
стической ориентации на препятствование развитию свобод и прав 
человека. Основы такого понимания Гаскон усматривает в пуб-
личных заявлениях президентов США Дж. Кеннеди, Л. Джонсона, 
Р. Никсона, а также и Р. Рейгана, прямо характеризовавшего тер-
роризм как антитезу демократии [2, p. 550]. Представление об им-
манентном антидемократизме террористических организаций  
позволяло обосновать ключевую роль США в борьбе с междуна-
родным терроризмом: показательны слова Б. Клинтона о том, что 
Америка представляет собой наиболее открытое общество на земле 
и именно потому одновременно является и целью для террористи-
ческих организаций, и бескомпромиссной силой в борьбе с ними 
[2, p. 551]. Подобные эпистемические следствия о мотивации тер-
роризма встречаются и в резолюциях Генеральной Ассамблеи 
ООН в 1990-е годы2. В то же время они не встречаются в докумен-
тах Организации исламского сотрудничества, Организации афри-
канского единства, Организации американских государств. Для 
официальных позиций незападных организаций включение эписте-
мических следствий об антидемократической мотивации терро-
ризма и стремлении террористических организаций к попранию и 
ограничению прав и свобод человека является нехарактерным: 
вместо этого в них наблюдаются (более сдержанные и разумные, 
по замечанию Гаскона [2, p. 551]) указания на то, что терроризм 

                                                      
1 Здесь Гаскон следует И. Шеффлеру, который понимал под программны-

ми определениями такие, которые представляют собой выражение практической 
программы действий в отношении чего-либо. См.: Scheffler I. The Language of 
Education. – Springfield : Thomas, 1960. – P. 19.  

2 См.: Saul B. Definition of “Terrorism” in the UN Security Council: 1985–
2004 // Chinese Journal of International Law. – 2005. – Vol. 4, N 1. – Р. 141–166. 



Обсуждение дефиниций экстремизма и терроризма на страницах 
журнала «Topoi» 

 115

является угрозой для прав и свобод человека вне зависимости от 
его мотивации. На основании этого Гаскон делает вывод [2, p. 551] 
о том, что следствия об антидемократическом характере террориз-
ма специфичны для западного политического дискурса. 

Рассматривая оценочные следствия использования термина 
«терроризм», Гаскон указывает на то, что делигитимизирующий и 
уничижительный характер практики применения этого термина в 
публичном контексте определяет то, что ни одна террористически 
ориентированная персона или группа не применяет данный термин 
по отношению к себе (это касается и государственного террора) [2, 
p. 552]. Но если в отношении политического насилия существуют 
определенные механизмы легитимации (например, в рамках дис-
курсов борьбы с репрессивными режимами), то терроризм всегда 
рассматривается как преступное явление, которое не может иметь 
никаких оправданий (на что прямо указывает и преамбула к резо-
люции 48/122 Генеральной Ассамблеи ООН 1994 г. [2, p. 552]) и 
всегда подлежит осуждению. Ярко выраженный негативный ас-
пект содержания понятия «терроризм» используется в равной мере 
всеми силами, ведущими борьбу с террористическими организа-
циями и социальными проявлениями терроризма. Но в случае не-
которых сил наблюдается избирательность в применении термина 
«терроризм», направленная на избежание делегитимизации собст-
венных действий. В частности, Гасконом приводится замечание 
Дж. Коллинза1, согласно которому этот термин часто применяется 
к насилию, исходящему от левых или радикально правых сил, то-
гда как для характеристики политического насилия, осуществляе-
мого США и их союзниками, используются такие термины, как 
«подавление мятежа», «конфликт низкой интенсивности», «борьба 
с терроризмом», «самооборона» и, наконец, «война» [2, p. 553]. 

Применение термина «терроризм» предполагает наличие 
следствий не только в контекстах политической аргументации и 
нравственной оценки, но и (что наиболее серьезно) в правовом 
контексте. Если действие или совершающая его сила характери-
зуются как террористические, то это влечет за собой применение 

                                                      
1 См.: Collins J. Terrorism // Collateral Language: A User’s Guide to America’s 

New War / Collins J., Glover R. (eds). – New York : New York University Press, 2002. – 
P. 163. 



Думов А.В. 

 116

по отношению к ним серьезных юридических мер. Уголовные ко-
дексы всех стран мира рассматривают деяния, которые могут быть 
охарактеризованы как террористические, в качестве преступных 
[2, p. 553]. Преступный характер терроризма признан на междуна-
родном уровне, однако, даже несмотря на существование таких 
документов, как резолюция 1373 Совета Безопасности ООН 2001 г., 
отсутствие единообразия в определении приводит к негативным 
последствиям [2, p. 554]: терроризм криминализован, но неопреде-
ленность условий применения термина «терроризм» делает воз-
можными и заключения о необходимости использования специ-
альных правовых мер в достаточно разноплановых случаях. 

Гаскон отмечает, что неопределенными являются скорее ус-
ловия использования термина «терроризм», нежели следствия, в 
отношении которых (за исключением рассмотренного выше эпи-
стемологического следствия) в международном контексте в общем 
виде имеется согласие [2, p. 554]. Предполагается, что определение 
терроризма должно зависеть от принятых условий использования 
самого термина [2, p. 554]. В связи с этим Гаскон считает необхо-
димым рассмотреть трудности, которые возникают в связи с усло-
виями использования. Так, неоднозначным является вопрос о том, 
может ли этот термин применяться к действиям государств: на-
пример, определение, используемое государственным департамен-
том США исключает такую возможность, выделяя в качестве ак-
торов субнациональные группы и отдельных агентов, но в то же 
время фиксировались и случаи применения термина «терроризм» 
для характеристики действий государств и их руководства (случаи 
Ливии и Ирака) [2, p. 555]. Помимо этого, существует политически 
мотивированная характеристика «государство – спонсор терро-
ризма», применение которой также носит оттенок произвола: в 
случае с никарагуанскими контрас руководство США было выну-
ждено присвоить им статус «повстанческого движения» для того, 
чтобы не попасть под определение спонсора терроризма [2, p. 555]. 
С учетом этого, Гаскон выражает согласие с замечанием Дж. Флет-
чера о том, что вопрос государственного терроризма носит в 
большей степени политический, а не юридический характер1. 

                                                      
1 См.: Fletcher G.P. The Indefinable Concept of Terrorism // Journal of Interna-

tional Criminal Justice. – 2006. – Vol. 4, Issue 5. – P. 905. 



Обсуждение дефиниций экстремизма и терроризма на страницах 
журнала «Topoi» 

 117

Другой аспект неоднозначности условий использования 
термина «терроризм» находит свое выражение в вопросе о допус-
тимости его применения по отношению к группам, идентифици-
рующим себя как освободительные движения. Резолюция 3034 
Совета Безопасности ООН 1972 г. выражает поддержку нацио-
нально-освободительных движений и указывает на законный ха-
рактер их борьбы, однако возражение со стороны делегации США, 
высказанное в ходе прений на заседании Специального комитета 
по международному терроризму в 1977, сводится к тому, что не-
смотря на значимость целей, связанных с самоопределением или 
освобождением народов, такими группами не должны нарушаться 
нормы гуманитарного права [2, p. 556]. Гаскон считает, что даже 
несмотря на то, что действия такого движения могут находиться в 
рамках международного гуманитарного права, оновсе равно может 
быть классифицировано как террористическая исходя из опреде-
ленных политических целей и интересов1. Такое положение дел 
стимулировало создание некоторыми международными организа-
циями, например Движением неприсоединения, альтернативных 
определений терроризма, более последовательно отделяющих тер-
рористические действия от иных форм вооруженного сопротивле-
ния на основании содержания и мотивов (терроризм определяется 
как преступные действия, направленные на устрашение населения, 
группы лиц или отдельных лиц вне зависимости от того, кем, про-
тив кого и с какой целью они совершаются [2, p. 557]). Несмотря 
на наличие подобных определений, об актуальном достижении 
консенсуса относительно данной проблематики на международ-
ном уровне говорить не приходится. 

                                                      
1 Как показывает практика, не все акты политического самоопределения 

рассматриваются США и международными организациями как безусловно цен-
ные демократические проявления. Например, Резолюция ES-11/4 Генеральной 
Ассамблеи ООН 2022 г. рассматривает референдумы, прошедшие в Донецкой и 
Луганской народных республиках, а также Херсонской и Запорожской областях 
как фиктивные. Подобным образом и в Резолюции 68/262 Генеральной Ассамб-
леи ООН 2014 г. утверждается, что референдум, состоявшийся в Автономной 
Республике Крым и г. Севастополе, не имеет законной силы. Тезисы этих доку-
ментов демонстрируют, что реальная оценка актов политического самоопределе-
ния со стороны стран Запада и контролируемых ими международных организа-
ций является достаточно избирательной, а не безусловной. 



Думов А.В. 

 118

Гаскон принимает тезис Ч. Тилли1 о том, что терроризм не 
является единым каузально последовательным феноменом [2, 
p. 558], и эссенциалистские определения, предполагающие нали-
чие «сущности» или «сущностных свойств» терроризма, являются 
малопродуктивными. Он подвергает сомнению характерное для 
многих политиков и правоведов отношение к феномену террориз-
ма, емко описываемое фразой «увидев, вы узнаете это» («you know 
it when you see it»). Немаловажным Гаскон полагает и замечание 
Шьяппы2, согласно которому определениями фиксируются не 
сущностные свойства вещей и явлений, а свойства, имеющие от-
ношение к нашим целям [2, p. 558]. Споры вокруг определения 
терроризма, таким образом, Гаскон рассматривает как следствие 
существования агентов с различными моральными, юридически-
ми, политико-риторическими целями, конституирующих различ-
ные условия применения термина. Дискуссия об определении тер-
роризма – это дискуссия о целях, и эти цели могут быть как 
благородными (защита интересов общественной и государствен-
ной безопасности, недопущение беспрецедентных актов насилия, 
чем бы они ни были мотивированы), так и неблаговидными (уст-
ранение политических противников, обоснование разжигания воо-
руженных конфликтов3). Эта дискуссия о целях представляется 
Гаскону безотлагательной с точки зрения ее значимости, а цен-
ность инференциалистского подхода к анализу значения терминов, 
разработанного Брэндомом, проявляется в том, что он позволяет 
конкретизировать обсуждение, указав на локализацию причин со-
держательной неопределенности термина именно в области целей 
его использования. 

                                                      
1 См.: Tilly C. Terror, Terrorism, Terrorists // Sociological Theory. – 2004. – 

Vol. 22, N 1. – P. 12. 
2 См.: Schiappa E. Defining Reality: Definitions and the Politics of Meaning. – 

Carbondale : Southern Illinois University Press, 2003. – P. 69. 
3 Дж. Коллинз показывает, что вектор обсуждения терроризма, задавае-

мый официальной риторикой США, таков, что к терроризму может быть причис-
лено применение насилия любой стороной, выступающей против политики США. 
См.: Collins J. Terrorism // Collateral Language: A User’s Guide to America’s New 
War / Collins J., Glover R. (eds). – New York : New York University Press, 2002. – 
P. 157. 



Обсуждение дефиниций экстремизма и терроризма на страницах 
журнала «Topoi» 

 119

Несмотря на то что многие из заявленных авторами рас-
смотренных статей тезисов носят преимущественно дискуссион-
ный характер, определенную ценность представляют используе-
мые ими методологические средства и заданные направления 
поиска решений. Они могут быть применены как для изучения 
нормативных контекстов применения терминов «экстремизм» и 
«терроризм», так и для анализа способов обсуждения указуемых 
ими явлений в сфере массовых коммуникаций. Практики исследо-
вания существующих способов определения терроризма и экстре-
мизма, развитые авторами рассмотренных выше работ, могут с 
успехом развиваться и дополняться с учетом потребностей отече-
ственной сферы изучения теоретических проблем обеспечения на-
циональной безопасности. 

Список литературы 

1. What is Extremism? Advancing Definition in Political Argumentation / Hassan H., 
Farine L., Kinnish N., Mejía D., Tindale C. // Topoi. ‒ Springer Nature, 2023. ‒ 
Vol. 42, Issue 2. ‒ P. 573‒581. 

2. Gascón J.A. The Inferential Meaning of Controversial Terms: The Case of «Terror-
ism» // Topoi. ‒ Springer Nature, 2023. ‒ Vol. 42, Issue 2. ‒ P. 547‒559. 

 



Глухов С.В. 

УДК 008       DOI: 10.31249/rphil/2024.01.08 

ГЛУХОВ С.В.* Рец. на кн.: САПРОНОВ П.А. МИФОЛОГИЯ СЕ-
КУЛЯРНОЙ КУЛЬТУРЫ : курс лекций. – Санкт-Петербург : Изд. 
дом «Петрополис», 2023. – 380 с.  

Аннотация. Рецензируемая книга написана Сапроно-
вым П.А. и издана в 2023 г. в Санкт-Петербурге. Она представляет 
собой курс лекций на тему трансформации разных систем знания в 
разные эпохи. 

Ключевые слова: миф; мифология; философия; наука; хри-
стианство; богословие; знание; Античность; первобытность; эпоха 
Возрождения; эпоха Нового времени. 

GLUKHOV S.V. Book review: P.A. Sapronov. Mythology of secular 
culture 

Annotation. The reviewed book was written by Sapronov P.A. 
and published in 2023 in St. Petersburg. It is a course of lectures on the 
topic of transformation of different systems of knowledge in different 
eras. 

Keywords: myth; mythology; philosophy; science; Christianity; 
theology; knowledge; antiquity; primitiveness; Renaissance; Moder-
nity. 

Для цитирования: Глухов С.В. [Рецензия] // Социальные и гумани-
тарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Филосо-
фия. – 2024. – № 1. – С. 120–123. – Рец. на кн.: Сапронов П.А. Мифология 

* Глухов Сергей Викторович – младший научный сотрудник отдела фило-
софии Института научной информации по общественным наукам РАН;  
sglukhov@mail.ru 

120



Рец. на кн.: Сапронов П.А. Мифология секулярной культуры:  
курс лекций 

 121

секулярной культуры : курс лекций. – Санкт-Петербург : Изд. дом «Пе-
трополис», 2023. – 380 с. – DOI: 10.31249/rphil/2024.01.08 

Петр Александрович Сапронов – российский культуролог и 
философ, доктор культурологии, ректор Санкт-Петербургского 
института богословия и философии. В своей новой книге он рас-
сматривает миф (мифологию) как полноценную систему знания, 
которая не отмирает полностью, когда западная культура перехо-
дит к другим формам познания. 

Миф универсален. Для первобытного человека, представителя 
Античности и европейского Возрождения, он был единственной 
реальностью. Миф «отвечал на все вопросы, скорее даже упреждал 
и блокировал их в самом существенном, создавая неколебимо ус-
тойчивые жизненные ориентиры» (с. 7). Будучи системой сакраль-
ных знаний, миф предполагал определенную эзотеричность: неко-
торые пласты информации подавались через зашифрованный язык, 
доступный лишь посвященным. Однако главным содержанием 
мифа были все-таки представления из домашнего обихода. Уни-
версален миф еще и потому, что его актуальность, пусть и в под-
чиненном виде, сохраняется навсегда. 

Миф возникает вовсе не как рациональное построение или 
доктрина. Он чужд авторству, в принципе анонимен. Тем не менее 
надо подчеркнуть, что миф существует по ту сторону рациональ-
ности и иррациональности. В нем «можно и оправдано выявлять 
логику и точно так же фиксировать провалы, пустоты, алогизм» 
(с. 8–9). Автор приводит следующий пример, который относится к 
греческой мифологии. Гея рождает Урана без участия мужского 
начала. Далее Уран становится ее мужем, и они вместе порождают 
других богов. Это не алогичность, говорит автор. Здесь миф выво-
дит на смену чисто божественного начала другое начало – царст-
венное, которое дополняется властным господствующим началом. 

Пренебрежение мифом логики проистекает вовсе не из како-
го-то «слабоумия». Например, миф проникает в серьезные фило-
софские построения античного философа Платона. С помощью 
мифа он пытается выразить невыразимое, где первенствуют ин-
туиция и впечатление. Миф вольно использует аналогии и ассо-
циации, возникающие в человеческом уме. Он старается избегать 
конфликта между несовместимыми элементами. Всё это, однако, 



Глухов С.В. 

 122

помогает человеку осуществлять связь с реальностью. В мифе нет 
ни линейного времени, ни чисто материального пространства. По-
пытки понять его рационально не заканчиваются успехом. 

Автор пытается обрисовать историю мифа, как он дан в пер-
вобытности, после чего переходит в Античность и в эпоху Возро-
ждения. Миф также остается частью христианского откровения, 
философии и науки. Это происходит потому, что человек не может 
«развести свои иллюзии, устремления, вожделения, равнодушие, 
страхи с реальностью» (с. 25). Протогреческая первобытность, по 
мнению автора, характеризована сюжетами о деятельности прежде 
всего богов и их взаимоотношениями, тогда как исторические гре-
ки видели в качестве мифа дела человеческие. Мифология евро-
пейского Возрождения так же выдвигала на первый план именно 
человека – в противоположность христианскому учению о подчи-
ненности человека Богу. 

Евангелические тексты и создававшееся на их основе бого-
словие пытаются, как считает автор, насытить свое вероучение 
историческими и рациональными построениями. Несмотря на то 
что богослов имеет дело со сверхразумной реальностью, он опи-
сывает его с помощью ясных понятий. Миф произвольно возника-
ет в этих описаниях. Так, например, Бог одновременно пребывает 
и на небесах, что отвечает характеру мифологизирования, и за 
пределами мира. Исторические данные также не всегда могут быть 
вписаны в историю человечества. Пребывание Адама и Евы в 
эдемском саду, очевидно, не относится ни к какой исторической 
эпохе. 

Переходя к Новому времени и рождению научной мысли, 
которая в первую очередь дистанцируется от любых сакральных 
знаний, автор видит в нем то же возрождение мифа и религиозного 
знания. Рассмотрим два примера. Первый – почитание королей как 
священных особ еще в XVII–XVIII вв. (оно сопровождалось осо-
быми церемониями помазания). Второй пример – миф о прогрессе. 
В нем автор видит что-то вроде пережитка достижения человеком 
обожения, божественной полноты (в христианстве), а также разви-
тие от низшего к высшему, заметного уже в первобытных генеало-
гиях богов. 



Рец. на кн.: Сапронов П.А. Мифология секулярной культуры:  
курс лекций 

 123

Стоит выделить, подводя итог, плюсы и минусы данного 
труда. Из минусов отметим, что некоторые сопоставления, пред-
ложенные автором, выглядят слишком уж натянуто – в частности, 
так называемый «миф о прогрессе», в котором можно заметить 
лишь схожую с мифом схематизацию, не выходящую за эти рамки. 
Тем не менее очевидное преимущество этой работы в том, что она 
подробно рассматривает столь разные парадигмы знания, как миф, 
богословие, философия, наука, причем и в них автор находит оп-
ределенное историческое становление. Он также понимает, что те 
или иные системы познания обусловлены культурными особенно-
стями разных этносов. 
 



Погорельская С.В. 

 124

УДК: 141.3                                            DOI: 10.31249/rphil/2024.01.09 

ПОГОРЕЛЬСКАЯ C.В. РЕЛИГИОЗНАЯ МЫСЛЬ НА ПЕРЕЛО-
МЕ ЭПОХ. Рец. на сб.: «ТЕОЛОГИЯ И ФИЛОСОФИЯ РЕЛИГИИ 
В РАННЕЙ ВЕЙМАРСКОЙ РЕСПУБЛИКЕ». 

Аннотация. Веймарская республика – вынужденный пора-
жением в войне перелом в истории Германии, нашедший отраже-
ние во всех сферах ее жизни, в том числе и в религиозно-
культурной. В рецензируемом сборнике исследуется отражение 
общественных изменений в религиозной мысли тех лет, прежде 
всего в теологии и в философии религии христианства и иудаизма. 

Ключевые слова: Веймарская республика; христианская тео-
логия; иудаизм; философия религии. 

POGORELSKAYA S.V. Book review: Theologie und Religionsphi-
losophie in der frühen Weimarer Republik. Hrsg. Michael Moxter und 
Anna Smith. – Tü bingen : Mohr Siebeck, 2023. – 233 S. 

Abstract. The Weimar Republic was a turning point in German 
history, forced by the defeat in the war, which was reflected in all 
spheres of German life, including religious and cultural life. This 
volume explores the reflection of these changes in the religious thought 
of those years, primarily in Christian theology and in the philosophy of 
religion of Judaism. 

Keywords: Weimar Republic; Christian theology; Judaism; 
philosophy of religion. 

                                                      
 Погорельская Светлана Вадимовна – кандидат политических наук, док-

тор философии Боннского университета, старший научный сотрудник отдела 
философии ИНИОН РАН. 



Рец. на сб.: «Теология и философия религии в ранней Веймарской  
Республике» 

 125

Для цитирования: Погорельская С.В. Религиозная мысль на пере-
ломе эпох. [Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. Отечествен-
ная и зарубежная литература. Серия 3: Философия. – 2024. – № 1. – 
С. 124–127. – Рец. на кн.: Book review: Theologie und Religionsphilosophie 
in der frühen Weimarer Republik / Hrsg. Michael Moxter und Anna Smith. – 
Tü bingen : Mohr Siebeck, 2023. – 233 S. – DOI: 10.31249/rphil/2024.01.09 

Четвертая книга серии «Христианство в современном мире» 
издательства Мор-Зибек посвящена интересной как для историка, 
так и для философа теме – как переломное, эпохальное время от-
ражается в религиозной мысли, в философии религии, в теологии? 
Веймарская республика, первая германская демократия, возник-
шая на руинах рейха, как раз и ознаменовала этот эпохальный пе-
релом для Германии, первый в ее истории переход от привычных и 
четких имперских структур к неопределенности демократического 
порядка на фоне осознания тотального поражения страны в войне. 
Короткий с исторической точки зрения отрезок между поражением 
второго рейха и созданием третьего, в который была создана и су-
ществовала эта первая немецкая демократия, отличался необычай-
ной интенсивностью политической и общественной жизни, на-
шедшей, разумеется, отражение и в философской и культурно-
религиозной мысли. Осмысление конца рейха, конца эпохи неиз-
бежно вело к поиску новых начал, в религиозной мысли эти ин-
теллектуальные поиски приводили к парадоксальным результатам 
на стыке различных конфессий. Авторы сборника статей, изданно-
го по результатам прошедшей в конце 2019 г. в гамбургском уни-
верситете конференции обращаются к ранней стадии Ваймарской 
республики, к самому противоречивому и в то же время самому 
плодотворному периоду развития немецкой католической, протес-
тантской и иудейской философской мысли первой половины ХХ в. 

Работа состоит из введения, одиннадцати статей, тематиче-
ского и именного регистра. Авторы обращаются к наследию из-
вестнейших мыслителей своего времени, работы которых не под-
лежат исторификации уже в силу их вневременности. В их числе 
Эмануэль Хирш, Карл Шмитт, Эрнст Блох, Освальд Шпенглер, 
Иммануил Левинас, Франц Розенцвейг и многие другие. 

Во введении, носящем название «Закат – перелом – новые 
начала» (с. 1–26), издатель сборника, профессор кафедры систем-



Погорельская С.В. 

 126

ной теологии университета г. Гамбурга М. Мокстер поясняет цели 
сборника и дает представление об эпохе, в которой жили и твори-
ли мыслители. Одновременно он останавливается и на основных 
характеристиках их теорий в контексте темы сборника. «Кризис», 
«перелом», «революция» – эти господствовавшие в то время в об-
ществе понятия определяли и ход религиозной мысли, порождая 
так называемую «теологию кризиса» или «кризисную теологию» и 
рассуждения об «антиисторической революции», «развале теоло-
гии буржуазного общества», «конце протестантизма культуры» 
и т.д. «Диалектическая» теология уже в те годы становится марке-
ром для целого направления религиозно-философской мысли. 

Первая статья, открывающая сборник (А. ф. Шелиа «Теоло-
гическая критика демократии в первые годы Веймарской респуб-
лики у Райнольда Зееберга, Эмануэля Хирша и Паолы Мюллер-
Отфрид», с. 27–42), имеет четкий политический выход – актуаль-
ность их положений автор видит в нынешних победах правопопу-
листской партии Альтернатива для Германии, находя «связь меж-
ду консервативными правыми ранней Веймарской республики и 
нынешними новыми правыми» (с. 40). 

Ребекка А. Клейн в статье «Теология как политика. Критика 
романтики у Карла Шмитта в контексте постлиберализма» (с. 43–
64) видит перспективы актуализации мыслей «веймарского перио-
да» у Карла Шмитта. 

Брюс Мак Кормак обращается к лекции Карла Барта в 
1919 г. в Тамбахе («Тамбахская лекция Барта – сто лет спустя», 
с. 65–82), делая вывод, что Барт принадлежал к плеяде либераль-
ных теологов. 

Следует отметить также статьи Генриха Асселя «Via 
negativa? Языковой скептицизм и философия творчества у Германа 
Коэна, Франца Розенцвейга, Якоб Гордина и Эммануэля Левина-
са» (с. 83–102), а также «Привет из изгнания. Религиозное по ту 
сторону религии, в зеркале журнала “Создание”» Даниэля Вайдне-
ра (с. 103–120). Межрелигиозный журнал «Создание» (Die 
Kreatur), выходивший с 1926 по 1930 г. и павший жертвой эконо-
мического кризиса, типичный литературно-культурный, а вернее, 
мультидисциплинарный журнал, отражавший настроения эпохи, 
претендовал на формирование «нового мышления», в том числе 
понимания человека по ту сторону натурализма и идеализма. 



Рец. на сб.: «Теология и философия религии в ранней Веймарской  
Республике» 

 127

В числе его авторов – Ойген Розеншток-Хюсси, Ганс и Рудольф 
Эренберги, Вернер Пихт, Дольф (тогда еще Адольф) Штернбергер, 
Вальтер Беньямин, Фриц Клатт, Ганс Трюб. По мнению автора, 
они представляли собой плеяду так называемых «религиозных ин-
теллектуалов», т.е. тех, кто «уже не были или были слабо связаны 
с церковью» и действовали в публичной сфере как своего рода ме-
диапрофессионалы (с. 104). 

Георг Эссен в статье «Дух утопии – чужое божество» 
(с. 121–134) обращается к Эрнсту Блоху, а Клаус Фитчен в работе 
«Версаль и Вефиль» (с. 135–146) рассматривает ситуацию немец-
кого протестантизма в его шпагате между осознанием националь-
ного поражения и сохраняющейся «общественно-диаконической 
претензией» (с. 135). 

Кристиан Данц («Символ, демония, страх», с. 147–164) ана-
лизирует работы Пауля Тиллиха в знаменитой по тем временам 
гамбургской «культурологической библиотеке Варбурга». Анна 
Штайнмайер («В зеркале жизни», с. 165–184) исследует религиоз-
ные аспекты в трудах известной в те годы писательницы и психа-
налитика (ученицы Фрейда) Лу Андреас-Саломе. Кристиан Полке 
(«Апокалипсис нашего времени», с. 185–206) под знаменитым 
слоганом «Apocalypse now!» исследует историко-теологические 
интерпретации «между концом и началом» (с. 185) у Шпенглера, 
Тиллиха и Трёльча, а Йорг Диркен («Рациональность транснацио-
нальности», с. 207–222) обращается к интерпретациям теологии 
протестантизма у Трёльча и Вебера. 

Помимо таких своих достоинств, как тематическая полифо-
ничность и многоплановость, издание включает в себя именной 
указатель (с. 223–227) и предметный регистр (с. 229–233) и может 
быть рекомендовано всем интересующимся не только заявленной 
в сборнике теологической и философской тематикой, но и в целом 
историей немецкой мысли и формированием немецкой идентично-
сти в сложные для этой страны времена. Оно изменит неверные 
представления о Веймарской республике как о неудачной демо-
кратии, месте борьбы левых и правых сил и предтече Третьего 
рейха, показав интенсивность и необычайное разнообразие интел-
лектуального дискурса тех лет, не получившего, к сожалению, от 
истории шансов быть продолженным. 



Крылова С.Д. 

СОЦИАЛЬНАЯ ФИЛОСОФИЯ 

УДК 304.4         DOI: 10.31249/rphil/2024.01.10 

КРЫЛОВА С.Д.* ВЛИЯНИЕ ВЗГЛЯДОВ Г.В.Ф. ГЕГЕЛЯ НА МИ-
РОВОЗЗРЕНИЕ ЗАПАДНИКОВ И СЛАВЯНОФИЛОВ  

Аннотация. В статье рассматривается восприятие западни-
ками и славянофилами философских идей и ценностных установок 
Западной Европы посредством изучения трудов Гегеля, их крити-
ческая переработка при переносе на реалии России. 

Ключевые слова: русское западничество; славянофилы; Ге-
гель; Западная Европа. 

KRYLOVA S.D. The influence of HEGEL’ ideas on the worldview of 
westerners and slavophiles 

Abstract. The article deals with Westerners’ and Slavophiles’ 
perception of the philosophical ideas and values of Western Europe 
through the study of Hegel’s works, their critical processing when 
transferred to the realities of Russia. 

Keywords: Russian Westernism; Slavophiles; Hegel; Western 
Europe. 

Для цитирования: Крылова С.Д. Влияние взглядов Г.В.Ф. Гегеля 
на мировоззрение западников и славянофилов // Социальные и гумани-
тарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Филосо-
фия. – 2024. – № 1. – С. 128–142. – DOI: 10.31249/rphil/2024.01.10 

* © Крылова С.Д. Крылова Софья Дмитриевна – студентка 2-го курса маги-
стратуры, Российсий государственный гуманитарный университет; 
annnk@yandex.ru 

128



Влияние взглядов Г.В.Ф. Гегеля на мировоззрение западников  
и славянофилов 

 129

Актуальность статьи обуславливается переломными собы-
тиями и непростыми вопросами современного мира о месте Рос-
сии в нем. В поисках адекватных ответов неизбежно происходит 
обращение к источникам и самобытным корням духовной жизни 
народа, к процессу развития самосознания нации и ее идентифи-
кации. Поэтому закономерен стабильный интерес к крупнейшим 
отечественным мыслителям прошлого, придерживающимся раз-
ных философских идей и направлений, коими, безусловно, явля-
ются ярчайшие представители западничества и славянофильства. 
Многие их идеи и сейчас играют заметную роль в интеллектуаль-
ной жизни нашего общества, остротой дискуссий подтверждая 
значимость темы данной статьи. Новизной отличается обобщаю-
щий анализ влияния идей Гегеля на формирование русского само-
сознания и философии у славянофилов и западников в России. 

Вехой удивительного взлета национального мировоззрения, 
периодом ярких соцветий можно смело назвать 30–50-е годы 
XIX в., давшие плоды мировой значимости в лице Н. Станкевича и 
П. Чаадаева, А. Хомякова и Т. Грановского, А. Герцена и В. Бе-
линского, И. Киреевского и многих других. Если для большинства 
славянофилов исходным пунктом оказался кружок «любомудров», 
то для большинства западников таким стал круг Н. Станкевича. 
Разделившаяся на славянофилов и западников, русская интеллек-
туальная общественная мысль была в поиске всех решений в фи-
лософии, вела острые споры по линии интеллектуального проти-
востояния на основе учений немецких философов, в частности 
изучая Гегелевские идеи об эстетике, религии, философии, праве и 
морали [1, с. 3]. 

Изначально в России были популяризированы философские 
идеи И.Г. Фихте и Ф.В. Шеллинга, притягательность коих обу-
словливалась романтической и мессианской особенностью. Посте-
пенно воздействие данных философов уступило место значитель-
ному влиянию трудов Г.В.Ф. Гегеля, а рассмотрение вопросов его 
философии стало центральным направлением отстаивания взгля-
дов. Классика немецкой философии превратилась в оружие идео-
логической оппозиции, так как невероятно расширила простор 
мысли, дала целостное видение мироздания, была откровением [2, 
с. 67]. 



Крылова С.Д. 

 130

А.Н. Ерыгин замечает несомненный факт непрерывного 
внимания к учению Гегеля в русской философии на протяжении 
уже более ста лет [3, с. 25]. Вообще десятилетие после смерти Ге-
геля в 1831 г. ознаменовалось распространением и пиком его идей 
в Европе. Казалось, что абсолют найден и понят. В подтверждение 
теории прогресса выступал рационализм и доказывал, что усилия-
ми и стараниями отдельной самостоятельной личности невозмож-
но создать справедливое общество, способное дать свободу. У Ге-
геля действует Абсолют и там не может быть возможности или 
места для личного дела. Эта проблема решается утверждением, 
что мировая история не совместима с человеческим счастьем. Да-
же герои обречены на несчастье, потому что они являются инст-
рументом в деяниях мирового Духа. Совершив свое предназначе-
ние – они выбрасываются мировым Духом. Иной проблемой 
рационализма является соответствие разума и несводимых к разу-
му чувств и фантазий. Итог такой, что полноценность человече-
ской натуры заключается в единстве разума и чувства [4, c. 221]. 

В России, привнесенный пессимистическим общественным 
настроем гамлетовский трагизм молодых людей начала 30-х годов 
XIX в., был обусловлен пониманием невозможности изменения 
общества декабристами своими донкихотскими порывами. А же-
лание предпринять необходимые исправления стало движущей 
силой для углубленного самопознания, предпочтения мыслитель-
ной активности общественной деятельности, что и объясняет та-
кой интерес к философским трудам Западной Европы. Посредст-
вом учений Гегеля, Фихте, Шеллинга молодежь восприняла 
западноевропейские ценностные установки. При их переносе на 
реалии России, был выработан отличающийся от других тип мыш-
ления, получивший термин «западничество», основывающийся на 
утверждении главенства разума в понимании действительности 
вокруг, тем самым вытесняя православную веру и признавая само-
ценность свободной личности. 

Гегелевские философские мысли с момента их появления 
по-своему не оставили равнодушными многих русских мыслите-
лей. И.В. Киреевский, написав рецензию на книгу Н.И. Надеждина 
«Опыт науки философии», дал любопытную оценку своих совре-
менников, что распространение философских понятий в стране 



Влияние взглядов Г.В.Ф. Гегеля на мировоззрение западников  
и славянофилов 

 131

было настолько сильно, что почти нет человека, который бы не 
говорил о Гегеле; нет книг или журнальных статей, где не чувст-
вовалось бы влияние немецкого мышления, что даже 10-летние 
дети могут говорить о конкретной объективности [5, c. 186]. 

Более того, он замечает, что повальное пристрастие к фило-
софствованию имеет в основном поверхностный характер и не-
сетпечать слепого заимствования чужих идей, хотя все признают 
философию Гегеля как высшую истину, и что так появляются фи-
лософы-рационалисты, берущие на веру чужие суждения. Безус-
ловно, это относилось к явлению салонного гегельянства как к 
массовому модному явлению, заслоняющему собой серьезность 
направления гегельянства в России того периода [4, с. 49]. А если 
рассматривать этот значительный рубеж роста национального духа 
в развернутом контексте, то следует отметить, что гегелевские 
идеи нашли отклик в таких отечественных культурных сферах, как 
философия, литература, богословие. 

Тематика России, роль истории и культуры в отечественной 
общественной мысли, отражение российской действительности в 
философской и исторической парадигме впервые были представ-
лены в России именно знаменитыми «Философическими письма-
ми» П. Чаадаева, опубликованными в 1836 г. и давшими импульс 
появления свободным национальным воззрениям. Это философ-
ское пробуждение российской интеллигенции проходило в болез-
ненном процессе исторического самонахождения. П. Чаадаев 
сформулировал антитезу «Россия – Запад» и показал, чем же отли-
чается, на его взгляд, развитие России от развития Запада, выдви-
нул идею о том, что русские могут строить свое будущее, исполь-
зуя исторический опыт народов Европы, и могут избежать их 
ошибок, повинуясь голосу просвещенного разума и сознательной 
воли. 

Если провести сопоставление позиции Гегеля в «Философии 
истории» и Чаадаева, то можно обнаружить важное различие. Так, 
Гегель специально не рассматривает Россию в рамках своей фило-
софско-исторической конструкции по причинам отсутствия в Рос-
сии своей философской мысли. Чаадаев же, напротив, рассматри-
вает Россию в качестве центра человечества в европейской части 
света или моря, наполняющегося всеми идеями и понятиями, но 



Крылова С.Д. 

 132

имеющего предостерегающие от напасти древние русские элемен-
ты. Он делает Россию основным предметом в своей исторической 
философии. Идею Г.В. Лейбница о России как культурной «tabula 
rasa», некоем «чистом листе», стране без собственных политиче-
ских и культурных традиций, куда можно поэтому продуманно и 
планомерно имплантировать европейскую культуру, развил Ге-
гель, считая, что наша страна принадлежит к таким государствам, 
которые поздно вступают в ряды исторических стран, и кроме того 
постоянно поддерживающих связи со странами Востока. Поэтому 
русская история не является частью всемирной истории. Чаадаеву 
была близка данная позиция, он тоже склонялся к концепции того, 
что Россия как лист белой бумаги [6, c. 191–214]. Поэтому и сход-
ство у Чаадаева с Гегелем касательно отрицательной оценки-
характеристики России, так как П. Чаадаев подверг яркой нацио-
нальной самокритике свое Отечество и предъявил очень серьезные 
обвинения, хотя впоследствии признал их преувеличенными [1, 
с. 11]. 

Первое письмо Чаадаева шокировало многих читателей и 
наэлектризовало других, поскольку в нем прямо объяснялась от-
сталость России влиянием «жалкой Византии» на историю страны, 
а также потому, что указывалось на дополнительный культурный 
ущерб, нанесенный петровскими реформами национальному ха-
рактеру [7, с. 113]. 

Он был убежден, что о настоящей истории народа можно го-
ворить лишь тогда, когда данный народ проникнется призванными 
для его осуществления идеями, будет инстинктивно стремиться 
осуществить свое предназначение, согласно идеям Гегеля об исто-
рических народах. И именно этого он хотел для своей родины [6, 
c. 191–214]. 

Он также замечал, что мудрые историки должны сосредото-
чить внимание на единственном истинном «доме истины» в мире – 
Европе, на возрастании и угасании там религиозного духа, и не 
следует тратить энергию на сбор новых данных историками, а сле-
дует размышлять над значением известных данных, т.е. о нравст-
венном значении исторических событий [7, с. 120]. 

Впитав идеи Гегеля, русская мыслящая интеллигенция осоз-
нала необходимость создания своей национальной культуры, ис-



Влияние взглядов Г.В.Ф. Гегеля на мировоззрение западников  
и славянофилов 

 133

тории и литературы, отходя от подражания Западу. Именно недос-
таточность и неадекватность ориентации западной системы при 
соблюдении национальных интересов содействовали появлению 
течения славянофильства, которое не слепо заимствовало идеи Ге-
геля, а творчески их перерабатывало и усваивало, ведя некий по-
лифонический диалог. 

И.В. Киреевский отмечал, что «образ мыслей Гегеля и неко-
торых из его последователей доходил до крайнего аристократизма, 
между тем как другие гегельянцы проповедуют самый отчаянный 
демократизм; были даже некоторые, выводившие из тех же начал 
учение самого фанатического абсолютизма»[5, c. 133]. Гегелевская 
теория «нечто среднее между добром и злом, между силою воз-
вышения и силою искажения человека, она лишь беззвучно пере-
давала отвлеченное знание, могущее быть одинаково употреблено 
на пользу и на вред, на служение правде или на подкрепление 
лжи» [ 5, c. 158]. Таким образом, славянофилы поставили перед 
собой задачу разработать философскую концепцию, не допускаю-
щую столь разноречивых толкований. 

В статье 1839 г. «В ответ А.С. Хомякову» И.В. Киреевский 
изложил свое видение западного влияния, считая, что нельзя от-
рываться от общехристианского наследия, однако культура Рос-
сии, хоть и связанная с европейским и другими мирами в живом 
взаимодействии, должна идти своим путем. Кроме того, не следует 
необдуманно ни подражать Западу, ни возрождать отжившие на-
циональные традиции и уклад. Главное, разумно заимствовать 
лучшее из европейской культуры и не разрушать духовные связи с 
основами православия и его ценностями [8, c. 143–153]. 

Стоит отметить, что, несмотря на влияние идей Гегеля, 
Шеллинга и немецких романтиков на славянофилов, это не долж-
но служить основанием для того, чтобы свести историю самобыт-
ной национальной философии славянофильства лишь к истории 
интерпретации заимствованных идей в России и тем более для ут-
верждения тезиса вторичности их идей. А.С. Хомяков рассматри-
вал европейскую философию как ступень духовного развития все-
го человечества в целом, по отношению к которой философии 
славянофилов следовало быть качественно новым этапом, плодо-
творно использовавшим опыт своих предшественников. Славяно-



Крылова С.Д. 

 134

филы, несмотря на отстаивание русского воззрения, все же разра-
батывали национальную тематику в общечеловеческом понятии 
[9, c. 134]. 

Н.О. Лосский считал, что «начало самостоятельной фило-
софской мысли в России XIX в. связано с именами славянофилов 
И. Киреевского и Хомякова. Их философия была попыткой опро-
вергнуть немецкий тип философствования на основе русского тол-
кования христианства, опирающегося на сочинения отцов восточной 
церкви и возникшего как результат национальной самобытности 
русской духовной жизни» [10, c. 13]. Так А.С. Хомяковым и 
И.В. Киреевским была предпринята попытка создания русской 
философии истории, что породило феномен некоего православно-
го гегельянства, где заимствованные от Запада формы наполни-
лись русским общенациональным содержанием. Главной же идеей 
стало искание цельности знания и духа. Правда, мысль о цельно-
сти является идеей романтизма, которая была осознана несколько 
по-другому. Если по Гегелю абсолютный дух воплощается в исто-
рии, то славянофилы находили это воплощение в таких формах 
народного духа, как в ношении бород, старинных обычаях, песнях, 
в надевании крестьянских армяков. Ведь романтический цельный 
образ имеет в виду гармонию величия духа, мыслей, веры и люб-
ви, поэтому славянофилы далее углубились в православную куль-
туру и стали собирать летописные древности, переводить творче-
ство учителей Церкви [11, с. 133]. Во многом славянофильство 
стало творческой переработкой идей немецкой философии. 

Славянофилы доказывали, что самобытный путь историче-
ского развития России, выходящий за рамки классического насле-
дия Запада, был благом: он позволил стране избежать рационали-
стических, формалистических и антагонистических принципов 
римского права и цивилизации. Вместо этого в допетровской Рос-
сии культивировались свои самобытные добродетели – нравствен-
ные, духовные и общинные, которые считались воплощенными в 
общине и в православной церкви [12, с. 135]. 

К слову, и сама концепция славянофилов об уникальной са-
мобытности России была отголоском немецкой теории «особого 
пути Германии», которая имеет корни в «Речах к немецкой на-



Влияние взглядов Г.В.Ф. Гегеля на мировоззрение западников  
и славянофилов 

 135

ции», представленной Фихте в 1806 г. и являющейся весомой ве-
хой в сформировании самосознания немецкой нации [13, с. 124]. 

А.С. Хомяков в очерке 1839 г. «О старом и новом» предста-
вил основополагающие доктрины течения славянофильства, раз-
работанные далее Ю.Ф. Самариным, К.С. и И.С. Аксаковыми, где 
ставил задачу обусловленности понятий России и Запада, корре-
ляции исторически поворотных петровских преобразований в со-
циальной сфере, затрагивал вопросы религиозной миссии право-
славия в истории страны. Не являясь непримиримым оппонентом 
Запада, он видел силу государства в новом философском тракто-
вании православия с основным понятием соборности, что обозна-
чалось свободным единением людей на основе христианской люб-
ви, цельности духа и коллективном поиске путей к искуплению 
[14, c. 41–56]. Именно такая неформальная общность противопос-
тавлялась западному христианству с его индивидуализмом и раз-
дробленностью человеческой сущности. Роберт Берд отмечал, что 
концепция Хомякова о Церкви и соборности «изменила ландшафт 
христианского богословия во всем мире» [15, c. 198]. 

Следует также отметить, что направление славянофильства 
имело в своей основе возрождение славянской темы в период, по-
следовавший за окончанием наполеоновских войн [16, c. 66]. И как 
главный результат, из идей славянского единства появилась кон-
цепция Русской национальной идеи в России с ее традиционной 
открытостью к разным культурам и народам, населяющим наши 
обширные территории. 

Такова взвешенная оценка Н.А. Бердяевым значения течения 
славянофилов: «Пора признать, что славянофилы были лучшими 
европейцами, чем западники… Лучше западников впитали в себя 
славянофилы европейскую философию, прошли через Шеллинга и 
Гегеля – эти вершины европейской мысли той эпохи. Главная за-
слуга и своеобразие славянофилов… в том, что они впервые отне-
слись к западным и мировым идеям творчески и самостоятельно, 
т.е. дерзнули войти в круговорот мировой культурной жизни» [17, 
c. 3]. 

Важнейшей особенностью, которая отражала настроения за-
падничества, является мысль В.Г. Белинского о том, что выше ис-
тории, общества, вообще человечества, стоит человеческая лич-



Крылова С.Д. 

 136

ность [18, c. 8]. Это отражает индивидуализм, которому были при-
вержены западники, а не эгоизм; эта мысль противопоставлялась 
идее славянофилов о том, что личность должна быть поглощена 
общиной. Именно поэтому Запад выступал идеалом, так как инди-
видуализм по-новому решал проблемы человеческой жизни в со-
отношении и взаимодействии личности с обществом. В это время 
в России отсутствовало какое-либо уважение к человеку и его 
жизни, потому что большинство населения страны являлось кре-
стьянами. Такие либеральные взгляды приравнивались к револю-
ционным, т.е. означали стремление к освобождению личности [19, 
с. 76]. 

Российские власти с подозрительностью смотрели на дан-
ную интеллектуальную деятельность общественности, сопровож-
дая запрещающей цензурой, арестами и ссылками активность как 
славянофилов, так и западников, что, безусловно, замедляло про-
цесс распространения, осознания и внедрения философских уче-
ний в России [19, с. 69]. Петр Чаадаев в письме к Шеллингу обо-
значил, что философские мысли Гегеля породили вредную 
национальную реакцию на российской почве [20, с. 289]. 

Тем не менее общественные споры продолжались и шли о 
будущем и прошлом России, совершенно теряя вопросы настояще-
го, где были выстроены собственные образы прошедшей истории 
и видение его влияния на будущее. Западники напишут отечест-
венную историю европоцентричной, потому что они рационали-
сты, а славянофилов стали считать иррационалистами. 

Благодаря влиянию идей Гегеля, у западников имелось ра-
циональное понимание истории, – непрерывное движение и разви-
тие общества. В.Г. Белинский так описал гегелевскую мысль, что 
«все великие народы, в истории которых миродержавный промы-
сел осуществил судьбу человечества, жили и живут идеей и уми-
рают, как скоро их историческая идея изжита ими вполне» [21, 
с. 49]. 

Отсюда вывод, что Россия пока что не нашла свое место во 
всемирной истории и виной тому ее длительная отделенность от 
Европы. «Может быть, и назначение нашего Отечества, нашей ве-
ликой Руси в том, чтоб слить в себе все элементы всемирно-
исторического развития» [21, с. 41]. 



Влияние взглядов Г.В.Ф. Гегеля на мировоззрение западников  
и славянофилов 

 137

Ключевое влияние имело гегелевское отношение к истории 
народа как эволюции единого, связанного между собой социально-
го организма, рассмотренного полностью с присущей ему сложно-
стью и цельностью. Диалектический метод и историзм Гегеля бы-
ли восприняты историками как основа и важнейший элемент их 
собственного мировоззрения. Новым и невиданным приемом на-
звал К.Д. Кавелин стремление воссоздать наукой живой организм 
русской истории, понять ее как органическую взаимосвязь каждо-
го этапа и явления русской истории [22, c. 43]. 

Оперируя этим пониманием, на фактическом материале 29-
томной «Истории России с древнейших времен» западник С.М. Со-
ловьев раскрыл общую задачу написания своего сочинения. Он 
старался без деления и дробления русской истории на отдельные 
элементы с периодами соединить их, проследить главным образом 
за связью явлений, за прямой преемственностью форм; не делить 
начала, а изучать взаимодействия, объясняя явления внутренними 
причинами, до того, как выделить их из цельной картины событий 
и подчинить внешнему влиянию [23, с. 159]. 

Н.Г. Чернышевский писал, что это был настоящий ученый 
взгляд новой исторической школы, где главными представителями 
были гг. Соловьев и Кавелин, которые впервые объяснили смысл 
событий и развитие отечественной жизни нашего государства [24, 
с. 674]. 

Применение идей Гегеля шло через критическое переосмыс-
ление его диалектических формулировок. Рассматривая важней-
шие сочинения Гегеля («Феноменология духа», «Наука логики», 
«Философия права»), Б.Н. Чичерин неоднократно подчеркивал, 
что диалектика является ядром философии Гегеля. Вместе с тем 
уже в определении диалектического метода прослеживается ори-
гинальная интерпретация ученого, что через все проходит один 
диалектический закон, который, вытекая из самого существа чело-
веческого разума, идет от одного определения к другому, пока не 
совершит полный круговорот. Чичерин делает вывод об идее диа-
лектического круга: мысль по необходимости вращается в этом 
круге, образуя «цикл политических учений» [25, c. 163]. Именно 
поэтому «в истории мысли происходят постоянные повторения 
одних и тех же воззрений, которые возвращаются в силу необхо-



Крылова С.Д. 

димости», причем «будущее не дает нам ничего существенного, 
чего бы не было в прошедшем» [25, c. 165]. 

Стержневая идея философии Гегеля – принцип свободного 
раскрытия и самореализации, воплощения абсолютного духа – ле-
жит в основе философии права: абстрактное право, нравствен-
ность, мораль, а также семья, гражданское общество и государство 
представлены как ступени саморазвития абсолютной идеи. Подход 
Б.Н. Чичерина к диалектике нашел свое конкретное выражение в 
его философии права и философии истории. У Гегеля различаются 
три общественных союза (семья, гражданское общество и государ-
ство), а Чичерин добавляет к ним четвертый – церковь. Наконец, 
если Гегель в государстве выделяет три власти (королевскую, ис-
полнительную и законодательную), то Чичерин – четыре, прибав-
ляя к названным судебную [26, c. 20]. 

При этом в отличие от Гегеля Чичерин придает самостоя-
тельное значение не только идеалу государственного устройства, 
но и подготовившим его формам, отмечая, что с исторической 
точки зрения все виды правления одинаково правомерны, хотя и 
не развиты в одинаковой степени. Однако, как и Гегель, идеальной 
формой правления Чичерин считал конституционную монархию, 
которая позволяла совместить сильную власть (монархическое на-
чало) и свободу (элемент народного представительства) [26, с. 46]. 

Христианское представление о Боге, по Гегелю, это некор-
ректное знание о нем, которое нуждается в философском мышле-
нии. Возникшее тогда же левогегельянское движение развило ге-
гелевские идеи об отношении христианства и философии в 
критическом направлении христианской мифологии. 

Поэтому не удивительно, что западники разочаровывались и 
отворачивались от православия, этого незыблемого элемента тео-
рии официальной народности. Их возмущал тот факт, что Бог – 
судья, каратель за грехи, – все люди равны перед Ним, но при этом 
существует крепостное право, одна часть народа, меньший про-
цент, стоит над другой частью народа и осуществляет над ним на-
силие и угнетает. Это давало повод усомниться в православии [27, 
c. 390]. В концепции П.Я. Чаадаева об «аномальном развитии Рос-
сии» как раз и говорилось о слабости и несовершенстве православия, 
не  возмутившегося существованием крепостничества [20, c.334].

138



Влияние взглядов Г.В.Ф. Гегеля на мировоззрение западников  
и славянофилов 

Более того, Чаадаев превозносил римскую церковь как центр 
европейской идентичности и различия между Россией и Европой 
связывал с разрывом между Восточной и Западной Церквями [7, 
с. 111–113]. 

Религиозное равнодушие было следующим этапом в поиске 
собственного понимания Бога и религии вообще, сопровождаясь 
внутренними спорами. Этот поиск в понимании Бога разделялся на 
два уровня: личного, душевного переживания и разума. Здесь так-
же налицо влияние философии Гегеля, так как признавая сущест-
вование Духа и чистого разума, принимался дух анализа, сомнения 
и отрицания. Но это еще не значило принятие атеизма или прояв-
ление богоотступничества [28, c. 372–373]. 

Западники задумывались об этом, но их устойчивость в ре-
лигиозных образах мышления ярко видна в личной переписке, что 
доказывает сложность богоборчества как процесса, который никак 
не связан с мировоззрением атеизма. Данное отношение к пробле-
ме религии свидетельствует о рационалистической направленно-
сти западнического мышления и влиянии новейшей немецкой фи-
лософии. Они нуждались в логическом обосновании положений, 
принимавшихся на веру, и доказательств необходимости веры как 
таковой [11, с. 64]. 

Т.Н. Грановский считал, что прославянофильская право-
славная патриархальность несовместима с прогрессом [27, c. 442]. 

Заметно влияние гегелевской философии и на особенном от-
ношении западников к России. Они не меньше, чем славянофилы, 
любили свое Отечество [16, c. 250]. Разница была в отправной 
точке учения о народной жизни и путей достижения цели. И сла-
вянофилов, и западников объединяет убежденность в самобыт-
ности России. Разница заключается в трактовках: национальное 
самоотречение и утверждение общего мирового пути у западников 
и выделение пути России среди других культур, что объясняется 
закономерностями, у славянофилов [13, с. 116]. 

В.Г. Белинский выразил мысль, что западники уже не хотели 
быть похожими на какой-либо европейский народ, а желали быть 
русскими в духе Европы [29, c. 169]. Славянофилы разделили по-
стулаты «русское» и «общечеловеческое», считая последнее поня-
тие абстракцией, в то время как западники видели соотношение 

 139



Крылова С.Д. 

 140

особенного и общего. Холодный рационализм западников утвер-
ждал, что к Родине принадлежность меньше, чем к человечеству. 

Но именно это чувство принадлежности к нации достойно 
европейской цивилизации, а значит, и мирового уровня. Западники 
разделяли национальную гордость, негативно относясь лишь к та-
кому патриотизму, который заключался только на словах, никак не 
подкрепленный действиями во благо своего Отечества. По мнению 
западников, значение слова «патриот»заключалось в благодарном 
отношении и памяти предков. И главным результатом этих деба-
тов стало распространение споров об онационализированном че-
ловеке вообще и об очеловечной нации. 

В оформившийся кружок западников, начавших интеллекту-
альные споры со славянофилами, собирались не только спорящие, 
но и зрители. В этом общественно-пропагандистское значение это-
го движения русской общественной мысли. Темы, по которым оп-
поненты почти не противостояли друг другу, – это политические 
вопросы. И те и другие, исходя из разных предпосылок, были за 
отмену крепостного права, за распространение народного образо-
вания, за свободу печати. 

Несомненная польза от споров была и в том, что политиче-
ски активная интеллигенция России внимательно познакомилась с 
философскими идеями Запада, в частности с философией Гегеля, 
сыгравшей важнейшую роль в процессе возникновения философии 
как вида публичной деятельности в России, дальнейшем развитии 
философской мысли и историографии России. Объективно появи-
лась взаимосвязь гегельянства и изучения всеобщей истории. 
Справедлива и актуальна мысль Д.И. Чижевского, высказанная в 
1939 г.: «влияние Гегеля можно смело назвать кульминационным 
пунктом немецкого влияния в России, растянувшееся без перерыва 
с начала 30-х гг. XIX в. вплоть до нашей современности. При 
этом… можно говорить о постоянном росте и углублении этого 
влияния» [2, c. 20]. 

Список литературы 

1. Русская идея / сост. и авт. вступ. статья М.А. Маслин. – Москва : Республика, 
1992. – 496 с. 

2. Чижевский Д.И. Гегель в России. – Санкт-Петербург : Наука, 2007. – 411 с. 



Влияние взглядов Г.В.Ф. Гегеля на мировоззрение западников  
и славянофилов 

 141

3. Ерыгин А.Н. Философия истории Гегеля и русская мысль XIX в. / науч. ред. 
проф. Н.В. Мотрошилова. – Ростов-на-Дону : Издательство ЮФУ, 2012. – 
214 с. 

4. Сумин О.Ю. Гегель как судьба России. – 2-е изд. – Краснодар : ПКГОО «Гла-
гол», изд. Проект «Университет», 2005. – 364 с. 

5. Киреевский И.В. Избранные статьи / сост., вступ. ст. и коммент. В.А. Котель-
никова. – Москва : Современник, 1984. – 383 с. 

6. Чаадаев П.Я. Апология сумасшедшего: избранные сочинения: письма : вос-
поминания современников / сост. и вступ. ст. П.В. Кузнецов. – Санкт-Петер-
бург : Лениздат, 2014. – 285 с. – (Лениздат-классика). 

7. Hamburg G.M. Petr Chaadaev and the Slavophile – Westernizer Debate / Oxford 
Handbook of Russian Religious Thought. – Oxford. – Oxford University Press, 
2020. – Р. 111–132. 

8. Киреевский И.В. Критика и эстетика / сост., вступ. статья и примеч. 
Ю.В. Манна. – Москва : Искусство, 1979. – 439 с. 

9. Анненкова Е.И. Константин Аксаков. Веселье духа / Российский государст-
венный педагогический университет имени А.И. Герцена. – Санкт-Петербург : 
Росток, 2018. – 328 с. 

10. Лосский Н.О. История русской философии : пер. с англ. – Москва : Советский 
писатель, 1991. – 480 с. 

11. Олейников Д.И. Классическое русское западничество / Ин-т «Открытое о-во». – 
Москва : АОЗТ «Механик», 1996. – 164 с. – (Открытая книга –открытое соз-
нание – открытое общество). 

12. Poole Randall A. Slavophilism and the Origins of Russian Religious Philosophy / 
Oxford Handbook of Russian Religious Thought. – Oxford : Oxford University 
Press, 2020. – Р. 133–148. 

13. Каменский З.А. Московский кружок любомудров / отв. ред. В.М. Богуслав-
ский ; АН СССР, Институт философии. – Москва : Наука, 1980. – 327 с. 

14. Хомяков А.С. О старом и новом : статьи и очерки / сост., вступ. ст. и коммент. 
Б. Егорова – Москва : Современник, 1988. – 461 с. 

15. Bird R.A.S. Khomiakov: Poet, philosopher, theologian. Afterword: The Knight of 
Russian Theology / Ed. by V. Tsurikov. Jordanville. – New York : Holy Trinity 
Seminary Press, 2004. – Vol. 2. – Р. 197–202. – (Readings in Russian religious 
culture). 

16. Гулыга А.В. Русская идея и ее творцы : Филос. портр., представл. в этой кн. и 
посвящ. отечествен. мыслителям от Достоевского до Лосева, в сумме дают 
своеобраз. и неповторимую Биогр. Рус. идеи. – Москва : Эксмо : Алгоритм, 
2003. – 446 с. – (Жизнь идей). 

17. Бердяев Н.А. Алексей Степанович Хомяков. – Москва : Путь, 1912. – 250 с. – 
(Русские мыслители). 

18. Белинский В.Г. Собрание сочинений : в 9 т. / редкол. и вступ. статья : 
Н.К. Гей. – Москва : Художественная литература, 1977. – Т. 2 : Статьи, рецен-



Крылова С.Д. 

 142

зии и заметки : апрель 1838 - январь 1840 / статья и примеч. В.Г. Березки-
ной. – 631 с. 

19. Оржеховский И.В. Самодержавие против революционной России (1826–
1880 гг.). – Москва : Мысль, 1982. – 207 с. 

20. Чаадаев П.Я. Полное собрание сочинений и избранные письма : в 2 т. / сост. 
С.Г. Блинов ; ред. З.А. Каменский. – Москва : Наука, 1991. – Т. 1. – 768 с. – 
(Памятники философской мысли). 

21. Белинский В.Г. Собрание сочинений : в 9 т. / редкол. и вступ. статья : 
Н.К. Гей. – Москва : Художественная литература, 1979. – Т. 4 : Статьи, рецен-
зии, заметки : март 1841 - март 1842 / ред. С.И. Машинский ; статья 
Ю.В. Манна ; примеч. А.Л. Осповата, Л.С. Пустильник. – 654 с. 

22. Кавелин К.Д. Мысли и заметки о русской истории. – Москва : URSS, 2010. – 
220 с. – (Академия фундаментальных исследований : история (АФИ)). 

23. Медушевский А. Политические сочинения. – Санкт-Петербург : ЦГИ Принт, 
2015. – 512 с. – (Humanitas). 

24. Чернышевский Н.Г. Сочинения : в 2 т. / ред. кол.: М.Б. Митин (пред.) [и др.] ; 
ред. изд. и авт. вступ. ст. И.К. Пантин ; сост. и примеч. В.И. Приленского ; АН 
СССР, Ин-т философии. – Москва : Мысль. 1986. – Т. 1. – 805 с. – (Философ-
ское наследие). 

25. Чичерин Б.Н. Вопросы философии : сб. ст. – Москва : типо-лит. т-ва 
И.Н. Кушнерев и К0, 1904. – 385 с. 

26. Чижков С.Л. Метафизика свободы и идея государства в философии Б.Н. Чи-
черина : [монография] / РАН, Ин-т философии. – Москва : ИФ РАН, 2017. – 
100 с. 

27. Т.Н. Грановский и его переписка : в 2 т. – Москва : Т-во тип. А.И. Мамонтова, 
1897. – Т. 2. – 496 с. 

28. Мережковский Д.С. В тихом омуте. Статьи и исследования разных лет. – Мо-
сква : Советский писатель, 1991. – 489 с. 

29. Белинский В.Г. Собрание сочинений : в 9 т. / ред. кол. и вступ. статья: 
Н.К. Гей. – Москва : Художественная литература, 1981. – Т. 7 : Статьи, рецен-
зии, заметки : декабрь 1843 - август 1845 / ред. Г.А. Соловьев ; ст. и примеч. 
Ю.С. Сорокина. – 799 с. 

 



Реф. ст.: Станар Р. Теория справедливой войны в произведениях  
Петра Петровича Негоша 

 143

УДК 32 

Реф. ст.: СТАНАР Р. ТЕОРИЯ СПРАВЕДЛИВОЙ ВОЙНЫ В 
ПРОИЗВЕДЕНИЯХ ПЕТРА ПЕТРОВИЧА НЕГОША 
СТАНАР Д. Теорија праведног рата у Његошевим делима // Збор-
ник Матице српске за друштвене науке. – Нови Сад, 2021. – Г. 72, 
бр. 179 (3). – С. 361–375. 

Ключевые слова: Негош Петр Петрович; справедливая война; 
теория; традиция справедливых войн; этика. 

Для цитирования: Цибизова И.М. [Реф. ст.] // Социальные и гума-
нитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Фило-
софия. – 2024. – № 1. – С. 143–149. – Реф. ст.: КИСИЋ Р. Теорија правед-
ног рата у Његошевим делима // Зборник Матице српске за друштвене 
науке. – Нови Сад, 2021. – Г. 72, бр. 179(3). – С. 361–375. – URL: 
https://www.maticasrpska.org.rs/stariSajt/casopisi/ZMSDN_179.pdf. 

Сербский политолог факультета международной политики и 
безопасности Университета «Унион – Никола Тесла» Р. Станар 
констатирует, что современная теория справедливой войны боль-
ше представляет этические вопросы, нежели таковую в узком 
смысле, при игнорировании позиции незападных авторов. Посред-
ством рассмотрения взглядов Петра Петровича Негоша на этиче-
ские атрибуты войн сквозь призму критериев современной теории 
справедливой войны (Jus ad Bellum, Jus in Bello) доказывается су-
ществование сербской философской традиции в этой области. 
Указывается на опасность интерпретации философских идей вне 
исторического контекста, политико-культурной ситуации и без 
учета личности автора. 

Феномен войн неразрывно связан с существованием челове-
ка и общества. История народов – история войн и взаимного ис-
требления. Понимаемая как орудие истории война – двигатель со-



Цибизова И.М. 

 144

циальных перемен и, согласно гегелианцам, прогресса цивилиза-
ции (с. 361). Философия занимается осмыслением войны, в том 
числе диалектики войны и мира. Нет философской дисциплины, не 
рассматривающей войны с ее метафизическим, онтологическим, 
аксиологическим и другими измерениями. Б. Рассел, подчеркивая, 
что вопрос оправданности войны заслуживает внимания всех, 
склонных к размышлению, позиционировал феномен как этиче-
ский вопрос. Этическая проблема и ценностная оценка войны за-
нимали умы с истоков философии. Со времен Аврелия Августина 
Иппонийского христианская философия рассматривает проблему в 
узком смысле, сосредотачиваясь на справедливой войне. Эту тео-
рию Августин называет «христианской сублимацией классических 
греко-римских взглядов». От его «наследников» – Фомы Аквин-
ского, Г. Гроция, С. фон Пуфедорфа, Ф. де Витории, Ф. Суареса 
вплоть до современных исследователей (М. Уолцер) создавалась 
структурированная система теории войны с различением элемен-
тов, соответствующих отдельным ее сегментам. Современная тео-
рия содержит два «классических» и два «современных» элемента. 
К первым относятся «Jus ad Bellum» (оправданность войны) и «Jus 
in Bello» (оправданность методов). Ко вторым – «Jus ante Bellum» 
(анализ периода подготовки) и «Jus post Bellum», касающийся 
справедливого завершения конфликта и соответствующего време-
ни. Элементы рассматриваются по отдельности (согласно М. Уол-
церу, их необходимое логическое разделение позволяет отличать 
суждения о справедливой войне и справедливости в войне, имею-
щее практическое значения). Ревизионизм (Дж. Макмэхен и Д. Ро-
дин) оспаривает возможность независимого суждения о справед-
ливости ведения войны и связывает ведение справедливой войны с 
моральным суждением, что ведет к опасным импликациям, ка-
сающимся природы мира и войны (с. 362–363). Устоялась синтаг-
ма «теория справедливой войны», но при рассмотрении этических 
перспектив понятия «теория» и «справедливая» оспариваются. 
Существуют пацифистская и так называемая «реалистическая эти-
ческая перспектива войны». Очень немногие из остальных кон-
цепций не вписываются в одну из этих традиций. Многие отрица-
ют возможность определения войны как «справедливой». Под 
«теорией», согласно сербскому логику Г. Петровичу, подразуме-



Реф. ст.: Станар Р. Теория справедливой войны в произведениях  
Петра Петровича Негоша 

 145

вают достаточно проверенную и временно принятую гипотезу, ко-
торую готовы утверждать. Это определение не согласуется с тео-
рией справедливой войны. Из-за множества точек зрения на ее ас-
пекты она чаще описывается как «традиция», чем теория. В этом 
заключается ее ценность: рассмотрение различных исторических и 
культурологических аспектов приводит к глобальным заключени-
ям. Нет культуры, в которой отсутствовали бы попытки оправдать 
войну. Сербская культура и идентичность отмечены постоянно 
присутствовавшим феноменом войны. Невозможно отделить исто-
рии сербской философской мысли от православной богословской 
(с. 363). Ценные идеи о войне и природе ее этического измерения 
принадлежат владыкам Николаю Велимировичу и Петру Петрови-
чу Негошу. Воззрения эти «двух религиозных поэтов, самобытных 
духовных мыслителей, знаменовавших великий праздник для сер-
бов» во многом связаны. Позиция первого описана в по-прежнему 
актуальном труде «Война и Библия» 1996 г. Произведения Негоша 
требуют актуализации в контексте недавних войн и утверждения 
обвинительницы Гаагского трибунала К. Густавсон, что Негош 
«прославлял убийства мусульман» и его «Горский венец» пред-
ставляет «основание для геноцида». Эта интерпретация принята 
представителями западного общества. Писатель Мирсад Синано-
вич заявляет, что «Горный венец» поддерживал резню и изгнание 
мусульман, дабы сербы жили в едином государстве (2015). Со-
гласно Новаку Килибарде, поэзия Негоша служила оправданием 
нападений на «невинных людей» во время мировых войн и в 1990-х 
годах. Э. Чорич в статье «“Горный венец” Негоша как вдохнови-
тель геноцида над боснийцами» рассматривает поэму как предпи-
сания войны на уничтожение на основании текста Э. Байтала, ин-
терпретирующего ее «сквозь призму постгеноцидного опыта 
Сребреницы». Требуют прекратить преподавание поэмы в Сербии, 
Черногории и Республике Сербской. Неадекватная интерпретация – 
результат рассмотрения идей вне исторического контекста, лич-
ных и национальных обстоятельств. 

Значимость Негоша для сербов состоит в его многогранной 
идентичности, сконцентрировавшей атрибуты идентичности на-
циональной: он был правителем Черногории, митрополитом Це-
тиньским, эпическим поэтом и философом (с. 364–365). Перма-



Цибизова И.М. 

 146

нентная борьба и внутренние конфликты между этими слоями 
идентичности исполнила Андричева «трагического героя косов-
ской мысли». Негош-поэт стал основанием для Иво Андрича, 
М. Црнянского, В. Винавера, В. Попы. Негош-философ не менее 
важен для сербской идентичности. По словам А. Лавджоя, идеи – 
самая мобильная вещь на свете, ибо движутся не только по закры-
тым каналам официально установленного разделения универси-
тетских дисциплин; более того, философские идеи ярко демонст-
рируются в искусстве и литературе. Идеи Негоша освещают 
«сербскую перспективу» представлений о справедливой войне. 

Вопрос, как война может быть справедливой и оправданной, – 
центральный элемент и «классическое ядро» теории. Существует 
шесть критериев: справедливые повод и цель, объявление компе-
тентной властью, пропорциональность, война как последняя воз-
можность и разумные шансы на успех. Иерархии этих критериев 
нет: все должны соблюдаться для определения войны справедли-
вой в «строгом» смысле (с. 365–366). Позиция Негоша в вопросах 
праведности войны основывается на его понимании ее причин и 
природы. Ярче всего они отражены в «самой философской» его 
поэме «Луч микрокосма», открывающей близость Гераклитову 
пониманию борьбы и войны как перманентного состояния, прояв-
ляющегося в космическом столкновении света и тьмы, из которого 
происходит существование мира. В своеобразной теогонии Него-
ша война рассматривается как космическая необходимость, кон-
фликт легионов добра и зла, предшествующий существованию 
мира, проецирующийся на земную поверхность и уже в первом 
поколении отравивший «лик земли младой»1: «родителей первых 
проклятье на первого вылилось сына». Война на земле – отраже-
ние сражения на небесной равнине, где «легионы» добра наказы-
вают зло за грех. По словам И. Андрича, жизнь для владыки – 
только и исключительно война. Негош следует диалектике Герак-
лита относительно вездесущности войны: душа сражается с телом, 
море с берегами, зима с оттепелью, ветры с ветрами, зверь со зве-
рем, народ с народом, человек с человеком, дни с ночами, духи с 
небесами. Земные войны людей – последствие войны, которую 

                                                      
1 Здесь и далее перев. автора. – И. Ц. 



Реф. ст.: Станар Р. Теория справедливой войны в произведениях  
Петра Петровича Негоша 

 147

человек повел против Бога и осудил себя на перманентные сраже-
ния. Война против греха воспринимается как инструмент добра, 
что придает ей функцию наказания: «Гнев праведный – оружие 
справедливости». Измерение природы греха и инструментальной 
природы войны применимо в ее понимании как наказания грешно-
го народа. У владыки Николая аналогично: «причина всех буду-
щих войн – человеческий грех». Бог разлюбил сербов за смертные 
грехи, наказав турецким завоеванием и многовековым рабством 
(с. 366–367). Понимание природы войны манихейское: справедли-
вая война – это битва против зла, несправедливости, тирании. 
Борьба с последней – святейшая обязанность. Помимо освобожде-
ния справедливыми поводами войны являются защита от агрессии 
и превентивный фактор. Справедливые повод и цель выражены в 
творчестве Негоша. Осуждение инициированных отдельным кня-
зем или военачальником, не центральной, по современным поня-
тиям «легитимной» властью конфликтов, затронувших весь народ 
Черногории, можно интерпретировать как апелляцию к авторитету 
верховной власти (с. 367–368). Владыка Даниил основывается на 
информированности, знании и мудрости, утверждая свое право 
объявлять войны: «Тот, кто стоит на мосту, хоть и невысоком, ви-
дит больше стоящего под мостом». Он видит больше, чем князья, 
но не знает, «на счастье или на беду». Это суждение о эпистемоло-
гической ограниченности нижних ступеней власти, не позволяю-
щей принять оптимальное решение. Манихейский подход не по-
зволяет рассматривать пропорциональность и шансы на успех в 
конфликте добра и зла. Война между сербами и турками носит та-
кой характер и должна вестись любой ценой. «Да будет она непре-
станной, дабы свершилось немыслимое: содрогнулся ад, низвергся 
Сатана». В этом контексте нет места осмыслению пропорциональ-
ности и шансов на успех: лишь самозванный царь Степан Малый 
перед боем с турками расспрашивает о их силах и задается вопро-
сом о возможности победы. Возможен единственный исход – пол-
ное поражение одной стороны и победу другой (с. 368–369). Вла-
дыка Даниил представляет войну как эсхатологическое 
столкновение христианства и ислама: луна и крест – два страшных 
символа, следовать им возможно лишь по «реке кровавой» «в на-
груднике страдания». Борьба со злом – естественная необходи-



Цибизова И.М. 

 148

мость и должна вестись до полной победы. В творчестве Негоша 
освещаются присущие коллективной идентичности сербского на-
рода «самоубийственный абсурд, …позитивный нигилизм, упор-
ное отрицание действительности и очевидности». 

Концепция «in Bello» позволяет судить об отдельных по-
ступках, способе ведения войны независимо от ее характера, так 
как «мораль отвергает войну, но не запрещает необходимого уча-
стия в ней». Насилие рассматривается сквозь призму критериев 
дискриминации (выборочности) и пропорциональности: первая 
разделяет легитимные и нелегитимные цели, вторая – соразмер-
ность цели и используемой силы (с. 369–370). Зло, причиняемое в 
войне против зла, не имеет критерия пропорциональности, так как 
причиняется во имя победы добра. Описывая дозволенное туркам 
в борьбе против христиан, бейлербей1 говорит: «Зло и добро – им 
все едино, зло их бог принимает за добро». Кадиаскер2 поощряет 
любое зло против «злых» – христиан, противников Корана. При 
земной итерации3 небесной битвы света и тьмы отменяется усло-
вие пропорциональности насилия. 

В «Горном венце» Негош выступает против селективности, 
но в поэме «Свободиада» выражена моральная критика убийства 
детей Чуприличем, «омрачившим» и «навеки очернившим» свою 
воинскую славу (с. 370–371). В «Зеркале сербском» одобряется 
освобождение турок из рабства после взятия Жабляка. Согласно 
Станару, понимание легитимности целей у Негоша со временем 
менялось. 

По словам И. Андрича, Негош в поэтических и философских 
произведениях оставался «порабощенным» рясой митрополита. Во 
внутреннем конфликте трех его призваний – владыки, правителя и 
поэта – рождались нетленные и вечные произведения. Понимание 
Негошем войны и ее справедливости следует связывать с его ро-
лью митрополита и религиозного главы сербского народа Черно-
гории. Вопросы ведения войны и убийств в войне неотделимы от 
веры. Из образов турецких пашей и бегов, призываемых султаном 
                                                      

1 Турецкий чиновник высокого ранга.  
2 Верховный судья по военным и религиозным вопросам в Османской им-

перии. 
3 Повторение какого-либо действия матем. 



Реф. ст.: Станар Р. Теория справедливой войны в произведениях  
Петра Петровича Негоша 

 149

к истреблению «неверных», возникает религиозное основание не-
нависти черногорцев к туркам и «потурченцам» (с. 371–372). 
В призыве «крестить хулителей имени Христа водой или кровью» 
Негош обозначает врагов, хотя действительные противники черно-
горцев – не мусульмане, а их держава-оккупант. Защитниками 
войны выступают священнослужители обеих сторон. 

Анализ творчества Негоша открывает сербский вклад в гло-
бальную традицию справедливой войны и существование фило-
софской мысли, не зависимой от западной перспективы (с. 372). 
Необходимо отличать его идеи от современной интерпретации, не 
забывая о контексте времени и обстоятельств творчества поэта, 
специфичности его личности. Наряду с концепциями Николая Ве-
лимировича они представляют основу для дальнейшего рассмот-
рения этических дилемм войны в сербской традиции. Современ-
ные теории войны являются не «эксклюзивом» Запада, продуктом 
исключительно католической теологии и западноевропейской 
юриспруденции, но существующей в каждой культуре разнообраз-
ной диверсифицированной мысли об этике и войне. 

И.М. Цибизова 
 

                                                      
 Цибизова Ирина Михайловна – кандидат исторических наук, научный 

сотрудник отдела философии ИНИОН РАН; itsibizova@mail.ru (ORCID: 0000–
0003–1428–2152). 



Цибизова И.М. 

 150

УДК: 171                                               DOI: 10.31249/rphil/2024.01.11 

ЦИБИЗОВА И.М.* ПЕРЕОСМЫСЛЕНИЕ ИДЕИ ЕВРОПЫ (Обзор)  

Аннотация. В обзоре рассматривается разностороннее и 
многогранное осмысление словенскими философами идеи Европы 
и Европейского сообщества в свете современной континентальной 
философии. 

Ключевые слова: Европа; Европейское сообщество; идентич-
ность; континентальная философия; кризис; неолиберализм. 

TSIBIZOVA I.M. Rethinking the idea of Europe (Review) 

Abstract. The review examines the diverse and multifaceted 
understanding by Slovenian philosophers of the idea of Europe and the 
European Community in the light of modern continental philosophy. 

Keywords: continental philosophy; crisis; Europe; European 
Community; identity; neoliberalism. 

Для цитирования: Цибизова И.М. Переосмысление идеи Европы 
(обзор) // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубеж-
ная литература. Сер. 3: Философия. – 2024. – № 1. – С. 150–172. – DOI: 
10.31249/rphil/2024.01.11 

Переосмысление идеи Европы в очередной раз привлекло 
внимание философов, в данном случае в рамках проекта Словен-
ского исследовательского агентства «Европа как философская 
идея и политический субъект» и программы «Условия и проблемы 
современной философии». Важнейшей его частью стал раздел 
«Историческая траектория идеи Европы», в котором словенский 

                                                      
* Цибизова Ирина Михайловна – кандидат исторических наук, научный 

сотрудник отдела философии ИНИОН РАН; itsibizova@mail.ru (ORCID: 0000–
0003–1428–2152). 



Переосмысление идеи Европы 

 151

философ, социолог, переводчик и публицист, сотрудник Прин-
стонского института международных и религиозных исследова-
ний, специализирующийся на проблемах либерализма / фашизма / 
неолиберализма, Томаж Мастнак в статье «Европа: Политика ми-
фологии» [12] рассматривает вопросы происхождения и значения 
европейского мифа и понятия «Европа» как проблему истоков и 
значения самой Европы [12, s. 7]. Суть проблемы в возможности 
определения европейской – древнегреческой – цивилизации как 
полностью автономной (К.Г. Доусон) или испытавшей семитское и 
египетское влияние вначале и позднее исламского мира [12, s. 7–
8]. Данная дискуссия отражена в труде британского историка 
Г.Л. Фаудена «От империи к Содружеству: последствия моноте-
изма в поздней Античности», представившего «плюрализм» За-
падной Европы как существенное преимущество перед рухнувши-
ми унитарными империями: Византийской и Арабской [9]. 

Утвердилось мнение: если древние греки «открыли» Европу 
и дали ей имя, это слово должно быть древнегреческим, а европей-
ский миф – не связанным с египетской или финикийской традици-
ей и колонизацией Греции. Исключением стал Бруно Домбровски, 
отметивший, что название Европы исконно греческое, но миф о 
ней лишь отчасти принадлежит к греческому кругу легенд: под 
этим именем в эгейском мире «одомашнили» богиню Анат1 [12, 
s. 8]. Одним из первых «повстанцев», отвергших официальную 
версию, был французский переводчик «Одиссеи» Виктор Берар, 
увидевший финикийское влияние и семитское присутствие в ми-
фах Аркадии и Беотии. Причинами их игнорирования современни-
ками он считал «неверные рассуждения и почти неосознанные 
чувства», «европейский шовинизм» и «греческий фанатизм». Тер-
мин «шовинизм», заимствованный у «современного географа», 
Марселя Дюбуа, указывал на превосходство Европы по отноше-
нию к остальным частям мира, делающее невозможными азиат-
ские влияния [12, s. 9–10]. Популярная арийская теория, допус-
кавшая вторжение в Европу из «сердца Азии», провозглашала 
«арийских предков» сынами богов, так как они были не азиатами, 
                                                      

1 Богиня Дочь в семитском пантеоне «Отец–Мать–Дочь–Сын» отвечает за 
войну и охоту. Ее культ возник в аморейской культуре бронзового века Верхней 
Месопотамии.  



Цибизова И.М. 

 152

а индоевропейцами, отвергая вторжение в арийскую Европу из 
семитской Азии, словно финикийское побережье расположено 
дальше Иранского плато. Значение финикийских поселений в Сре-
диземноморье принижалось. Европейский шовинизм достигал 
«религиозного фанатизма», когда иноземец встречался не в Галии, 
Этрурии, Лукании или Фракии, но в Греции. Грецию воспринима-
ли исключительно как страну героев и богов. В начало истории 
помещали «цивилизованную Грецию» с прекрасными как статуи 
богов жителями, занятыми вечными концепциями поэзии и красо-
ты. Словно страна внезапно появилась из божественного моря [12, 
s. 10]. Эта благородная мечта оказала большее влияние на исто-
рию, чем «культ Библии». Греческую историю отделяли от ос-
тальной древней. Вопреки утверждениям Геродота о том, что все в 
Греции произошло из Финикии и Египта, считалось святотатством 
утверждать, что вся древнейшая греческая цивилизация унаследо-
вана от Востока. Часть ученых раннего Нового времени – Пьер 
Гишар, Самуил Бохарт, Луи Томассен – верили лишь в «еврейское 
чудо», не поддавшись «греческому предрассудку». Бертран с еди-
номышленниками, напротив, жаловались на чрезмерное значение, 
придаваемое Откровению и библейскому прошлому, в ущерб 
влиянию Египта, Палестины и Месопотамии. По его словам, сами 
греки верили в египетское и финикийское происхождение эллини-
стических героев и богов. Официальные взгляды схоластических 
кругов он называл «антисемитской реакцией». Цитируя Саломона 
Рейнака, призывавшего к «освобождению прав Европы от азиат-
ских претензий», он полагал, что снижение пресловутой азиатской 
угрозы семитского влияния на историческое складывание Европы, 
было не чисто академическим, но связанным с политикой [12, 
s. 11–12]. Согласно В. Гельбигу, древние приписывали финикий-
цам значительное влияние на древних греков, и эта традиция при-
нята большинством ученых, признававших финикийскую роль в 
развитии микенской цивилизации, однако это изменилось, и фини-
кийцы пали жертвой антипатии в связи с антисемитским движени-
ем. Связь стала очевидной в Германии 1930-х годов. «Неогумани-
сты» пропитали изучение античности расизмом, провозгласив 
оригинальность и чистоту индоевропейской и нордической грече-
ской цивилизации. Ассимилируя Древнюю Грецию в Германию, 



Переосмысление идеи Европы 

 153

неогуманизм служил нацистским властям [12, s. 12]. Выдвигалось 
требование ограничить исследование людьми, расово связанными 
с немцами и ценимыми как «основатели индо-германской культу-
ры Европы». Появились мнения, что эти требования означают «от-
сечение расово и духовно союзных народов Востока» (В. Йегер). 
Г. Берве прославлял римлян за очищение своей Lebensraum1 от се-
митов и разрушение финикийской колонии Карфагена как спаси-
телей Западного мира и создателей европейской культуры. 

Влияние Берара испытали многие исследователи. М. Астур2 
полагал, что отказ признать семитский элемент появился в Герма-
нии 1890-х благодаря К.Ю. Белоху [12, s. 13–14]. Школа сразу об-
рела последователей во Франции и Британии, утверждавших, как в 
немецкой энциклопедии классической древности Паули-Виссова, 
чисто греческое происхождение не только Кадма3, но и Адониса4. 

Четверть века спустя британский историк Мартин Бернал в 
дискуссионной книге «Черная Афина»5 написал о смене из-за «эл-
линомании» и антисемитизма «древней модели» возникновения 
греческой культуры в результате египетской и финикийской коло-
низации «арийской», отрицающей вначале египетское, а затем и 
финикийское влияние [12, s. 14–15]. 

Астур нашел, что причиной полемики о чистоте греческой 
цивилизации в конце XIX в. помимо антисемизма был колониа-
лизм, стремление обеспечить колониальным державам почетное 
место в прошлом. Уже в середине XIX в. ученые мужья принялись 
доказывать, что все завоевания распространялись с запада на вос-
ток, умаляя последствия «арийских теорий», утверждавших азиат-
ское происхождение Европы, которая отнюдь не собиралась стано-
виться «аппендиксом Азии» (С. Рейнах) [12, s. 15–16]. На дебатах 

                                                      
1 Lebensraum – нем. естественная среда.  
2 Американский историк еврейского происхождения.  
3 Кадм – греческий герой, легендарный основатель Фив, в конце жизни 

наказанный богами превращением в змея.  
4 Адонис – умирающий и возрождающийся бог финикийско-сирийского 

происхождения, связанный с сезонным отмиранием и возрождением природы.  
5 Bernal M. Black Athena: the Afroasiatic roots of classical civilization. – New 

Brunswick, N.J., Rutgers University Press, 1987. Internet Archive. – URL: https://archi 
ve.org/details/blackathenaafroa00bern (дата обращения: 09.09.2023).  



Цибизова И.М. 

 154

Парижского антропологического общества подчеркивалось, что 
при бесчисленных европейских завоеваниях и колониях другим 
народам редко удавалось завоевывать европейские территории и 
это было скорее одномоментными прорывами, чем постоянными 
поселениями [12, s. 16]. В XIX в. оправдание огромных колониаль-
ных владений европейцев требовало «деколонизации» античного 
прошлого Греции. Для Берве даже римское разрушение Карфагена 
стало европейской освободительной войной. С освобождением 
колоний после II Мировой войны началось и отмеченное итальян-
ским историком А. Момильяно освобождение от теории «деколо-
низации», достигшей кульминации в нацистской историографии. 
«Деколонизация» истории включала и «денацификацию», требо-
вавшую отрыва изучения греческой истории от нацизма, между 
тем как в античных исследованиях доминировала германская шко-
ла. Проблема заключалась в мнимой близости греков и германцев, 
порожденной интерпретацией греческой истории сквозь призму 
немецкого национализма. Требовалась ревизия исторической нау-
ки с отказа от разделения древних Востока и Греции [12, s. 17]. 
Антисемитский довод влиял на интерпретацию мифа о Европе, его 
специфическая интерпретация этот аргумент усиливала. Р. Браун, 
представитель «арийско-семитской школы греческой мифологии» 
назвал подобные стремления абсурдным кошмаром, породившим 
множество безумств, в том числе школу «Греция для греков» и 
верх абсурда – провозглашение Кадма «чисто эллинистическим 
именем» [12, s. 18–19]. «Арийскую школу» он связывал с британ-
ским владычеством в Индии и ее представителем в Британии был 
Макс Ф. Мюллер, впитавший все безумства германской школы 
Отфрида Мюллера. Браун обоснованно переносит датировку нача-
ла антисемитизма в греческих исследованиях на начало XIX в. 
Итальянский историк Санто Маццарино заметил, что «наука» о 
греческой древности родилась как реакция на «романтизацию 
Востока». В ее складывании центральное значение имели отноше-
ния Востока с Западом [12, s. 19–20]. Его критик Арнальдо Мо-
мильяно назвал эту проблему «фантазмом», заявив о ее решении: 
она имела место лишь при открытии индоевропейского языкового 
единства, приведшего к мысли о возможности «арийской» цивили-
зации, исключающей семитов. Момильяно считал Фридриха 



Переосмысление идеи Европы 

 155

Крейцера зачинателем «новой эры исторических исследований в 
Европе». Согласно Момильяно, мифология Крейцера – попытка 
подвести научное основание под неоплатоническую интерпрета-
цию греческой мифологии, отмечая представление древнего мифа 
как символической системы, удовлетворяющей «романтическому 
желанию найти трансцендентальную мудрость на Востоке» [12, 
s. 21]. Крейцер отвергал интерпретацию мифа Мюллером как ин-
теллектуальной операции, считая миф «мимолетным проблеском 
духа» [12, s. 22]. Мюллер, читавший курс по Древнему Востоку, 
отнюдь не испытывал к нему враждебности, отвергая любые влия-
ния на греческую религию, подчеркивая разность культов архаи-
ческой Греции [12, s. 23]. По его словам, Гомер создал единую 
греческую мифологию, Гесиод – «долг» перед Востоком [12, s. 24], 
создание мифа не было спланированной акцией, в миф была ин-
корпорирована изначальная не мистическая доктрина жрецов, пре-
следующих собственные интересы. Его интерпретация, требующая 
рассмотрения тысяч случаев конкретного восприятия, невозможна 
[12, s. 25]. Идею финикийских поселений Мюллер отвергал из-за 
отсутствия сведений у Гомера. Имя отца Европы «Феникс» – чисто 
эллинистического происхождения. Кадм также эллинистический 
герой «аутентичного греческого культа» [12, s. 26–27]. Эллини-
стические историографы и грамматики совершили множество 
фальсификаций, в том числе сделав детьми Агенора Феникса, 
Эгипта, Данаю и Кадма, утверждая, что финикийцы, египтяне и 
данайцы – братья. Однако зачастую это не фальсификации, но 
свидетельства креативности греческого ума, интерпретации легенд 
в свете своего жизненного опыта [12, s. 28–29]. В Египте греческие 
поселенцы узнали в Исиде свою Ио. Мюллер выделил «мифические 
узлы», с помощью которых греки хотели связать себя с азиатами и 
египтянами [12, s. 29]. К. Хёк признавал финикийское происхож-
дение мифа о Европе, внеся мало нового в его интерпретацию, но 
был забыт историографами. По его мнению, ранний слой – соблаз-
нение Зевсом героини – следует отличать от позднейшего – поиска 
Европы братьями, отражающего финикийское проникновение на 
Крит. Агенор также появляется позднее, первоначально Европа 
была дочерью Феникса [12, s. 30–31]. Понимание мифа как лунно-



Цибизова И.М. 

 156

го также согласовалось с привнесением финикийцами на Крит 
культа Луны, объединенного затем с почитанием Зевса. 

Согласно Карлу Францу Моверсу, миф о Европе – не комби-
нация греческих логографов1. Он обнаруживается повсюду, где 
распространен культ Астарты2. Финикийцы и греки контактирова-
ли, влияя друг на друга. В самой Финикии греческий образ жизни 
оказывал влияние на «варваров еще до завоеваний Александра 
Македонского». Людвиг Преллер приводил финикийскую, грече-
скую и еврейскую интерпретацию имени Кадма, предполагая мно-
гократные курсирования мифа между Финикией и Грецией. К. Ро-
берт объяснял проникновение «автохтонного греческого Кадма» в 
Малую Азию греческой колонизацией Ионии. «Беотийская богиня 
Земли Европа использовалась для перемещения Кадма из Финикии 
в Грецию, сделав ее саму происходящей из Финикии [12, s. 32–33]. 
Эрнст Курциус считал легенду о Кадме выражением всего, чем 
западная Греция была обязана Востоку. Кадм принес в Грецию 
более высокий образ жизни. Выходцы с Востока стали основате-
лями греческой истории, но это не означало, что греки обязаны 
семитским финикийцам. Этими колонистами, по его словам, явля-
лись восточные греки [12, s. 33–34]. Кадм стал не только осново-
положником «всего аутентичного в Греции», но и греком. 

В. Берар назвал Рейнаха мэтром «антисемитского видения 
истории». Однако его призыв к «восстановлению прав Европы» 
был кампанией «критического духа» против «интеллектуальной 
болезни», «восточного миража» [12, s. 34–35]. Ученый отвергал 
арийскую теорию, отвергая существование общей мифологии до 
разделения [12, s. 35]. Отвергая милитаристическую модель, ти-
пичную для «арийской модели», он высмеивал теории распростра-
нения цивилизаций как армейского марша, он выделил «два евро-
пейских горизонта»: ахейскую цивилизацию (Троя) и отличную от 
нее историческую Грецию [12, s. 36–37]. До нее существовал ев-
ропейский микенский слой и еще один восточный – дорийский. 
«Слои» сделали возможным предположение об азиатском влиянии 
лишь во время кризиса или деградации «европейского течения / 

                                                      
1 В Древней Греции историки и составители речей.  
2 Греческий вариант ассиро-вавилонской Иштар, богини любви и власти. 



Переосмысление идеи Европы 

 157

развития». «Вторжение восточных культов в Грецию и Италию, 
увенчанное победой христианства» стало симптомом, но не при-
чиной упадка Древнего мира. Идея семитской цивилизации как 
«матери всех цивилизаций» связана с христианством. У атаки Рей-
наха на восточный мираж была специфичная для того времени се-
куляристская грань [12, s. 37–38]. 

Карл Юлиус Белох отвергал финикийскую колонизацию 
Греции и интенсивную торговлю в раннемикенский период, а так-
же роль Гомера как историка, предприняв попытку деконструкции 
мифа о Европе [12, s. 38–39]. Находивший повсюду культ солнца, 
он объявил Феникса одной из инкарнаций бога-Солнца, постепен-
но деградировавшего в героя [12, s. 39–40]. 

Британский эллинист Арнольд Уикомб Гомм отвергал «не-
важные» теории, в том числе финикийского происхождения Кад-
ма, утверждая, что географическое положение Беотии отвергает 
предположения о финикийской торговле [12, s. 41–42]. Франсис 
Виан в 1960-х отвергал «так и не завершенную “семитизацию” 
Кадма и Европы, бездоказательно сделавшую первого азиатом» 
[12, s. 43–44]. За века до Виана семитизация Европы опровергалась 
Рене Дюссо, считавшим, что если Европа не является семитской 
богиней, версия о происхождении Кадма утрачивает почву под 
собой [12, s. 44–45]. Американский археолог Джеймс Д. Мёли 
(Muhly) считал Кадма поздним постмикенским «изобретением» 
для персонификации восточных элементов в греческой цивилиза-
ции, аргументируя это незнанием Гомером финикийского алфави-
та и отсутствием его и Микен контактов с Финикией [12, s. 45–46]. 
«Ошибка семитизации» связывалась со «слишком узким» понима-
нием слова «феникс». 

Наиболее общей тенденцией сторонников арийской теории 
является стремление доказать греческое происхождение Феникса и 
его имени. При ограничении ареала «финикийцев» Эгейским мо-
рем, Критом и ближневосточными островами, эта теория позволя-
ет «удалить» их из Греции [12, s. 46–47]. Ш. Отрен же отрицает их 
семитское происхождение [9, s. 47–48]. В Оксфордском словаре 
античности 1949 г. содержится утверждение, что финикийцами в 
Греции называли критских минойцев. Существует теория об их 
иллирийском происхождении [12, s. 48–49]. Австрийский археолог 



Цибизова И.М. 

 158

Альбин Лески связывал происхождение самоназвания эллинов, 
ставших «маркерами» Запада, с культом древнегреческой Додоны, 
в котором Европа была богиней. 

Эти интерпретации связывают миф о Европе с происхожде-
нием и «чистотой крови», но не меньшее значение имеет и его 
трактовка как «мифа о границах» [12, s. 49–58]. Рене Дюссо пред-
лагал рассматривать Европу, Кадма, Феникса и Килика как «гео-
графию, перенесенную в миф». Рассматриваемый миф касается 
Крита, континентальной Греции (Фив), территории или террито-
рий, эпонимом1 которых был Феникс, и Киликии [12, s. 49–50]. 
Многие мифы связаны с географией и даже «геополитическими 
пространствами (Р. Меркельбах), также обозначая границы куль-
турного пространства. Рассматриваемый таковой обозначает гра-
ницы греческого мира, эллинистической культуры и европейской 
цивилизации. Клод Калам предложил рассматривать данный миф 
как инверсию мифа об Ио, обращенной в корову и перемещенной 
«из центра на периферию» (из Аргоса в Египет). Обратившийся в 
быка Зевс перенес Европу в обратном направлении – из Финикии 
на Крит (или в Беотию). Однако она не воцарилась в Греции, ос-
тавшись на границе населенных греками земель. Посланные на ее 
поиски братья, не добившись успеха, обосновались в Киликии, 
Финикии и других пограничных землях [12, s. 50–51]. Связанный с 
границами европейской цивилизации вопрос о древнегреческих 
пределах стал более деликатным. Геродот не был уверен в евро-
пейской принадлежности Крита. Для него предположение о про-
исхождении названия континента от имени героини – абсурд, так 
как та никогда не бывала в так называемых землях. Согласно 
Страбону, Крит лежит на границе Европы и Азии. Платон, при-
числявший критян к грекам, представлял сыновей Европы как го-
сударственных людей в Европе и Азии. 

Взгляды современных ученых на взаимоотношения Греции с 
Критом и их обоих с Востоком сильно разнятся. Ульрих фон Вил-
ламовиц-Мёллендорф возглавлял сторонников непринадлежности 
постминойского Крита к Греции. К V в. до н.э. Крит страдал от 
политической фрагментации и культурного упадка, обладая дур-
                                                      

1 Лицо, от имени которого образованы имена нарицательные или другие 
собственные. 



Переосмысление идеи Европы 

 159

ной репутацией, и был вновь «открыт» лишь в конце классическо-
го периода [12, s. 52]. По словам Т. Мастнака, правы и К. Хоек, 
утверждавший отсутствие активной роли Крита в греческой исто-
рии, и К. Бёттингер, говоривший о его культурном влиянии на 
греческий мир. Согласно Крейцеру, пограничная позиция делала 
остров мостом между Грецией и Востоком. Одни из первых фини-
кийских поселений были на Крите, и остров получил египетских 
учителей, став одним из первых очагов просвещения во тьме пе-
лазгийской Греции. В XIX в. идею моста не оценили. Современ-
ные историки считают остров частью динамично движущейся гра-
ницы между Востоком и западом (Дж.К. Макинрой) и даже между 
Европой и Азией. 

Находившийся под властью Византии Крит был разграблен 
во время IV Крестового похода и продан венецианцам. После ту-
рецкого завоевания в 1669 г. европейцы забыли о нем, как и о Гре-
ции до восстания 1821 г. Европейская позиция Крита консолиди-
ровалась после попытки изгнать турок 1896 г. «Критский вопрос» 
стал европейским, вскоре на остров были введены миротворческие 
силы, с которыми прибыли и европейские археологи. Британцы, 
выбравшие лучшее место для раскопок, под руководством сэра 
Артура Д. Эванса открыли первобытную «колыбель европейской 
цивилизации», которая, по его словам, была древнее первой дина-
стии Египта, а также «покровительницей искусств, строительни-
цей дворцов», повлиявшей на Древнюю Грецию [12, s. 54–55]. Это 
превратило Крит в «начало и самый ранний этап магистрали евро-
пейской цивилизации. Век спустя археологи опровергли значи-
тельную часть выводов Эванса, утверждая, что критское прошлое 
было создано «мета-наррацией европеизма» как «основополагаю-
ще европейское», дабы сфабриковать «аутентичное прошлое для 
Европы» [12, s. 55–56]. Мастнак считает эти высказывания спор-
ными, так же как термин «европейская цивилизация», так как на-
звания «Европа» не существовало ни в минойскую эпоху, ни в по-
следующие столетия. Три тысячелетия отделяло ее от 
вымышленных «королей-жрецов» Эванса. Концепция цивилиза-
ции появилась еще позже. Археологи вправе говорить о фальси-
фикации датировки, однако сомнительные интеллектуальные ме-
тоды являются наиболее эффективными политически и прекрасно 



Цибизова И.М. 

 160

характеризуют европейскую политику идентичности на рубеже 
XIX–XX вв. [12, s. 55–57]. Эта политика постоянно колеблется 
между мистикой и мифологией. Ныне критской цивилизации 
бронзового века придают мистические свойства, как делал еще 
римский хронограф Помпоний Мела. Эванс претендовал на «изо-
бретение» названия минойской цивилизации, хотя этот термин 
существовал уже почти век. Правитель первой цивилизации «но-
сил титул бога»: Минос происходил от божественных родителей и 
сам породил божественные создания [12, s. 57]. Так он хотел ска-
зать, что в начале европейской цивилизации лежало божественное 
совокупление, которое, подвергшись эстетической обработке, ста-
ло европейским культурным символом. Найденную в 1900 г. бы-
чью голову «Таймс» оценил как изображение быка, перенесшего 
Европу на Крит [12, s. 58]. 

Квалифицированно отобранный фактический материал ил-
люстрирует возможности политического использования истории, в 
данном случае Древней Греции, при формулировке «идеи Евро-
пы», в том числе «очистки» ее от любых семитских влияний 
вплоть до арийской теории. Автор довольно осторожен в выводах, 
но демонстрация возможностей различной интерпретации истори-
ческих фактов (или их игнорирования) вызывает ассоциацию с 
идеей Европы-сада, элитного клуба, доступ в который давно уже 
пытается получить Турция, а теперь и страны Западных Балкан, 
откуда в сообщество вступили только Словения и Хорватия. Ныне 
«европейская идея» на Западе ограничивается исключительно ЕС. 

В разделе «Идея Европы и ее кризис» [15, s. 59–148] осве-
щаются тупиковые пути и упадок в развитии философских и поли-
тических представлений об этой части света, а также кризисные 
явления в Европейском сообществе. 

Специализирующийся в области онтологии, эстетики и по-
литической философии, в том числе на трудах Т. Адорно, Ж. Де-
люза, Ж. Рансьера и А. Бадью, Рок Бенчин в статье «Идеи и их 
судьбы: Просвещение, коммунизм, Европа» [6, s. 61–79] связывает 
современное понимание Европы с ЕС, в котором его видение как 
«обещания мира, процветания и свободы»1 маскирует более глу-
                                                      

1 Так сказал Президент Франции Э. Макрон 4 марта 2019 г. – [Цит. по: 6, 
s. 61].  



Переосмысление идеи Европы 

 161

бокое понимание как общего рынка. Это идеологический занавес, 
скрывающий неолиберальную политику, сделавшую Европу инст-
рументом в руках финансового капитала. Европейскую идею часто 
представляют как прорыв в области основополагающих ценностей, 
исходящих из Афин, Иерусалима и / или Просвещения, но эти 
ценности можно понимать и как более поздние изобретения, ис-
пользовавшиеся для сомнительных кампаний: от Крестовых похо-
дов до аскетизма. 

Прогрессистские цели, скрывающиеся за идеей Европы, 
привели ее к беспрецедентному кризису. Согласно Ю. Хабермасу, 
она предстала как неоконченный проект. Проект изначально кри-
тикуется за «благородные идеалы» – универсализм и космополи-
тизм, – тесно связанные с поползновениями империализма и коло-
ниализма [6, s. 61–62]. По словам Э. Балибара, проект «закончен» 
в его современном виде и не пересмотрен на новых основаниях. 

Бенчин подчеркивает амбивалентность идеи Европы, кото-
рую скорее следует рассматривать с точки зрения предназначения, 
чем наследия, анализируя Европу с перспективы ее амбивалентной 
структуры как политическую идею. Последнюю он рассматривает 
как концептуальную структуру с реляциями между (1) предполо-
жением политической причины / разума / резона, (2) специфиче-
ским взглядом на историю и ее континуитет как посредника, в ко-
тором этот резон постепенно проявляется как прогресс и (3) 
определенной концепцией эмансипации, в которой резон непо-
средственно и полностью подвергается субъективизации, подра-
зумевающей разрыв событий в исторической преемственности [6, 
s. 62]. 

Триада остается последовательно амбивалентной из-за тре-
ния между преемственностью прогресса и отсутствием таковой 
субъективности. При кризисе, когда выясняется ультимативное 
отсутствие объекта прогресса, начинает открываться разная судьба 
разных идей. С одной стороны, идеи уступают логике незакончен-
ного проекта, десубъективизирующей прогресс и снижающей на-
дежды политического разума реформировать институты и начать 
новые нарративы. С другой – радикальная критика оспаривает яд-
ро идеи и предполагаемого прогресса, предвидя необходимость 
эмансипирующего политического объекта. Судьба идей просве-



Цибизова И.М. 

 162

щения и коммунизма прослеживается на трудах И. Канта «Ответ 
на вопрос: Что такое просвещение?» и А. Бадью «Идея коммуниз-
ма». Кант определял просвещение как эмансипацию посредством 
субъективизации разума. Его смелое использование без чужого 
руководства – не только акт субъективизации в себе, но и указание 
на постепенность исторического прогресса. Немецкий философ 
боролся с включением освобождающего события в нарратив о 
прогрессе. Бадью же пытался обосновать преемственность в по-
следовательности эмансипации. Если политическая истина, поро-
жденная коммунизмом, существует только в ограниченных вре-
менных последовательностях субъективизации, инициированной 
событиями радикального прерывания хода истории, какое руково-
дство может коммунизм как идея предоставить во время отсутст-
вия надлежащей политической последовательности событий. 

Европейская интеграция понимается в свете преемственно-
сти политических принципов Просвещения (разум, прогресс, де-
мократия, космополитизм и т.д.), оставаясь проектом, созданным в 
противовес коммунизму как альтернативная форма прогрессивно-
го интернационализма, идентифицируемого ныне с его «темной 
стороной» при игнорировании таковой Просвещения, показанной 
Теодором Адорно и Максом Хоркхаймером в «Диалектике Про-
свещения» [6, s. 63–64]. Юрген Хабермас основал свою концеп-
цию современности как неоконченного проекта на критике этого 
произведения, «заходящего слишком далеко и не показывающего 
прогрессивного наследия». Эти проекты не только связаны с идеей 
Европы, но и демонстрируют различность судьбы политических 
идей. 

Фуко отмечал, что определение Кантом просвещения значи-
тельно отличается от других трудов, посвященных истории в связи 
с отсутствием освещения вопросов телеологии и исторических 
достижений. В эссе выделяется освещение проблемы современно-
сти как отличия в истории и мотивации для конкретных философ-
ских задач. За месяц до этого он писал: «На первый взгляд – аб-
сурдная пропозиция писать историю в соответствии с идеей, как 
должны развиваться события, если они согласовываются с опреде-
ленными рациональными целями». В этом контексте просвещение – 
не «современность», но часто прерываемый процесс, ведущий от 



Переосмысление идеи Европы 

 163

начала к концу истории – от естественных умственных способно-
стей человечества к их полному развитию «при универсальном 
космополитическом существовании» в мире «федерации народов» 
[6, s. 64–65]. 

Идея у Канта представляется как нарратив, который присут-
ствует в истории. Просвещение признавалось фактическим собы-
тием настоящего, идея – мнением, которое должен попытаться вы-
работать разум философа, смотрящего на события под другим 
углом. Идея о прогрессе оставалась гипотезой. Космополитическая 
идея не предоставляет идеологических очков, способных объяс-
нить все как необходимый шаг на пути к всеобщему благу, позво-
ляя не отчаиваться при крушении прогрессивных идеалов, позво-
ляя видеть, что эмбрион просвещения всегда выживает, развиваясь 
с каждой революцией [6, s. 65]. Выступая против революций, Кант 
предлагает эволюцию, использующую разум как мягкий климат, в 
котором зародыш просвещения постепенно разовьется [6, s. 66–
67]. Согласно Фуко, Кант представил Фридриха Прусского как 
истинного «агента Просвещения». По словам Ж. Рансьера, логика 
Просвещения, по которой взращенные элиты должны направлять 
неграмотные и суеверные низшие классы – путь к бесконечному 
воспроизводству неравноправия вопреки обещанию равенства [6, 
s. 67]. По мнению Канта, прогресс не оценить опытным путем в 
силу невозможности встать на место провидения, но существует 
опыт, который можно рассматривать как несомненный признак 
прогресса – энтузиазм. Кант отделил признак прогресса от эмпи-
рических результатов революции. Нет субъективности, гаранти-
рующей последовательность улучшений. Надежда на прогресс 
связана лишь с провидением [6, s. 68–69]. Вслед за Адорно и 
Хоркхаймером во второй половине XX в. много критиковали по-
следствия прогресса как наследия Просвещения, но не в духе анти-
Просвещенческой реакции, но во имя его идеалов. Однако ныне 
наблюдается возвращение к идее Просвещения во многих сторо-
нах политического спектра. Основная мотивация – защита Хабер-
масом его наследия в ответ на опасность поворота к обществу 
«постправды». Разум утверждается как здравый смысл центрист-
ской либеральной демократии в противовес подъему популизма. 
Для постмодернизма характерна интерпретация разума как орудия 



Цибизова И.М. 

 164

порабощения и доминации. С. Пинкер возвращается к кантианст-
ву, демонстрируя достигнутый прогресс и называя Адорно и Фуко 
«пророками гибели», распространяющими иллюзорный песси-
мизм. Позицию Пинкер Бенчин иллюстрирует шуткой Канта: «Па-
циент умер от улучшения» [6, s. 70]. 
Интерпретируя коммунизм как «последовательность с историей 
или без нее» [6, s. 71–76], Бенчин подчеркивает, что тенденция 
рассматривать лишь его «темную сторону» отчасти преодолена 
после дискуссии, связанной с выходом статьи А. Бадью «Следует 
ли отказываться от коммунистической гипотезы». Идею комму-
низма этот автор также графически представлял в форме тре-
угольника с тремя основными элементами: процедура установле-
ния истины, принадлежность к истории и индивидуальная 
субъективизация. Истина описывается как элемент идеи, «кон-
кретная, специфицированная временем последовательность, в кото-
рой новая мысль и практика коллективной эмансипации возника-
ют, существуют и со временем исчезают». В «Бытии и событии» 
она интерпретируется как последовательность, инициированная 
событием, в котором (коллективный) субъект учреждается как 
агент, думающий и действующий ради трансформации конкретной 
ситуации в духе последовательности рассматриваемого события. 
Обрамлению процедуры установления истины с точки зрения 
«идеи» способствует история [6, s. 71–72]. Согласно Бадью, исто-
рии не существует. Материализм субъекта обогащается идеей 
коммунизма, учитывая значение идеи как универсального аспекта 
сингулярных истин и воображаемой операции, посредством кото-
рой индивидуальная субъективизация проектирует фрагмент по-
литической реальности на символический нарратив истории. Ком-
мунизм рассматривается как «путеводный свет для человеческих 
животных, предчувствующих возможность субъективизации», по-
рог двери, открывающей «возможность возможностей» вопреки 
идеологии безальтернативности [6, s. 72–73]. Прогресс для Бадью – 
неоконченный проект, подразумевающий не телеологию, но про-
стую последовательность. По словам Ж. Рансьера, эмансипация 
означает разум, способность незрелых к самостоятельному обучению 
[6, s. 73–74]. Только так возможна верификация равенства – ультима-
тивных моментов эмансипации, объединяющих историю коммунизма. 



Переосмысление идеи Европы 

 165

Согласно Э. Балибару, под именем коммунизма может быть ре-
конструирована лишь форма темпоральности, сингуляризирующая 
связь подобных моментов. 

Идея Европы сводится исключительно к институтам и нар-
ративам, не образующим субъекта, лишь путь прогресса, рискую-
щий воспроизвести незрелых, отказывающихся по нему следовать. 
Бадью назвал Европу «нерешенной политической проблемой». 
Ныне множатся призывы ее реформировать. Защитники ее насле-
дия защищают идеи ее как локализированного в пространстве ис-
торического тела, ассоциирующегося с миром, процветанием и 
свободой для Макрона или космополитизмом для Хабермаса и 
Ульриха Бека [6, s. 74–75]. Согласно критикам, идея европейской 
интеграции появилась ради исключения другого (в основном 
угрозы ислама), европейский космополитизм неотделим от импе-
риализма и колониализма, его идеалы – инструмент капиталисти-
ческой эксплуатации. Наряду с защитниками идеалов множатся 
незрелые массы, голосующие за ошибочные опции или высту-
пающие против неприемлемых вещей [6, s. 75]. Дж. Деланти пола-
гает, что европейская идея более подкреплялась конфликтом и 
разделением, нежели согласием и миром, но космополитическое 
течение в европейском прошлом позволит выработать модель со-
лидарности и справиться с культурными и политическими разли-
чиями [6, s. 75–76]. Согласно Балибару, нет европейского народа, 
на котором может быть основана ее демократическая легитим-
ность. Формализация институтов, развивая популизм, не ведет к 
демократизации [6, s. 78]. В соответствии с этими идеями судьба 
идеи Европы зависит не от основания ее на наследии неокончен-
ного проекта, но от способов политической субъективизации [6, 
s. 79]. 

Алеш Бунта, автор монографии «Магнетизм глупости: Пла-
тон, Эразм Роттердамский, Алан Форд», в статье «Переход Ницше 
от Германии к Европе: Три “смерти” высшего культурного един-
ства» [8, s. 81–96] демонстрирует причины перехода немецкого 
философа от типичного в ранних трудах обращения «мы, немцы» к 
таковому «европейцы». 

Использование обращения «немцы» отнюдь не отрицает 
универсализма рассматриваемых молодым Ницше тем, среди ко-



Цибизова И.М. 

 166

торых выделяются греческие мыслители, критика историзма, обо-
зрение творчества А. Шопенгауэра и Р. Вагнера. Однако все эти 
темы он связывал с главной – идеалом «немецкого единства в 
высшем смысле» как противоположности данности – политиче-
скому объединению [8, s. 81]. Отсутствие высшего культурного 
единства сделало его «онтологически пустым» при отсутствии 
смысла, сущности или цели, сводя, по словам Ф. Лаку-Лабарта, к 
фразе «Германии не существует» [8, s. 82–83]. Ницше мечтал о 
«пути к величию» немецкого духа, вставшего, по его мнению, на 
путь саморазрушения [8, s. 85], видя в объединении и в идеалисти-
ческой философии его «трагический суицид» [8, s. 88]. Третью 
«смерть» немецкого духа мыслитель видел в узурпации музыки 
Вагнера, расцениваемой им как средство истинного объединения, 
мелкобуржуазными кругами, что сокрушило истинный потенциал 
вагнеризма [8, s. 96]. Ницшеанское обращение к «европейцам» 
Бунта рассматривает не как констатацию свершившегося, но как 
призыв и надежду на появление еще не существующей новой 
общности [8, s. 90–93]. 

Марина Гржинич-Маухлер, сотрудница Института филосо-
фии в Любляне и Академии изящных искусств в Вене, в статье 
«Идея Европы» [10, s. 97–118] демонстрирует, что ЕС показал себя 
не только как режим исключений, но и расистский, допускающий 
сегрегацию и дискриминацию, завуалированные «защитой» граж-
дан национальных государств и даже беженцев от их попыток не-
легально пробраться в Цитадель-Европу и оказаться в смертельно 
опасной ситуации. Рационализация интерпретируется ею как сред-
ство классовой дискриминации, порабощения и в итоге ограбления 
[10, s. 97]. Европейская система пограничного наблюдения 
(Eurosur), предназначенная для отслеживания мигрантов и рекла-
мируемая как средство спасения жизней, рассматривается ею как 
орудие расизма. Главная задача видится ею в выведении его генеа-
логии, параллельной исторической трансформации капитализма. 
Расизм перешел от институционального к структурному и может 
идентифицироваться как социальный, создавший сущностную 
разновидность «европейского апартеида» (Э. Балибар). Социолог, 
культуролог и историк из Нью-Йоркского университета 
Н.П. Сингх утверждает, что дискурсы холодной войны, в том чис-



Переосмысление идеи Европы 

 167

ле теория тоталитаризма, удалили империалистическую и колони-
альную генеалогию нацистского Холокоста как вида индустриали-
зированного убийства из западной истории и теории, позволив на-
чать глубоко лживый исторический дискурс о тоталитаризме [10, 
s. 98–99] и экзистенциальной угрозе «террористического исполь-
зования» технологий странами, где отсутствуют надлежащие фи-
лософские предпосылки и историческая подготовка к существова-
нию государственной власти (Сингх) [10, s. 100]. Западная Европа, 
навязав свою гегемонию Восточной, одновременно навязала и ре-
продукцию собственных моделей жизни (биополитику Фуко) и 
смерти (некрополитику А. Мбембе), структуры управления, ин-
ституциональный контроль, систему знаний и эстетических воз-
зрений, современное искусство и теории, в том числе постгума-
низма [10, s. 100–101], превратив прежде биополитически 
суверенные страны в некрополитические [10, s. 101–102]. Массам 
была навязана «рабская повинность» в интересах транснациональ-
ного капитала [10, s. 101]. Постфордистская эпоха знаменовалась 
единством капитала и власти, свободным движением капитала, 
крушением коммунизма и наступлением новых СМИ и цифровых 
технологий (Л. Петит) [10, s. 102]. Трансформация в Восточной 
Европе сопровождалась закамуфлированными дискурсом о свобо-
де национализмом, шовинизмом и расизмом [10, s. 103], появлени-
ем граждан второго сорта и этническими чистками в войнах на 
постюгославском пространстве [10, s. 110–111]. Словенский исто-
рик Ж. Папич назвала происходящие в Сербии процессы неолибе-
ральным турбофашизмом [10, s. 111–112]. В Словении от 25 000 до 
30 000 человек были лишены резидентских прав из-за иной этни-
ческой принадлежности [10, s. 112]. Размывание границ после па-
дения Берлинской стены привело лишь к отсутствию границ для 
транснационального капитала. Автор ставит задачу осмыслить 
процессы, наполнившие Европейскую крепость расистским эпи-
стемическим содержанием, дабы попытаться эти тенденции изме-
нить [10, s. 118]. 

Петер Клепец, специализирующийся в области современной 
французской философии, немецкого идеализма, психоанализа 
Ж. Лакана и критики идеологий, в статье «Кризис, Европа» [11, 
s. 119–138] показывает, что Европа за все время собственного су-



Цибизова И.М. 

 168

ществования неизменно ассоциировалась с кризисом при возмож-
ности широкого диапазона его интерпретации: как кризис полити-
ческого проекта ЕС, идентичности, идеи Европы, культуры и т.д. 
[11, s. 119–120]. Автор обозначает проблему возможностей его ин-
терпретации как «междуцарствия» А. Грамши, понимаемого 
Н. Фрейзер как ситуацию, когда старое умирает, а новое не может 
родиться, или в духе Дж. Валлерштейн от одного долгосрочного 
цикла к другому, или, согласно Х. Арендт, как центральный путе-
водный мотив [11, s. 122]. Клепец считает кризис простым поняти-
ем, лишенным значения как «empty signifier» Э. Лакло [11, s. 123], 
отличным от кризиса экономического 2008 г., рассматривавшегося 
Т. Пикетти и М. Лаццарато [11, s. 124–125]. Цитируя Аристотеля, 
Клепец подчеркивает, что понимание кризиса одновременно под-
разумевает суждение, решение, выбор, альтернативу, возмож-
ность, решение. Это имплицирует оптимистические и пессимисти-
ческие аспекты интерпретации [11, s. 127]. Словенский философ 
напоминает о характеристиках Европы как изображения (П. Вале-
ри), категории (А. Бадью), сцены (Д. Генун) и даже «вещицы» 
(Ж. Деррида) [11, s. 122]. Подчеркивая распространившееся пони-
мание Европы как ЕС, словенский мыслитель, опираясь на 
П. Дардо и К. Лаваля, констатирует, что кризис – не что иное, как 
метод неолиберального правления, маскирующего лозунгами об 
опасности для ценностей цивилизации, экономический шантаж 
[11, s. 127–128]. 

Радо Риха, специализирующийся на философии И. Канта, в 
статье «Европа как (частный) случай идеи» [16, s. 139–148], рас-
сматривает, насколько правомочно интерпретировать Европу как 
идею в кантианском смысле при распространившемся ее понима-
нии как независимой политической и культурной сущности. 

В раздел «Коллективная субъективность между популизмом 
и антипопулизмом» [15, s. 149–236] вошли статьи, осмысливаю-
щие Брексит, проблемы мигрантов и противоречия в политике 
Брюсселя и Венгрии. 

Преподаватель мадридского университета имени Камило 
Хосе Селы Тимоти Апплтон в статье «Брексит и тавтология бы-
тия» [5, s. 151–156] в отличие от А. Бадью в свете его теории и со 
ссылками Ж. Рансьера, интерпретирует Брексит как эмансипаци-



Переосмысление идеи Европы 

 169

онное Событие. Демонстрируется потенциал теории Бадью для 
осмысления новых форм суверенитета и патриотизма, примером 
которых является выход Соединенного Королевства из ЕС. Пока-
зана возможность восприятия этого события не как проявления 
гегемонии в свете антипопулистской теории Э. Лакло и Ш. Муф-
фа, но как вошедшей в политические анекдоты констатации Тере-
зы Мэй: «Брексит означает Брексит» [5, s. 156], оцененную в духе 
утверждения Бадью о принадлежности сингулярного множества 
самому себе как «тавтология бытия» [5, s. 155]. 

Специализирующийся в области современной континен-
тальной философии и политической телеологии Боштян Недох в 
статье «Государство беженцев? Агамбен и будущее Европы» [13, 
s. 157–175] анализирует критику Джорджо Агамбеном европей-
ских биополитических концепций прав человека, гражданства и 
национального государства сквозь призму теории репрессий 
З. Фрейда и Ж. Лакана, поднимает проблемы искривления евро-
пейского топологического пространства и необходимости пере-
устройства ЕС. 

Елика Шумич-Риха, соавтор А. Бадью и Ж. Рансьера, в ста-
тье «Европейское пограничье и политика негражданства» [17, 
s. 177–209] с помощью концепций гетерогенноcти и повсеместно-
сти границ Э. Балибара и стирания границ Ж. Лакана сравнивает 
ЕС с пограничным пространством в свете бесконечных и хаотич-
ных перемещений мигрантов, оценивая требование ими граждан-
ства как «требование бытия» [17, s. 196] и предлагая создание но-
вого, интегрирующего беженцев общества [17, s. 209]. 

Преподаватель философии на факультете искусств Люблян-
ского университета Тадей Троха в статье «Жизнь в параллельной 
Вселенной: От Брюсселя до Орбана и далее» [18, s. 211–236] пока-
зывает несостоятельность интерпретации Европейского союза как 
«конца истории», гарантирующего его членам лишь свободу и 
процветание. Основываясь на крушении модели «лучших кандида-
тов» в выборах 2019 г., попытках президента Венгрии Виктора 
Орбана восстановить национальные государства внутри сообщест-
ва и введении нового поста в администрации председателя Евро-
пейской комиссии Урсулы фон дер Ляйен для «защиты европей-
ского образа жизни», он демонстрирует, что, согласно концепции 



Цибизова И.М. 

 170

И. Крастева и С. Холмса, ЕС достиг своей последней стадии «ими-
тации самого себя». 

Приведенные Мастнаком утверждения о преувеличенной 
роли христианства в «европейской идее» [12] коррелируются с со-
временным забвением самой идеи основания ЕС, его мифологии и 
символики – знамени с двенадцатью звездами, отсылающими к 
явлению Катрин Лабур Богородицы и благодатям, которым пред-
стояло способствовать спасению мира, ныне вспоминают преиму-
щественно католические мыслители [4, с. 122–123]. Возможно, 
современное уничтожение наследия христианства и есть расплата 
за кощунственную попытку человека построить Царство Божие на 
земле. Политическая повестка, фактическое пропагандирование 
извращений под предлогом защиты прав ЛГБТ, гиперморализм, 
поставивший человека во главе всего без ориентиров, критериев и 
ограничений, исключают идею «устаревшего» христианства как 
основания сообщества. 

Идея Европы-оранжереи, окруженной джунглями враждеб-
ного «варварского» мира [1], связана уже с современной мифоло-
гией – романом Дж. Кронина «Испанский садовник» 1950 г. Ее 
автор, глава европейской дипломатии Боррель ассоциирует Европу 
исключительно с ЕС, лишая остальные страны, в том числе евро-
пейские, этой привилегии, себя же, по видимости, с положитель-
ным персонажем книги – Хосе Сантеро. Проект «Переосмысление 
идеи Европы» [15], показавший сообщество с разных ракурсов, 
позволяет в очередной раз усомниться в словах Борреля. Как по-
зволяет и объяснить появление среди европейских политиков, по-
добных главе партии «Франция, вставай!» Николя Дюпону-
Эньяну, мечтающему о сильной Франции в сильной Европе, про-
стирающейся от океана до Уральских гор. Россия включается в эту 
Европу – не Евросоюз, – которая будет отстаивать собственные 
интересы, не склоняясь ни перед США, ни перед Китаем [2]. По-
добные концепции немногочисленны, но они есть. В унисон зву-
чит утопическая надежда сербско-французского мыслителя, врача 
и социолога Драгана Павловича на способность Европы уговорить 
США сменить маниакальное стремление уничтожить Россию пере-
говорами на постоянной основе [3, с. X]. Заслуживает упоминания 
герметическая метафора итальянской мыслительницы К. Ресты, 



Переосмысление идеи Европы 

 171

сравнивающая Европу со Средиземноморьем с его множествен-
ными островами, народами, языками и культурами, в противовес 
мощной силе униформирующего и обезличивающего равнодушно-
го безжалостного океана, который также метафорически представ-
ляет претендующую на роль гегемона сверхдержаву и пытается 
нивелировать, утопить, растворить, уничтожить все, что отличает-
ся от него [14]. 

Список литературы 

1. Боррель сравнил окружающий Европу мир с джунглями // РИА Новости. – 
2022. – 13.10. – URL: https://ria.ru/20221013/evropa-1823673165.html (дата об-
ращения: 29.09.2023). 

2. Где в ЕС остался разумный подход к России // Деловая газета «Взгляд». – 
2023. – 18.09. – URL: https://dzen.ru/a/ZQfoCXz4n2RGNrbR (дата обращения: 
19.09.2023). 

3. Павловић Д. Амерички поход на Русију : МЕИТ – милитаристички и економ-
ски интегративни тоталитаризам : есеји из политичких наука. Књ. 1 и 2. – 
Београд : Чигоја штампа ; Paris : Dialogue, 2022. – 392 с. 

4. Цибизова И.М. Ландшафты души: символические изображения Европы // Со-
циальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. 
Сер. 3: Философия : РЖ / РАН, ИНИОН. – 2018. – № 3. – С. 110–124. 

5. Appleton T. Brexit and the tautology of being // Filozovski vestnik. – Ljubljana, 
2019. – L. 40, št. 2. – S. 151–156. 

6. Benčin R. Ideas and their destinies: Enlightment, communism, Europе // Filozovski 
vestnik. – Ljubljana, 2019. – L. 40, št. 2. – S. 61–79. 

7. Bernal M. Black Athena: The Afroasiatic roots of classical civilization. – New 
Brunswick, N.J. : Rutgers University Press, 1987. Internet Archive. – URL: 
https://archive.org/details/blackathenaafroa00bern (дата обращения: 09.09.2023). 

8. Bunta A. Nietzsche’s passage from Germany to Europe: The three «deaths» of the 
higher cultural unity // Filozovski vestnik. – Ljubljana, 2019. – L. 40, št. 2. – S. 81–
96. 

9. Fowden G.L. Empire to Commonwealth: Consequences of monotheism in Late 
Antiquity. – Princenton, N.-Y. : Princeton University Press, 1993. – 205 p. 

10. Gržinić Mauhler M.G. The idea of Europe // Filozovski vestnik. – Ljubljana, 2019. – 
L. 40, št. 2. – S. 97–118. 

11. Klepec P. Crisis, Europe // Filozovski vestnik. – Ljubljana, 2019. – L. 40, št. 2. – 
S. 119–138. 

12. Mastnak T. Europa: The politics of mythology // Filozovski vestnik. – Ljubljana, 
2019. – L. 40, št. 2. – S. 7–58. 

13. Nedoh B. A state of refugees? Agamben and the future Europe // Filozovski vestnik. – 
Ljubljana, 2019. – L. 40, št. 2. – S. 157–175. 



Цибизова И.М. 

 172

14. Resta C. Terramare // Filosofia. – Milano-Undine : Mimesis Edizione. – 2022. – 
An. 67. – P. 11–23. – URL: https://www.ojs.unito.it/index.php/filosofia/article/ 
view/7240/6257 (дата обращения: 27.05.2023) 

15. Rethinking the idea of Europe / Šumič Riha J. (Ed.) ; Filozovski vestnik. – Ljub-
ljana, 2019. – L. 40, št. 2. – 250 s. 

16. Riha R. Europa ais Fall der Idee // Filozovski vestnik. – Ljubljana, 2019. – L. 40, 
št. 2. – S. 139–148. 

17. Šumič Riha J. Europe’s borderland and non-citizen politics // Filozovski vestnik. – 
Ljubljana, 2019. – L. 40, št. 2. – S. 177–209. 

18. Troha T. Living in a parallel universe: From Brussels to Orbán, and on // Filozovski 
vestnik. – Ljubljana, 2019. – L. 40, št. 2. – S. 211–236. 

 



Рец. на кн. Д. Достанича и А. Новаковича «Порядок и свобода:  
диспуты консерваторов и либертарианцев» 

ПОЛИТИЧЕСКАЯ ФИЛОСОФИЯ 

УДК 321+1(07)      DOI: 10.31249/rphil/2024.01.12 

ЦИБИЗОВА И.М.* КОНСЕРВАТИЗМ И ЛИБЕРТАРИАНСТВО В 
СОВРЕМЕННОМ МИРЕ. – Рец. на кн. Д. ДОСТАНИЧА И А. НО-
ВАКОВИЧА «ПОРЯДОК И СВОБОДА: ДИСПУТЫ КОНСЕРВА-
ТОРОВ И ЛИБЕРТАРИАНЦЕВ»  

Аннотация. В книге сербских политических философов 
Д. Достанича и А. Новаковича представлены основные характери-
стики, внутренние градации и взаимоотношения ведущих запад-
ных политических идеологий либертарианства и консерватизма с 
их основными символами – порядком и свободой. 

Ключевые слова: консерватизм; либерализм; либертарианст-
во; политическая система; порядок; свобода. 

TSIBIZOVA I.M. Book review: conservatism and libertarianism in the 
nowadays world 

Abstract. The book by Serbian political philosophers D. Dosta-
nich and A. Novakovic presents the main characteristics, internal 
gradations and relationships of the leading Western political ideologies 
of libertarianism and conservatism with their main symbols – order and 
freedom. 

Keywords: conservatism; liberalism; libertarianism; politic 
system; order; Liberty. 

Для цитирования: Цибизова И.М. Консерватизм и либертарианство 
в современном мире [Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. 

* Цибизова Ирина Михайловна – кандидат исторических наук, научный
сотрудник отдела философии ИНИОН РАН; itsibizova@mail.ru (ORCID: 0000–
0003–1428–2152). 

 173



Цибизова И.М. 

 174

Отечественная и зарубежная литература. Серия 3: Философия. – 2024. – 
№ 1. – С. 173–181. – Рец. на кн.: Dostanić D., Novaković A. Poredak i 
sloboda: razgovori konzervativaca i libertarijanca. – «Službeni glasnik» : 
Beograd, 2020. – 629 s. – DOI: 10.31249/rphil/2024.01.12 

Книга стала попыткой разобраться в бесконечной партии, 
которая ведется на глобальной шахматной доске консерваторами и 
либертарианцами с их непримиримыми доктринами, символично 
представленными порядком и свободой. На обложке символично 
представлены два шахматных коня. 

Спор о соотношении свободы и – тогда – необходимости ве-
дется еще с античных времен. Демокрит считал, что во всей при-
роде господствует необходимость и лишь понимание причин по-
зволит человеку обрести душевный покой и счастье. О свободе 
речь не шла. Аристотель утверждал только полностью зависящие 
от человека свободу воли и свободу в выборе между добром и 
злом. Первым вопрос о случайности в природе и возможности 
быть свободным поставил Эпикур. По аналогии с атомом, совер-
шающим спонтанные движения без очевидных причин, человек 
также обладает свободой. Счастье, воспринимаемое как свобода от 
телесных страданий и душевных тревог, достигается уклоняю-
щимся от них человеком благодаря знанию. Согласно стоикам, 
защитникам строжайшей необходимости, царящей в мире, обла-
дающий умом и волей человек свободен действовать по собствен-
ной склонности. У мудреца свобода и необходимость совпадают. 
Софист Калликл видел праведное в возможности свободно идти по 
выбранному пути, не обуздывая, но усиливая свои пожелания и 
содействуя их исполнению. 

Неограниченная свобода одних приводит к господству силь-
ных над слабыми и другим негативным явлениям в обществе. Для 
их преодоления провозглашались законы, которые пифагорейцы 
считали проявлением власти богов, называя худшим злом анархию 
и беззаконие. 

В нашу эпоху, названную сербским политологом М. Пейко-
вичем «эпохой маниакальной одержимости радикальным прогрес-
сом» (1, с. 477), когда одна информация моментально сменяет дру-
гую, важно разобраться во взаимоотношениях консерватизма и 
либертарианства с их символами «порядок» и «свобода», одновре-



Рец. на кн. Д. Достанича и А. Новаковича «Порядок и свобода:  
диспуты консерваторов и либертарианцев» 

 175

менно очистив понятия от вторичных наслоений, показав их сущ-
ность и построив систему их взаимоотношений, в первую очередь 
противоборства. Книга также – попытка ответить на вопросы, за-
ложено ли либертарианство в основу любого консерватизма, можно 
ли свести первое в фундаментальном смысле ко второму и должен 
ли каждый государственный порядок обеспечивать абсолютное 
право распоряжаться собой, своим телом и частной собственно-
стью. 

Консерватизм интерпретировал политолог Душан Достанич, 
переводчик с английского и немецкого языков, член Немецкого 
общества исследования политического мышления (Deutsche 
Gesellschaft zur Erforschung des politischen Denkens) и Общества 
Карла Шмитта (Carl-Schmitt-Gesellschaft). Либертарианство – по-
литолог и политический философ, специализирующийся на поли-
тических процессах, постсоциалистическом переходе и идеологиях, 
декан колледжа Научного управления кибертехникой Александар 
Новакович. Авторы подчеркивают неисследовательность темы в 
Сербии, объясняя это «глубинным и до сих пор не переосмыслен-
ным наследием коммунизма», временем, когда либералы и консер-
ваторы становились союзниками по необходимости, объединяясь 
против общего врага. Они ассоциируют сербский либерализм с 
Кочо Поповичем1, консерватизм – с Александром Ранковичем2. 

После общей характеристики двух течений приводится об-
зор их взаимоотношений, варьирующихся от идиллии до раздора, 
с приведением взаимных обвинений их представителей и позиции 
авторов. Далее слово предоставляется самим участникам противо-
стояния – приводятся труды и выступления ведущих представите-
лей консервативного и либерального мышления, политиков и фи-

                                                      
1 Попович Кочо (1908–1992) – югославский военный и политический дея-

тель, доброволец в Испанской гражданской войне в 1937–1939 гг., генерал-пол-
ковник ЮНА, начальник Генерального штаба ЮНА, вице-президент Югославии 
1966–1967, министр иностранных дел Югославии 1953–1965 гг., писатель и пуб-
лицист. 

2 Ранкович Александр (1909–1983) – югославский военный, политический 
и государственный деятель, вице-президент Югославии 1963–1966, министр 
внутренних дел Югославии 1946–1953, ушел из политики после скандала, свя-
занного с прослушиванием Йозефа Броза Тито. 



Цибизова И.М. 

 176

лософов: Айн Рэнд1, Александера Э. Гауланда2, Алена де Бенуа3, 
Андре Ф. Лихтшлага4, Армина Молера5, Барри Голдутора6, Дейдры 
Макклоски7, Уолтера Блока8 и многих других, объединенных в во-
семь тематических разделов. 

Свою часть введения Д. Достанич начинает с констатации 
того, что ни одно классическое течение политического мышления 
не подвержено таким противоречиям, как консерватизм. Отчасти 
это объясняется тем, что долгое время его связывали с определен-
ными партиями, армией, дворянством или элитами, ныне не являю-
щимися носителями консервативного этоса. Зачастую консерватизм 
сводят к сентиментальному сожалению о прошлом, хорошем лишь 
потому, что прошло. Мыслитель определяет причины взаимного 
непонимания между консерваторами: невозможность определения 
консерватизма как рациональной теории или идеологии, скорее 
это позиция, манера поведения, дух, принцип деятельности, свя-
занные не с универсальным политическим содержанием, но с кон-
кретными обстоятельствами, существующей традицией. Согласно 

                                                      
1 Ayn Rand англ., урожденная Алиса Зиновьевна Розенбаум (1905–1982), 

основательница философской системы объективизма, рационального индивидуа-
лизма, противопоставляемого коллективизму.  

2 Немецкий публицист и политик, заместитель председателя партии Аль-
тернатива для Германии, председатель депутатской фракции АдГ.  

3 Французский философ, писатель, политик, основатель и теоретик движе-
ния «Новые правые». 

4 Немецкий публицист и издатель, идеолог «либертарианского сопротив-
ления», автор слогана ««Глобализация – это не судьба – для мира суверенных 
наций!», лауреат премии Фонда консервативного образования и исследований.  

5 Швейцарский и немецкий публицист и философ, автор идеи консерва-
тивной революции, оказавший влияние на движение новых правых в Германии. 

6 Американский политик и писатель, влиятельный участник неофициаль-
ной консервативной коалиции в Конгрессе США.  

7 Американский экономист, известная своей трилогией о капитализме и 
буржуазии XIX–XX вв и приписывающая успехи в экономическом развитии ли-
берализму. 

8 Американский экономист австрийской школы, либертарианский теоре-
тик и приверженец анархо-капитализма.  



Рец. на кн. Д. Достанича и А. Новаковича «Порядок и свобода:  
диспуты консерваторов и либертарианцев» 

 177

Л. Лео1, в этом смысле «левые» вечны. Достанич приводит интер-
претацию этим философом библейских пророков, в том числе про-
рока Иеремии, критикующего власти за нововведения, противоре-
чащие заповедям Божьим (с. 34–35). Другая группа причин 
состоит в сведении консерватизма к сопротивлению любым пере-
менам, хотя он, по словам Лео Брента Боузелла-младшего, высту-
пает лишь за преемственность и сохранение прошлого, так как 
иначе мы получаем движение, но не развитие. Точнее, сохранение 
не всего прошлого, но лишь вечно значимого (Н. Гингрич2). Дос-
танич определяет консерватизм как многовековой политический 
топос: «Консерватизм… вследствие глубокого антропологическо-
го видения мешает человечеству уверовать в то, что ему дано на 
этом свете своими силами создать “царство Божье” и одновремен-
но не впасть в отчаяние». М. Пейкович называет эту фразу «мани-
фестом консерватизма» (1, с. 479). Попытки построения «рая на 
земле» без должного консервативного сопротивления всегда при-
водили к экстремальным результатам, обрекая на гибель или ни-
щенство сотни миллионов людей. 

Новакович начинает с отсылки к Джонатану Хайдту с его 
шестью типами восприятия «моральной кухни»3. Эти рецепторы у 
людей варьируются, и наиболее сбалансированы у консерваторов, 
у либералов доминирует касающийся свободы / тирании. По сло-
вам Новаковича, для либертарианства характерны редукционизм, 
радикальность, исключительность, универсализм, стремление 
практически подтвердить аксиому о легитимности использования 
силы для защиты индивидуума от покушения других на его свобо-
ду и собственность. Это сводит либертарианство к учению об ин-
дивидуальных правах и свободах. Отсюда камень преткновения 
между либертарианцами и консерваторами: первые не желают 
иметь дела со специфичностью общества (традициями и обстоя-
тельствами), выступая за установление повсюду конституционного 
порядка, гарантирующего как максимум минимальное и морально 

                                                      
1 Лео Леонард Энтони – американский юрист и консервативный юридиче-

ский активист. 
2 Гингрич Ньют – американский политик, публицист и писатель. 
3 Речь идет о диадах забота / вред, справедливость / взаимность, верность / 

предательство, авторитет / субверсия, власть / уважение, чистота / святость.  



Цибизова И.М. 

 178

нейтральное государство (полицию и судопроизводство) для за-
щиты индивидуальных свобод. Относительно этого «минимакси-
мального» условия тонкое либертарианство сближается с левым 
социализмом или правым консерватизмом. Полное же распростра-
няется и на другие области (феминизм). Преобладающее первое 
открывает диспут между либертарианцами, защищающими ценно-
сти и традиции в общественной – но не государственной – жизни 
(Дж. Хоуп, М. Ротбард, Лью Роквелл), и равнодушными или пре-
зирающими ценности и наследие, отвергающими любой государ-
ственный проект с оттенком консерватизма (Рэнд). На примере 
Локка и Ротбарда Новакович демонстрирует не только простран-
ственно-временные, но и концептуальные разногласия раннего 
классического либерализма и позднего либертарианства. Неясно, 
является ли «владение собой» человеком относительным (у Локка 
всем абсолютно распоряжается лишь Бог) или абсолютным (Рот-
бард). Это различие имеет правовые импликации, в первую оче-
редь, в семейном праве: неясно, считать ли ребенка «хозяином са-
мому себе» сразу после рождения или с подросткового возраста, и 
обратное – может ли родитель продавать, морить голодом или 
вредить собственным детям. Многослойность либертарианства 
сопряжена со множеством его реляций как внутренних, так и 
внешних. 

Завершается введение описанием взаимоотношений либер-
тарианства и консерватизма при принятии «тонкого» понимания 
первого. Отмечается отсутствие возможности их союза с прогрес-
систами, сторонниками увеличения иммиграции, прогрессивной 
дискриминации прав ЛГБТ, равноправия полов, мультикультура-
лизма. Прогрессистская повестка означает увеличение бюрокра-
тии, противореча сути либерализма. Составители, подчеркивая 
невозможность гармонии между консерваторами и либертариан-
цами, допускают их проблемный альянс против иных идеологий и 
политических концепций. «Святой союз» означал бы растворение 
одного в другом. Некоторые либертарианцы видят в консерватиз-
ме свою идеологию (Хоуп), то же можно сказать о консерваторах, 
подразумевая классический либерализм. Для классического либе-
рализма было нормально соблюдение религиозных норм. Обесцве-
тившись под влиянием утилитаризма И. Бентама и социал-демо-



Рец. на кн. Д. Достанича и А. Новаковича «Порядок и свобода:  
диспуты консерваторов и либертарианцев» 

 179

кратии Д.С. Милля, либертарианство возникло в США после пере-
рыва, отвергнув подразумевавшееся прежде. Сербские философы 
предполагают, что перед внешней опасностью либертарианство и 
консерватизм способны объединиться, сохранив некие «подразу-
мевающиеся» нормы. 

В первой главе «Сущность консерватизма» приводятся ос-
новополагающие консервативные ценности из книги М. Оутшотта 
«Рационализм в политике»: недоверие к общим принципам, абст-
ракциям, одностороннему рационализму при сентиментальном 
отношении к специфическому, исторически утвердившемуся и 
уникальному. Разность материалов позволяет говорить о многих 
направлениях и теориях консерватизма. Завершается глава текстом 
Э. Штрауба, утверждающего, что консерватизм ныне фактически 
растворился в либерализме. Текст Р. Кирка «Десять принципов 
консерватизма» – возможно, лучшая из современных попыток 
представить основы течения. 

Вторая глава «Болтливые сектанты» содержит консерватив-
ную критику классического либерализма и либертарианства. Од-
ним из предметов критики был «рыночный фанатизм» и требова-
ние заменить социалистический план якобы либертарианским, что 
подчинило бы отношения и традиции общества рыночным прин-
ципам. В авторском резюме подчеркивается, что консерваторы 
критикуют не все либеральные порядки, исключая исторически 
обусловленные, но лишь нигилистское желание полностью пере-
строить общество при поддержке государства и левых ценностей. 
В давшем название главе труде Р. Кирка «Либертарианцы – болт-
ливые сектанты» критикуется не Локк, но Милль как очевидный 
предтеча современного течения. Э. Ленерт в тексте «Ошибочный 
примат» говорит о тщетности «экономической религии» социа-
лизма и капитализма и превосходстве духовного над экономиче-
ским. Выступление А. Гауланда «Либеральная гегемония» говорит 
об утрате экономикой роли консервативной социальной силы и 
опасности для традиционных общественных общностей (в том 
числе семьи). 

Третья глава «Зачем быть либертарианцем», повторяющая 
название статьи М. Ротбарда, содержит концепции придерживаю-
щихся «строгого» и «тонкого» либертарианского морального ко-



Цибизова И.М. 

 180

декса. Составители констатируют, что либертарианство – филосо-
фия бунтовщиков, немедленно требующих справедливости, пропи-
санной сверхдержавой, и считающих рынок следствием либерализма. 
Д. Маклосски «Манифест нового американского либертарианства 
или как стать гуманным либертарианцем» превосходит «тонкое» 
понимание концепции. Ротбард ассоциирует либертарианство не с 
утилитаризмом, но с правдолюбием. В. Блок отделяет либертари-
анство от современного морального релятивизма и извращений, 
подчеркивая важность культурного (не государственного) консер-
ватизма для осуществления либеральных идей. Его речь служит 
введением к четвертой главе «Либертарианство как культурный 
консерватизм», где собраны тексты с «тонким» пониманием либе-
рализма, подчеркивающие необходимость следования традицион-
ным ценностям. Л. Роквелл считает культурные антинормы отвра-
тительными и не имеющим ничего общего с истинным 
либерализмом «мертвым балластом». Хоуп видит в настоящем 
консерватизме либертарианство, между тем как Блок требует дис-
танцироваться от консерваторов и социалистов. В пятой главе соб-
раны противоречивые речи, например, говорящие о возможности 
защиты либертарианством фашизма как меньшего зла по сравне-
нию с коммунизмом (Л. фон Мизес), возможности принятия за ли-
бертарианцев апологетов государственного суверенитета, против-
ников тоталитаризма (К. Шмитт). Шестая глава «За и против 
(американского) фьюзионизма1» содержит выступления времен 
холодной войны. В седьмой главе приводится дискуссия А. Лихт-
шлага, говорящего о тоталитарном характере государства, уби-
вающего традиционные ценности и предлагающего объединение 
консерваторов и либералов против этого, и Г. Кубичека, видящего 
угрозу ценностям именно в таком союзе. В восьмой главе собраны 
статьи Ф. Хайека, подчеркивающие отвержение им исключительно 
британского типа консерватизма, отказавшегося от консерватив-
ных принципов. Завершается глава констатацией этим мыслителем 
ущерба, нанесенного радикальными движениями по защищаемым 
мировыми монотеистическими религиями ценностям – семье и 
собственности. 

                                                      
1 «Сплав» консерватизма с правым либертарианством. 



Рец. на кн. Д. Достанича и А. Новаковича «Порядок и свобода:  
диспуты консерваторов и либертарианцев» 

 181

Подчеркивая неопределенность многих вопросов, характе-
ризующих современные консерватизм и либертарианство, книга 
дает возможность для размышлений не только специалистам, но и 
людям, интересующимся политикой, предоставляя возможности 
из первых рук узнать о диспуте либертарианцев и консерваторов. 
 



Цибизова И.М. 

182

УДК 327       DOI: 10.31249/rphil/2024.01.13 

ЦИБИЗОВА И.М.* МЭИТ: ЧТО ЭТО, ЧЕМ ОН ОПАСЕН И ПО-
ЧЕМУ УГРОЖАЕТ РОССИИ. – Рец. на кн. Д. ПАВЛОВИЧА 
«АМЕРИКАНСКИЙ ПОХОД НА РОССИЮ: МЭИТ – МИЛИТА-
РИСТСКИЙ И ЭКОНОМИКО-ИНТЕГРАТИВНЫЙ ТОТАЛИТА-
РИЗМ : ЭССЕ ИЗ ПОЛИТОЛОГИИ»  

Аннотация. Двухтомник эссе сербско-французского мысли-
теля Д. Павловича рассматривает современный политический ре-
жим США как одну из разновидностей современного неофашизма – 
милитаристский и экономико-интегративный тоталитаризм, ин-
терпретируя его негативные последствия для мира в целом. 

Ключевые слова: внешняя политика; неофашизм; Российская 
Федерация; США; тоталитаризм. 

TSIBIZOVA I.M. Book review: the phenomenon of MEIT: how is it 
dangerous and why is it threaten Russia? 

Abstract. Two-volume essays by the Serbian-French thinker 
D. Pavlovich considers the USA modern political regime as one of the
varieties of modern neo-fascism, militaristic and economic-integrative
totalitarianism, interpreting its negative consequences for the world as a
whole.

Keywords. foreign policy; neo-fascism; Russian Federation; 
USA; totalitarianism. 

Для цитирования: Цибизова И.М. МЭИТ: Чем он опасен и почему 
угрожает России. [Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. Оте-

* Цибизова Ирина Михайловна – кандидат исторических наук, научный
сотрудник отдела философии ИНИОН РАН; itsibizova@mail.ru (ORCID: 0000–
0003–1428–2152). 



Рец. на кн. Д. Павловича «Американский поход на Россию: МЭИТ – 
милитаристский и экономико-интегративный тоталитаризм...»

 183

чественная и зарубежная литература. Серия 3: Философия. – 2023. – № 4. – 
С. 182–193. – Рец. на кн.: Павловић Д. Амерички поход на Русију : МЕИТ – 
милитаристички и економски интегративни тоталитаризам : есеји из по-
литичких наука. Књ. 1 и 2. – Београд : Чигоја штампа ; Paris : Dialogue, 
2022. – 392 с. – DOI: 10.31249/rphil/2024.01.13 

Сербско-французский мыслитель, редактор парижского 
журнала «Dialogue», врач-анестезиолог и патофизиолог Драган 
Павлович представил двухтомник политологических эссе, харак-
теризующих внешнюю политику США. 

Автор исходит из констатации непреходящего желания аме-
риканских политиков после Второй мировой войны – своеобраз-
ной демократическо-республиканской олигархии (с. V) – уничто-
жить русскую ядерную конкуренцию через уничтожение 
государства1, приведшего к пренебрежению остальными полити-
ческими задачами и политической унификации, а также – потере 
политических свобод, моральной неизбирательности (этическому 
релятивизму), невнимание к интеллектуальным аспектам (абсурд-
ные философские школы), культурным извращениям, деградации 
многих областей жизни и бесконечным войнам по всему миру. За 
последние сорок лет международное право нарушалось десятки 
раз, в основном Соединенными Штатами. Америка спровоцирова-
ла свыше ста войн и осуществила более двухсот менее значитель-
ных интервенций под предлогом создания справедливых обществ. 

Констатируя поддержку Америкой Украины, в том числе и 
ради продвижения НАТО к границам России, автор различает си-
туации в регионах Восточной Украины, где население требовало 
лишь минимальных прав меньшинств, и в Косово и Метохии, где 
албанцы ими обладали, но требовали собственное государство 
(с. VI). Подчеркивается сомнительный характер государства, ин-
тегрировавшего в армию неонацистские формирования и уничто-
жившего порядка 14 000 человек в восточных областях, о чем за-

1 Для пояснения было бы логичнее представить цепочку: план Маршалла – 
доктрина «Великой шахматной доски» З. Бжезинского – теория «оранжевых ре-
волюций» и мирной смены неугодных властей в странах мира, разработанную 
«одиноким рейнджером», сторонником ненасильственной смены власти Джином 
Шарпом для использования американскими политиками и военными структура-
ми.  



Цибизова И.М. 

184

падные СМИ молчат. Нечто подобное проделал Гитлер в 1934 г. 
Многие механизмы современного ЕС, созданные ради развития 
социальной справедливости, мало отличаются от «умеренного 
фашизма» 1930-х годов (c. VIII). СВО на Украине автор называет 
не социальным, религиозным, этническим, культурным, идеологи-
ческим, цивилизационным, но геополитическим конфликтом, ча-
стью семидесятилетнего плана уничтожения России как геополи-
тического фактора, осуществлению которого мешает Сербия 
(с. IX–X). Павлович наивно полагает, что разрешить его можно 
путем просвещения и создания в США «демократического и спра-
ведливого общества» при взятии на себя Европой роли просвети-
тельницы, «как всегда было в прошлом» (с. X). Впрочем, это ре-
шение при его абсолютной неосуществимости можно похвалить за 
«зеркальное отражение» – ответ державе-гегемону его же словами 
и методами. Из-за множества войн репутация США находится на 
самом низком уровне. Ни в одной из них не была установлена 
«демократия» при ее фактическом уничтожении в самой Америке. 
Хаосу, привнесенному «информатикой и глобализмом», предлага-
ется противопоставить некий «ренессанс XXI в.» (с. XI). Абсурд-
ная цель – Россию необходимо уничтожить – оправдывает кор-
рупцию в отдельных странах и государственный терроризм на 
международной арене (с. XII). 

Среди работ об «американской демократии, фашизме, нео-
фашизме и будущем мира» Павлович выделяет труды политологов 
М. Гиленса и Б. Пейджа, констатировавших вырождение амери-
канской демократии в олигархию1, и Ноама Хомского2, в том чис-

1 Gilens M., Page B.I. Testing Theories of American Politics: Elites, Interest 
Groups, and Average Citizens. – Cambridge : Cambridge University Press. – 2014. – 
18 September. – URL: https://www.cambridge.org/core/journals/perspectives-on-
politics/article/testing-theories-of-american-politics-elites-interest-groups-and-average-
citizens/62327F513959D0A304D4893B382B992B (дата обращения: 24.08.2023). 

2 Chomsky N. Noam Chomsky on Rising Fascism in U.S., Class Warfare & the 
Climate Emergency // Democracy now! – 2021. – December 30. – URL: https://www. 
democracynow.org/2021/12/30/noam_chomsky_on_rising_fascism_in (дата обраще-
ния: 24.08.2023); 

Q&A with Noam Chomsky about the Future of our world for the 
SXSW23 Wonder House // youtube.com – https://www.youtube.com/watch?v=dUOvp 
IOAmYk (дата обращения: 24.08.2023); 



Рец. на кн. Д. Павловича «Американский поход на Россию: МЭИТ – 
милитаристский и экономико-интегративный тоталитаризм...» 

 185

ле – о цели ЕС уничтожить Россию, приводя одновременно ссылки 
на взгляды своих и Хомского политических оппонентов1 (с. XIII). 

Введение многозначно названо врачом Павловичем «Дели-
рий». Это пограничное состояние с галлюцинациями, делающее 
невозможным разумный контакт с пациентом. Так характеризуется 
превращение скоротечной, как сон, «американской мечты» в тяже-
лый ночной кошмар, длящийся уже семь десятилетий (с. 3–4) 
Свою «моральную позицию» автор определяет собственными тре-
вогами, исходя из «теории опасений»2, согласно которой люди 
объединяются в группы в соответствии со своими интересами и 
причинами беспокойства (с. 1), между тем как мотивы поступков в 
соответствии с моральными нормами отчасти ограничиваются 
личным окружением и миром человека (с. 3). США после 1945 г. 
организовали свое государственное сообщество по исправленной 
модели фашизма, существенно изменив жизнь всех стран мира, в 
том числе через множество локальных войн. Как и в фашистских 
государствах, демократия в США практически исчезла, сохранив-
шись лишь в процедуре выборов президента (также контролируе-
мых посредством избирательной системы). Важнейшие решения 
выносят команды экспертов и органы крупных финансовых кор-
пораций (с. 2). Поставив ложную моральную цель – уничтожение 
конкурирующей ядерной державы, США пришли к выводу о доз-
воленности любых средств – такова сущность МЭИТ (с. 3–4). Для 
достижения благосостояния собственных граждан – конечной цели 
внешней политики США – необходимо американское доминиро-

Mars A. Noam Chomsky: ‘American democracy is in very serious danger’. In-
terview // El pais. – 2022. – January 25. – URL: https://english.elpais.com/usa/2022-01-
25/noam-chomsky-american-democracy-is-in-very-serious-danger.html (дата обраще-
ния: 24.08.2023).  

1 Речь идет о плане раздробления Российской Федерации. Destroy Russia: 
The real program of the European Hard Right! // Defend Democracy Press. The Web-
site of the Delphi Initiative. – 2023. – 30.03. – URL: https://www.defenddemocracy. 
press/destroy-russia-the-real-program-of-the-european-hard-right/ (дата обращения: 
24.08.2023).  

2 Теория, предложенная в 1962 г. Уолтером Б. Миллером и объясняющая 
поведение «членов подростковых уличных группировок в сообществах низшего 
класса» озабоченностью шестью основными проблемами: неприятностями, жест-
костью, сообразительностью, волнением, судьбой, автономией.  



Цибизова И.М. 

186

вание во многих сферах, включая военную. Оно зачастую обрета-
ется силой и за счет других наций (с. 4). Во времена глобализации 
во всем, что происходит в мире, прослеживаются интересы США. 
По мнению Павловича, Китай делает все, чтобы не стать атомной 
державой, конкурентом Америки. Он сомневается, что Великобри-
тания, достигнув такого статуса, не перешла бы в лагерь амери-
канских врагов. Во времена российско-американского диалога ка-
залось, что состояние делирия излечимо (с. 5). Доктрина МЭИТ 
предполагает уничтожение России не в войне, но систематическим 
подрывом изнутри или изоляцией на международной арене. Аме-
риканские войны, разрушившие множество государств и унесшие 
множество жизней, отразились не только на экономике, но и на 
культуре, философии, литературе, науке, искусстве, всей социаль-
ной жизни планеты. Почти все «смятения умов» от движения хип-
пи до исламского фундаментализма – попытка воплощения амери-
канских идей с конечной целью уничтожения России. Без нее, по 
мнению Павловича, не было бы войн в Корее, Вьетнаме и на 
Ближнем Востоке, экстремистских левых и правых движений, Бер-
трана Рассела и Ноама Хомского1, или, возможно, последний за-
нимался бы лишь филологией (с. 6). 

Ради сопоставления неонацизма и МЭИТа Павлович вводит 
новое определение первого (с. 7). Павлович считает неонацист-
скими не только политические течения и идеологии, но и поведе-
ние, имеющее мало общего с классическим нацизмом, но столь же 
насильственное, антидемократическое, расистское, дискримина-
ционное, несправедливое и неморальное. При описании общих 
политических тенденций Запада понятие «неонацизм» использует-
ся в широком смысле, но в случае США «МЭИТ» более уместен. 
Его характеризует игнорирование национальных (Конгресс США) 
и международных (Совет Безопасности и ООН) институтов. 
С объявлением марксизма ересью (особенно во времена маккар-
тизма) началась пагубная интеграция, требующая полного подчи-
нения (с. 8). Фашизм с начала XX в. представляет модель порядка, 
встречающегося в той или иной форме во многих обществах. Он 

1 Ноам Хомский – американский лингвист, интеллектуал и леворадикаль-
ный политический мыслитель, один из наиболее цитируемых ученых современ-
ности.  



Рец. на кн. Д. Павловича «Американский поход на Россию: МЭИТ – 
милитаристский и экономико-интегративный тоталитаризм...» 

 187

встроен в государственные институты и его тяжело распознать в 
западных обществах. Украинцы сделали это неуклюже, и послед-
ствия очевидны. 

Характеризуя современную интеграцию, Павлович подчер-
кивает, что нации и национальные государства основаны не на эт-
нической предпосылке, но на общих интересах, солидарности и – 
главное – отвержении «других», вплоть до намерения уничтожить. 
Приветствуется полная интеграция в МЭИТ: НАТО стало инстру-
ментом, понятие союза выключает ставшее основным принципом 
слепое послушание членов и сателлитов. Навязчивая одержимость 
США состоит в убеждении в необходимости достичь абсолютного 
доминирования в мире. Этот неофашизм видит врагов во всех, кто 
хотя бы теоретически способен противостоять США в военном 
отношении или создать нежелательные для Запада политические 
тенденции (с. 9–10). Склонность к объединению является девиант-
ным вариантом нормального стремления, подразумевая ненор-
мальное абсолютное объединение, рождающее чудовищную сис-
тему, превосходящую части и требующую от них абсолютного 
послушания в вопросах, не заложенных в основание союза. Можно 
назвать это «синдромом тайных обществ», как в случае масонства 
или мафии, когда член знаком с целями сообщества, но позднее 
выясняет, что его обязанности гораздо больше декларированных 
или что от него требуют абсолютного послушания. Фашизм кладет 
в основание государственного объединения не принцип справед-
ливости, но идею основанного на послушании «совершенного» 
общества, постоянно увеличивая обязанности и урезая права. 
Идеологическая основа фашизма бедна из-за основания на версии 
политического фидеизма. Эпистемологическая концепция превос-
ходства веры над разумом заимствована для оправдания навязыва-
ния воли правящей партии. Для доказательства необходимости 
послушания прибегают к вульгаризированной логике, по фидеи-
стическим принципам требующей верить нелогичным и неистин-
ным выводам (с. 10–11). 

Концепция Павловича состоит в том, что 1) США с 1945 г. 
упорствуют в идее о необходимости уничтожения СССР, затем – 
России; 2) это достигается нарушением международного права или 



Цибизова И.М. 

188

полным контролем над ним; 3) метод достижения – разновидность 
неофашизма, МЭИТ. 

Непосредственный результат МЭИТа Павлович видит в 
интервенциях, осуществляемых разнообразными агентами, чаще 
всего ЦРУ, что подробно описано Ф.С. Сондерс1. МЭИТ использу-
ет концепции из разных областей науки, культуры,  утверждая це-
лью установление справедливого общества и демократии. Это 
приводит к искажению сознания: убийство людей и террор оправ-
дываются бихевиористскими методами благом будущих поколе-
ний2 (с. 11). Косвенные эффекты состоят в программировании 
макроструктурами поведения микроакторов (с. 12). 

Во второй книге эссе демонстрируется воздействие МЭИТа 
на науку (привлечение к суду за «шарлатанство» марсельского 
профессора Дидье Рауля и т.д.), философию (контекстуализм, по-
стмодернизм и др.), литературу и гуманитарное знание (критиче-
ская расовая теория). 

Осмысление макро- и микропрограммирования позволяет 
рассмотреть, как государство определяет поведение институтов и 
граждан. Павлович видит в государстве модулятора поведения ин-
дивидуумов, определяя его как макрофактор или макроструктуру. 
Согласно теории методологического холизма, (1) макрофакторы 
фильтруют психологические предпосылки явлений, объясняя их 
при игнорировании нерелевантных предпосылок; (2) макрофакто-
ры производят психологические предпосылки этих явлений или 
(3) программируют их реализацию, повышая вероятность, как опи-
сывают Ф. Джексон и Ф. Петти3 (с. 12–13). В методологическом ин-

1 Британская журналистка, историк и политический мыслитель, одна из 
лучших книг которой «ЦРУ и мир искусств. Культурный фронт холодной войны» 
опубликована на русском языке издательством «Кучково поле» и Институтом 
внешнеполитических исследований и инициатив в 2013 г.  

2 Знаменитое изречение первой женщины на посту госсекретаря США 
М. Олбрайт. «Беспрецедентная змея», как окрестили ее иракские СМИ – Короле-
ва ювелирных посланий: Мадлен Олбрайт и ее говорящие броши // Каменная 
сказка. – 2022. – 1 июня. – URL: https://dzen.ru/a/YpcoEkcnlARDXb0u (дата обра-
щения: 15.08.2023).  

3 Jackson F., Pettit P. Structural Explanation in Social Theory // Charles D., 
Lennon K., Rediction, explanation and realism. – Oxford : Claredon Press, 1992. – 
P. 97–132.



Рец. на кн. Д. Павловича «Американский поход на Россию: МЭИТ – 
милитаристский и экономико-интегративный тоталитаризм...» 

 189

дивидуализме (Дж. Элстер) фаворитизируется автоматический мик-
рофактор. Дж. Боман предлагает компромиссное комплексное ре-
шение. По мнению Павловича, рассмотрение общественных собы-
тий «изнутри» уступает видению «снаружи» (Дж. Ритцер), 
макрособытия универсального значения очевиднее издали, их же 
влияние на микрособытия позволяет определить направление со-
циальных процессов, повышая возможности предвидения (c. 13). 
При рассмотрении «издалека» менее очевидны микрособытия, но 
очевиднее картина в целом и связь микро- и макроуровней. Госу-
дарство, основанное на девиантной модели МЭИТа, само стано-
вится моделью для институтов и поведения в обществе. Высшая 
цель нейтрализуется в иерархии нижних. Ее неоправданность и 
аморальность приводит к катастрофическому результату. Пози-
тивный эффект сказывается в развитии армии, военных индустрии 
и технологий, но разрушительный значительно превосходит его. 
По мнению Павловича, перманентная русско-американская кон-
ференция могла бы стать неплохим решением проблемы. Амо-
ральный западный взгляд на мир угрожает существованию не 
только справедливого общества, но и самого мира (с. 14). 

Характеризуя расширение НАТО, Павлович считает увели-
чившей вероятность термоядерной катастрофы ошибкой вхожде-
ние в него стран Восточной Европы, бывших барьером между За-
падом и Россией. Главная же цель на Украине видится автору не в 
успехе этого государства (вхождении в НАТО), но в вызове волне-
ний и смены режима в России (с. 15–16). 

Вторая книга двухтомника сосредотачивается на этике нау-
ки, в том числе западной тенденции занижать число жертв Второй 
мировой войны, в чем видится неонацистский поворот Западной 
Европы в целом. Послевоенные оценки потерь Югославии приве-
ли к занижению количества погибших в концлагере Ясеновац и 
Независимом Государстве Хорватия1 (с. 363–364). Благодаря анали-
зу демографических движений Павлович увеличивает оценку ре-
альных жертв до 2,5 млн человек, Ясеноваца – до 500 000 (с. 364–
368). 

1 Коллаборационистское государство, сотрудничавшее с нацистами и су-
ществовавшее в 1941–1945 гг. 



Цибизова И.М. 

190

Десятая глава интерпретирует этические дилеммы, рассмат-
ривая теорию заговора и ложные новости (fake news). Подобные 
новости и заговоры относятся к невысказанным намерениям, не 
являющимся очевидными до конца (с. 369). Сторонники «теории 
заговора» предполагают наличие тайного смысла действий, на-
правленных на недекларируемые цели, полезных для актора или 
вредных для окружающих. Павлович считает подобные размышле-
ния ошибочными, мотивированными собственными целями интер-
претации мира и не точными (с. 370–371). Фальсифицированные 
новости он делит на «доброкачественные» и «злокачественные» – 
вредные в меньшей или большей степени. Последние исходят из 
государственных институтов. Остальные относятся к тривиаль-
ным, но достаточно вредным, так как нарушают целостную карти-
ну знания и понимания мира, подрывают общественные отноше-
ния – межличностные, групп, сообществ, государств – и нарушают 
стабильность социального порядка. 

Ныне популярны экстремальные гипотезы, в особенности о 
поведении и намерениях власть имущих. Их выдвигают и влия-
тельные ученые. Проблема не только эпистемологическая, но и 
этическая, так как вводит моральную ответственность и вызывает 
моральное осуждение людей, затевающих подобное или распро-
страняющих ложную информацию из узких, зачастую групповых 
или личных интересов (с. 371–372). Авторство и распространение 
подобных теорий – моральный проступок. К ним относятся рассу-
ждения о вреде частоты G5 для людей, вакцинах, антеннах «Ар-
фа», пандемии. Неправомочно утверждается, что некто, власть 
имущий, пытается управлять миром по своему усмотрению и в 
ущерб остальным (с. 372). Для подобных рассуждений характерна 
критика общепринятого мнения и требование доказательства ее 
правомочности. Эти теории обычно неточны и не основываются на 
весомых доказательствах. Коррелянты аргументации нелогичны, 
как в предположении: если голубые пилюли помогают против гер-
песа, то пилюли того же цвета или формы лечат от ковида. «Тео-
рии заговора» экстремальны, не связаны с наукой, основываются 
на неочевидных незначительных сведениях при утверждении «ра-
циональности» причин (с. 373–374). 



Рец. на кн. Д. Павловича «Американский поход на Россию: МЭИТ – 
милитаристский и экономико-интегративный тоталитаризм...» 

 191

«Теории заговора» тайные, не включены в иерархию целей и 
поэтому трудноосуществимы. Они связаны с социальной пробле-
мой – взглядами на окружающий мир, угрожая привести к деста-
билизации общества. К рациональным способам познания мира 
Павлович относит непосредственно видимое (с учетом «аргумента 
иллюзии» из теории перцепции); весьма вероятное, оцененное так 
на основании предыдущего знания (если кто-то опровергает точку 
зрения другого без доказательств, появляется предположение, что 
он говорит неправду); метод «ученого», строящего мировоззрение 
на теориях других ученых и собственном опыте при понимании, 
что так бывает не всегда, и он способен постичь невидимую дру-
гими истину благодаря неочевидным признакам (с. 375–376). Чет-
вертый «иррациональный» способ рождается из смешения второго 
и третьего и делает из обычного человека «монстра знания», по-
рождает теории заговора и хаос в знании посредством нахождения 
«тайных» намерений, планов и приводит к потере веры в знание, 
информацию, институты, государство, мир, космос и существова-
ние (с. 376–377). Автор и защитник подобных теорий считает себя 
умнее, бдительнее, осторожнее и талантливее остальных в силу 
«предвидения» и постижения сущности мира. Многие преподно-
сят их как достижения креативных ученых, видящих больше ос-
тальных, но чаще всего это заблуждения, спекуляции, без основа-
ний будоражащие воображение фантастическими гипотезами. 
Обычно эти авторы не являются экспертами в той области, в ко-
торой предлагают экстремальные гипотезы, подчеркивая, что «ос-
лепленные рутиной» специалисты из-за обилия данных не способны 
мыслить свободно. Современная доступность знания (благодаря 
Интернету) приводит к абсурду (с. 377–378). При неограниченном 
богатстве Сети можно найти обширнейшую литературу как для 
доказательства, так и для опровержения практически любой гипо-
тезы: как о вреде частоты G7, так и о ее полной безопасности. На 
одних сайтах содержатся достоверные, научно подтвержденные 
гипотезы, на других – псевдонаучные спекуляции, используемые 
амбициозными представителями «теорий заговора (с. 378–379). 
Проблема подобных теорий в том, что заговоры, тайные планы 
групп и личностей существуют, вдохновляя авторов. Хотя чаще 
всего это обычные секретные государственные планы (с. 379). 



Цибизова И.М. 

192

Ложные теории – причина патологического неморального поведе-
ния. В худшем случае дилетант восходит в область науки или наука 
нисходит до уровня дилетантизма, что ведет к снижению интел-
лектуального уровня, отсутствию опоры на знание, средневеково-
му мракобесию (с. 381). Способные конструировать виртуальную 
реальность СМИ вкупе с социальными сетями стали проблемой 
информационного общества. При политическом контроле границы 
реальности и виртуальности размываются (с. 382). К смертонос-
ным фальшивым новостям Павлович относит обвинения сербов в 
обстрелах Рачаки, использование Башаром Асадом химического 
оружия. Обычные фальшивые новости распространяют обычные 
люди, фатальные – государства и их организации. Идентифициро-
вать акторов и заставить предстать перед судом за преступления 
против человечества необходимо, но разуверить авторов теорий 
заговора невозможно, эти теории стали почти религией (с. 383). 

В приложениях автор поместил карты с преобладанием про-
российского влияния на Украине в 2012 г вкупе с областями, где 
прошел референдум, касающийся присоединения к Российской 
Федерации (с. 384), а также список военных баз США в мире 
(с. 385–388). 

Концепцию США о великом прошлом, великом настоящем и 
еще более великом будущем Павлович определяет как источник 
ночного кошмара американцев. Преступления прошлого – истреб-
ления индейцев, война во Вьетнаме и все позднейшие войны и 
убийства трактуются как часть великой истории. Преступления 
настоящего не считаются таковыми, так как вскоре станут ее ча-
стью. Когда же у американцев откроются глаза, жить с таким про-
шлым будет непросто (с. 389). 

Политолог увидит в книге отсутствие объяснений, многое 
принимается за аксиому. Возможно, профессионал «с замыленным 
взором» сразу вспомнит об источнике современных претензий 
США, Декларации о независимости, позволяющей самыми благо-
родными намерениями – утверждением права людей на счастье, 
свободу и демократию – оправдывать самые жуткие преступления 
под предлогом несения этого «счастья» в страны, где оно, по мне-
нию Америки, отсутствует. Многие социологические аспекты со-
временных проявлений неофашизма также остались «за кадром», 



Рец. на кн. Д. Павловича «Американский поход на Россию: МЭИТ – 
милитаристский и экономико-интегративный тоталитаризм...» 

 193

но ценность книги даже при утопическом желании «просветить» 
США с помощью становящихся все более редкими европейских 
гуманистов состоит именно в бескомпромиссном обличении пагуб-
ности доминирования гегемона в мире, как и в одновременном из-
дании ее в Париже и Белграде. 

Список литературы 

1. Королева ювелирных посланий: Мадлен Олбрайт и ее говорящие броши //
Каменная сказка. – 2022. – 1 июня. – URL: https://dzen.ru/a/YpcoEkcnlARDXb0u
(дата обращения: 15.08.2023).

2. Сондерс Ф.С. ЦРУ и мир искусств. Культурный фронт холодной войны. –
Москва : Кучково поле : Институт внешнеполитических исследований и ини-
циатив, 2013. – 243 с.

3. Chomsky N. Noam Chomsky on Rising Fascism in U.S., Class Warfare & the
Climate Emergency // Democracy now! – 2021. – December 30. – URL:
https://www.democracynow.org/2021/12/30/noam_chomsky_on_rising_fascism_in
(дата обращения: 24.08.2023).

4. Chomsky N. Q&A with Noam Chomsky about the Future of our world for the
SXSW23 Wonder House // youtube.com. – URL: https://www.youtube.com/
watch?v=dUOvpIOAmYk (дата обращения: 24.08.2023).

5. Destroy Russia: The real program of the European Hard Right! // Defend
Democracy Press. The Website of the Delphi Initiative. – 2023. – 30.03. – URL:
https://www.defenddemocracy.press/destroy-russia-the-real-program-of-the-euro
pean-hard-right/ (дата обращения: 24.08.2023).

6. Gilens M., Page B.I. Testing Theories of American Politics: Elites, Interest Groups,
and Average Citizens // Cambridge University Press. – 2014. – 18 September. –
URL: https://www.cambridge.org/core/journals/perspectives-on-politics/article/tes
ting-theories-of-american-politics-elites-interest-groups-and-average-citizens/62327
F513959D0A304D4893B382B992B (дата обращения: 24.08.2023).

7. Jackson F., Pettit P. Structural Explanation in Social Theory // Charles D., Len-
non K., Rediction explanation and realism. – Oxford : Claredon Press, 1992. –
478 p.

8. Mars A. Noam Chomsky: ‘American democracy is in very serious danger’.
Interview // El pais. – 2022. – January 25. – URL: https://english.elpais.com/usa/
2022-01-25/noam-chomsky-american-democracy-is-in-very-serious-danger.html
(дата обращения: 24.08.2023).



Погорельская С.В. 

194

УДК: 141.3        DOI: 10.31249/rphil/2024.01.14 

ПОГОРЕЛЬСКАЯ C.В. ГОСУДАРСТВО, ДЕМОКРАТИЯ, ПРА-
ВО. – РЕЦ. НА КН. Х. ДРАЙЕРА «ХАНС КЕЛЬЗЕН: ВВЕДЕ-
НИЕ» 

Аннотация. К 50-летию смерти Ханса Кельзена – одного из 
известнейших теоретиков и философов права ХХ в. – немецкий 
правовед Хорст Драйер, один из признанных знатоков его творче-
ства – публикует свой новый труд, в котором рассматривает ста-
новление Кельзена как философа во взаимосвязи с его жизненным 
путем. 

Ключевые слова: философия права; конституционное право; 
теория демократии; Х. Кельзен. 

POGORELSKAYA S.V. Book review: Dreier H. Hans Kelsen zur 
Einführung. – Hamburg, Junius, 2023. – 277 s. 

Abstract. On the 50 th anniversary of the death of Hans Kelsen, 
one of the most famous legal theorists and philosophers of the twentieth 
century, German legal scholar Horst Dreyer, one of the recognized ex-
perts of his work, publishes his new work. In it, he examines Kelsen's 
development as a philosopher in relation to his life's work. 

Keywords: philosophy of law; constitutional law; theory of 
democracy; H. Kelsen. 

Для цитирования: Погорельская С.В. Государство, демократия, 
право [Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и 
зарубежная литература. Серия 3: Философия. – 2024. – № 1. – С. 194–196. – 

 Погорельская Светлана Вадимовна – кандидат политических наук, док-
тор философии Боннского университета, старший научный сотрудник отдела 
философии ИНИОН РАН. 



Рец. на кн.: Драйер Х. Ханс Кельзен: введение 

Рец. на кн.: Theologie und Religionsphilosophie in der frühen Weimarer 
Republik / Hrsg. Michael Moxter und Anna Smith. – Tü bingen : Mohr 
Siebeck, 2023. – 233 S. – DOI: 10.31249/rphil/2024.01.14 

Ханс Кельзен, один из важнейших представителей нормати-
вистской школы права, автор более  400 научных трудов, среди 
которых – знаменитое «Чистое учение о праве», известен не толь-
ко своими работами в сфере философии права, но и как убежден-
ный теоретик демократии (работа «Сущность и ценность демокра-
тии»). Именно на этот момент обращает внимание автор 
рецензируемой книги, делая его ключевым. Хорст Драйер, извест-
ный немецкий правовед, специалист в сфере конституционного 
права, долгое время заведовавший кафедрой философии права 
Вюрцбургского университета, занимается наследием Кельзена бо-
лее сорока лет. В своем новом, вышедшем в 2023 г. и приурочен-
ном к 50-й годовщине смерти Кельзена, биографическом труде он 
интерпретирует наиболее известные произведения Кельзена в кон-
тексте его жизненного пути, от первых его венских работ в сфере 
конституционного права и до преподавания в калифорнийском 
Беркли, опираясь при этом на солидный уровень исследований 
творческого наследия Кельзена, в том числе и на свои собственные 
многочисленные работы. 

Кельзен, наряду с университетской карьерой втянутый в по-
литические проблемы своего времени, после Первой мировой вой-
ны оказал серьезное влияние на разработку демократической кон-
ституции Австрии (его называли ее «архитектором») и был судьей 
первого в Австрии Конституционного суда. На рубеже 1930-х го-
дов он получил кафедру в Кёльнском университете, откуда был 
уволен вскоре после захвата власти национал-социалистическим 
режимом. Большую часть жизни он проработал в Гарварде и Берк-
ли. Как ученый он придерживался позиций правового позитивиз-
ма, отвергая концепцию «пробелов в праве», поскольку правовые 
нормы не могут претендовать на регламентацию всех возможных 
обстоятельств. При отсутствии норм возможно примирение «пра-
вопорядка в целом». Право – это не всегда справедливость. При-
надлежность нормы к государственному правопорядку определя-
ется строго формально – издана ли она по установленным 
правилам. Однако несмотря на то, что незаконное с точки зрения 

 195



Погорельская С.В. 

справедливости решение или неконституционный закон будут об-
ладать юридической действительностью до момента их формаль-
ной отмены, человек нравственно свободен их не выполнять. Его 
теория демократии основана более на свободе личности, нежели 
на принципе большинства. 

Рассматривая этапы жизненного пути Кельзена, Драйер ос-
танавливается не столько на его политической ориентации как 
«либерального социалиста», сколько на развитии его творческих 
воззрений в австрийский и веймарский периоды, хотя и не может не 
упомянуть его увольнение из Кёльнского университета в 1933 г. и 
позорную позицию его главного противника в вопросах консти-
туционного права, философа и правоведа Карла Шмитта, единст-
венного из коллег, отказавшегося подписать письмо с просьбой 
вернуть Кельзена в университет. Творчеству Кельзена в изгнании, 
где он занимался в основном вопросами международного права, 
посвящена отдельная глава. Отдельно рассматривается полемика 
Кельзена с марксизмом. 

Будучи прекрасным знатоком темы Драйер обращается к ин-
терпретациям Кельзена в нынешнем правоведении, критикуя не-
верные, на его взгляд, представления и указывая на все еще суще-
ствующие пробелы в исследованиях. Так слишком мало внимания 
уделяется его концепции справедливости, изложенной в одной из 
его работ берклийского периода «Что такое справедливость», а 
также его воззрениям на роль права в обеспечении и реализации 
мира. Драйер обращает внимание также на ряд проблематичных, с 
его точки зрения, моментов у Кельзена, например, на его характе-
ристику «естественного права» как «идеологии, стабилизирующей 
власть» (с. 204) или же на имевшие иной раз место расхождения 
между теорией и судебной практикой. 

К достоинствам книги следует отнести доступность для по-
нимания, хороший научный стиль, справочную структуру (пред-
метный регистр), иными словами, качества, необходимые для ква-
лифицированного «Введения» и позволяющие рекомендовать эту 
работу не только узким специалистам, но и всем, кого интересует 
философия права, теории демократии и критика идеологии. 

196



Рец. на кн.: Драйер Х. «Ханс Кельзен: введение» 

 197

Институт научной информации по общественным 
наукам  Российской академии наук  
Нахимовский проспект, д. 51/21, 

Москва, 117418 
http://inion.ru  

Отдел печати и распространения изданий 
Тел.: (925) 517-36-91 

e-mail: inion-print@mail.ru 

Отпечатано по гранкам ИНИОН РАН 
ООО «Амирит» 

410004, Саратовская обл., г. Саратов 
ул. Чернышевского, д. 88, литера У

Социальные и гуманитарные науки 
Отечественная и зарубежная литература 

Информационно-аналитический журнал 

Серия 3 

ФИЛОСОФИЯ 
2024 – № 1 

Техническое редактирование 
и компьютерная верстка  В.Б. Сумерова 

Корректор  Л.Н. Казимирова 

Подписано к печати 30.01.2024  
Формат 60×84/16 
Печать офсетная 
Усл. печ. л. 12,5 
Тираж 300 экз.  
(1–100 экз. – 1-й завод) 

Бум. офсетная № 1 
Цена свободная 
Уч.-изд. л. 9,6 

Заказ №  



Погорельская С.В. 

 198

 




