
 

 1 

 

ИНСТИТУТ НАУЧНОЙ ИНФОРМАЦИИ ПО ОБЩЕСТВЕННЫМ НАУКАМ 
РОССИЙСКОЙ АКАДЕМИИ НАУК 

(ИНИОН РАН) 

 
 

С О Ц И А Л Ь Н Ы Е  
И  

Г У М А Н И Т А Р Н Ы Е  Н А У К И  

 
О Т Е Ч Е С Т В Е Н Н А Я  И  З А Р У Б Е Ж Н А Я  

Л И Т Е Р А Т У Р А  
 

ИНФОРМАЦИОННО-АНАЛИТИЧЕСКИЙ ЖУРНАЛ 
 

СЕРИЯ 3 
 

ФИЛОСОФИЯ 

 
 2024 – 2  

 
 
Издается с 1991 года 
Выходит 4 раза в год 
индекс серии 3.2 
 
  

 
 
 

 



 

 2 

 
 

 
Учредитель 

Институт научной информации  
по общественным наукам 
Российской академии наук 

 
 

Редакционная коллегия серии «Философия» 
 

С.В. Мельник – д-р филос. наук, главный редактор (ИНИОН РАН), 
Д.В. Ефременко – д-р полит. наук (ИНИОН РАН, зам. директора по 
науке), В.Г. Буданов – д-р филос. наук (ИФ РАН), А.П. Козырев – 
канд. филос. наук (МГУ), О.В. Кулешова – канд. филол. наук 
(ИНИОН РАН), О.В. Летов – канд. филос. наук (ИНИОН РАН), 
В.С. Меськов – д-р филос. наук (МПГУ), Л.И. Мозговой – д-р фи-
лос. наук (ДДПУ), И.И. Ремезова – канд. филос. наук (ИНИОН 
РАН), С.В. Погорельская – канд. филос., канд. полит. наук (ИНИОН 
РАН), В.А. Яковлев – д-р филос. наук (МГУ) 
 

Редактор-составитель – А.И. Криман  
 
Регистрационное свидетельство ПИ № ФС 77-80874 от 21.04.2021 
 

Информационно-аналитический журнал «Социальные и гумани-
тарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Серия 3. Фило-
софия = Social Sciences and Humanities. Domestic and Foreign Literature. 
Series 3: Philosophy» включен в Российский индекс научного цитирова-
ния (РИНЦ). 

 
 

ISSN 2219-8555 
DOI: 10.31249/rphil/2024.02.00 
 
 
 
 

© ИНИОН РАН, 2024 

 



 

 3 

 
СОДЕРЖАНИЕ  

 
 
 
 
 
 

ПАМЯТИ ГЕОРГИЯ ВЛАДИМИРОВИЧА ХЛЕБНИКОВА 

СОВРЕМЕННАЯ ФИЛОСОФИЯ 

Кимелев Ю.А. Немецкая философская антропология XX–
XXI веков. Часть первая. Начальный проект  .............................. 9 

Погорельская С.В. Хижина философии. Рец. на кн.: М.Л. Хоф-
манн. Хижина Хайдеггера. Исследование пространства 
мысли  ............................................................................................ 42 

Погорельская С.В. Размышления в связи с выходом в свет 
последнего тома «Черных тетрадей» Мартина Хайдеггера  ..... 47 

Погорельская С.В. Старые пути в новом издании. Рец. на 
четырехтомник поздних работ М. Хайдеггера «Пути 
мысли»  .......................................................................................... 61 

ФИЛОСОФИЯ НАУКИ 

Летов О.В. Актуальные проблемы философии науки и техники 
(Обзор)  .......................................................................................... 64 

Летов О.В. Некоторые проблемы современной англоязычной 
философии науки (Обзор)  ........................................................... 74 

Думов А.В. Реф. ст.: Эстрада Э. А все же, что такое сложная 
система?  ........................................................................................ 90 

ФИЛОСОФИЯ РЕЛИГИИ  И РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ 

Хлебников Г.В. Рец. на кн.: Греков И.М. Эзотерические уче-
ния ХХ века: идеи и феномены ................................................... 97 



 

 4 

Цибизова И.М. «Четвертый род бытия». Реф. кн.: Литератур-
ные и философские каноны Овадьи Сфорно  ........................... 112 

ФИЛОСОФИЯ КУЛЬТУРЫ 

Глухов С.В. Пережиточные формы в «Истории естественной 
религии» Д. Юма  ........................................................................ 118 

ПОЛИТИЧЕСКАЯ ФИЛОСОФИЯ 

Пущаев Ю.В. Конфликт на Украине и современная философия 
в России и вокруг нее. Часть седьмая (рецензия на сборник 
«Перед лицом катастрофы»)  ..................................................... 125 

Цибизова И.М. Реф. ст.: Семенов А. В защиту политической 
философии  .................................................................................. 134 

СОЦИАЛЬНАЯ ФИЛОСОФИЯ 

Думов А.В. Реф. ст.: Харрис К.Р. За пределами убеждения: о 
дезинформации и манипуляции ................................................ 141 

Думов А.В. Реф. ст.: Дуэтц Дж. Что означает «быть теорией» в 
случае конспирологической теории?  ....................................... 149 

Думов А.В. Реф. ст.: Пилс Р. «Порочные» объяснения конспи-
рологии, экстремизма и фундаментализма  .............................. 157 

Ремезова И.И. Рациональность и традиция в социокультурном 
пространстве  ............................................................................... 163 

ЭСТЕТИКА 

Цибизова И.М. Читать не только важно, но и необходимо: 
научная биография Ю. Микконена (Обзор)  ............................ 184 

 



 

 5 

CONTENTS 
 
 
 
 
 
 

IN MEMORY OF GEORGY VLADIMIROVICH KHLEBNIKOV 

CONTEMPORARY PHILOSOPHY 

Kimelev Yu.A. German anthropology of the XX–XXI centuries. 
Ch. I. Opening project. ...................................................................... 9 

Pogorelskaya S.V. The Hut of Philosophy. Book review: Hofmann 
M.L. “Heidegger’s Hut. A Study of the Space of Thought”  .......... 42 

Pogorelskaya S.V. Reflections on the publication of the last 
volume of Martin Heidegger’s Black Notebooks  .......................... 47 

Pogorelskaya S.V. The old ways in the new edition. Review of the 
four-volume collection of M. Heidegger’s late works 
“Denkwege”  ................................................................................... 61 

PHILOSOPHY OF SCIENCE 

Letov O.V. Current problems of philosophy of science and 
technology (Review)  ...................................................................... 64 

Letov O.V. Some problems of modern English-language philoso-
phy of science (Review)  ................................................................. 74 

Dumov A.V. Ref. article: Estrada E. What Is a Complex System, 
After All?  ....................................................................................... 90 

PHILOSOPHY OF RELIGION AND RELIGIOUS STUDIEs 

Khlebnikov G.V. Book review: Grekov I.M. Esoteric teachings of 
the twentieth century: Ideas and phenomena  ................................. 97 

Tsibizova I.M. Summary of the book: The “Fourth Kind of Being”. 
Book review: Literary and philosophical canon of Obadiah 
Sforno  ........................................................................................... 112 



 

 6 

CULTURAL PHILOSOPHY 

Glukhov S.V. Survivals in the “The natural history of religion” by 
D. Hume ........................................................................................ 118 

POLITICAL PHILOSOPHY 

PUSHAEV Yu.V. The conflict in Ukraine and modern philosophy 
in Russia and around it. Part 7 ...................................................... 125 

Tsibizova I.M. Ref. article: Semyonov A. In defense of political 
philosophy  .................................................................................... 134 

SOCIAL PHILOSOPHY 

Dumov A.V. Ref. article: Harris K.R. Beyond Belief: On Disin-
formation and Manipulation  ........................................................ 141 

Dumov A.V. Ref. article: Duetz J.C.M. What Does It Mean for a 
Conspiracy Theory to Be a “Theory”?  ......................................... 149 

Dumov A.V. Ref. article: Peels R. Vice Explanations of Conspirac-
ism, Fundamentalism and Extremism  .......................................... 157 

Remezova I.I. Rationality and tradition in the socio-cultural space  . 163 

AESTHETICS 

Tsibizova I.M. Reading’s not only important but olso necessary. 
Scientific biography of Jukka Mikkonen (Review)  ..................... 184 

 



 

 7 

ПАМЯТИ ГЕОРГИЯ ВЛАДИМИРОВИЧА 
ХЛЕБНИКОВА 

 

 

 

 

 

 

(10 сентября 1949 – 13 декабря 2023) 

13 декабря 2023 г. ушел из жизни ведущий научный сотруд-
ник отдела философии ИНИОН РАН, кандидат философских наук 
Георгий Владимирович Хлебников.  

Г.В. Хлебников был настоящим философом, глубоким зна-
током античной философской теологии и истории эзотерической 
культуры, обладал широчайшей эрудицией и проницательным 
умом, тактичностью и порядочностью, высокими моральными ка-
чествами. 



 

 8 

Г.В. Хлебников родился 10 сентября 1949 г. в г. Мариямполь 
Литовской ССР. 

В 1976 г. окончил философский факультет Ленинградского 
госуниверситета. 

В 1982 г. закончил очную аспирантуру на кафедре истории 
зарубежной философии МГУ. 

В 1984 г. защитил кандидатскую диссертацию по теме «Дио-
ген Лаэртский как историк философии». 

В 1992 г. окончил очную докторантуру на кафедре логики и 
истории философии Белорусского госуниверситета (г. Минск). 

С 2003 г. являлся старшим научным сотрудником Института 
научной информации по общественным наукам РАН. 

С 2009 по 2021 гг. возглавлял отдел философии ИНИОН 
РАН. На протяжении многих лет был главным редактором рефера-
тивного (информационно-аналитического) журнала «Социальные 
и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. 
Серия 3: Философия», заместителем главного редактора журнала 
«Человек: образ и сущность».  

Преподавал в МГУ им. М.В. Ломоносова, Белорусском госу-
дарственном университете, Российском православном университе-
те им. св. апостола Иоанна Богослова и других вузах. 

Имел ранг Госсоветника 1 класса, являлся членом Союзов 
писателей Москвы и России. 

Г.В. Хлебников является автором нескольких книг и более 
двухсот различных публикаций в области античной философии, 
истории философии, истории и философии религии, религиоведе-
ния, культуры, политологии, социологии, истории экономики. 

Светлая память о Георгии Владимировиче навсегда сохра-
нится в наших сердцах. 



Немецкая философская антропология ХХ–ХХI вв. Часть первая.  
Начальный проект 

 9 

СОВРЕМЕННАЯ ФИЛОСОФИЯ 

УДК 141.319.8                                      DOI: 10.31249/rphil/2024.02.01 
КИМЕЛЕВ Ю.А.* НЕМЕЦКАЯ ФИЛОСОФСКАЯ АНТРОПОЛО-
ГИЯ XX–XXI вв. ЧАСТЬ ПЕРВАЯ. НАЧАЛЬНЫЙ ПРОЕКТ  

Аннотация. В статье анализируется исследовательская про-
грамма в сфере философской антропологии, оформившаяся в 
немецкой философии в 1920–1930 годы прошлого столетия. Про-
грамма ставит перед собой цель философской концептуализации 
«сущности человека» с опорой на результаты естественных, био-
логических и социальных наук. Эта программа формируется бла-
годаря философско-антропологическим теориям М. Шелера, 
Г. Плеснера и А. Гелена. Реконструкция данных теорий составляет 
основное содержание статьи. 

Ключевые слова: философская антропология; сущность че-
ловека; ступени органического; открытость человека миру; есте-
ственные и биологические науки; социальные науки. 
KIMELEV Yu.A. German anthropology of the XX–XXI centuries. 
Ch. I. Opening project 

Annotation. The article analyzes the research program in 
phylosophical anthropology which formed in the 1920–1930 in German 
phylosophy. It’s aim was to conceptualize the “essence of man”. This 
conceptualisation strived to integrate the results of natural, biological 
and social sciences. The program was based on autonomous 
philosophical and anthropological theories of M. Scheler, H. Plessner 

 
* Кимелев Юрий Анатольевич – доктор философских наук, главный науч-

ный сотрудник отдела философии Института научной информации по обще-
ственным наукам РАН. 



Кимелев Ю.А. 

 10 

and A. Gehlen. The reconstruction of these theories forms the major 
part of this article. 

Keywords: philosophical anthropology; the essence of man; the 
levels of the organic life; the openness of man to the world; natural and 
biological sciences; social sciences.  

Для цитирования: Кимелев Ю.А. Немецкая философская антропо-
логия ХХ–ХХI вв. Часть первая. Начальный проект // Социальные и гу-
манитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Фи-
лософия. – 2024. – № 2. – С. 9–41. – DOI: 10.31249/rphil/2024.02.01 

Введение 

Примечательной чертой немецкой философии первой поло-
вины ХХ в. следует считать интенсивную разработку философско-
антропологической проблематики. Все основные течения этой фи-
лософии так или иначе связаны с ней. Неокантианство, философия 
жизни, феноменология, экзистенциализм обращаются к проблемам 
субъекта и субъективности; «жизни» как биологической и соци-
ально-исторической основе человеческого бытия; феноменологи-
ческому описанию и трансцендентно-философской концептуали-
зации и когнитивного функционирования сознания человека; 
тематизации и осмыслению своеобразия такой реальности, как че-
ловеческая экзистенция. Все эти традиции в той или иной форме 
продолжают существовать во второй половине ХХ столетия, а не-
которые – вплоть до наших дней. 

В этом насыщенном контексте появился ряд новаторских 
философско-антропологических проектов, совокупность которых 
можно квалифицировать как новую исследовательскую программу 
в сфере философской антропологии. Главными конститутивными 
моментами этой программы можно, на мой взгляд, считать следу-
ющие.  

Важнейшим здесь является принципиальное целеполагание, 
заключающееся в постижении «сущности человека» как функцио-
нального комплекса различных элементов, образующих целост-
ную структуру, способную объяснить своеобразие человеческого 
способа бытия, объяснить особое положение человека в космосе. 



Немецкая философская антропология ХХ–ХХI вв. Часть первая.  
Начальный проект 

 11 

Реализация рассматриваемой исследовательской программы 
фактически призвана была выдвинуть философскую антрополо-
гию на передний план философии в целом. 

Важнейшей особенностью оформлявшегося проекта явля-
лась теснейшая связь с науками, непосредственно или косвенно 
изучающими человека. Фактически это была опора на науки, 
прежде всего на естественные и биологические. Открывались так-
же возможности в плане использования гуманитарных и социаль-
ных наук. 

Основная задача данной статьи состоит в том, чтобы пред-
ставить идейное наследие анализируемого этой исследовательской 
программы. Ключевое средство реализации такой задачи состоит в 
реконструкции основного концептуального содержания рассмат-
риваемого философского построения. Это своего рода «чистая ре-
конструкция» в том плане, что в ней отсутствуют элементы крити-
ческой интерпретации. 

Философско-религиозный образ человека у Макса Шелера 

Задача создания философской антропологии отчетливо фор-
мулируется Шелером только в поздний период его творчества. 
Однако все его усилия так или иначе всегда концентрировались 
вокруг проблем человека. «Вопросы “что есть человек?”, “каково 
его положение в бытии?”, – писал он в предисловии к работе «По-
ложение человека в космосе», – с пробуждением моего философ-
ского сознания стали для меня более существенными и важными, 
чем всякий другой философский вопрос»1. Шелер всегда сохранял 
убеждение в том, что в определенном смысле все основные пробле-
мы философии можно свести к вопросу о том, что такое человек и 
какое метафизическое положение он занимает в рамках бытия. 

Философская антропология определяется Шелером как «ба-
зисная наука о сущности и сущностном строении человека; о его 
отношении к различным сферам природы и основе всех вещей; о 
его сущностном происхождении и его физическом, психическом и 
духовном начале в мире; о силах, которые движут им и которые 
движет он; об основных направлениях его биологического, психи-

 
1 Scheler М. Die Stellung des Menschen im Kosmos. – Munchen, 1947. – S. 7. 



Кимелев Ю.А. 

 12 

ческого, духовно-исторического и социального развития, а также о 
сущностных возможностях этого развития и о действительности 
этих возможностей»1. Таким образом, принципиальной задачей 
философской антропологии, по Шелеру, является разработка неко-
ей сущностной идеи человека.  

Представляется возможным сделать с определенными ого-
ворками вывод о том, что подобной сущностной идеей Шелер счи-
тал антропологический дуализм духа и жизни, понимаемой как 
психофизическая организация человека. Дуализм духа и жизни, 
или духа и порыва, как выражается Шелер в поздний период свое-
го творчества, выполняет условие, указанное для такой сущност-
ной идеи самим Шелером, поскольку определяет особое положе-
ние человека в порядке бытия, так как дух, в понимании Шелера, 
есть инстанция, резко отделяющая человека от всей остальной 
жизни. 

Указанный дуализм является константой всего творчества 
Шелера. Он провозглашается еще в его ранних работах, лежит в 
основе его этики, гносеологии и философии религии, подробно 
разрабатывается им в поздних работах. Все основные изменения в 
творчестве Шелера на позднем этапе были так или иначе связаны с 
изменениями в рамках этого дуализма, являющегося здесь, по су-
ществу, воспроизведением общего онтологического дуализма. 
Именно антропологический дуализм был призван продемонстри-
ровать богосоотнесенность человека, его теономность и теоморф-
ность, должен был в конечном счете подтвердить программное 
философско-антропологическое утверждение Шелера о том, что 
человека можно постичь «только в свете идеи бога»2.  

Антропологический дуализм выражается у Шелера прежде 
всего в отрицании «субстанциального единства» духа и жизни, 
или, иными словами, субстанциального единства личности и 
«жизненного центра» человека. «Между духом и жизнью, лично-
стью и жизненным центром, – пишет Шелер в работе “Сущность и 
формы симпатии”, – существует не субстанциальная, а только ди-

 
1 Scheler M. Philosophische Weltanschauung. –  Munchen, 1954. – S. 62. 
2 Scheler М. Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik. – Bern ; 

Miinchen, 1966. – S. 293. 



Немецкая философская антропология ХХ–ХХI вв. Часть первая.  
Начальный проект 

 13 

намически-каузальная связь единства»1. Это убеждение сохраняет-
ся и в его поздних работах. Именно в силу отрицания субстанци-
ального единства человека Шелер противостоит различным вари-
антам философии жизни, приверженцы которой, как известно, 
стремились представить дух как форму жизни. Так, к примеру, для 
Зиммеля дух выступал «самотрансценденцией» жизни, а Дриш 
утверждал, что дух есть высшее цветение жизни и порожден ею.  

Сущностное понятие человека есть одновременно опреде-
ление его особого положения в порядках бытия. Соответственно 
антропологический дуализм как сущностное понятие человека 
может быть правомочным только в том случае, если он позволит 
определить его особое положение. Поскольку жизнь как один из 
полюсов антропологического дуализма является, в представле-
нии Шелера, чем-то общим для человека и остального органиче-
ского мира, то человек может претендовать на особое положение 
в бытии, только если дух предстанет как нечто принципиально 
отличное от жизни. 

В своей последней работе, носящей примечательное назва-
ние «Положение человека в космосе», Шелер для обоснования ан-
тропологического дуализма привлекает обширный материал, 
накопленный различными науками. Это позволяет ему осуще-
ствить более дифференцированную – в сопоставлении с предше-
ствующими работами – разработку философско-антропо-
логической проблематики. «Положение человека в космосе» пред-
ставляет собой, по собственным словам Шелера, «очень краткое 
сжатое изложение» его воззрений по «некоторым важнейшим 
пунктам “Философской антропологии”»2. Этот обобщающий труд 
так и не увидел света. Но работа «Положение человека в космосе» 
даже в том виде, в каком она вышла, в известной мере подводит 
итоги философско-антропологическим усилиям Шелера. 

Особое положение человека выявляется в космологической 
перспективе, т.е. через соотнесение человека с другими формами 
органической жизни, путем рассмотрения совокупного построения 
биопсихического мира. Границы психического, в представлении 
Шелера, совпадают с границами живого. «Физиологический и 

 
1 Scheler M. Wesen und Formen der Sympathie. – Bonn, 1926. – S. 89. 
2 Scheler М. Die Stellung des Menschen im Kosmos. – 1947. – S. 7. 



Кимелев Ю.А. 

 14 

психический жизненные процессы, – указывает Шелер, – в онто-
логическом отношении являются строго тождественными... То, что 
мы называем “физиологическим” и “психологическим”, суть толь-
ко две стороны рассмотрения одного и того же жизненного про-
цесса»1. Наряду с объективными, «сущностно-феноменальными» 
свойствами живых существ, такими, как самодвижение, само-
оформление, Шелер наделяет живые существа еще одним свой-
ством, имеющим фундаментальное, по его мнению, значение. Это 
свойство – «для себя-и-внутри себя бытие». Оно образует нерас-
торжимую бытийную общность с остальными объективными 
свойствами живого. «Это психическая сторона самостоятельности, 
самодвижения и т.д. живого существа, – пишет Шелер, – это пра-
феномен жизни»2. Неорганические тела совершенно лишены како-
го-либо внутреннего бытия. Здесь проходит, по сути, водораздел 
между неорганическим и органическим бытием. 

Эта внутренняя жизнь, являющаяся сущностно-конститутив-
ной характеристикой жизни, проявляется различно на разных сту-
пенях. Самой низшей ступенью, ступенью растительной жизни, 
является «чувственный порыв». Он лишен сознания, представле-
ния и ощущения. Причиной отсутствия ощущения служит отсутст-
вие какого-то центра, куда бы поступали данные о состоянии ор-
ганов. В таком центре нуждаются только активно движущиеся 
живые существа, поскольку он осуществляет функцию изменения 
состояния органов, необходимых для движения. Отсутствие такого 
центра обусловливает и отсутствие сознания, так как сознание 
начинается с примитивной рефлексии относительно ощущения. 
«Чувственный порыв» образует в известной мере движущую силу, 
энергетическую основу всех видов деятельности человека. 

Второй сущностной формой, ступенью, следующей за чувст-
венным порывом, является инстинкт. Шелер предлагает поведен-
ческое определение инстинкта, позволяющее рассматривать его 
как нечто психофизически индифферентное. Инстинктивным 
Шелер считает поведение, которое служит определенным це-
лям, для определенного животного вида, обеспечивая связь жи-
вотного со средой. Инстинкт обусловливает готовые неизмен-

 
1 Scheler М. Die Stellung des Menschen im Kosmos. – 1947. – S. 68.  
2 Ibid. S. 12.  



Немецкая философская антропология ХХ–ХХI вв. Часть первая.  
Начальный проект 

 15 

ные образцы поведения, он является чем-то врожденным и 
наследуемым. Чувственный опыт не порождает инстинкт, а лишь 
приводит его в действие. 

Порыв и инстинкт как низшие формы проявления жизни 
предшествуют двум другим ее формам – «ассоциативной памяти» 
и «практическому интеллекту». Обе эти формы означают извест-
ное освобождение животного индивида от жесткой инстинктуаль-
ной детерминированности его поведения. Они делают возможным 
приспособление к новым нетипичным ситуациям. 

Ассоциативная память позволяет животному корректировать 
свое поведение на основании зафиксированных его «памятью» 
проб и ошибок. Предпосылкой такой памяти является обратная 
связь между органами животного и его жизненным центром. Ас-
социативная память позволяет приспосабливаться к «индивиду-
ально-типическим» для определенного животного индивида ситу-
ациям. 

Практический интеллект как четвертая сущностная форма 
жизни делает возможным приспособление к ситуациям, не являю-
щимся типичными ни для вида, к которому принадлежит индивид, 
ни для предшествующих условий его индивидуального существо-
вания. 

Практический интеллект у животного предстает как хит-
рость, своеобразное благоразумие, чувство выгоды, способность 
выбора между элементами ситуации. Жизнь человека содержит в 
себе все формы и, в принципе, не отличается от жизни животного. 
И поздний Шелер сохраняет свое убеждение в том, что «человек = 
естественный человек есть животное. Он не развился из животного 
царства, а был, есть и всегда останется животным»1. Это убежде-
ние Шелер сохранял на протяжении всего своего творчества. 
Наиболее веским обоснованием такого утверждения служит, по 
мнению Шелера, наличие практического интеллекта у некоторых 
видов животных. В области практического интеллекта между че-
ловеком и животным существует различие лишь по степени, хотя 
оно и очень велико. 

 
1 Scheler М. Zur Idee des Menschen. – Leipzig : Gesammelte Werke, 1955. – 

Bd. 3. – S. 190–191. 



Кимелев Ю.А. 

 16 

В связи с рассмотрением различных ступеней жизни Шелер 
вынужден задаться вопросом о том, существует ли «сущностное 
различие» между человеком и высшими животными или это лишь 
различие по степени. Он отвергает имеющиеся на этот счет точки 
зрения, первая из которых отрицает наличие у животных какого-
либо практического интеллекта, а в соответствии со второй чело-
век представляет собой лишь эволюционное продолжение живот-
ного царства, обладая теми же способностями, что и животное, но 
носящими более сложный характер. Даже духовная сфера предста-
ет в этом контексте как укорененная в чувственном опыте и ин-
стинктуально-побудительной сфере человека. 

Шелер утверждает, что между человеком и животным сущест-
вует сущностное различие, обусловленное наличием у человека 
духа. Дух предстает как радикально отличный от всякой жизни 
принцип. «Новый принцип, – пишет Шелер, – находится вне всего, 
что мы можем назвать “жизнью” в самом широком смысле: то, что 
единственно делает человека человеком, является не новой ступе-
нью жизни, тем более не новой ступенью психического, а принци-
пом, противоположным всякой жизни, в том числе и жизни чело-
века, является новым сущностным фактом»1. Это определение 
подтверждает его прежнее высказывание: «Вот подлинное сущност-
ное понятие человека: он есть нечто, что трансцендирует самое 
себя, свою жизнь и всякую жизнь»2. Это возможно благодаря то-
му, что он является носителем духовных актов, которые независи-
мы от его биологической организации. 

Шелер не ограничивается простой ссылкой на наличие у че-
ловека духа, а стремится дать развернутый анализ «духовного по-
ведения» человека, показать, почему дух действительно можно 
считать надживотным принципом. Базисной характеристикой духа 
является его «открытость миру». Это понятие стало основным в 
современной философской антропологии. 

Как же раскрывает Шелер это понятие? Открытость духа че-
ловека миру противопоставляется им связанности, ограниченности 
животного средой обитания, для обозначения которой он исполь-

 
1 Scheler М. Die Stellung des Menschen im Kosmos, S. 35 
2 Scheler M. Der Formalismus in. der Ethik und die materiale Wertethik, 

S. 293. 



Немецкая философская антропология ХХ–ХХI вв. Часть первая.  
Начальный проект 

 17 

зует понятие «со-мир», т.е. непосредственно окружающий мир, 
жестко скоррелированный с его биологической организацией. 

Дух человека преодолевает ограничения среды и выходит в 
открытый мир, осознавая его при этом именно как мир. Дух от-
крыт миру в силу того, что способен освободиться от давления и 
воздействия витальных сил. Свобода человека от жесткой связан-
ности средой проявляется в его способности изменять и формиро-
вать свое жизненное пространство. Освобождение от воздействия 
витальных сил означает не только расширение «поля видимости», 
но и изменение того, что предстает восприятию. Мир, к которому 
нам открывает доступ дух, – это мир объектов, предметов. 

Дух человека способен возвысить первоначально данные 
ему «центры сопротивления и реакции», которыми единственно 
обладает животное и в которых оно экстатически растворяется, до 
уровня «предметов». Он способен сам постичь качественное бытие 
предметов без ограничений, которыми обременяют этот предмет-
ный мир и его данность витальная побудительная система, а также 
чувственные функции и органы чувств. В силу этой своей способ-
ности дух есть «объективность». Это понятие так же, как и поня-
тие открытости человека миру, широко используется в современ-
ной философской антропологии. Способность к объективности 
неразрывно связана с самосознанием. Вещи как объекты, как 
предметы могут существовать только для наделенного способно-
стью самосознания индивида. 

В одной из своих последних работ Шелер следующим обра-
зом резюмирует основные характеристики духа: «1. Определяе-
мость субъекта только через содержание вещи, в противополож-
ность определяемое побуждениями, потребностями, внутренними 
состояниями организма. 2. Бескорыстная любовь к миру как пре-
одоление всякого отношения к вещам, определяемого побуждени-
ями. 3. Способность отделять содержание (сущность) от суще-
ствования и способность на основании этой сущности прозревать 
то, что значимо и истинно для всех вещей и случаев, обладающих 
этой же самой сущностью (априорное видение)»1. Таким образом, 
в качестве основных характеристик духа Шелер называет способ-
ность к объективности, любви, к априорному созерцанию сущно-

 
1 Scheler М. Philosophische Weltanschauung, S. 30 



Кимелев Ю.А. 

 18 

стей. Последнюю способность он называет способностью к «иде-
ации». Она позволяет человеку постигать сущности вещей и сущ-
ностные структуры мира, исходя из единичного объекта какого-
либо рода. 

Любовь указывается Шелером не только как одна из харак-
теристик духа, но и как его «прародительница». Возможно, имен-
но в связи с этим Шелер не сужает сферу духа до сферы только 
мыслительных операций, но включает в число духовных актов и 
некоторые «волевые» и «эмоциональные» элементы, которые тра-
диция относила к сфере чувственности. Шелер относит к сфере 
духа все чистые акты, независимые oт психофизической организа-
ции человека. Духовные волевые и эмоциональные акты обладают 
априорным содержанием. Это априорное содержание не заимству-
ется из мышления. Такие акты изучаются этикой, а не логикой, 
гносеологией и т.п. 

Включение волевых эмоциональных актов в сферу духа дало 
некоторым интерпретаторам повод говорить о том, что в антропо-
логии Шелера наряду с дуалистической схемой присутствуют и 
тенденции к постижению человека как некоей целостности, един-
ства, поскольку эти акты, как утверждается, образуют нечто вроде 
перехода между двумя полюсами антропологического дуализма. 
Такая точка зрения представляется нам неверной в силу того, что 
духовные эмоциональные и волевые акты, по Шелеру, столь же 
принципиально отличаются от соответствующих актов, происте-
кающих из психофизической сферы, как и вся сфера духа принци-
пиально отличается от сферы жизни. 

Поскольку человеческая личность может быть охарактери-
зована только в связи с понятием духа, постольку рассмотрение 
последнего с необходимостью приводит к проблеме личности. 
«Личность, – указывает Шелер в книге “Формализм в этике и не-
формальная этика ценностей”, – это сущностно-необходимая и 
единственная форма существования духа»1. В работе «Положение 
человека в космосе» личность определяется как «центр актов, в 
котором дух является в рамках конечных бытийных сфер и кото-
рый резко отличается от всех функциональных жизненных цен-

 
1 Scheler М. Der Formalismus in der Ethik uiid die materiale Wertethik, S. 389. 



Немецкая философская антропология ХХ–ХХI вв. Часть первая.  
Начальный проект 

 19 

тров»1. Таким образом, можно констатировать, что понятие лично-
сти не претерпело сколько-нибудь существенных изменений в 
поздний период творчества Шелера. 

Во все периоды своего творчества Шелер разрабатывает по-
нятие личности через негативное соотношение со схоластическим 
субстанциализмом, с позицией Канта и персоналистским актуа-
лизмом. В соответствии с формалистской позицией Канта лич-
ность, полагает Шелер, предстает «как X какой-либо разумной де-
ятельности, а нравственная личность – как X волевой 
деятельности, согласной нравственному закону»2. 

Формализм, подчеркивает Шелер, прав в утверждении того, 
что личность нельзя мыслить как вещь или как субстанцию, но 
заблуждение его заключается в том, что личность отождествляется 
с формальной, всеобще обязательной схемой действия. При этом 
формализм не в состоянии объяснить конкретную содержатель-
ность личности, ее уникальность. В понимании личности Шелер, 
на наш взгляд, стремится к какой-то срединной позиции между 
схоластическим принципом «из бытия вытекает действие» и акту-
алистским принципом «из действия вытекает бытие». 

Таким образом, основой для разработки концепции личности 
у Шелера служит учение о духовных актах. Личность поэтому есть 
«конкретное, сущностное бытийное единство актов различного 
вида, которое предшествует всем сущностным различиям актов... 
Бытие личности “фундирует” все сущностно различные акты»3. 
Сущности различных актов выявляются посредством «феномено-
логической редукции» биопсихической организации человека. Ак-
ты могут быть даны только в процессе их реализации, посредством 
рефлексии, сопровождающей эту реализацию. Но эта данность не 
означает возможности объективации актов. Тем более не поддает-
ся объективации личность. 

Личность в концепции Шелера предстает как психофизиче-
ски индифферентная. При этом он стремится отделить личность от 
«я». В отличие от личности, «я» может объективироваться посред-

 
1 Scheler M. Die Stellung des Menschen im Kosmos, S. 35.  
2 Scheler М. Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik, S. 370. 
3 Ibid., S. 382–383. 



Кимелев Ю.А. 

 20 

ством внутреннего восприятия; соответственно, может быть пред-
метом психологической науки. 

Всякий акт принадлежит какой-либо личности, а всякий 
предмет – в соответствии с априорно-сущностными закономерно-
стями, как их понимает феноменолог Шелер, – принадлежит како-
му-либо миру. Различным видам актов соответствуют различные 
предметные сферы. Подобно тому как личность является живым 
связующим единством, центром различных интенциональностей, 
так связующим единством различных предметных сфер является 
мир, получающий свою конкретность как коррелят конкретной 
личности. «Таким образом, каждой индивидуальной личности, – 
пишет Шелер, – соответствует индивидуальный мир»1. Мир, соот-
несенный с личностью, принадлежит ей, необходимо индивидуа-
лен и уникален. Существование этого мира является, как считает 
Шелер, интуитивной «самоданностью». 

Поздний Шелер уделяет значительное внимание жизненно-
му полюсу антропологического дуализма, подчеркивая значение и 
бытийную мощь иррациональных сил. Дух по-прежнему остается 
в его представлении онтологически нередуцируемым и независи-
мым, однако лишается одной существенной характеристики – спо-
собности к самореализации. 

Так, ранее, в книге «О вечном в человеке» человеческий дух 
наделялся способностью творческой самореализации, средством 
которой выступала личностная свободная воля. Дух здесь предста-
вал как «конечный коррелят» бесконечного духовного бога-
творца. Самостоятельность духа и его способность к спонтанной 
самореализации Шелер отстаивал и в работе «Сущность и формы 
симпатии», где он полемизировал с теорией Фрейда, считавшего, 
как известно, что источником духовной деятельности являются 
вытесненные и сублимированные либидозные импульсы. Шелер 
утверждал здесь, что сфера духовных актов существует сама но 
себе, ее нельзя генетически вывести из низшей сферы бытия, како-
вой является сфера либидо. Соответственно, дух использует либи-
дозную энергию, но эта энергия не является его единственным 
энергетическим источником, а скорее служит дополнением к соб-
ственной его энергии. 

 
1  Scheler М. Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik, S. 392. 



Немецкая философская антропология ХХ–ХХI вв. Часть первая.  
Начальный проект 

 21 

Поздний Шелер не признает более наличия специфической 
духовной энергии. Энергию для самореализации дух заимствует 
теперь у жизненного начала, и дух как атрибут божественного бы-
тия также лишен способности к самореализации. Деятельность 
духа возможна только через заимствование у жизни ее энергии и 
могущественности – через сублимацию, подавление порывов, ас-
кезу. 

Это означает и изменение в понимании Шелером природы 
божества. Несмотря на то, что напряжение между двумя атрибута-
ми божества, духом и порывом, носит характер взаимодополнения, 
не враждебности, само существование такого напряжения лишает 
бога того совершенства, каким обладал бог раннего Шелера. Кро-
ме того, бог находится в теснейшей связи с эволюцией мира, эво-
люцией человека и его историей. Через мир, в первую очередь че-
рез человека, божество осознает само себя, разрешает изначальное 
напряжение в самом себе. 

Концептуализация бытийно-сущностной структуры человека 
как дуалистической по определению означает, что Шелер изна-
чально не ставит целью представить эту структуру как целостное 
единство. Тем не менее является самоочевидной данностью, что 
человек представляет собой определенное единство. Это очевидно 
и для тех, кто провозглашает различного рода антропологические 
дуализмы или триализмы. Соответственно, и они в конечном счете 
изображают человека как определенную функциональную целост-
ность. Вопрос заключается в том, каким образом, по их представ-
лениям, обеспечивается такая функциональная целостность, как 
осуществляется взаимодействие и опосредование между структур-
ными компонентами. 

Попытки реконструировать шелеровский образ человека как 
отражение его онтологического единства связаны именно с по-
требностью представить человека как единое образование. Но та-
кие усилия нельзя признать убедительными, поскольку сам Шелер 
нигде не предпринял развернутой попытки определить сколько-
нибудь полно характер взаимодействия полюсов своего антропо-
логического дуализма. Так, в поздний период своего творчества он 
ограничивается указанием на «энергизацию» духа жизнью и «иде-
ацию» жизни посредством духа. Однако такое указание нельзя 



Кимелев Ю.А. 

 22 

считать развернутой содержательно-аналитической характеристи-
кой отношения между духом и жизнью. 

И все же Шелеру необходимо представить образ человека 
как воспроизведение его онтологического единства. На наш 
взгляд, Шелер потому и мог концептуализировать дуалистическую 
сущностную идею человека, по сути дела не определяя при этом 
характера связи между полюсами дуализма, что в каком-то по-
следнем основании гарантом целостного единства человека у него 
выступает божество. На раннем этапе творчества таким гарантом 
служил христианский бог, а на позднем – божество, внутренняя 
структура которого совпадала с онтологической структурой чело-
века. 

«Экс-центричная позициональность» человека  
в философской антропологии Гельмута Плеснера 

Наряду с философией Шелера значительное воздействие на 
развитие современной философской антропологии оказала теория 
Гельмута Плеснера. 

Взгляды Шелера и Плеснера на задачи философской антро-
пологии в существенных моментах совпадают. Прежде всего она 
призвана выявить «базисную структуру» человеческого бытия, 
способную объяснить все его специфические свойства и характе-
ристики. Философская антропология должна быть принципиаль-
ным осмыслением человеческого существа. Экспликация базисной 
структуры должна ответить на вопрос, «каковы условия возмож-
ности человеческого бытия»1 и указать место человека в целом 
бытия. «Поскольку философия формулирует проблему антрополо-
гии, – отмечает Плеснер, – постольку она ставит проблему способа 
существования человека и его положения в целом природы»2. 

Средством выявления базисной структуры является транс-
цендентальный вопрос об условиях возможности феноменологи-
чески описываемых явлений человеческого существования. Имен-
но в этой связи Плеснер указывал на Канта, как на важнейшего 
предшественника современной философской антропологии. В ме-

 
1 Plessner H. Conditio humana. – Pfulligen, 1964. – S. 7. 
2 Plessner H. Die Stufen des Organischen und der Mensch. – Berlin ; Leipzig, 

1928. – S. 25. 



Немецкая философская антропология ХХ–ХХI вв. Часть первая.  
Начальный проект 

 23 

тодологическом аспекте можно утверждать, что философско-антро-
пологическая мысль Плеснера движется от феноменов к базисной 
структуре как условию их возможности, а затем – от базисной 
структуры к феноменам в целях их объяснения. Соответственно, эта 
структура должна обладать не «заверщающе-теоретической», а 
«открывающе-экспонирующей» ценностью. 

Плеснер стремится к всестороннему охвату феноменов чело-
веческого существования, подчеркивая, что если философская ан-
тропология хочет постичь человека во всей его полноте и хочет 
быть адекватной опыту его существования, то она не должна огра-
ничиваться человеком только как личностью, как субъектом ду-
ховного творчества и моральной ответственности. Ей надлежит 
постичь природную сферу, располагающуюся на одной высоте с 
личностной жизнью. Природа находится в сущностной корреля-
ции с этой жизнью. 

Человек представляет собой психофизически индифферент-
ное и нейтральное жизненное единство. Соответственно, фило-
софская антропология должна, по Плеснеру, развертываться на 
основании философии природы, конкретнее «философии бытия». 
Такая философия понимается как «эмпирически не ограниченное 
рассмотрение телесного мира, на основе которого строится духов-
но-человеческий мир и от которого этот последний зависит. По-
добного рассмотрения телесного мира, – подчеркивает Плеснер, – 
не дает точное естествознание»1. Методологическим средством 
при таком подходе становится феноменологическое описание. 

Вопрос о структуре человеческого существования Плеснер 
пытается развернуть в двух направлениях – горизонтальном и вер-
тикальном. Первое рассматривает способы отношения человека к 
миру и его деяния в мире. Во втором исследуется «положение че-
ловека в мире как организма в ряду организмов», т.е. базисная 
структура человеческого бытия выявляется через рассмотрение 
человека в космологически-органической перспективе, в ряду рас-
тение–животное–человек, которые являются различными формами 
жизни. Но вертикальный способ рассмотрения у Плеснера не 
означает, что они предстают в филогенетической перспективе. 

 
1 Plessner H. Die Stufen des Organischen und der Mensch. – Berlin ; Leipzig, 

1928. – S.26. 



Кимелев Ю.А. 

 24 

Ступени органического являются таковыми исключительно в си-
стематическом смысле. Они отличаются с точки зрения замкнуто-
сти, централизации и рефлексивности.  

Живое тело как явление всегда предстает в принципиально 
отличных аспектах внешнего и внутреннего. Это различие носит 
предметный характер. «Следует придерживаться тезиса о том, – 
пишет Плеснер, – что двойственность аспектов должна предстать 
предметно в вещи, если она заслуживает названия живой. Это 
означает для созерцания, что являющаяся совокупность вещи 
предстает как внешняя сторона чего-то внутреннего, а это внут-
реннее является не субстанцией, а одним из свойств вещи»1. Раз-
личение указанных аспектов предполагает наличие какой-то 
нейтральной зоны, в которой бы они сходились и из которой бы 
исходили. Такой нейтральной зоной, тем нечто, которое не отно-
сится ни к внутренней стороне, ни к внешней, может быть только 
«граница» тела. Вследствие этого положения о том, что живые те-
ла демонстрируют принципиальное различие внешнего и внутрен-
него аспектов как предметную определенность, можно придать 
следующую форму: живые тела обладают явленной, «наглядной 
границей». 

И неживое тело имеет внешний и внутренний аспекты, а 
также границу. Однако, по мнению Плеснера, ни двойственность 
аспектов, ни граница не являются свойством самой неживой вещи. 
Граница неживой вещи – это пустой промежуток, который не при-
надлежит ни самой вещи, ни окружающей ее среде и который 
лишь обозначает место их взаимного ограничения. 

Граница живого и, соответственно, двойственный аспект его 
явления суть свойства самого живого тела. Оно обладает границей, 
которая реально принадлежит ему и в известной мере определяет 
его отношения со средой. Благодаря принадлежащей ему границе 
живое тело и пребывает в самом себе, и выходит за пределы само-
го себя. В силу этого обстоятельства живое тело предстает как не-
что «положенное». «В своей живости, – утверждает Плеснер, – 
органическое тело отличается от неорганического своим позицио-
нальным характером, или своей позициональностью. Под этим по-

 
1 Plessner H. Die Stufen des Organischen und der Mensch. – Berlin ; Leipzig, 

1928. – S. 100. 



Немецкая философская антропология ХХ–ХХI вв. Часть первая.  
Начальный проект 

 25 

нимается та базисная характеристика, которая делает какое-либо 
тело положенным в его бытии»1. В контексте концепции Плеснера 
выражение «положенное» понимается иначе, чем в идеалистичес-
кой традиции, к примеру, в философии Фихте. Этим выражением 
Плеснер хочет подчеркнуть моменты динамики и известного са-
моопределения живого тела, отличающие его от неживого. 

Свою позициональность живое тело реализует в модусах 
процесса и системы как опосредование становления и пребывания 
в развитии динамичной формы и как единство организма в опосре-
довании его частей в нечто целое. Целое, каковым является орга-
низм, нуждается, однако, в дополнении, а именно в среде существо-
вания. «Организм, как целое, – пишет в этой связи Плеснер, – 
является лишь половиной своей жизни»2, другую половину круга 
жизни образует среда, которую он называет позициональным полем. 

Позициональность реализуется различным образом. Всякое 
живое существо как тело должно обладать определенной замкну-
тостью и в то же время быть открытым среде, от которой оно зави-
сит. Это обусловливает постоянное напряжение, требующее раз-
решения. Такое разрешение может принимать различные формы. 
Простейший способ заключается в непосредственном «вчленении» 
тела в среду. Так происходит с растениями, лишенными централь-
ного органа, направляющего движения других органов. Растения 
обладают органической структурой, посредством которой они в 
известной степени растворяются в среде. Плеснер называет это 
открытой формой организации, т.е. такой формой, которая непо-
средственно «вчленяет» организм со всеми его жизнепроявления-
ми в среду и делает его несамостоятельной частью соответствую-
щего ему жизненного круга. 

В животном, в отличие от растения, Плеснер видит более 
высокую форму самоотнесенности, поскольку оно не «вчленено» 
простым и непосредственным образом в свою среду. Здесь «вчле-
нение» носит форму опосредованного, и животное обладает из-
вестной самостоятельностью по отношению к среде, обладая за-
мкнутой организацией. Закрытой является такая форма, которая 

 
1 Plessner H. Die Stufen des Organischen und der Mensch. – Berlin ; Leipzig, 

1928. – S. 129. 
2 Ibid., S. 194. 



Кимелев Ю.А. 

 26 

опосредованно «вчленяет» организм со всеми его жизнепроявле-
ниями в его среду и делает его самостоятельной частью соответ-
ствующего ему жизненного круга. Связь со средой осуществляется 
посредством органов, которые обладают определенной самостоя-
тельностью, но связаны с центральным органом. Существо с жи-
вотной формой организации самостоятельно и не просто «положе-
но», но в известной степени дистанцировано по отношению к 
самому себе. Благодаря этому животное, в отличие от растения, 
способно владеть своим телом. Для животного характерно опреде-
ленное отношение к собственной позициональности, оно суще-
ствует как бы «из середины» и «к середине», в силу чего оно спо-
собно отличать себя от «чужого». Тем не менее такой организм 
растворяется в «здесь-и-сейчас» своего существования. Это 
«здесь-и-сейчас» не становится для него предметом, и, соответ-
ственно, животное не обладает самосознанием. Его тело еще не 
стало «полностью рефлексивным». 

Остается еще одна ступень самоотнесенности, при которой 
осознается собственный жизненный центр и при которой самопе-
реживание становится членом отношения. Эта ступень органиче-
ской жизни принадлежит человеку, осознающему собственную 
жизнь и собственное переживание. В отличие от животного, он 
способен занять дистанцию и по отношению к собственной «жиз-
ненной середине», способен осознать себя как «я в теле» и как «я». 
Своеобразие человеческого бытия заключается в том, что центр 
позициональности, каким обладает и животное, может занять ди-
станцию по отношению к самому себе. В человеке существует 
субъект, который способен испытывать свой центр как нечто про-
тивостоящее ему. Этот субъект – «я», который вовсе не является 
вторым центром наряду с самостью, т.е. «я в теле». «Я» можно по-
стигнуть только как «находящийся вне самого себя пункт», из ко-
торого человек способен созерцать «сценарий своей внутренней 
жизни». Благодаря «я» тело человека полностью «рефлексивно». 
Как пункт, с которым необходимо соотносится всякая предмет-
ность, «я» не дано само как предмет, оно необъективируемо. По-
пытка определить его ведет к бесконечной рефлексии, при которой 
рефлектирующее «я» всегда оказывается «вне» центра своей пози-
циональности. Человек поэтому всегда сокрыт для самого себя, 
«я» находится неизбежно «вне центра своего переживания». В си-



Немецкая философская антропология ХХ–ХХI вв. Часть первая.  
Начальный проект 

 27 

лу этого позициональность человеческой жизни носит характер 
«экс-центричности». Человек не растворяется в «здесь-и-сейчас», 
поскольку может их определить, поэтому «я» лишено места и вне-
временно. «Оно не только живет и переживает, – пишет Плеснер, – 
но и переживает свое переживание. То, что оно переживает себя 
как нечто, как чистое «я», которое далее не может быть пережито, 
не может быть определено... имеет своим основанием особенную 
пограничную положенность человека»1. 

«Экс-центричность» человека, как она выявляется посред-
ством феноменологического анализа структурных форм жизни, и 
есть базисная структура человеческого бытия, определяющая все 
его важнейшие монопольные свойства. Она выступает как «фор-
мальное условие проявления существенных признаков и монопо-
лий человека в их неразрывной (по смыслу) связи независимо от 
того, к какому аспекту человеческого бытия – телесному, душев-
ному или духовному – они относятся»2. В содержательном отно-
шении эксцентрическая позиция человека предстает прежде всего 
как отделенность от своего физического существования, в силу 
которой человек способен назвать себя «я». 

Как уже отмечалось, в методологическом отношении фило-
софско-антропологическая мысль Плеснера стремится к выявле-
нию базисной структуры человека посредством анализа феноме-
нов его существования (прежде всего в космологической 
перспективе, т.е. в ряду «растение–животное–человек»), а затем 
движется вновь к феноменам с целью их объяснения на основе вы-
явленной базисной структуры. Эксплицированный выше анализ 
форм органической жизни позволил Плеснеру указать в качестве 
базисной структуры существования человека экс-центрическую 
позициональность. Соответственно, необходимо далее показать, 
как на ее основе в концепции Плеснера объясняются важнейшие 
моменты отношения человека к миру. 

Экс-центрическая позициональность человека позволяет 
трояко охарактеризовать его. Он предстает как тело, как «я в теле» 

 
1 Plessner H. Die Stufen des Organischen und der Mensch. – Berlin ; Leipzig, 

1928. – S.S. 292. 
2 Plessner H. Philosophische Anthropologie. – Frankfurt am Main, 1970. – 

S. 49. 



Кимелев Ю.А. 

 28 

(живое тело) и как «я». Такая тройственная определенность озна-
чает троякое членение мира человека. «Обладая двойственной ди-
станцией по отношению к собственному телу, т.е. будучи дистан-
цированным еще и по отношению к своему бытию в собственной 
середине, своей внутренней жизни, – пишет Плеснер, – человек 
находится в мире, который в соответствии с троякой характери-
стикой его позиции является внешним миром, внутренним миром 
и миром других людей»1. Наличие внешнего мира связано с нали-
чием у человека внутреннего мира. Взаимообусловленность их 
существования вытекает из скоррелированности тела и  
«я в теле». Наличие внешнего мира предполагает способность 
опредмечивания и, прежде всего, способность опредмечивать свое 
тело, которое предстает в таком случае как вещь среди вещей. 

Внешний мир дан человеку посредством его чувственной 
организации. В этой связи, естественно, возникает вопрос о том, не 
означает ли это опосредование, что человек, подобно животному, 
обладает лишь со-миром, а не миром. Плеснер не признает жест-
кой альтернативы между со-миром и миром. Чувственно-опосре-
дованная данность внешнего мира означает, по его мнению, опре-
деленное ограничение открытости миру. 

Данность внешнего мира опосредуется и культурой, в кото-
рой живет человек. Плеснер, в отличие от, к примеру, Э. Ротхакера, 
не рассматривает культуру как своеобразный культурный со-мир, 
но понимает ее как определенное ограничение мира. В соотноше-
нии со-мира и мира человека четко проявляется один из основных 
моментов отношения к миру – опосредованная непосредствен-
ность. 

Так же относится человек и к своему внутреннему миру, по-
скольку он не только живет и переживает, но и переживает свое 
переживание. Это обусловливает то обстоятельство, что психиче-
ская жизнь человека дана в двойственном аспекте – как душа и как 
переживание. Душа представляет собой совокупность свойств, 
склонностей, а также темперамент, характер; как психическая ре-
альность, она подчиняется определенным закономерностям. Пере-
живание – это психическая реальность в процессе своей реализации. 

 
1 Plessner Н. Die Stufen des Organischen und der Mensch, S. 293. 



Немецкая философская антропология ХХ–ХХI вв. Часть первая.  
Начальный проект 

 29 

«Экс-центрическая позициональность» обусловливает и 
наличие сферы существования других людей для каждого отдель-
ного индивида. Эта сфера существует потому, что человек рас-
сматривает себя с определенной дистанции, и отношение его к са-
мому себе носит характер опосредованной непосредственности, 
т.е. он опредмечивает само свое существование. Такое отношение 
человека к самому себе конституирует и сферу существования 
других людей, вследствие чего она дана, даже если существует 
только один человек. Это не означает, что она имманентна созна-
нию или является теоретической конструкцией. Сфера существо-
вания других людей – это сфера совместного существования лич-
ностей, сфера духа. «Дух есть сфера, отмечает Плеснер, 
посредством которой мы живем как личности. Мы находимся в 
ней именно потому, что она содержится в нашей позициональной 
форме»1. 

«Экс-центрическая позициональность» задает не только 
структуру мира человека, но и способы реализации человеческого 
существования, т.е. прежде всего формы поведения человека. Ос-
новные формы отношения человека к бытию определяются тремя 
базисными антропологическими законами. Первый закон форму-
лируется как «закон естественной искусственности». Экс-
центрическая форма организации предполагает, что человек дол-
жен сам себя сделать тем, что он есть. Человек может жить, только 
управляя своей жизнью. Эту объективную онтологическую необ-
ходимость Плеснер называет абсолютной антиномией. Сам тип 
существования человека обусловливает его нужду в некоем искус-
ственном дополнении. «В силу этого, – пишет Плеснер, – человек 
по природе своей, на основании формы своего существования ис-
кусствен. Как эксцентрическое существо, лишенный равновесия, 
без своего места и времени, пребывая в ничто, конститутивно ли-
шенный родины, человек должен стать чем-то и создать себе рав-
новесие»2. Это непрестанное понуждение к равновесию между 
жизненным центром и экс-центрическим «я» является источником 
всего того, что понимается под понятием культуры. Искусствен-
ное, т.е. создаваемая человеком культура, может быть постигнуто 

 
1 Plessner Н. Die Stufen des Organischen und der Mensch, S. 304. 
2 Ibid., S. 310. 



Кимелев Ю.А. 

 30 

только как непосредственное выражение способа человеческого 
существования, а не только как нечто, что опосредовано какими-то 
внешними условиями. Человек не может существовать без норм. 
Поэтому искусственность для человека столь же естественна, как и 
его биологическая организация. 

Второй закон Плеснер называет «законом опосредованной 
непосредственности». Этот закон определяет способ, которым да-
ны объекты человеку и, как было показано выше, форму отноше-
ния человека к себе. 

В своем знании человек обладает прямым и непосредствен-
ным отношением к вещам, которое само опосредовано, поскольку 
человек не только растворяется в нем, но и обладает дистанцией 
по отношению к нему. Непосредственность познавательного от-
ношения между человеком и предметами всегда опосредована «я». 
Отношение между животным и его со-миром не может носить та-
кого характера. 

Закон опосредованной непосредственности определяет и ха-
рактер экспрессивности человека. Плеснер уделил много внимания 
проблеме функции и смысла экспрессивности. Наиболее примеча-
тельными с антропологической точки зрения представляются 
Плеснеру такие формы самовыражения человека, как смех и плач, 
анализу которых он посвятил специальную работу1. 

Третий закон – «закон утопического места». В силу своей 
экс-центрической позициональности человек испытывает свою 
неукорененность. Достигнув чего-либо, он сразу же необходимо 
вновь оказывается вне пределов этого достигнутого. Он никогда 
не может обрести покоя, поскольку его экс-центрическая позиция 
постоянно лишает его равновесия, к которому он стремится. Опыт 
подобной неукорененности означает осознание, как считает Плес-
нер, ничтожности своего бытия и, тем самым, осознание ничтож-
ности бытия всего мира. Здесь Плеснер высказывает чрезвычайно 
важную мысль. Собственное существование, равно как и всякое 
сущее, осознается человеком как нечто случайное. Это ведет его к 
мысли об основании мира, более не подверженном случайностям, 
являющимся абсолютным бытием, богом. Здесь видит Плеснер 

 
1 Plessner Н. Lachen und Weinen: Eine Untersuchung nach den Grenzen 

menschlichen Verhaltens. – Arnhem, 1941. 



Немецкая философская антропология ХХ–ХХI вв. Часть первая.  
Начальный проект 

 31 

ядро всякой религиозности. Она неотторжима от своеобразия жиз-
ненной формы человека. «Экс-центрическая позициональная фор-
ма и бог как абсолютное необходимое мироосновывающее бытие, – 
пишет Плеснер, – находятся в сущностной корреляции»1. Все, с 
чем сталкивается ищущий человек, все, что он создает, движимый 
непрестанным принуждением обрести равновесие, – все это ока-
зывается лишенным опоры. Только в абсолютном, как кажется, 
может человек обрести равновесие, опору своему существованию. 

Но та же самая экс-центрическая позициональная форма, ко-
торая вызывает в человеке идею бога, несет с собой и сомнение в 
его существовании. Нахождение в ничто, «утопическое место» не 
дают человеку покоя, поскольку человек постоянно ставит под со-
мнение бытие и абсолютную основу мира. Ему не дано обладание 
знанием, лишенным сомнений. Дух человека вновь выводит его на 
бесконечный путь. 

Эти рассуждения показывают, что Плеснер не стремится к 
философскому обоснованию необходимого соотнесения человека 
с богом. В этой связи интересно сопоставить философско-антропо-
логические концепции Шелера и Плеснера. Оба утверждают, что 
центр человека пребывает вне мира, но делают различные выводы 
из этого утверждения. Для Шелера экс-центрическая по отноше-
нию к миру позиция человека означает его укорененность в транс-
цендентной миру божественной реальности, соответственно необ-
ходимую связь человека с этой реальностью. Как мы видели, 
постулируемая экс-центричность человека по отношению к миру 
является у Шелера основанием для философско-антропологи-
ческого удостоверения существования бога.  

У Плеснера, напротив, экс-центричность человека истолко-
вывается как пребывание в ничто, в «утопическом месте». Обра-
щение к богу, религиозная жизнь предстают у него не как необхо-
димое следствие, не как реакция на существование бога, а как 
средство разрешения конститутивного для человека конфликта, 
конкретнее – невыносимости экс-центрической позиции, постоян-
но выводящей его в ничто. 

Это позволяет сделать вывод о том, что размышления Плес-
нера в связи с его третьим антропологическим законом нельзя счи-

 
1 Plessner Н. Die Stufen des Organischen und der Mensch, S. 345.   



Кимелев Ю.А. 

 32 

тать философско-религиозными, т.е. Плеснер стремится дать не 
теологическое, а внерелигиозное теоретическое объяснение нали-
чия и содержания религиозной жизни человека. 

Подтверждением этого могут служить и следующие обстоя-
тельства. В период создания философско-антропологической кон-
цепции, которая в дальнейшем не претерпевала сколько-нибудь 
серьезных изменений, Плеснер испытал влияние так называемого 
геттингенского кружка, представители которого разрабатывали 
своеобразный вариант философии жизни с целью обоснования 
своих философско-герменевтических позиций. 

В рамках этой разновидности философии жизни, восходя-
щей к философии позднего Дильтея, отрицалось наличие какого-то 
вневременного абсолютного основания и начала жизни. Жизнь 
понималась как безосновный динамичный процесс, наиболее при-
мечательной чертой которого являлась способность жизни к само-
оформлению в человеческой деятельности, прежде всего смысло- 
и культуросозидающей. Плеснер разделял основные позиции 
кружка, что нашло особенно отчетливое выражение в работе 
«Мощь и человеческая природа»1. Здесь «непостижимость» чело-
века представляется в качестве объяснения продуктивной мощи 
истории и непредсказуемости будущего. 

Философская биоантропология Арнольда Гелена 

При рассмотрении идейно-теоретических истоков любой 
разновидности современной философской антропологии необхо-
димо обратиться и к творчеству Арнольда Гелена.  

В философии Гелена обычно выделяют три тематических 
направления: философскую антропологию, «философию институ-
тов» и «плюралистическую этику». Эти темы геленовской фило-
софии тесно связаны и взаимно дополняют друг друга, но основ-
ную роль играет философская антропология, которая как бы 
выполняет функцию «элементарного» базиса по отношению ко 
всем другим теоретическим построениям. 

Задачу философской антропологии Гелен видит в определе-
нии «особого положения человека как некоей целостности в при-

 
1 Plessner Н. Gesammelte Schriften. – Frankfurt., 1981. – Bd. 5. – S. 135–234. 



Немецкая философская антропология ХХ–ХХI вв. Часть первая.  
Начальный проект 

 33 

роде», постижении человека «как совершенно одноразового, еще 
никогда не апробированного проекта природы»1. Соответственно, 
она должна разрабатывать определенное «целостное воззрение», 
которое будет носить характер «научного учения», «совокупной 
науки» о человеке, учитывающей совокупность фактических 
свойств, признаков и т.д. в аспекте особенной человеческой при-
роды. Гелен указывает, что предлагаемая им концепция заслужи-
вает названия философской антропологии, поскольку она является 
одновременно и философской, и научной, но избегает употребле-
ния этого названия с целью отмежеваться от многообразных фило-
софских усилий в области антропологии. Подобное стремление 
обусловлено тем, что ни одно философское учение о человеке еще 
не ставило перед собой такой задачи, какую ставит геленовская 
антропология. Гелен стремится к разработке антропологической 
концепции, в которой используются только «очень специфиче-
ские» и соответствующие предмету понятия.  

Исследовательская программа Гелена негативно соотносится 
с «христианскими» и «дарвинистскими» антропологическими тео-
риями, в основе которых лежит общая посылка о том, что человека 
нельзя постичь «из него самого» и что для описания и истолкова-
ния человеческой реальности должны использоваться «внечелове-
ческие» категории. Соответственно, христианские теории выводят 
человека из бога, а дарвинистские – из животного царства. Задача 
же антропологии, по мнению Гелена, заключается в определении 
«особенности» человеческой природы. Это не означает, что Гелен 
отказывается от использования такого теоретического приема, как 
сопоставление человека с животным. Он отказывается от выведе-
ния человека из животного царства, как это делают различного 
рода биологические теории, сводящие человека исключительно к 
биологическому началу. Гелен отмечает, что такие теории нельзя 
считать антропобиологическими в силу того, что они не в состоя-
нии объяснить особое положение человека. Более того, в этих тео-
риях вообще не ставится проблема особого положения человека в 
природе. 

 
1 Gehlen A. Der Mensch: seine Natur und seine Stellung in der Welt. – Berlin, 

1944. – S. 18. 



Кимелев Ю.А. 

 34 

Гелен выступает и против дуалистических концепций фило-
софской антропологии, поскольку дуалистическое мышление не 
позволяет осознавать и решать какие-либо новые проблемы, а 
кроме того, оно безрезультатно в осмыслении взаимоотношений 
полюсов антропологического дуализма. Гелен стремится к такому 
философскому видению антропологической реальности, которое 
не выходит за рамки эмпирически-констатируемого и наблюдае-
мого. Он провозглашает отказ от всякой метафизики, не уточняя, 
однако, что он понимает под метафизикой, и стремится к разра-
ботке антропологической науки, опирающейся на эмпирические 
категории. 

Поскольку эмпирически доступной и постижимой является 
биологическая природа человека, то антропология, как ее понима-
ет Гелен, должна стать антропобиологией. Человек рассматривает-
ся как «специальная биологическая проблема», которая может 
быть решена посредством изучения условий человеческого суще-
ствования. В этой перспективе фундаментальный вопрос «Что та-
кое человек?» превращается в вопрос «Как выживает человек?», 
являющийся объединяющим критерием, на основании которого 
можно, по Гелену, постичь «связи между свойствами и видами де-
ятельности человека»1. Антропологический подход действительно 
означает исключительно вопрос об условиях существования чело-
века. В этой связи он необходимо предполагает изучение «всей 
сферы элементарного внутреннего мира человека; мышления и 
языка, фантазии, особых побуждений, которыми не обладает ни 
одно животное, уникальной моторики и подвижности». Этот под-
ход в концепции Гелена исключает установление каких-либо 
жестких каузальных зависимостей, выведение одних явлений из 
других или сведение явлений друг к другу. Все существенные 
свойства человека находятся в определенной функциональной 
взаимозависимости. Они образуют в своей совокупности систему 
антропологических констант. Эта система и позволяет считать че-
ловека особым проектом природы, а также делает возможным его 
уникальный способ существования. 

 
1 Gehlen A. Der Mensch: seine Natur und seine Stellung in der Welt. – Berlin, 

1944. – S. 17. 



Немецкая философская антропология ХХ–ХХI вв. Часть первая.  
Начальный проект 

 35 

Методологическая программа Гелена негативно соотносится 
с предшествующими попытками создания философской антропо-
логии. Он отталкивается и от теологической антропологии, и от 
биологистского редукционизма, и от метафизической антрополо-
гии, постоянно воспроизводящей непродуктивный дуализм в той 
или иной его форме. Под метафизической антропологией Гелен в 
первую очередь понимает антропологическую теорию Шелера, 
критическому рассмотрению которой он уделил немало внимания. 
Тем не менее в основе его методологической программы лежит тот 
же главный теоретический прием, что и у Шелера – рассмотрение 
человека в космологической перспективе, в первую очередь в со-
отнесении с животным царством. 

С морфологической точки зрения человек предстает как 
особый случай, как исключение. «Прогресс в природе» заключает-
ся в органической специализации видов, т.е. во все более эффек-
тивном естественном приспособлении их к определенным средам 
обитания. Животное способно существовать в тех или иных усло-
виях благодаря своей специфической организации, приспособлен-
ной к этим условиям. У животного специализированность органов 
и среда соответствуют друг другу. «Это обстоятельство, – подчер-
кивает Гелен, – имеет решающее значение с антропологической 
точки зрения. Прежде всего оно позволяет указать отличие чело-
века от животного, которое не связано с такими признаками, как 
наличие у человека сознания, духа и т.п.»1. 

В отличие от животного человек лишен биологической спе-
циализации, т.е. органической приспособленности к существова-
нию в определенной природной среде, которая была бы его «со-
миром». «В морфологическом отношении человек, – указывает 
Гелен, – в противоположность всем высшим млекопитающим ха-
рактеризуется главным образом через недостатки, которые в стро-
го биологическом смысле следует определить как неприспособ-
ленности, неспециализированности, как примитивизмы, т.е. как 
нечто недоразвитое: в итоге как существенно негативное»2. У че-
ловека отсутствует волосяной покров, и тем самым он не защищен 

 
1 Gehlen A. Der Mensch: seine Natur und seine Stellung in der Welt. – Berlin, 

1944. – S. 33. 
2 Ibid., S. 31. 



Кимелев Ю.А. 

 36 

от непогоды. Его тело не приспособлено к бегству, острота его 
чувств значительно уступает остроте чувств у животных и т.п. 
Иными словами, в естественных условиях он как земное существо 
давно был бы истреблен. Отсутствие указанной биологической 
специализированности позволяет считать человека «недостаточ-
ным существом».  

Подобная ситуация заставляет задать вопрос об условиях 
возможности его выживания. «Все особенные свойства человека 
следует поэтому, – пишет Гелен, – соотнести с вопросом: в силу 
чего подобное чудовищное существо является жизнеспособным. 
Этим самым подтверждается правомерность биологической поста-
новки проблемы. Биологическая постановка проблемы заключает-
ся не в сравнении физической организации человека с шимпанзе, а 
в ответе на вопрос: почему является жизнеспособным существо, не 
сравнимое ни с каким животным?»1. 

Человек как биологически «недостаточное», «неготовое», 
«не установившееся» существо должен сам решать задачу своего 
выживания, своего жизнеобеспечения. В силу этого человек явля-
ется действующим существом, которое посредством своих дей-
ствий делает себя тем, что оно есть. Действовать, чтобы выжить, – 
принципиально важная задача человека.  

В этой перспективе все жизнепроявления человека высту-
пают прежде всего как средства и орудия сохранения и поддержа-
ния его бытия. Действие предстает как овладение природой в це-
лях жизнеобеспечения человека. Совокупность природных 
явлений, переработанных в нечто, служащее жизненным задачам 
человека, есть культура, а культурный мир есть человеческий мир. 
Не существует какого-то «естественного человека». Отсутствие 
готовых средств и ресурсов физической организации человека 
восполняется, компенсируется культурой – его второй природой. 

Биологическая неспециализированность человека означает и 
его открытость миру. В соответствии с биоантропологической 
точкой зрения и это обстоятельство должно быть рассмотрено в 
перспективе того, как оно обеспечивает выживание человека, со-
ответственно, как оно способствует культуротворчеству. 

 
1 Gehlen A. Der Mensch: seine Natur und seine Stellung in der Welt. – Berlin, 

1944. – S. 34. 



Немецкая философская антропология ХХ–ХХI вв. Часть первая.  
Начальный проект 

 37 

Открытость человека миру является для него бременем. Он 
подвержен чрезмерному потоку внешних возбудителей, нецелесо-
образной полноте впечатлений, с которой должен как-то справить-
ся. Человеку противостоит мир как некая «озадачивающая сфера с 
непредвидимой структурой». Это ставит перед ним жизненно важ-
ную задачу: освободиться от бремени, т.е. самостоятельно превра-
тить недостаточные условия своего существования в шансы жиз-
необеспечения. Гелен называет это «принципом освобождения от 
бремени». «Этот принцип, – пишет он, – является ключом к пони-
манию структурного закона в построении всех совокупных чело-
веческих функций... Основная мысль состоит в том, что совокуп-
ные “недостатки” человеческой конституции, которые в 
естественных, так сказать, животных условиях представляют со-
бой тяжкое бремя для его жизнеспособности, человек самодея-
тельно превращает в средства существования. На этом основыва-
ются определение человека к действию и, в конечном счете, его 
совершенно особое положение»1. Открытость миру, чрезмерная 
обремененность восприятиями предстает как условие возможности 
создания культуры. Многообразнейшие впечатления, явления ми-
ра таят в себе возможность преобразования их в нечто нужное лю-
дям. Человек способен культурно переработать любые, самые раз-
нородные обстоятельства своего существования. Именно поэтому 
он в состоянии осваивать самые разнообразные природные среды. 

Деятельность человека по преобразованию своей обреме-
ненности в нечто нужное начинается с движений ребенка, в кото-
рых окружающие его вещи вовлекаются в опыт, т.е. он их видит, 
трогает, двигает, обрабатывает. В этих коммуникативных движе-
ниях совместно действуют все чувства, руки и другие органы. 
Вследствие этого вещи окружающего мира перерабатываются и 
именно в направлении овладения ими, постановки их себе на 
службу.  

Одновременно вещи наделяются символикой, так что в ре-
зультате они дистанцируются, а глаз приобретает способность 
видеть их потребительскую и функциональную стоимость. Это 
обеспечивает и возможность использования вещей. Поток озада-

 
1 Gehlen A. Der Mensch: seine Natur und seine Stellung in der Welt. – Berlin, 

1944. – S. 35. 



Кимелев Ю.А. 

 38 

чивающих впечатлений, указывает Гелен, редуцируется к ряду 
легко обозреваемых центров вещей. 

Эти достижения возможны только на основании изначаль-
ной неспециализированности, пластичности сенсомоторного аппа-
рата и побудительной структуры, а также на основании «избытка 
побуждений». Изначальная неготовность движения и восприятия 
служит условием «двигательной фантазии» и «фантазии ощуще-
ния». Человек способен посредством двигательной фантазии варь-
ировать свои движения. Он может ощущать все движения посред-
ством «отчужденного самочувствия». Эта связь «ощущения вещи» 
и самоощущения указывает, как считает Гелен, «на общий корень 
действия и познания». 

Для продуктивного освобождения от бремени требуется 
также особая структура побуждений и потребностей. Человек 
должен обладать способностью ориентировать, блокировать, из-
менять свои побуждения. В этом случае может появиться разрыв 
между элементарными потребностями, побуждениями и действи-
ями человека. Эта дистанция по отношению к своим элементар-
ным потребностям и побуждениям делает возможным и долго-
срочное предвидение, и планирование самых разнообразных 
действий. 

Освобождение от бремени избыточных впечатлений неупо-
рядоченного мира, культурное овладение миром, соответственно – 
выживание человека становятся возможны не только благодаря 
особой сенсомоторной и побудительной организации человека, но 
и благодаря языку. Язык не только продолжает уже достигнутое 
благодаря сенсомоторике и побудительной системе, но с самого 
начала выступает как условие возможности человеческого дей-
ствия. «Этот процесс освобождения от бремени, – пишет Гелен, – 
прямо продолжает язык. Строго говоря, он включен уже в его са-
мые ранние фазы»1. Гелен рассматривает язык не в связи с мыш-
лением, а с биологической стороны. 

С помощью языка человек помещает между собой и вещами 
промежуточный символический мир, который позволяет ему осво-
бодиться от непосредственного давления вещей. Это делает воз-

 
1 Gehlen A. Anthropologische Forschung: Zur Selbstbegegnung und 

Selbstentdeckung des Menschen. – Hamburg, 1977. – S. 51. 



Немецкая философская антропология ХХ–ХХI вв. Часть первая.  
Начальный проект 

 39 

можным дистанционно-теоретическое отношение к миру. Когда 
вещь получает словесное обозначение, она становится в известной 
мере управляемой. Давление, воздействие вещи на человека лиша-
ется драматизма. Человек освобождается от связи со своей непо-
средственной, ближайшей средой и создает себе свое собственное 
пространство, так что его мысли соотносимы с ширью мира. От-
крытость человека миру означает, соответственно, что человек в 
своем поведении в гораздо большей степени опирается на предви-
димые и проецируемые обстоятельства, чем на те, которые отно-
сятся к его непосредственной ситуации. 

Эксплицированный выше, образ человека предстает у Геле-
на как результат «элементарной антропологии», которая становит-
ся основой дальнейшей разработки философско-антропологи-
ческой проблематики в философии институтов, т.е. философии 
общественно-исторической жизни человека, и в плюралистической 
этике. Мы ограничимся рассмотрением «элементарной антрополо-
гии» Гелена, т.е. абстрактным, по его собственным словам, обра-
зом отдельно взятого, единичного человека, поскольку именно та-
кой образ преимущественно концептуализируется в современной 
философской антропологии. 

В современной философии в адрес философской антрополо-
гии Гелена часто выдвигается обвинение в биологистском редук-
ционизме. Утверждается, в частности, что в основе геленовской 
концепции лежит принцип биологической компенсации. Однако 
подобное истолкование геленовской концепции представляется 
нам неверным, поскольку искажает принцип биоантропологиче-
ского рассмотрения человека, как его постулирует Гелен. Он стре-
мится прежде всего к выявлению таких антропологических кате-
горий, которые позволяют постичь человека как некое 
психофизически нейтральное единство. При рассмотрении геле-
новской методологической программы уже указывалось, что он 
отказывается от установления каузальных связей между функцио-
нальными элементами и свойствами антропологической целостно-
сти. Тем более речь не может идти о монокаузальной зависимости, 
предполагаемой биологистским редукционизмом. 

Гелен в то же время должен был бы, на наш взгляд, опреде-
лить характер отношения человека к животному царству, а не 
ограничиваться их простым рядоположением. Казалось бы, анти-



Кимелев Ю.А. 

 40 

эволюционистская установка Гелена не обусловливает необходи-
мости такого определения, но ведь и человек, и животное рассмат-
риваются как сопоставимые части природы. 

Гелен далее должен был объяснить, почему природа создает 
такой уникальный «проект». Он был бы вправе отказаться от по-
добного объяснения, если бы в его творчестве не присутствовала 
отчетливо выраженная тенденция к телеологическому мышлению. 
Эта тенденция плохо согласуется с идеей человека как «недоста-
точного существа». Трудно предположить, чтобы природа, на 
мудрость которой неоднократно ссылается Гелен, создала столь 
нежизнеспособный «проект». 

Человек способен, по Гелену, выжить только посредством 
культуры. Значит, культура изначально должна сопровождать че-
ловека, но данные науки свидетельствуют о том, что человек лишь 
постепенно созидал культуру. Как могло вообще возникнуть такое 
«недостаточное существо»? Поскольку Гелен говорит, что целый 
ряд специфически человеческих достижений направлен на устра-
нение этой недостаточности, а сами эти достижения, как известно, 
могли появиться только на протяжении чрезвычайно длительного 
времени, то следует предположить, что такое существо должно 
было бы сразу же вновь исчезнуть. 

Заключение 

Выше была осуществлена реконструкция определенной фо-
кусности философско-антропологических теорий, созданных в 
рамках немецкой философии. При всей своей и содержательности, 
и методологической разнородности они были восприняты и вос-
принимаются вплоть до нашего времени как некое конкретное це-
лое, как единая рабочая программа. В плане оценки судеб этой 
программы можно утверждать, что ее основной пункт – а именно, 
выдвинутость философской антропологии в центр философии – в 
итоге окажется пересмотренным. В то же время безоговорочно 
утвердился принцип опоры на весь спектр наук, изучающих чело-
века, – естественных, биологических, социально-гуманитарных. 
Кроме того, широкое применение нашли отдельные теоретические 
положения и установки философской антропологии.  



Немецкая философская антропология ХХ–ХХI вв. Часть первая.  
Начальный проект 

 41 

Список литературы 

1. Кимелев Ю.А. Современная западная философско-религиозная антропология. – 
Москва : Наука, 1985. – 143 с.  

2. Кимелев Ю.В. Философия религии. Систематический очерк. – Москва : NB, 
1998. – 423 с.  

3. Кимелев Ю.А. «Субъект» и «субъективность» в современной западной соци-
альной философии. – Москва : ИНИОН РАН, 2006. – 95 с.  

4. Кимелев Ю.А., Полякова Н.Л. Модерн и процесс индивидуализации: Истори-
ческие судьбы индивида модерна. – Москва : Праксис, 2017. – 492 с. 

5. Gehlen A. Anthropologische Forschung: Zur Selbstbegegnung und Selbstent-
deckung des Menschen. – Hamburg, 1977. – 150 s. 

6. Gehlen A. Der Mensch: seine Natur und seine Stellung in der Welt. – Berlin, 1944. – 
444 S. 

7. Plessner H. Conditio humana. – Pfulligen, 1964. – 71 S. 
8. Plessner Н. Gesammelte Schriften. – Frankfurt, 1981. – Bd. 5. – 284 S. 
9. Plessner H. Die Stufen des Organischen und der Mensch. – Berlin ; Leipzig, 1928. – 

220 S.  
10. Plessner Н. Lachen und Weinen: Eine Untersuchung nach den Grenzen menschli-

chen Verhaltens. – Arnhem, 1941. – 190 S. 
11. Plessner H. Philosophische Anthropologie. – Frankfurt am. Main, 1970. – 172 S. 
12. Scheler М. Der Formalismus in der Ethik und die materiale Wertethik. – Bern ; 

Miinchen, 1966. – 659 S. 
13. Scheler М. Die Stellung des Menschen im Kosmos. – Munchen, 1947. – 114 S. 
14. Scheler M. Philosophische Weltanschauung. – Munchen, 1954. – 135 S. 
15. Scheler M. Wesen und Formen der Sympathie. – Bonn, 1926. – 311 S. 
16. Scheler М. Zur Idee des Menschen. – Gesammelte Werke ; Bern : A. Francke AG, 

1955. – Bd. 3. – 450 S.   
 



Погорельская С.В. 

 42 

УДК: 141.3                                            DOI: 10.31249/rphil/2024.02.02 
ПОГОРЕЛЬСКАЯ С.В.∗ ХИЖИНА ФИЛОСОФИИ. – РЕЦ. НА 
КН.: М.Л. ХОФМАНН. ХИЖИНА ХАЙДЕГГЕРА. ИССЛЕДО-
ВАНИЕ ПРОСТРАНСТВА МЫСЛИ 

Аннотация. Книга посвящена исследованию пространства, в 
котором творил Хайдеггер. В предлагаемой рецензии она рассмат-
ривается в связи с особенностями философии, связанной с про-
странством. Можно ли утверждать, что концепции всемирно из-
вестного философа выросли из того окружения, в котором он 
творил?  

Ключевые слова: Мартин Хайдеггер; «Черные тетради»; фе-
номенология; германская философия ХХ в.; «геофилософия». 
POGORELSKAYA S.V. The Hut of Philosophy. Book review: 
Hofmann M.L. “Heidegger’s Hut. A Study of the Space of Thought” 

Abstract. Another book has been published in Germany, devoted 
to the study of the space in which Heidegger created. In this review, it 
is discussed in connection with the peculiarities of philosophy related to 
space. Can we say that the concepts of the world-famous philosopher 
grew out of the environment in which he worked? 

Keywords: Martin Heidegger; Black Notebooks; phenomeno-
logy; twentieth-century German philosophy; “geophilosophy”. 

Для цитирования: Погорельская С.В. Хижина философии. – Рец. 
на кн.: Хофманн М.Л. «Хижина Хайдеггера. Исследование пространства 
мысли» // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубеж-
ная литература. Серия 3: Философия. – 2024. – № 2. – С. 42–46.  Рец. на 

 
∗ Погорельская Светлана Вадимовна – кандидат политических наук, док-

тор философии Боннского университета, старший научный сотрудник отдела 
философии ИНИОН РАН. 



Рец. на кн.: Хофманн М.Л. «Хижина Хайдеггера.  
Исследование пространства мысли» 

 43 

кн.: Hofmann M.L. Die Heidegger-Hütte : Erkundung eines Denk-Raums. – 
Paderborn : Brill, Fink, 2023. – 170 S.   DOI: 10.31249/rphil/2024.02.02 

Практически ни одно исследование послевоенного философ-
ского творчества Хайдеггера (поздний Хайдеггер), в той или иной 
мере связанное с обстоятельствами жизни философа в те годы, не 
обходится без упоминания знаменитого домика (“хижины”) в 
Шварцвальде на горе у деревни Тодтнауберг. В этом, выстроенном 
в традиционном шварцвальдском стиле, небольшом строении, в 
котором было лишь три комнаты и всё самое необходимое, за не-
большим письменным столом у окна с видом на покрытые лесом 
горы, философ в годы молодости работал над «Бытием и време-
нем», в нем он создавал свои поздние труды, здесь он записывал 
мысли, рожденные во время пеших прогулок по сумрачным ело-
вым чащобам, просекам, светлым солнечным полянам самого 
сердца Германии – и мысли его с неизбежностью были определе-
ны этими путями, «лесными тропами», упоминание которых столь 
часто встречается в его трудах. 

В своем небольшом эссе «Творческий ландшафт. Почему мы 
остаемся в провинции», описывая «мир, где я тружусь» и каким он 
является обычному созерцающему взгляду, Хайдеггер поясняет: 
«Я сам никогда не рассматриваю собственно пейзаж. Я постигаю 
его ежечасные, дневные, ночные изменения в великом колебании 
времен года. Тяжесть гор и крепость их изначальных пород, за-
думчивый рост елей, светящееся, безыскусное убранство цвету-
щих лугов, шум горных ручьев в бескрайней осенней ночи, стро-
гая простота заснеженных равнин – всё это сменяет и теснит друг 
друга и кружится в повседневности бытия там, наверху, в горах.  

И, опять же, всё это – не в моменты целенаправленного со-
зерцания, наслаждающегося погружения и искусственной проник-
новенности, а только когда собственное бытие находится внутри 
своего труда. Пространство этой горной реальности открывает 
именно труд, и ход его погружен в изменчивую жизнь этого ланд-
шафта...»1. 

Хайдеггер – философ, завоевавший мир, не поступаясь при 
этом своей немецкостью, он мыслитель, достигавший другие мыс-
лящие души разных стран из глубины своей страны, от которой он 

 
1 Heidegger M. Bd. 13, 1985, S. 9–10. 



Погорельская С.В. 

 44 

не отказывался в самые тяжелые и постыдные для нее времена и в 
почве которой был глубоко укоренен. Сам он связывал эту укоре-
ненность «с тем изначальным, что всплывает иногда в моей душе, 
как если бы я шел за плугом по пашне, полевыми тропами между 
зреющими колосьями, через ветер и туман, через солнце и снег, со 
всем, что передалось мне с кровью матери и ее предков»1. Земля, 
на которой живет человек, становясь частью его существа, опреде-
ляет его мысль и необходима для мысли – поэтому во времена, 
когда интеллектуальная Германия (по крайней мере то, что Ха-
бермас позже называл «публичной сферой», а Хайдеггер с возму-
щением называл «журнализмом» и «общественностью») начала, 
по мнению философа, терять себя, он переехал в свой дом в Тодт-
науберге. Именно в своих послевоенных трудах философ довел 
взаимосвязь природного ландшафта («проселка») и ландшафта 
мысли до совершенства. Так что миф о «шварцвальдском отшель-
нике», сопровождавший Хайдеггера до конца жизни, неотъемлем 
от его «пространства мысли», от его деревенского дома. 

Тем интереснее обратиться к новой, вышедшей в октябре 
2023 г. работе профессора социологии Высшей технической шко-
лы г. Детмольд (ФРГ) Мартина-Людвига Хофманна «Хижина 
Хайдеггера. Исследование пространства мысли», обращающейся к 
теме на стыке философии и так называемой «геофилософии»2.  

Автор работы, сам неоднократно прошедший путями 
Хайдеггера по горам и долинам Тодтнауберга, исследует значи-
мость именно этого пространства для формирования именно тако-
го мышления, каким оно явилось миру из знаменитой хижины. 
«Хайдеггер без своей хижины – нет, в таком мышлении, как у не-
го, это едва ли можно себе представить», – утверждает автор (с. 
15). Ведь, как известно, существует «диалектическое взаимоотно-
шение между человеком и пространством», так, что созданное 
нами в пространстве может впоследствии определять нас самих. 

 
1 Heidegger M., Bd.94, 2014, S. 38 
2 Понятие «геофилософия» введено в научный оборот в начале 90-х г. 

(«Что такое философия», 1991 г.) философ Жиль Делёз и аналитик Феликс Гват-
тари в связи с исследованием творчества Ф. Ницше в контексте его взаимосвязи с 
природой. Мышление развивается во взаимосвязи с землей, на которой оно фор-
мируется. Геофилософия является междисциплинарным экспериментальным 
направлением исследований 



Рец. на кн.: Хофманн М.Л. «Хижина Хайдеггера.  
Исследование пространства мысли» 

 45 

Хофманн следует феноменологическому или гетеортопическому 
взгляду Мишеля Фуко, он метафоризирует пространство и напол-
няет его фантазией – так, что хижина, купленная в 2022 г. супру-
гой философа Эльфридой Хайдеггер для отдыха всей семьи и для 
того, чтобы ее муж получил наконец желаемое им «тихое место 
для работы и мысли» помимо университета и дома во Фрайбурге, 
превращается в некое мистическое, сакральное место. Она не про-
сто помогает лучше понять мышление Хайдеггера, но является 
чуть ли не его «фундаментом» (с. 34). Она находится в простран-
стве, одновременно легком и воздушном, темном и каменистом, 
между вершиной горы и низиной (см. там же).  

Хофманн ссылается на известную работу Адама Шарра, в 
которой хижина Хайдеггера рассматривается не только в контек-
сте таинственной взаимосвязи места, мысли и личности, но и с 
точки зрения теории архитектуры1. В этой работе даны точные ха-
рактеристики хижины, поэтому Хофман не углубляется в ее дос-
кональные описания. Ссылаясь на техническое исследование 
Шарра, он в своем исследовании обращается к метафорам, образам 
и понятиям, связанным с жизнью и творчеством Хайдеггера в хи-
жине, рассматривая их в шпагате между реальностью и фантазией, 
так что буря, шумящая в лесах Шварцвальда, одновременно явля-
ется и бурей мысли, и штормом, идущим, как ожидал в тридцатые 
годы Хайдеггер, через всю страну (с. 48). И всё это – во взаимосвя-
зи с главными вехами жизни самого философа. Названия глав го-
ворят за себя. В главе «Высота» (с. 9–20) автор обращается к «Бы-
тию и времени… и пространству» (с. 15), вторая глава 
«Фундамент» (с. 21–34) тематизирует роль хижины как «помеще-
ния резонанса» (с. 31–34), 3-я глава «Шторм» обращается к «месту 
обитания мышления» и к его «шторму» во взаимосвязи с «творче-
скими ландшафтами», отдельной главой рассматриваются «Гора» 
(с. 53–64) и «Встречи на вершине» (65–73), где «подъем в горы» 
представлен как «философская тактика» (с. 67). Шестая глава 
«Огонь» посвящена временам ректората, далее следуют «Лагерь» 

 
1 Heidegger’s hut / Adam Sharr. Including photographs by Digne Meller-Mar-

covicz. – Cambridge, Mass. [u.a.] : MIT Press, 2006. – XIX, 139 S. Шарр впервые 
провел эмпирические исследования, включая интервью с родственниками 
Хайдеггера. В книге представлены фотографии хижины и самого семидесятилет-
него Хайдеггера в ней. 



Погорельская С.В. 

 46 

(93–108), «Спуск» (109–126), «Гостевая книга» (127–140) и, нако-
нец, «Поворот» (141–152).  

Автор обращает внимание, что именно хижина стала в по-
слевоенное место преимущественным местом встреч с философом. 
Большинство этих встреч впоследствии стали предметами иссле-
дования, как, например, встреча с редакторами «Шпигеля», в том 
числе с известным в те годы Рудольфом Аугштайном, или же с 
Полем Целаном, воспевшим впоследствии эту встречу в стихотво-
рении (с. 138–139)1. Причем автор не просто перечисляет всех 
знаменитостей, посетивших Хайдеггера в его хижине, но называет 
и тех, кто ни разу его в ней не посетил (Адорно, Поппер, Бахманн). 
По-видимому, и Ханна Аренд, ученица и подруга Хайдеггера, ни 
разу не посещала этого места.  

Книга написана доходчиво и живо, снабжена списком лите-
ратуры и фотографическими материалами и может быть рекомен-
дована не только узким специалистам, профессионально занима-
ющимся философией Хайдеггера, но и аспирантам, студентам, 
всем, кто интересуется жизнью и творчеством философа.  
 

 
1 В ИАЖ рецензировалась посвященная одной лишь этой встрече мас-

штабная книга: Kunisch Н.-Р. Todtnauberg : Die Geschichte von Paul Celan, Martin 
Heidegger und ihrer unmöglichen Begegnung. – München : dtv, 2020. – 350 S. См.: 
Погорельская С.В. Невозможная встреча [Рецензия] // Социальные и гуманитар-
ные науки. Отечественная и зарубежная литература. Серия 3 : Философия. – 2021. – 
№ 4. – С. 186–189. 



Размышления в связи с выходом в свет последнего тома  
«Черных тетрадей» Мартина Хайдеггера 

 47 

УДК: 141.3                                            DOI: 10.31249/rphil/2024.02.03 
ПОГОРЕЛЬСКАЯ С.В.∗ РАЗМЫШЛЕНИЯ В СВЯЗИ С ВЫХО-
ДОМ В СВЕТ ПОСЛЕДНЕГО ТОМА «ЧЕРНЫХ ТЕТРАДЕЙ» 
МАРТИНА ХАЙДЕГГЕРА  

Аннотация. В статье рассматривается 102 том Полного со-
брания сочинений Мартина Хайдеггера, «Черные тетради» (1963–
1970 г.).  

Ключевые слова: Мартин Хайдеггер; «Черные тетради», фе-
номенология; германская философия ХХ в.; современная герман-
ская философия. 
POGORELSKAYA S.V. Reflections on the publication of the last 
volume of Martin Heidegger’s Black Notebooks 

Abstract. The 102nd volume of Martin Heidegger’s Complete 
Works, Black Notebooks 1963-1970 has been published 

Keywords: Martin Heidegger; Black Notebooks; phenomenolo-
gy; twentieth-century German philosophy; modern German philosophy. 

Для цитирования: Погорельская С.В. Размышления в связи с вы-
ходом в свет последнего тома «Черных тетрадей» Мартина Хайдеггера // 
Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литера-
тура. Серия 3 : Философия. – 2024. – № 2. – С. 47–60. –  
DOI: 10.31249/rphil/2024.02.03 

 
С публикацией в конце 2022 г. 102 тома Полного собрания 

сочинений Мартина Хайдеггера франкфуртское издательство 
«Витторио Клостерман» завершило уникальный издательский 

 
∗ Погорельская Светлана Вадимовна – кандидат политических наук, док-

тор философии Боннского университета, старший научный сотрудник отдела 
философии ИНИОН РАН.  



Погорельская С.В. 

 48 

проект, известный как «Черные тетради»1. Проект, столь же спор-
ный, сколь и необходимый, позволяющий, как полагают многие, 
увидеть многие из тех сокрытых путей, которыми шла философ-
ская мысль Хайдеггера. Издание Собрания сочинений еще не за-
вершено, но «Черные тетради», по крайней мере официально, за-
канчиваются публикацией данного тома. Как известно, сам 
философ, говоря об издании своего Собрания сочинений, предла-
гал издать записки, содержавшиеся в общих тетрадях черного цве-
та, не вплетенными в хронологический контекст, а вместе, в самом 
конце издания. Однако издатели решили иначе.  

Полное собрание сочинений начало издаваться почти сразу 
после смерти Хайдеггера, первый том вышел в 1973 г. Первые то-
ма выходили под редакцией ученых, лично знавших Хайдеггера, 
работавших и учившихся у него. Руководящую роль при этом иг-
рал бывший студент, а впоследствии личный ассистент Хайдегге-
ра, профессор философии Фрайбургского университета Фидрих-
Вильгельм фон Геррманн, которому сам философ в последние го-
ды жизни поручил контролировать публикацию его Собрания со-
чинений. Однако ряд томов ПСС, охватывающих так называемые 
«Черные тетради», было поручено редактировать до того малоиз-
вестному в мире хайдеггерианцев вуппертальскому профессору 
Петеру Травни2. Этот, чисто личный, фактор сыграл, как показало 
дальнейшее развитие, немалую роль в скандалах, сопровождавших 
публикацию первых томов «Черных тетрадей». Сам же Травни за 
годы издания «Черных тетрадей» приобрел репутацию одного из 
ведущих хайдеггероведов мира.  

Мысль Хайдеггера вневременна, и в силу этого она была и 
остается частью современного не только философского, но и пре-
подавательского, т.е. университетского процесса. Разгоравшиеся 
время от времени дискуссии о взаимоотношениях Хайдеггера с 
теорией и практикой национал-социализма, в частности, о его рек-
торской работе, неизбежно предполагавшей сотрудничество с пра-
вящей партией НСДАП и членство в ней, о его роли в травле его 

 
1 Martin Heidegger. Hinweise und Aufzeichnungen.Vorläufiges I-IV. Bd. 102. 

Schwarze Hefte 1963–1970 / Martin Heidegger. Gesamtausgabe. Hrsg. von Peter 
Trawny. – Frankfurt am Main : Klostermann, 2022. – 441 S. 

2 Причиной был назван тот факт, что фон Геррманн был против их изда-
ния. 



Размышления в связи с выходом в свет последнего тома  
«Черных тетрадей» Мартина Хайдеггера 

 49 

бывшего учителя, профессора Гуссерля и т.д., касаясь личности 
философа и его повседневных жизненных установок в контексте 
исторических реалий, не затрагивали тем не менее его философ-
ских концепций. «Черные тетради», не только как тексты с опре-
деленным содержанием, но скорее как тексты, части содержания 
которых были еще до их публикации, в выдержках и цитатах, 
определенным образом преподнесены издателем философскому 
миру в его собственном исследовании, чуть было не повлекли ис-
торификацию всего философского наследия Хайдеггера по тем же 
схемам, что и философов национал-социализма. К счастью, все-
мирный формат мыслителя перевесил сиюминутность оценочных 
мнений «публичной сферы».  

Отдел философии ИНИОН в своих реферативных, обзорных 
и аналитических публикациях исследовал оригинальное немецкое 
издание «Черных тетрадей» и западную дискуссию вокруг него. 
Завершение издания дает повод бросить заключительный взгляд 
как на издание, так и на прошедшие споры.  
 

*** 
 

В послевоенных тетрадях в начале «Замечания IV» Хайдег-
гер цитирует знаменитые слова Лейбница: «Кто знает меня только 
из моих публикаций, тот не знает меня»1, что хорошо характеризу-
ет значение «Черных тетрадей»2. Они представляют собой записи 
для себя, подспорье в своем собственном творческом процессе, 
которые философ начал вести где-то с 1931 г. и вел практически 
до конца жизни. «Тетради» пронумерованы римскими цифрами и 
состоят из «Размышлений» (14 тетрадей), «Замечаний» (9 тетра-
дей), «Четырех тетрадей» (которых на самом деле две), «Знаков» 
(две тетради), «Vigiliae» (две тетради), «Notturno» (одна тетрадь) и 
«Предварительного» (четыре тетради), изданием которых в 2023 г. 
и завершился весь цикл.  

 
1 Heidegger M. Anmerkungen I–V. Bd. 97. – Frankfurt am Main, 2015. – 530 S.; 

здесь – с. 225. 
2 Хайдеггер объединял их исключительно по цвету тетрадей, в которых он 

их вел, броское название «Черные тетради» придумано издателем.  



Погорельская С.В. 

 50 

Еще в большей мере, чем в других ранее не публиковавшихся 
работах, они позволяют понять мышление Хайдеггера по ту сторону 
гнёта формальностей, или, как сейчас сказали бы, по ту сторону ме-
няющейся политкорректности. «Черные тетради» – размышления, 
отрывки будущих работ, свидетельства эпохи, преломленные че-
рез личное восприятие философа, с определенным эмоциональным 
циклом, различным в разные жизненные фазы философа – от во-
одушевленных или гневных записок 1930–1940-х годов до безмя-
тежности (знаменитой «Gelassenheit») позднего Хайдеггера. Они 
отнюдь не заслуживают более пристального критического внима-
ния, нежели иные его труды, и интересны исключительно своей 
новизной. Особый резонанс в мире философии и жесткие дискус-
сии в «публичной сфере» они вызвали лишь в силу так называе-
мых «антисемитских пассажей», содержащихся в записках перио-
да национал-социализма, на которых их издатель, Петер Травни, 
построил свою собственную концепцию «бытийно-исторического 
антисемитизма» Хайдеггера.  

Под «антисемитскими пассажами» подразумевался ряд он-
тологических рассуждений периода 1930 – 1940-х годов, в кото-
рых просматривается указание на «иудея» (Jude)1, в силу врожден-
ной рациональности особенно предрасположенного к пути 
развития, который Хайдеггер называет «Machenschaft» («машине-
рия»2) и, в силу характера своей расы, не просто дальше всех 
остальных народов удалившегося от Истоков Бытия, но и, в своей 
обустроенности там и в заботе о том, чтобы эта обустроенность не 
нарушилась, мешающего народам Окцидента вернуться к Исто-
кам. Самыми известным были пассаж из Размышлений XII, XIV 96 т. 

 
1 Немецкое слово «Jude» буквально подразумевает «иудея», т.е. религиоз-

ную принадлежность, однако по факту, по крайней мере в те времена, когда 
Хайдеггер создавал свою онтологию, подразумевало не только и не столько веро-
исповедание, сколько этнические характеристики, принадлежность к народу. 

2 Напомним, что в истории Бытия (под которым подразумевается вне-
онтологичное, изначальное бытие, «Seyn») Хайдеггер видит два начала (первое 
начало: идея, машинерия (Machenschaft) и второе начало: событие (Ereignis)) и 
один конец, манифестирующийся в технической машинерии, в технизации суще-
го. Эта машинерия должна исчезнуть, чтобы могло случиться Другое. На рубеже 
1941 г. Хайдеггер полагает, что весь империализм манифестировался в высшей 
степени рационализации и технизации. Именно в этом контексте употребляется 
здесь слово «техника». 



Размышления в связи с выходом в свет последнего тома  
«Черных тетрадей» Мартина Хайдеггера 

 51 

[Heidegger, Bd. 96, 2014, c. 56, 236], а также фрагмент из т. 97 
[Heidegger, 2015, с. 20]1. 

Фон Геррманн, предыдущий издатель ПСС, указал, что угол 
зрения, под которым «публичной сферой», а за ней и философским 
миром были восприняты «Черные тетради», был задан целена-
правленно2. «Антисемитские пассажи» попали в прессу до публи-
кации соответствующих томов ПСС и, будучи вырваны из истори-
ческого и текстового контекста и прокомментированы «научными 
журналистами» на уровне современных взглядов, вызвали нездо-
ровый резонанс. Фон Геррманн выразил широко распространенное 
среди критиков Петера Травни мнение, что таким образом Травни 
обеспечил продажу своих собственных книг3.   

Таким образом, дискуссия по «Черным тетрадям» изначаль-
но шла по трем направлениям: 

– Критика их издателя. Философ Петер Травни, основавший 
в 2012 г. при Вуппертальском университете Институт Мартина 
Хайдеггера, не бесспорен. После хабилитации4, дающей право на 
профессуру, он не смог получить университетской профессорской 
кафедры, т.е. постоянного рабочего места. Как и у большинства 
современных немецких гуманитариев, научная, профессиональная 
биография Травни была так называемая Patchwork-биография 
(биография «лоскутного одеяла»): контракты, гранты для научных 
проектов, гонорарная работа. Поэтому к академической универси-
тетской репутации он особого пиетета не имел и мыслил практич-
но. К этому следует добавить, что ученые, ведущие подобную не-
стабильную в профессиональном отношении жизнь, являясь, с 
одной стороны, в силу разнообразия мест работы и направлений 

 
1 Погорельская С.В. «Черные тетради». Новое измерение философии 

М. Хайдеггера : аналитический обзор / РАН, ИНИОН, Центр гуманит. науч.-ин-
форм. исслед., Отд. философии ; отв. ред. Г.В. Хлебников. – Москва, 2019. – 88 с. 

2 Herrmann F.W., von, Alfieri, F. Martin Heidegger. Die Wahrheit über die 
Schwarze Hefte. – Berlin : Duncker & Humblot, 2017. – 335 S., здесь с. 18 

3 «Вместо вдумчивого анализа разностороннего содержания рукописей 
как целого, содержание 34 тетрадей было заклеймено одним единственным брос-
ким и унизительным словом – все для того, чтобы возбудить интерес немецкой и 
мировой общественности и поднять шум», - возмущается фон Геррманн (там же). 

4 Хабилитация – в немецкой системе науки и высшей школы так называ-
ется вторая диссертация, эквивалентная российской докторской диссертации. 



Погорельская С.В. 

 52 

исследований очень хорошими экспертами, в то же время озлоб-
лены и чувствуют себя недооцененными профессиональным со-
обществом. Издание «Черных тетрадей» – возможность, данная 
ему издательством «Клостерманн» – оказалась шансом, и он ис-
пользовал его1.  

Объединив те тома ПСС, которые содержали записки из 
черных тетрадей, броским и интригующим названием «Черные 
тетради», Травни уже сделал путь к повышению количества про-
даж. Но, готовя тексты философа к публикации, он одновременно 
писал по этим, еще не увидевшим свет текстам, свои собственные 
книги про то, что гарантированно найдет сбыт не только у фило-
софов, но и у падкой до скандалов общественности – про «антисе-
митизм» Хайдеггера.  

В стиле классической интриги в прессу были сделаны уме-
лые вбросы о чем-то страшном, разоблачительном, что грядет с 
публикацией «Черных тетрадей». Со знанием дела Травни не про-
изводил эти вбросы сам – он всего лишь, «любезности ради», пе-
реслал в 2013 г. гранки готовящихся к публикации «Черных Тет-
радей» коллегам-хайдеггерианцам во Франции (где Хайдеггер 
имел, пожалуй, даже больше сторонников, чем в Германии) для 
ознакомления с «антисемитскими» пассажами и с настоятельной 
просьбой обращаться с гранками бережно. Как отмечал несколько 
позже в связи с французскими контактами Травни французский 
семиотик Франсуа Растье, во Франции Травни «знает самые зна-
чительные места, в которые нужно наступить, чтобы породить 
международное эхо»2. 

Вскоре после отсылки гранок «антисемитские цитаты» по-
явились в «Nouvel Observateur»; ему последовало Radio France 
Culture. Публицистическая дискуссия, запущенная под совершенно 
определенным углом зрения, разгорелась до выхода в свет самого 
предмета дискуссии. Была подготовлена почва как для продаж 
«Черных тетрадей», так первой книги Травни про хайдеггеровский 

 
1 См. подробнее: Погорельская С.В. Случай Травни. [Рецензия] // Соци-

альные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Серия 3 : 
Философия. – 2018. – № 1. – С. 164–167. – Рец. на кн.: Der Fall Trawny / Hrsg. Co-
hen-Halimi M., Cohen F. – Wien ; Berlin : Turia+Kant, 2016. – 94 S. 

2 Rastier F. Die Freiheit zum Irren, mit Heidegger. 28.10.2015 / HOHE LUFT 
Magazin, – URL: www.hoheluft-magazin.de  

http://www.hoheluft-magazin.de/


Размышления в связи с выходом в свет последнего тома  
«Черных тетрадей» Мартина Хайдеггера 

 53 

«бытийно-исторический антисемитизм». Она вышла одновремен-
но с «Черными тетрадями» под броским названием «Хайдеггер и 
миф всемирного еврейского заговора»1. С вопросами к себе Трав-
ни столкнулся после того, как публицистический и общественный 
ажиотаж утих, и научная дискуссия вновь вступила в свои права. 

Антисемит ли Хайдеггер? Должен ли он быть историфици-
рован как философ национал-социализма? Эта дискуссия корнями 
своими уходила еще в западногерманские времена, однако публи-
кация «Черных тетрадей» дала ей новую пищу и качественно из-
менила. Здесь решающий вклад внес сам Травни со своими бест-
селлерами о «бытийно-историческом антисемитизме». Будучи 
убежденным, что жизнь философа развивается вокруг его научных 
трудов, Травни полагал, что Хайдеггер создал антисемитизм ново-
го типа (с. 126) – «бытийно-исторический». Он пронизывает его 
мышление, и этот факт бросает новый свет как на его философию 
в целом, так и на ее интерпретации. Однако бытийно-исто-
рический антисемитизм Хайдеггера не означает антисемитизма – 
всего его бытийно-исторического мышления как такового, он 
лишь эпизод в нем (с. 133).  «Бытийно-исторический антисеми-
тизм» Травни подразделяет на три типа. Все эти три типа он от-
крыл в «Черных тетрадях». Первый тип – в котором «иудей» со-
единяется с машинерией и махинациями, второй – где иудеи 
упрекаются в том, что дольше других народов жить по законам 
расы, и третий, где речь идет о «мировом иудействе».  

Итальянский исследователь Мессинезе, анализируя тезисы 
Травни и его толкование вышеназванных отрывков в их соотно-
шении с полными текстами «Черных тетрадей», показывает, что на 
самом деле высказывания Хайдеггера о евреях лежат в той же 
плоскости, что и его же высказывания об американцах или о 
большевиках, однако о «бытийно-историческом антиамериканиз-
ме» или же «бытийно-историческом антибольшевизме» речи не 
идет2. Из цитируемых мест вообще не видно, пишет Мессинезе, 
чтобы Хайдеггер предписывал еврейскому народу как таковому 

 
1 Trawny P. Heidegger und der Mythos der jüdischen Weltverschwörung. – 

Frankfurt am Main : Vittorio Klostermann Verlag, 2015. – 144 S. 
2 Messinese L. Die Juden-Frage in den Schwarzen Heften im Lichte der „Kritik 

an der Metaphysik“ // Hermann F.W., Von, Alfieri F. Martin Heidegger. Die Warheit 
über die Schwarze Hefte. – Berlin : Duncker & Humblot, 2017. – S. 262–280 



Погорельская С.В. 

 54 

какую-то особую негативную роль в истории Бытия, а лишь то, 
что он в историческом и культурном анализе рассматривает этот 
народ в числе прочих народов (с. 272).  

Известная итальянская исследовательница Донателла ди Че-
заре1 тоже считала «антисемитизм» Хайдеггера «философским», 
но не «бытийно-историческим», а «метафизическим», т.е. не выво-
дила его за пределы западной традиции.  

Значительный (с точки зрения не смыслов, а оценок) вклад в 
этот сегмент дискуссии внесли СМИ. Их роль может быть темой 
отдельного исследования. 

Уже в ходе непродуктивных, скандальных дискуссий крити-
ческие исследователи отмечали несоответствие поднятой в СМИ и 
перенесенной в философский мир шумихи об «антисемитизме» 
Хайдеггера реальному объему высказываний философа по «еврей-
скому вопросу». Итальянка К. Гуалдана с возмущением пишет о 
ди Чезаре: «Она излагает лишь крохотную часть тетрадей, но так, 
как будто именно эта часть – ключ не только ко всем тетрадям, но 
и ко всему мышлению автора «Бытия и Времени»2. При таком 
подходе мышление Хайдеггера превращается в «метафизику анти-
семитизма» (c. 285). По следам дискуссий вышел ряд исследова-
тельских работ, большая часть из которых получила отражение в 
рефератах и рецензиях ИАЖ (РЖ) «Философия». 

В итоге после поспешных реакций и перестановок в Обще-
стве Мартина Хайдеггера3 исследования его философии начали 
возвращаться в философское, научное русло, разумеется, с учетом 
того нового, что предоставляли исследовательскому процессу всё 
новые тома «Черных тетрадей».  

 
1 Di Cesare D. Heidegger, die Juden, die Shoah. – Frankfurt am Main : Vitorio 

Klostermann, 2016. – 440 S. 
2 Gualdana C. Zur Medienwirksamen instrumentalisierung der „Schwarzen 

Hefte“ in Italien // Herrmann F.W., von, Alfieri F. Martin Heidegger. Die Wahrheit 
über die Schwarze Hefte . – Berlin : Duncker & Humblot, 2017. – S. 281–328. 

3 Общество Мартина Хайдеггера – Martin-Heidegger-Gesellschaft (осн. в 
1985 г.) – одно из самых крупных философских объединений Германии, имеющее 
своей целью популяризацию трудов и мышления знаменитого философа. Прово-
дит регулярные научные конференции, в сотрудничестве с его наследниками из-
дает Полное собрание сочинений М. Хайдеггера, а также две серии исследований 
его трудов.  



Размышления в связи с выходом в свет последнего тома  
«Черных тетрадей» Мартина Хайдеггера 

 55 

Принявший от ушедшего в отставку Гюнтера Фигала1 руко-
водство обществом в 2016 г. профессор Гаральд Зойберт, немец-
кий философ и публицист, родом из баварской Франконии, пишет 
добротные христианско-консервативные исследования, в которых 
сохраняется дистанция как от правых апологетов Хайдеггера, так и 
от его левых критиков. «Ничто не следует умалять, но ничто не 
следует и возвеличивать лишь только потому, что оно принадле-
жит Хайдеггеру», – эта цитата Хельмута Феттера, взятая эпигра-
фом книги Зойберта «Интерпретации»2, вполне может охарактери-
зовать его отношение к философу. «Черные тетради» следует 
исследовать, как любое другое произведение философа – в науч-
ном ключе, по ту сторону полемики с его мыслями или же их апо-
логии.  

Для Зойберта Хайдеггер, несмотря на спорность его трудов, 
последний фундаментальный мыслитель ХХ в. Поэтому целью 
своей, по сути программной, для главы общества Мартина Хайдег-
гера работы «Хайдеггер – конец философии или начало мышле-
ния»3 Зойберт назвал попытку «документировать его пути, а не его 
труды», показать незавершенность этих путей в связи с постоян-
ным личным развитием философа. С философом, находившимся в 
пути, не следует обращаться как с догматиком, завершившим свой 
путь и почившим на лаврах завершенных теорий, какими бы они 
ни были. Постоянно находящаяся в движении мысль философа 
делает относительным многое из написанного ранее или даже ина-
че интерпретирует его. Произведения Хайдеггера – это не тексты, 
это – пути, полагал Зойберт. Под его руководством общество про-

 
1 Гюнтер Фигал, известнейший исследователь М.Хайдеггера, заведовав-

ший знаменитой кафедрой философии Фрайбургского университета (так называ-
емой  кафедрой Мартина Хайдеггера), в 2015 г. объявил о невозможности для 
себя представлять и популяризировать философа после публикации первого тома 
«Черных тетрадей», в связи с разгоревшейся дискуссией об антисемитизме фило-
софа. Ди Чезаре, итальянская профессор левой политической ориентации и автор 
бестселлера об антисемитизме Хайдеггера, была не согласна с позицией курато-
риума, сопротивлявшегося, по ее мнению, критическим исследованиям в свете 
«Черных тетрадей». См. подробнее: Погорельская С.В. Мартин Хайдеггер. Акту-
альная дискуссия // Человек: образ и сущность. – 2019. – № 4 (39). – С. 39–57. 

2 Seubert H. (Hrsg.) Auslegungen. – Freiburg  : Verlag Karl Alber, 2018. – 365 S. 
3 Seubert H. Heidegger – Ende der philosophie oder anfang des denkens. – 

Freiburg : Karl Alber, 2019. – 568 S. 



Погорельская С.В. 

 56 

должило свою регулярную работу, издавая труды и ежегодники, 
один из которых, в частности, занимался герменевтикой «Черных 
тетрадей», а другой был целиком посвящен обсуждению дискус-
сий вокруг них1.  

 
*** 

 
Между тем «Черные тетради» продолжали выходить. Они 

уже не вызывали того фурора, который последовал за изданием 
первых четырех томов. Последовавшие в 2018 и 2019 гг. 98 и 
99 тома привлекли внимание философов, но не журналистов. Это и 
к лучшему – как справедливо писал Ф.-В. фон Геррманн в своем 
труде «Правда о Черных тетрадях», философские изыскания ста-
нут возможными лишь после того, как схлынет публицистическая 
и идеологическая пена, поднявшаяся в связи с публикацией пер-
вых томов. В издательских комментариях к этим двум томам про-
скальзывают следы груза, свалившегося на Травни после того, как 
сообщество хайдеггерианцев, деморализованное после публикации 
его бестселлеров про антисемитизм, опомнилось и ударило в от-
вет. Интересно упоминание издателя, что гранки 99 тома были вы-
читаны не только им, но и «адвокатом Арнульфа Хайдеггера» 
(с. 187) – это показывает, насколько разошлись пути Травни и се-
мьи философа после издания первых томов ЧТ. Им последовали в 
2020 г. том 100 («Вигилии и нотурно»), охвативший период 1952–
1957 гг. Названия «Vigiliae I и II» и «Notturno» подразумевают 
ночь, в которой философ может сконцентрироваться, наблюдать и 
мыслить. В них уже заметен тот покой или, вернее, «безмятеж-
ность» (Gelassenheit), который характеризовал стиль позднего 
Хайдеггера. Том 101 («Волны» I и II, Die Winke I und II) охваты-
вают период до конца 1950-х годов. 

Последний том «Черных тетрадей», как и предыдущие, не 
несет с собой более ничего скандального. Всё, что можно было 
сказать о «Черных тетрадях», о Хайдеггере в связи с новыми осо-
бенностями его мировоззрения, да и по личности самого Травни с 

 
1 Heidegger-Jahrbuch. Band 12. Jenseits von Polemik und Apologie: Die 

„Schwarzen Hefte“ in der Diskussion / Hrsg.: A. Denker, H. Zaborowski. – Freiburg ; 
München : Verlag Karl Alber, 2020. – 240 S. 



Размышления в связи с выходом в свет последнего тома  
«Черных тетрадей» Мартина Хайдеггера 

 57 

его самопиаром на наследии великого философа, выплеснулось в 
яростной философской дискуссии 2016–2020 гг. и в основном бы-
ло представлено русскоязычному читателю в рецензиях и в рефе-
ратах, опубликованных в ИАЖ (РЖ) «Философия».  

Важное значение для понимания заметок этого тома, кото-
рые, судя по всему, Хайдеггер рассчитывал каким-то образом до-
вести до читателя еще в те годы, когда писал их, дает их название 
«Предварительное» (Vorläufiges), поясняемое как «Предваритель-
ное / для немногих / потерянных/ вернувшихся» (с. 5). В него вхо-
дит и новая для издателей тетрадь «Борозды», которую бывший 
ассистент Хайдеггера Фридрих-Вильгельм фон Геррманн передал 
управляющим наследием философа для публикации лишь в 2020 г.; 
она публикуется приложением (с. 369–431). Сам Хайдеггер описы-
вает содержимое этой тетради как «езду по всемирной пашне язы-
ка» (с. 375), не претендуя быть понятым, поскольку «непонятность 
кроется не в недоступности этого мышления, а в изгибе (die Kehre) 
мыслимого Пред-Назначающегося (Zu-Denkenden), ускользающего 
от понимания, так что понимаемость уже не проникает в сферу 
истинности этого мышления» (с. 384–385). Для специалистов по 
языковым изысканиям Хайдеггера это приложение бесспорно бу-
дет представлять интерес, для переводчиков оно станет вызовом 
их способностям.  

В остальном, в записях 1960-х годов повторяются многие 
мотивы и темы, уже звучавшие ранее, но получающие новые ак-
центы. Заметно восприятие и осмысление философом общества, 
как всё более технизирующегося, ищущего технические решения 
во всех сферах своего функционирования, что наполняет его пес-
симизмом. Так, отзываясь на актуальные в те годы размышления о 
«кризисе образования», он считает, что речь идет не об образова-
нии, а об обучении, конкретнее, о нехватке «политехнического и 
экономического воспитания» (с. 201) в то время, как искусство, 
стихосложение и мышление остаются уделом немногих.  

И в этом томе встречаются отрывки, где философ заочно по-
лемизирует с коллегами или оценивает тех или иных современни-
ков. Снова встречается критика Ясперса, проблема которого, с 
точки зрения Хайдеггера, заключалась в том, что он не задавался 
вопросом о смысле бытия, и, следовательно, мыслил недостаточно 
самостоятельно и радикально (с. 265). Еще одна заметка, четко 



Погорельская С.В. 

 58 

характеризующая отношение Хайдеггера к Ясперсу, видимо, пред-
ставляет собой ответ на заданный ему вопрос о труде Ясперса 
«Великие философы», изданном в 1957 г.: «Все, что Карл Ясперс 
рассказывает о великих метафизиках – облекая свои мысли в фор-
му морализирующе-экзистенциальной психологии философии – 
настолько правильно, что никогда не может быть правильным», 
являясь «раскрывающе-сокрывающим» (с. 206). Упоминается и 
Лёвит, в связи с изучением им когда-то ботаники: «Лёвит и ныне 
все еще ботаник – он собирает плоды чтения» (с. 22). Интересно 
замечание о Гюнтере Грассе, который спародировал стиль Хайдег-
гера в одном из пассажей своего романа «Собачьи годы» (1963 г.). 
Хайдеггер сожалеет, что «репортёра такого формата, как Гюнтер 
Грасс, считают художником высокого уровня» и восхищаются им 
(с. 23). Сатира Грасса являет пустоту мысли, а за «плохо сидящей 
маской антифашизма» кроется «грубый и деструктивный ниги-
лизм» (с. 26).  

Хайдеггер негативно относился к социологии1, набиравшего 
в те годы популярность Адорно он считал «всего лишь социоло-
гом». Эта неприязнь к «эмпирической социологии» отражена и в 
записках тех лет: «Ослепление мышления социологией, взгляд на 
правду как на верифицированную истину. Универсальность такого 
взгляда позволяет безграничное скопление эмпирического матери-
ала, своего рода склад по заказу, для планирования общества и 
управления им, при одновременном исключении как излишества 
любого другого мнения о предназначении людей» (с. 224). Вери-
фицируемое высказывание, несомненно, уступает в его глазах 
«стихослагающему изречению», которых, к слову, в его поздних 
записках более чем достаточно, например, когда нетипичное при-
менение понятия ведет в парадокс: «Событие не событийствует» 
(с. 226). Здесь же он снова поясняет «изреченное» как «стихосло-
женное», полагая различие мышления и стихосложения принадле-
жащим к метафизике и отвлекающим «определение мышления из 

 
1 Это отмечает, в частности, его биограф Лоренц Йегер в недавно вышед-

шей работе «Хайдеггер. Немецкая жизнь» (Jäger L. Heidegger. Ein deutsches Leben. – 
Berlin : Rovolt, 2021. – 592 S.), которая рецензировалась в ИАЖ: Погорельская 
С.В. Хайдеггер – три биографии. [Рецензия] // Социальные и гуманитарные 
науки. Отечественная и зарубежная литература. Серия 3 : Философия. – 2021. – № 
4. – С. 190–193. 



Размышления в связи с выходом в свет последнего тома  
«Черных тетрадей» Мартина Хайдеггера 

 59 

события» (с. 225). Как постметафизический мыслитель он споты-
кается о различие между мышлением и стихосложением и пытает-
ся направить философию туда, где они бы вновь сомкнулись. 
«Мыслящее стихосложение» не нуждается ни в предназначении, 
ни в реализации, поскольку оно указывает на то, куда любому по-
ниманию истины, основанному на ее верификации, не попасть ни-
когда (с. 226).  

Так завершен масштабный издательский проект. Он изменил 
подход к изучению и пониманию философии Хайдеггера в той ме-
ре, в которой делает это каждая новая публикация сокрытого ранее 
наследия, но, несмотря на дискуссии в публичной сфере, не ума-
лил всемирности мыслителя и его философской величины.  

Список литературы 

1. Der Fall Trawny / Hrsg. Cohen-Halimi M., Cohen F. – Wien ; Berlin : Turia+Kant, 
2016. – 94 S. 

2. Di Cesare D. Heidegger, die Juden, die Shoah. – Frankfurt am. Main : Vitorio Klos-
termann, 2016. – 440 S. 

3. Heidegger M.  Hinweise und Aufzeichnungen.Vorläufiges I-IV. Bd. 102. Schwarze 
Hefte 1963–1970 / Martin Heidegger. Gesamtausgabe. Hrsg. von Peter Trawny. – 
Frankfurt am Main : Klostermann, 2022. – 441 S. 

4. Heidegger M. Anmerkungen I–V. Bd. 97. – Frankfurt am Main, 2015. – 530 S. 
5. Heidegger-Jahrbuch. Band 12. Jenseits von Polemik und Apologie: Die „Schwarzen 

Hefte“ in der Diskussion / Hrsg.: A. Denker, H. Zaborowski. – Freiburg ;: München : 
Verlag Karl Alber , 2020. – 240 S. 

6. Herrmann F.W., von, Alfieri F. Martin Heidegger. Die Wahrheit über die Schwarze 
Hefte. – Berlin : Duncker & Humblot, 2017. – 335 S. 

7. Jäger L. Heidegger. Ein deutsches Leben. – Berlin : Rovolt, 2021. – 592 S. 
8. Messinese L. Die Juden-Frage in den Schwarzen Heften im Lichte der, Kritik an 

der Metaphysik“ // Hermann F.W., Von, Alfieri F. Martin Heidegger. Die Warheit 
über die Schwarze Hefte. – Berlin : Duncker & Humblot, 2017. – S. 262–280. 

9. Messinese L. Die Juden-Frage in den Schwarzen Heften im Lichte der „Kritik an 
der Metaphysik“ // Hermann F.W., Von, Alfieri F. Martin Heidegger. Die Warheit 
über die Schwarze Hefte. – Berlin : Duncker & Humblot, 2017. – S. 262–280. 

10. Seubert H. (Hrsg.) Auslegungen. – Freiburg : Verlag Karl Alber, 2018. – 365 S. 
11. Seubert H. Heidegger – Ende der philosophie oder anfang des denkens. – Freiburg : 

Karl Alber, 2019. – 568 S. 
12. Trawny P. Heidegger und der Mythos der jüdischen Weltverschwörung. – Frankfurt 

am Main : Vittorio Klostermann Verlag, 2015. – 144 S. 
13. Погорельская С.В. «Черные тетради». Новое измерение философии М. 

Хайдеггера : аналитический обзор / РАН, ИНИОН, Центр гуманит. науч.-



Погорельская С.В. 

 60 

информ. исслед., Отд. философии ; отв. ред. Г.В. Хлебников. – Москва, 2019. – 
88 с. 

14. Погорельская С.В. Мартин Хайдеггер. Актуальная дискуссия // Человек: об-
раз и сущность. – 2019. – № 4 (39). – С. 39–57. 

15. Погорельская С.В. Случай Травни. [Рецензия] // Социальные и гуманитарные 
науки. Отечественная и зарубежная литература. Серия 3: Философия. – 2018. – 
№ 1. – С. 164–167. – Рец. на кн.: Der Fall Trawny / Hrsg. Cohen-Halimi M., 
Cohen F. – Wien ; Berlin : Turia+Kant, 2016. – 94 S. 

16. Погорельская С.В. Хайдеггер – три биографии. [Рецензия] // Социальные и 
гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Серия 3: Фи-
лософия. – 2021. – № 4. – С. 190–193. 

 



Рецензия на четырехтомник поздних работ М. Хайдеггера  
«Пути мысли» 

 61 

УДК: 141.3                                            DOI: 10.31249/rphil/2024.02.04 
ПОГОРЕЛЬСКАЯ С.В.∗ СТАРЫЕ ПУТИ В НОВОМ ИЗДАНИИ. – 
РЕЦ. НА ЧЕТЫРЕХТОМНИК ПОЗДНИХ РАБОТ М. ХАЙДЕГ-
ГЕРА «ПУТИ МЫСЛИ»  

Аннотация. В рецензии рассматривается изданный в 2022 г. 
под редакцией А. Денкера и Д. Шолль четырехтомник поздних 
работ М. Хайдеггера «Пути мысли».  

Ключевые слова: Мартин Хайдеггер; труды; поздние работы. 
POGORELSKAYA S.V. The old ways in the new edition. Review of 
the four-volume collection of M. Heidegger’s late works “Denkwege” 

Abstract. The review examines the four-volume collection of M. 
Heidegger’s late works “The Ways of Thought” (“Denkwege”), 
published in 2022 under the editorship of W. Denker and D. Scholl. 

Keywords: Martin Heidegger; writings; later works. 
Для цитирования: Погорельская С.В. Старые пути в новом изда-

нии. рецензия на четырехтомник поздних работ М. Хайдеггера «Пути 
мысли». [Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная 
и зарубежная литература. Серия 3 : Философия. – 2024. – № 2. – С. 61–63. 
Рец. на кн.: Heidegger M. Denkwege / Hrsg. Von Alfred Denker und 
Dorothea Scholl. – Stuttgart : Klett-Cotta. – 2022. – 1584 S. –  
DOI: 10.31249/rphil/2024.02.04 

 
Можно по-разному относиться к философии Хайдеггера, од-

нако прежде чем к ней, как бы то ни было, относиться, ее нужно 
понять. Отношение без прочтения могли себе позволить газетные 

 
∗ Погорельская Светлана Вадимовна – кандидат политических наук, док-

тор философии Боннского университета, старший научный сотрудник отдела 
философии ИНИОН РАН. 



Погорельская С.В. 

 62 

репортеры, в дискуссиях об «антисемитизме» Хайдеггера, по ходу 
издания первых томов «Черных тетрадей», требовавшие истори-
фицировать философа, задвинуть в каталог «философы нацизма», 
убрать из современного философского и, тем более, преподава-
тельского процесса. Однако ни философия как наука, ни филосо-
фы как ее движущая сила, не могут даже представить себе, что 
можно судить о чьей-то мысли, не узнав и не поняв ее, тем более 
если речь идет о мыслителе всемирного масштаба. Даже против-
ники Хайдеггера из философского лагеря предпочитают не судить, 
а полемизировать с ним. Следовательно, Хайдеггера снова и снова 
будут читать и переиздавать. 

Именно о переиздании и пойдет речь в данной рецензии.  
Профессор Альфред Денкер, директор Архива Хайдеггера и Мес-
скирхе и профессор Доротеа Шолль из Тюбингена в штутгартском 
издательстве «Клетт-Готта» переиздали, в четырех томах одним 
годом (2022), дополнив рядом новых материалов, поздние труды 
Хайдеггера, объединив их под заголовком «Пути мысли». Первый 
том «Маленькие труды»1 (484 с.) содержит работы: «Из опыта 
мышления», «Что такое философия», «Хебель – друг дома», 
«Идентичность и различие», «Безмятежность», «Техника и Пово-
рот». Второй том – «Строить жить мыслить»2 – включает в себя 
доклады и статьи, в том числе «Вопрос о технике», «Наука и раз-
мышление», «Преодоление Метафизики», «Кто такой Заратустра у 
Ницше», «Что значит думать», «… человек живет поэтически» 
и др. Третий том – «Положение об основании»3 содержит послед-
нюю лекцию Хайдеггера (1955 / 56) и одноименный доклад. Чет-
вертый – «В пути к языку»4 – содержит наиболее важные работы 
философа по герменевтической философии языка, в том числе: 
«Язык», «Язык в стихотворении», «Из разговора о языке», «Сущ-
ность языка», «Слово» и «Путь к языку».  

 
1 Heidegger M. Denkwege. Kleine Schriften / Hrsg. von Alfred Denker und 

Dorothea Scholl. – Stuttgart : Klett-Cotta, 2022. – 484 S.  
2 Heidegger M. Denkwege. Bauen Wohnen Denken : Vorträge und Aufsätze / 

Hrsg. von Alfred Denker und Dorothea Scholl. – Stuttgart : Klett-Cotta, 2022. – 440 S. 
3 Heidegger M. Denkwege. Der Satz vom Grund / Hrsg. von Alfred Denker und 

Dorothea Scholl. – Stuttgart : Klett-Cotta, 2022. – 269 S.  
4 Heidegger M. Denkwege. Unterwegs zur Sprache / Hrsg. von Alfred Denker 

und Dorothea Scholl. – Stuttgart : Klett-Cotta, 2022. – 391 S. 



Рецензия на четырехтомник поздних работ М. Хайдеггера  
«Пути мысли» 

 63 

Все эти работы неоднократно издавались; они известны и 
были предметами многих исследований. Однако подобраны они 
так удачно, что впечатляют даже критически настроенного читате-
ля, демонстрируя, насколько актуален Хайдеггер в наше время, как 
убедителен он, сравнивая, например, безмыслие современного ми-
ра со «зловещим гостем», посещающим тех, «кто обязан думать в 
силу своей работы», ибо сегодня «воспринимают всё возможное 
как можно быстрее и дешевле, чтобы так же быстро забыть. Одно 
мероприятие сменяет другое. Праздники мысли беднеют мыслями. 
Поминанье и беспамятность сливаются воедино» (с. 13). Совре-
менный человек бежит от мышления, сам себе в этом не признава-
ясь. Противопоставляя «расчетливое» мышление – сущностному, 
Хайдеггер пишет, что нужны и то, и другое, но предупреждает о 
недопустимости доминирования расчетливости, ибо мыслящий 
лишь рационально «отрицает и выбрасывает свою суть человека 
как размышляющего существа» (с. 25). 

В новом издании публикуются не просто тексты Хайдеггера 
из прошлых изданий, но и его рукописные пометки на его соб-
ственных экземплярах. Все тексты еще раз вычитаны, перепрове-
рены, ряд из них снабжен издательскими комментариями. Работа 
«В пути с языком» дополнена записками, содержавшимися во 
вложенном в рукопись конверте – в этом издании они публикуют-
ся впервые (с. 303–314). Также публикуется и предметный указа-
тель, составленный Хайдеггером для этой работы. 

Работы изданы так удобно для чтения, что годятся не только 
для исследовательского и преподавательского процесса, но, соб-
ственно, для любого читателя, интересующегося философией 
Хайдеггера, особенно его поздним периодом. Научным же биб-
лиотекам следует закупать их в силу того, что это последнее изда-
ние является самым полным и содержит ранее не публиковавшие-
ся материалы, демонстрирующие пути, которыми шла мысль 
Хайдеггера по ходу чтения собственных текстов. Это же относится 
и к российским библиотекам, поскольку работы, переводившиеся 
и публиковавшиеся до этого, после выхода в свет нового немецко-
го издания полными уже не являются. 
 



Летов О.В. 

 64 

ФИЛОСОФИЯ НАУКИ 

УДК 167/168                                         DOI: 10.31249/rphil/2024.02.05 
ЛЕТОВ О.В.∗ АКТУАЛЬНЫЕ ПРОБЛЕМЫ ФИЛОСОФИИ 
НАУКИ И ТЕХНИКИ (Обзор)  

Аннотация. Обзор посвящен актуальным проблемам фило-
софии науки и техники. Результаты прогресса нейронауки, в 
первую очередь социальной и культурной нейронауки, говорят в 
пользу не только возможности, но и потенциальной перспективно-
сти концептуального синтеза натурализма и антинатурализма в 
контексте когнитивных исследований. Незнание оказывается ре-
зультатом познавательной деятельности, а не отсутствием этой 
деятельности, т.е. оно, как и знание, обусловлено познавательны-
ми процедурами. Техника – инструмент монологического воздей-
ствия человека на окружающий мир (и самого себя), позволяющий 
изменять его в собственных целях. Новое понимание этого ин-
струментария позволяет выйти к иному мировоззрению, альтерна-
тивному классическому диалектическому. 

Ключевые слова: натурализм; антинатурализм; трансценден-
тализм; априоризм; эпистемология незнания; наукоемкое незна-
ние; неопределенность; производство незнания; техника; филосо-
фия; диалог; человек; свобода; творчество. 
LETOV O.V. Current problems of philosophy of science and technolo-
gy (Review) 

Abstract. The review is devoted to current problems in the 
philosophy of science and technology. The results of the progress of 

 
∗ Летов Олег Владимирович – кандидат философских наук, старший науч-

ный сотрудник отдела философии Института научной информации по обще-
ственным наукам РАН; mramor59@mail.ru 



Актуальные проблемы философии науки и техники 

 65 

neuroscience, primarily social and cultural neuroscience, speak in favor 
of not only the possibility, but also the potential prospects of a 
conceptual synthesis of naturalism and anti-naturalism in the context of 
cognitive research. Ignorance turns out to be the result of cognitive 
activity, and not the absence of this activity, i.e. it, like knowledge, is 
conditioned by cognitive procedures. Technology is a tool for a 
person’s monological influence on the world around him (and himself), 
allowing him to change it for his own purposes. It is the opposite of a 
dialogical worldview aimed at understanding. 

Keywords: naturalism; anti-naturalism; transcendentalism; aprio-
rism; epistemology of ignorance; science-intensive ignorance; uncer-
tainty; production of ignorance; technique; philosophy; dialogue; Hu-
man; Liberty; creation. 

Для цитирования: Летов О.В. Актуальные проблемы философии 
науки и техники (обзор) // Социальные и гуманитарные науки. Отече-
ственная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – 2024. – № 2. – 
С. 64–73. – DOI: 10.31249/rphil/2024.02.05 

 
В.А. Бажанов (доктор философских наук, профессор, Улья-

новский государственный университет) отмечает, что распростра-
нено мнение, согласно которому натурализм и антинатурализм, 
предполагающий идеи априоризма и трансцендентализма, несов-
местимы: принципы и установки этих двух влиятельных направле-
ний в значительной степени противоречат друг другу. Допустимо 
говорить о концептуальной близости априоризма к антинатура-
лизму в духе классического трансцендентализма, восходящему к 
И. Канту. Часто провозглашается, что последний и натурализм ве-
дут ожесточенные бои за эпистемическое первенство, «противо-
стоят друг другу», являются «дизъюнктивной парой». При этом 
антинатурализм (включая априоризм и трансцендентализм) нахо-
дит своего естественного союзника в феноменологии, а натура-
лизм в настоящее время мощно подпитывается со стороны бурно 
прогрессирующих когнитивных исследований. 

Оппозиция натурализма и антинатурализма по-прежнему 
довольно четко выражена в области когнитивных исследований. 
Какие новые идеи могут способствовать их не только некоторому 
«сближению», а даже своего рода концептуальному синтезу? Или 



Летов О.В. 

 66 

же их противостояние способно трансформироваться в более уме-
ренные формы, а то и вообще целиком и полностью исчезнуть, 
породив какое-то новое концептуальное образование? «Для соци-
альных наук длительный период была характерна своего рода 
“биофобия”: социальное должно быть понято через социальное, 
провозглашали и Э. Дюркгейм, и К. Маркс. Эта – антинатурали-
стическая по своей сути – установка доминировала в социальных и 
политических науках едва ли не все ХХ столетие» [1, с. 7]. 

Логический позитивизм, предлагая преимущественно де-
скриптивную картину реальности и строгий нормативизм научно-
го дискурса, в своей интерпретации социальной реальности руко-
водствовался натуралистическими принципами. Он настаивал на 
единстве научного знания и провозглашал эффективность общей 
для любых наук методологии, в фундаменте которой находились 
бы принципы и методы естественных наук. Однако скромные до-
стижения логического позитивизма в области социального позна-
ния не смогли поколебать установки подавляющего большинства 
социальных философов. К тому же идея единой науки, провозгла-
шенная неопозитивизмом в качестве стратегической, к середине 
ХХ в. потеряла свою актуальность, что в конечном счете сыграло 
на руку антинатурализму. Ни натурализованная эпистемология 
У.О. Куайна, ни эволюционная эпистемология К. Поппера, К. Ло-
ренца и Г. Фоллмера сколько-нибудь радикально не изменили си-
туацию. 

Для онтологического натурализма реальность видится со-
стоящей из естественных объектов, их свойств и отношений меж-
ду ними; никакие сверхъестественные сущности или образования 
здесь не допускаются. Принято выделять две разновидности онто-
логического натурализма – редукционный и нередукционный. Пер-
вый настаивает на том, что все объекты суть объекты физического 
мира, которые доступны эмпирическому исследованию. Вторая 
разновидность к такого рода объектам добавляет признание суще-
ствования и объектов, которые не редуцируются к физической он-
тологии и представляют собой образования более высокого поряд-
ка, например социальные классы или разум человека. Эти 
образования не могут быть описаны, подобно объектам физиче-
ского мира, в терминах, принятых в физике. Для методологиче-
ского натурализма вопросы философского содержания решаются 



Актуальные проблемы философии науки и техники 

 67 

при помощи апелляции к методам эмпирических наук; существо-
вание априорного философского знания или предпосылок не до-
пускается; высказывается сомнение в наличии особых, специаль-
ных, свойственных лишь философии, методов и приемов 
исследования. 

Представители антинатурализма (например в лице А. Ма-
кинтайра или П. Уинча, а ранее Г. Риккерта), напротив, выступали 
против нормативной роли естественных наук и не допускали  
«натурализации» социальных областей знания. Антинатуралисты 
настаивают на независимости философии и других социально-гу-
манитарных областей знания и их методов от («остальной») науки. 
Номологические представления относительно социальной реаль-
ности работают слабо; здесь царствуют герменевтические методы, 
позволяющие не столько объяснять смысл социальной динамики, 
сколько понимать его. Если натурализм доминирует в англо-
американской философии, то антинатурализм в большей степени 
типичен для континентальной философии. 

В контексте развития современной нейробиологии антина-
турализм испытывает очевидные трудности концептуального по-
рядка. Попытки обойти такого рода трудности побудили известно-
го исследователя в области информационных технологий Л. Фло-
риди высказать идею не-натурализма. В эпоху триумфа такой 
технологии, показывающей прогресс конструктивных решений, 
эпистемология должна иметь приоритет над онтологией: не-
натурализм, понимаемый в качестве реального конструкционизма, 
является сегодня наиболее сильным стимулом развития. Однако 
мы считаем, что наиболее перспективным подходом в контексте 
когнитивных исследований является синтез натурализма и антина-
турализма. Подобная стратегия может быть реализована посред-
ством введения представлений о трансцендентальном натурализ-
ме, трансцендентализации натурализма и натурализации транс-
цендентализма. 

Таким образом, В.А. Бажанов приходит к выводу, что ре-
зультаты прогресса нейронауки, в первую очередь социальной и 
культурной нейронауки, говорят в пользу не только возможности, 
но и потенциальной перспективности концептуального синтеза 
натурализма и антинатурализма. 



Летов О.В. 

 68 

А.М. Дорожкин (доктор философских наук, профессор, Ни-
жегородский государственный университет им. Н.И. Лобачевского) 
и А.В. Голубинская (кандидат философских наук, доцент, Нижего-
родский государственный университет им. Н.И. Лобачевского) 
указывают, что словосочетание «эпистемология незнания» до-
вольно плотно вошло в ряд современных западных исследований, 
но, собственно, сочетает оно несочетаемое и потому является не 
антитезой, а оксюмороном. На сегодняшний день общепринятого 
смысла у этого сочетания так и не сформировалось. Как направле-
ние исследований эпистемология незнания формируется не столь-
ко в виде обобщающих фундаментальных предположений о гно-
сеологических свойствах незнания, сколько в виде быстро 
растущего набора специфических кейс-стади. Одной из целей 
настоящей работы является попытка придания отмеченному сло-
восочетанию понятийную нагрузку. Для этого прежде всего необ-
ходимо рассмотреть вопрос о смысле понятия незнания, а затем 
обосновать возможность гармоничного сочетания понятий «незна-
ние» и «эпистемология». 

«Если отталкиваться от наиболее распространенного, став-
шего повседневным понимания незнания, то оно толкуется от от-
рицания: незнание – это все, что не является знанием» [2, с. 80]. 
Толкование по остаточному принципу, выводимое из дефиниций 
знания, в первую очередь требует ясного понимания, что такое 
знание. Знание есть результат познавательной деятельности, кото-
рый может оцениваться как истинный или ложный, допускает эм-
пирическую или практическую проверку, может быть логически 
или фактически обоснован. Самый распространенный подход к 
толкованию незнания – это отрицание первой части такого опре-
деления: незнание – это отсутствие результата познавательной де-
ятельности. Однако если это отсутствие, то эпистемология незна-
ния предлагает изучать то, чего по умолчанию нет, и это один 
аспект анализа, в определенной мере сводящийся к парменидов-
скому варианту рассуждения: такого просто быть не может, хотя 
бы потому, что субъект заявляет о наличии такой формы незнания. 

Выделяют следующие четыре тезиса, показывающие тесную 
взаимосвязь незнания и знания. Именно это является первичным 
обоснованием эпистемологического характера проблемы. Первый 
тезис широко известен в истории философии и науки и гласит, что 



Актуальные проблемы философии науки и техники 

 69 

незнание может выступать условием знания. Второй тезис защи-
щает обратную связь: незнание реализуется через знание. Третий и 
четвертый тезисы обращены к состояниям, сочетающим в себе 
свойства знания и незнания: первое может иметь признаки второ-
го, а второе – признаки первого. 

Утверждение о том, что отсутствие знания о чем-либо явля-
ется указателем познавательного творчества, вряд ли требует до-
полнительных обсуждений. Н. Кузанский, предложивший систему 
«науки незнания», предлагает такое описание: «незнание отверга-
ет, наука (intelligentia) сочетает; а знающее незнание объединяет 
все способы, позволяющие достичь истины» [цит. по: 2, с. 80]. 
В ХХ в. ученое незнание сменяется научным, и меняется не только 
термин: в отличие от доктрины ученого незнания Н. Кузанского, 
ориентированного на принятие границ знания и стремления 
научиться «не знать мудро», незнание представляется условием 
реализации знания. 

Подразумевая нечто близкое, Р. Мертон использует понятие 
«определенное незнание» (т.е. незнание, которое определено): это 
явное признание того, что еще не известно, но должно быть из-
вестно, чтобы заложить основу для еще большего знания. Резюми-
руя опыты о незнании от эмпириков Нового времени до К. Поппе-
ра, он заключает, что наука развивается в основном на способах 
замены невежества знанием, при этом мало внимания уделяется 
формированию полезного вида невежества. Полезное незнание – 
это как раз незнание «определенное». Механика научного развития 
по Р. Мертону такова: рост знаний и понимания в области иссле-
дования влечет за собой рост и определенного невежества, новое 
осознание того, что еще не известно или не понято, и обоснование 
того, что это стоит знать. 

Теория познания М. Полани – это эпистемология «неявного 
знания», суть которого в том, что существуют неконцептуальные 
формы передачи знания, например посредством демонстрации, 
подражания, где логико-вербальные формы играют второстепен-
ную роль. Основным содержанием концепции неявного знания 
выступает положение о существовании двух типов знания – ос-
новного, или явного, вербально эксплицируемого и перифериче-
ского, неявного, скрытого. Явное знание может быть сформулиро-
вано, кодифицировано и зарегистрировано; как таковое его можно 



Летов О.В. 

 70 

легко передать другим. Под выражением «неявное знание» подра-
зумевают все богатство знаний, которыми обладает человеческий 
разум, которые используются для совершения действий, но кото-
рые субъект не может вербализовать или может объяснить невнятно 
и с большими усилиями. Оно трактуется не как не формализуемый 
избыток, а как необходимое основание знания. Если рассматривать 
процесс знания в целом, то оба эти знания относятся друг к другу 
как дополнительные, а процесс познания есть процесс перехода 
неявного знания в явное, эксплицированное, но остаток неявного 
не исчезает, а по мере познания вновь возобновляется. 

А.М. Дорожкин и А.В. Голубинская приходят к следующим 
выводам. Смысл понятия «незнание» не охватывается простым 
отсутствием знания, и такой подход ведет к путанице (например 
«знание есть условие отсутствия знания» или «знание с признака-
ми отсутствия знания»). Главный вывод, следующий из анализа 
этих четырех тезисов, заключается в том, что незнание оказывает-
ся результатом познавательной деятельности, а не отсутствием 
этой деятельности, т.е. оно как и знание обусловлено познаватель-
ными процедурами. Оппозиция двух главных терминов данного 
исследования, знания и незнания, теперь выглядит неуверенно, их 
отношение правильнее описать как диалектическое. Наиболее зна-
чимым словом здесь нам кажется именно «отношение». Незнание – 
это относительное и даже оценочное явление. Этим самым отно-
шением во всех случаях является сопоставление двух «информа-
ционных миров», будь то индивидуальные знания разных субъек-
тов или ретроспективные и актуальные знания одного субъекта; 
внутри этих «миров» – знания, которые определены или кажутся 
таковыми, с суждениями, которые характеризуются неопределен-
ностью. Первый пункт выражает социальный смысл незнания, а 
последний – эпистемологический. Поскольку о втором уже сказа-
но ранее, добавим краткий комментарий о социальном смысле. 
О функциональности незнания в социальных отношениях говорит 
то, как оно становится предметом общественной оценки. 

Н.В. Попкова (доктор философских наук, доцент, ФГБОУ 
ВО «Брянский государственный технический университет») под-
черкивает, что стремление человека освободиться от внешних 
ограничений реализуется с помощью техники – материальной и 
нематериальной. С самого начала философского анализа техники 



Актуальные проблемы философии науки и техники 

 71 

ведется спор: увеличивает техника свободу и творческий потенци-
ал человека или уменьшает. Философия диалога исследует проти-
воположное техническому отношение к миру. Техника – это про-
тивоположность диалогу: монолог человека, согласно собственной 
воле преобразующего природу и других людей (которые преобра-
зуют его самого). «Техническим является отношение человека к 
миру, основанное на стремлении переделать его в целях приспо-
собления к своим желаниям: это отношение противоположно го-
товности переделать себя для приспособления к миру, характерной 
для традиционных обществ и для биологических видов в целом» 
[3, с. 79]. Оба отношения к миру – технологическое и личностное, 
монолог и диалог – оправданы необходимостью и должны зани-
мать свое место в жизни, но сегодня технологическое отношение 
вытесняет личностное. Техника увеличивает творческий потенци-
ал человека как активного деятеля в пассивной среде, поэтому она 
не увеличивает его свободу: техника – это свобода монолога. 

Связь технической деятельности с творческим, креативным 
потенциалом человека неоднократно отмечалась философами – 
хотя и относили ее, как правило, к низшему уровню потребностей, 
видя в технике средство улучшить материальную сторону жизни. 
Техника – всюду, где человек преобразует стихии – природные, 
социальные, инстинктивные; всюду, где люди улучшают реаль-
ность, преодолевая ограничения и реализуя собственные цели. Та-
ким образом, технический прогресс имеет тот же источник, что и 
прогресс социальный и культурный, – становление идей свободы и 
творческого потенциала человека. 

Философия техники предлагает всё новые концепции, рас-
крывающие сущность техники. Каждая из этих концепций помога-
ет понять новые ракурсы технической деятельности человека, а 
значит – приближает понимание процессов в техногенном обще-
стве. «Прагматическая сторона техники, ее преобразующее воз-
действие на природу и организм человека достаточно хорошо изу-
чены, также выявлена характерная для современного общества 
экспансия технической рациональности» [3, с. 81]. Но воздействие 
жизни в техногенном мире на становление личности требует даль-
нейшего раскрытия, поскольку анализ техники в качестве духов-
ного явления, определяющего меру свободы человека, необходим 
при поиске путей гуманизации общества. 



Летов О.В. 

 72 

Философия диалога противопоставила два вида отношения к 
миру: личностное и объективирующее. Объективирующее отно-
шение воплощается в технической деятельности: хотя основатели 
философии диалога не ставили анализ техники своей целью, но 
этот вывод логически неизбежен. Диалог как взаимодействие и 
взаимопонимание субъектов противопоставляется монологу – под-
страиванию иного под собственную сетку координат: монолог – 
это попытка изменить «Другого», связанная с техническим взгля-
дом на мир. Техника и есть практическая реализация монолога – 
попытка изменить окружающее (или окружающих) согласно сво-
им представлениям. Она дает человеку возможность по своему 
желанию изменять мир и самого себя. 

Техническая деятельность человека оценивается как логич-
ное продолжение преобразовательной активности живых существ, 
вызванной борьбой за существование, с одной стороны, и как вы-
ражение личной активности отдельного человека, отличающееся 
от общесоциальной в меру его индивидуализации, – с другой сто-
роны. Обе причины технической деятельности признаются необ-
ходимыми и потому оцениваются положительно, хотя злоупотреб-
ление ими возможно и вызывается непродуманностью действий 
человека. 

Рассмотрение природы техники с помощью принципов фи-
лософии диалога приводит к следующим выводам. Техника – ин-
струмент монологического воздействия человека на окружающий 
мир (и самого себя), позволяющий изменять его в собственных 
целях. Она противоположна диалогическому мировоззрению, 
направленному на понимание. Монологическое отношение к миру 
присуще всему живому, поэтому техника – неизбежный спутник 
человека, его помощник в борьбе за существование. Ее воздей-
ствие становится негативным, когда технологическое – монологи-
ческое – отношение к миру начинает господствовать над иными 
типами мировоззрения. К сожалению, технический прогресс со-
провождается экспансией технической рациональности и ростом 
уверенности человека в том, что всё можно изменить. Свобода че-
ловека – явление многоплановое; технический прогресс ведет од-
новременно к ее возрастанию (благодаря совершенствованию тех-
нического инструментария для достижения поставленных целей) и 
уменьшению (из-за утраты представлений об иных способах взаи-



Актуальные проблемы философии науки и техники 

 73 

модействия с миром, кроме технологической переделки). Какой из 
факторов перевесит, зависит от принципов функционирования со-
циума: если человек сам становится объектом для воздействую-
щих на него социальных технологий, то технический прогресс ве-
дет к уменьшению свободы подавляющего большинства людей (за 
исключением тех, кто эти технологии разрабатывает и ими опери-
рует). Свобода монолога становится достоянием узкой группы лю-
дей, но виновата в этом не техника – она лишь обнаруживает со-
циальную по своему существу проблему, а философия техники 
помогает выявить ее. 

Список литературы 

1. Бажанов В.А. Возможен ли синтез натурализма и антинатурализма? // Эпи-
стемология и философия науки. – 2023. – Т. 60, № 3. – С. 6–16. 

2. Дорожкин А.М., Голубинская А.В. Незнание как эпистемологическая пробле-
ма // Эпистемология и философия науки. – 2023. – Т. 60, № 3. – С. 77–90. 

3. Попкова Н.В. Философский анализ техники и философия диалога // Филосо-
фия науки и техники. – Москва, 2023. – Т. 28, № 1. – С. 79–90. 

 



Летов О.В. 

 74 

УДК 168.001.6                                      DOI: 10.31249/rphil/2024.02.06 
ЛЕТОВ О.В.∗ НЕКОТОРЫЕ ПРОБЛЕМЫ СОВРЕМЕННОЙ АН-
ГЛОЯЗЫЧНОЙ ФИЛОСОФИИ НАУКИ (Обзор) 

Аннотация. Обзор посвящен анализу современных концеп-
ций англоязычных представителей философии науки XX–XXI вв. 
Занимая позицию, близкую к сторонникам STS (Б. Латур, М. Кал-
лон и др.), Пикеринг подчеркивает, что в истории науки имеют 
место определенные гештальт-сдвиги, в которых элементы перед-
него и заднего плана поменялись местами. Подобный сдвиг вы-
ступает продуктом симбиотического объединения и взаимного 
усиления того, что представляло собой набор различных подходов: 
целый ряд способов создания теории и проведения экспериментов 
объединился в новое самоусиливающееся целое. Согласно кон-
цепции Пикеринга, ростки «новой науки» следует искать в недуа-
листической окраине культуры. Ее истоки могут быть в досовре-
менных традициях, в рамках которых человек выступает частью 
природы, заботясь об окружающей среде вместо того, чтобы 
управлять ею. Существует определенный контраст между кибер-
нетической онтологией и онтологией современной науки с ее дуа-
листическим видением фиксированного, познаваемого и управля-
емого мира. В этом смысле кибернетическое искусство помогает 
человеку иначе воспринимать мир. Ощущение агентности как «де-
лать что-то» предвещает сложное онтологическое видение того, 
как устроен мир, видение, совершенно отличное от видения тра-
диционных наук.  

 
∗ Летов Олег Владимирович – кандидат философских наук, старший науч-

ный сотрудник отдела философии Института научной информации по обще-
ственным наукам РАН; mramor59@mail.ru 

https://ru.wikipedia.org/wiki/XX_%D0%B2%D0%B5%D0%BA


Некоторые проблемы современной англоязычной философии науки 

 75 

Ключевые слова: «теоретическая нагруженность»; парадиг-
ма; постпозитивизм; «старая» и «новая» физика; традиции; 
гештальт-сдвиг. 
LETOV O.V. Some problems of modern English-language philosophy 
of science (Review) 

Abstract. The review is devoted to the analysis of modern 
concepts of English-speaking representatives of the philosophy of 
science of the XX–XXI centuries. Taking a position close to supporters 
of STS (B. Latour, M. Callon, etc.), Pickering emphasizes that in the 
history of science there are certain Gestalt shifts, in in which the 
foreground and background elements have swapped places. This shift is 
the product of the symbiotic unification and mutual reinforcement of 
what was a collection of different approaches: a range of ways of 
creating theory and conducting experiments came together into a new, 
self-reinforcing whole. According to Pickering’s concept, the germs of 
a “new science” should be sought in the non-dualistic outskirts of 
culture. Its origins may lie in pre-modern traditions in which humans 
are part of nature, caring for the environment rather than controlling it. 
There is a certain contrast between cybernetic ontology and the 
ontology of modern science with its dualistic vision of a fixed, 
knowable and controllable world. In this sense, cybernetic art helps a 
person to perceive the world differently. The sense of agency as “doing 
something” foreshadows a complex ontological vision of how the world 
works, a vision quite different from that of traditional science. 

Keywords: “theoretical loading”; paradigm; postpositivism; “old” 
and “new” physics; traditions; gestalt shift. 

Для цитирования: Летов О.В. Некоторые проблемы современной 
англоязычной философии науки (аналитический обзор) // Социальные и 
гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : 
Философия. – 2024. – №  2. – С. 74–89. – DOI: 10.31249/rphil/2024.02.06 

 
Положение о социокультурной обусловленности научных 

взглядов, сформулированное в теориях таких представителей 
постпозитивизма, как Т. Кун и др., нашло свое продолжение в со-
циальных исследованиях науки и техники (Science Technology 
Studies – STS) Бруно Латура, Мишеля Каллона и их последовате-



Летов О.В. 

 76 

лей. Близкую к сторонникам STS позицию занимает и А. Пике-
ринг. 

А. Пикеринг (Эксетерский университет, отделение социоло-
гии, философии и антропологии, Великобритания) стремится 
осмыслить переход, имевший место в 1970-х годах, между двумя 
парадигмами в истории физики элементарных частиц – двумя не-
соизмеримыми способами понимания и действия в мире, прозаи-
чески известный как «старая» и «новая» физика. Новая физика – 
это та, о которой люди теперь все время читают, физика кварков и 
струн, а в конечном счете – черных дыр и темной материи. Пред-
ставители «старой» физики занимались давно забытыми темами 
вроде адронных резонансов и полюсов Редже1. 

Важным моментом является то обстоятельство, что «старая» 
физика сама по себе не превращается в «новую» физику. Культура 
представляется как множество традиций практики. Традиции 
«старой» физики господствовали до начала 1970-х годов, когда 
они начали стагнировать и становились нерелевантными. Перво-
начально традиции «новой» физики были маргинальными, разра-
батывались лишь немногими физиками и воспринимались как не-
актуальные для остальных. Но в 1970-х годах влияние новой 
физики возрастало, становясь доминирующим направлением в 
естественнонаучной области, демонстрируя на практике то, как 
происходят дискретные изменения. «Таким образом, эта револю-
ция в истории физики имела характер гештальт-сдвига, в котором 
элементы переднего и заднего плана поменялись местами» [1].  

Почему произошел этот сдвиг? Отчасти это изменение было 
следствием внутренней динамики традиций «новой» физики, их 
рост вызван открытием новых частиц. Но отчасти подобный сдвиг 
был продуктом симбиотического объединения и взаимного усиле-
ния того, что представляло собой набор различных подходов «но-
вой» физики. Целый ряд способов создания теории и проведения 
экспериментов объединился в новое самоусиливающееся целое, к 
которому приклеился ярлык «новая физика». 

 
1 Теория Редже – подход к задаче рассеяния в квантовой механике и кван-

товой теории поля, при котором изучаются свойства амплитуды рассеяния при 
комплексных значениях орбитального углового момента. Не имеет строгого тео-
ретического обоснования и используется как феноменологическая схема.. 



Некоторые проблемы современной англоязычной философии науки 

 77 

Как можно перенести эту картину культурной динамики с 
эпизода в истории науки на нынешнее состояние мира? Речь идет 
о довольно резком скачке. Первым шагом было бы определение 
господствующих традиций, которые считаются наиболее пробле-
матичными. Разные люди выбирали бы их по-разному, но преоб-
ладают традиции, в рамках которых разделяется дуалистическое 
мировоззрение, вера в то, что люди и вещи различны по своему 
характеру и что первые, так сказать, выше вторых и господствуют 
над ними. Эта вера есть не что иное, как стандартное мировоззре-
ние Запада, ныне распространенное по всему миру, то, как и чему 
учат детей в школе, и окружающий мир постоянно повторяет это 
людям. 

Мировоззрение может показаться безобидным само по себе, 
но проблема в том, что человек действует в соответствии с ним. 
Когда он видит себя дуалистическим мастером творения, он обра-
щаемся с миром соответственно – как с игровой площадкой, пре-
вращая его, согласно М. Хайдеггеру, в постоянный резерв для сво-
их проектов. И, как теперь широко известно, эта позиция мнимого 
мастерства возвращается к людям в катастрофах и бедствиях ан-
тропоцена. Дуализм – это старая физика XXI века. Один из выхо-
дов состоит в том, чтобы попытаться сопротивляться ему, «лечь на 
рельсы». Однако человеку также нужно найти что-то позитивное и 
необычное, то, чего можно ожидать с нетерпением. Где можно об-
наружить семена новой физики для третьего тысячелетия? Соглас-
но модели Пикеринга, они должны произрастать в недуалистиче-
ской картине мира. Искать следует вне учебной программы и вне 
основного направления средств массовой информации. В таком 
случае возможностей окажется действительно много. Иллюстра-
цией подобного процесса могут быть исследования туземных и 
досовременных традиций, которые ставят человека на свое место, 
признавая, что он является частью природы, а не отвечает за нее с 
целью управления.  

Одним из примеров недуалистических онтологий и практик 
может служить «странная и маргинальная» наука кибернетика. 
Самый простой способ думать о кибернетике – начать с мозга. 
Обычное представление о мозге – это орган мысли, то, что отлича-
ет человека от остальных плодов творения и позволяет доминиро-
вать над ними. Это дуалистическое видение, воплощенное в со-



Летов О.В. 

 78 

временных версиях искусственного интеллекта (ИИ), нейронных 
сетей и машинного обучения. Вместо этого кибернетика исходила 
из представления о мозге как об адаптивном органе, помогающем 
человеку выжить в мире, который, в конце концов, непознаваем и 
всегда удивителен. Таким образом, кибернетический интеллект 
«ничего не знает». Это «незнание» проявляется в том, чтобы про-
бовать что-то, видеть, что происходит, реагировать соответствую-
щим образом и так далее, без конца, в некоем замкнутом процессе, 
который симметрично и недвойственно связывает субъекта с миром. 

Можно рассматривать контраст между господствующей 
психиатрией и антипсихиатрией как противопоставление «дей-
ствия на» и «действия с». Ортодоксальная психиатрия воздейству-
ет на пациента практически без обратной связи и вообще харак-
терна для господствующих дуалистических традиций, которые так 
сильно способствуют «мрачности настоящего». Наоборот, анти-
психиатрия зависит от психиатров, работающих с пациентами, 
тесно связанными с ними через поведенческие петли обратной 
связи, и это позиция, характеризующая маргинальные традиции. 

А. Пикеринг делает следующие выводы. Существующие со-
циальные институты всеми возможными способами помогают раз-
витию господствующих дуалистических традиций и препятствуют 
тому, что можно называть «антидисциплинарным» слиянием не-
дуалистических «маргиналов». Необходимо сделать эти традиции 
видимыми, показать, что у них общего – недуалистическая онто-
логия, экспериментальная и адаптивная позиция в мире. «С инсти-
туциональной точки зрения, на повестке дня стоит реформирова-
ние учебной программы с курсами по недуалистическим подходам 
в самых разных областях и базовыми курсами, которые объединя-
ют их, для преподавания либо в существующих школах и универ-
ситетах, либо, возможно, в новых и специально созданных» [1]. 

А. Пикеринг в своей работе «Кибернетика как искусство» 
отмечает, что кибернетику как научную дисциплину нелегко опре-
делить. Норберт Винер ввел термин «кибернетика» от греческого 
слова kybernetes, обозначающего рулевого, моряка, который бо-
рется с меняющимися ветрами, течениями и приливами, управляя 
кораблем. Этот образ живого мира проходит через всю историю 
кибернетического искусства, поэтому особый интерес представ-
ляют произведения, в центре которых выступает жизнь в своих 



Некоторые проблемы современной англоязычной философии науки 

 79 

проявлениях. В своей основополагающей книге «Кибернетика» 
Норберт Винер (1948) набросал синтез цифровых вычислений, 
теории информации, техники управления и анализа временных 
рядов, психиатрии, науки о мозге и идей обратной связи, чтобы 
создать междисциплинарное видение, охватывающее людей, жи-
вотных и машины. Начиная с 1950-х и далее – в период расцвета 
контркультуры – произошел своего рода взрыв, рамки которого в 
настоящее время только расширяются. Художники восприняли не 
столько кибернетическое видение в целом, сколько отдельные его 
аспекты, позволяющие отличать новое от старых художественных 
парадигм живописи, скульптуры и музыки. 

В Великобритании на это движение оказал влияние Рой Эс-
котт [2] и его эссе «Кибернетическая позиция», в котором отрази-
лись многие из указанных тем: обратная связь и диалог, деконцен-
трация художника, произведение искусства и связанная с ним 
«аудитория», отказ художника от самоконтроля как еще один ас-
пект внутреннего опыта, стремление «делать вещи», «акцент на 
исполнении, не на том, что они есть, а на том, что они делают» [3]. 
Обратная связь была бы очевидной отправной точкой в изучении 
кибернетического искусства, но до этого можно обнаружить инте-
рес к деятельности, производительности, поведению, действию. 
Это непростая тема для обычных статических художественных 
форм. Имеют место кибернетические работы, которые делают эту 
тенденцию явной, работы того, что можно назвать «агентным реа-
лизмом». Отправной точкой в данном случае могло бы быть биоис-
кусство [4], которое непосредственно показывает живость и актив-
ность мира, используя органическую материю в качестве среды. 
Но, возможно, биоискусство делает это слишком просто. 

В качестве примера «агентного реализма» можно указать ра-
боты Криса Уэлсби в экспериментальном кино и видео с начала 
1970-х годов до настоящего времени, в которых на первый план 
выдвигается живость природы в действии. Цель Уэлсби заключа-
лась в том, чтобы предоставить работу кинопроизводства природе, 
тем самым ставя зрителя непосредственно перед натурой неоду-
шевленного мира. Например, его фильм «Семь дней» 1974 г. пред-
ставляет собой замедленную съемку валлийской сельской местно-
сти, снятую за неделю дневного света. Фильм, по сути, показывает 
действие природы дважды, в двух разных регистрах. Наиболее 



Летов О.В. 

 80 

очевидно, что это визуальная (и звуковая) запись изменения атмо-
сферных условий. Но ключевой его особенностью является то, что 
ориентация камеры контролировалась не режиссером, а солнцем. 
Подобные работы показывают действие природы более или менее 
так, как его обнаруживают камеры и микрофоны. Ранние работы 
Ханса Хааке 1960-х годов также подпадают под категорию 
«агентного реализма». Ice Stick (1964–1966), например, состоял из 
семидесятидюймового медного змеевика, соединенного с холо-
дильной установкой, и ключевой особенностью этой работы был 
не внешний вид, а то, что она что-то делала: конденсировала влагу 
из воздуха, так что при демонстрации все было окутано растущей 
и расплывающейся ледяной оболочкой. Более поздние работы из 
этой серии включали траву, которая росла во время демонстрации. 
Все подобные произведения показывают живое проявление физи-
ческих и биологических процессов.  

Кибернетика и кибернетическое искусство связаны с дея-
тельностью и производительностью. Агентность в кибернетике – 
это что-то непредсказуемое, это не вопрос линейной причины и 
следствия – водитель нажимает кнопку, и машина заводится; поль-
зователь трогает клавишу, и на экране ноутбука появляется буква. 
«Наоборот, деятельность, связанная с кибернетикой, непредсказу-
ема, всегда способна удивить, эмерджентна именно в этом грубом 
смысле» [3]. Видение мира как пространства возникающей дея-
тельности занимает центральное место в кибернетическом искус-
стве [5]. Эмерджентность приводит к вопросам контроля. Нельзя 
линейно управлять эмерджентной или квазиэмерджентной систе-
мой. Можно либо отпустить такую систему и узнать, что она будет 
«делать» (Хааке, Уэлсби), – пусть произведение сияет как искус-
ство, либо можно попытаться более активно вмешаться в процесс. 
Работа с эмерджентными системами и явлениями децентрирует 
художника. Художника больше нельзя вообразить как единствен-
ного источника, творца своего материала, ответственного за каж-
дую деталь произведения и претендующего на него. Вместо этого 
художник-кибернетик больше похож на акушерку, помогающую 
созданию произведения, а не создающей его заново. 

Обычное искусство статично и невосприимчиво. Картины 
просто висят на стене галереи, неизменные и равнодушные к сво-
ему окружению. Если цвета тускнеют при ярком свете, это просто 



Некоторые проблемы современной англоязычной философии науки 

 81 

проблема, которую необходимо решить. Напротив, динамика об-
ратной связи, диалог и взаимодействие – это ключевые черты ки-
бернетического искусства, и их часто считают определяющими 
чертами кибернетики в целом. Многие интерактивные произведе-
ния искусства являются потомками «черепах», созданных в 1948 г. 
кибернетиком У. Греем Уолтером [6]. Задуманные как научные 
модели мозга, черепахи представляли собой небольших мобиль-
ных роботов, оснащенных двумя датчиками: фотоэлементом и 
сенсорным датчиком. Когда фотоэлемент обнаруживал свет, чере-
паха пыталась направиться к нему. Когда датчик касания обнаружи-
вал препятствие, черепаха двигалась туда-сюда и, в конце концов, 
если повезет, обходила его. Таким образом, черепаха взаимодей-
ствовала и ориентировалась среди людей в диалоге реального вре-
мени с огнями и объектами. Ее движения определялись обратной 
связью с окружающей средой. И точно так же, как произведения 
«агентного реализма» децентрируют художника, так и динамика 
черепахи также децентрируется, являясь совместным продуктом 
внутренней работы черепахи и ее окружения. Этих роботов можно 
считать маленькими моделями децентрализованного человека-
создателя [7]. В последующие годы черепахи Уолтера стали про-
тотипами всех видов роботов, созданных для самых разных целей. 

Приведенные выше примеры основаны на прямых отноше-
ниях обратной связи, в которых произведения искусства и публика 
остаются в значительной степени неизменными в своем взаимо-
действии. Напротив, интересно представить такие работы, в кото-
рых произведения и зрители адаптируются и трансформируются в 
отношении друг к другу. Прототипом таких работ и, вероятно, 
первым откровенно кибернетическим произведением искусства 
была машина Musicolour Гордона Паска [3], которую он начал со-
здавать в 1952 г. Musicolour представлял собой электронное 
устройство, которое позволяло живому музыкальному представле-
нию управлять световым шоу. Продукция Musicolour обладала не-
сколькими функциями. С одной стороны, ее схема была достаточ-
но сложной, чтобы невозможно было предсказать, какие звуки 
вызовут какие световые эффекты. И в то же время сами параметры 
машины менялись в зависимости от деталей каждого исполнения. 
Электрические пороги двигались вверх, и, в конце концов, машина 
переставала реагировать на повторяющиеся действия. В этом 



Летов О.В. 

 82 

смысле она адаптировалась и меняла свою внутреннюю конфигу-
рацию по мере того, как разворачивалось каждое выступление, 
побуждая человека-исполнителя, в свою очередь, приспосабли-
ваться к машине, находя новые музыкальные стратегии, чтобы 
поддерживать световое шоу. Отношение обратной связи было не 
отношением (круговой) причины и следствия, а скорее связанны-
ми экспериментальными трансформациями и эмерджентными ста-
новлениями, отношением, которое Паск называл «разговором». 
И Паск также был одним из немногих, кто пытался теоретизиро-
вать эстетику кибернетических произведений искусства. Обсуждая 
«эстетически эффективную среду», он концептуализировал ее как 
места обучения и интерпретации, которые могут «откликаться на 
человека, вовлекать его в разговор и адаптировать свои характери-
стики к преобладающему способу дискурса» [см.: 3]. 

Если заменить технические интерфейсы, как у Дамма и Уил-
латса, искусственной социальной средой, то получится то, что 
раньше называлось хэппенингами, «событиями, которые, проще 
говоря, происходят» [9]. Минималистской версией подобных про-
изведений выступает «двор Капроу 1961 г.», в котором обстановка 
представляла собой случайную кучу шин, по которым участники 
карабкались и танцевали вокруг. Цель в данном случае, как всегда, 
заранее не определена; скорее, это было выяснение того, что про-
изойдет с определенной группой людей в определенной обстановке 
и в определенном случае – форма несценарного и децентрализо-
ванного театра, в котором «зрители» конструировали произведе-
ние. Кибернетический аспект хэппенингов заключался в тематиза-
ции перформанса и, особенно, эмерджентности, теперь уже в 
открытой адаптации людей к поведению друг друга и к «нечелове-
ческой» среде. Работы Капроу, в свою очередь, подпитывалась 
мультимедийными событиями конца 1960-х – общественными со-
браниями, вечеринками и концертами, проходившими в «богатой» 
среде, включая звуки, музыку, световые шоу, стробоскопы и, не-
редко, психоделики. Ссылка на психоделические препараты и 
транс приводит к «технологиям самости» [10], несимволическим 
перформативным системам, которые действуют непосредственно 
для трансформации внутреннего существа участников, «глубоким 
уровням опыта», как выразился Рой Эскотт. В истории кибернети-



Некоторые проблемы современной англоязычной философии науки 

 83 

ческого искусства самой жесткой формой подобной технологии 
является использование стробоскопов, «мерцаний». 

Таким образом, один из способов связать воедино нити ки-
бернетического искусства – это особая кибернетическая онтология, 
или мировоззрение. Это картина мира как живого места, всегда спо-
собного удивить человека. Все различные темы подхватывают ас-
пекты этой картины: акцент на действии, перформансе и проявле-
нии (а не на знании, символах и значении), децентрация 
художника (по отношению к работе и аудитории) и отказ от кон-
троля, важность обратной связи и адаптации как места взаимодей-
ствия с миром, построения интерфейсов и технологий самости, 
понимаемой как открытой для перформативного экспериментиро-
вания. В совокупности кибернетическое искусство можно пони-
мать как онтологическую педагогику, помогающую субъекту вос-
принимать мир как живой и непознаваемый, дающую «шанс 
испытать то, что может быть весьма опасным и радикальным для 
новых идей», как выразился Брайан Ино (Eno B. Generative music). 
С другой стороны, кибернетическое искусство служит экзистенци-
альным аргументом, показывая, как человек способен создавать 
искусство в подобном «живом» мире – и насколько оно отличается 
от «обычного» искусства. Существует определенный контраст 
между кибернетической онтологией и онтологией современной 
науки с ее дуалистическим видением фиксированного, познавае-
мого и управляемого мира. В этом смысле кибернетическое искус-
ство помогает человеку иначе воспринимать мир. 

В статье «Что такое агентность? Взгляд научных исследова-
телей и кибернетиков» А. Пикеринг стремится показать, как изна-
чальное понимание агентности может быть экстраполировано на 
биологические проблемы с рассмотрением некоторых кибернети-
ческих машин в качестве связующего звена. Согласно «минималь-
ной концепции», агентность – это «просто что-то делать или вести 
себя» [11]. В рамках исследований STS (science and technology 
studies) минимальное чувство агентности функционирует как со-
кращение для общего онтологического видения, видения того, на 
что похож мир (органический и неорганический): а именно на жи-
вое место, построенное на взаимодействии поступков и представ-
лений [12]. 



Летов О.В. 

 84 

В качестве примера проявления агентности Пикеринг при-
водит типичный эпизод из истории физики – серию экспериментов 
по поиску свободных кварков. Первым шагом во всех этих экспе-
риментах была левитация мелких частиц1 вещества (сначала кру-
пинки графита, позже небольшие стальные цилиндры) в магнит-
ном поле. Затем к паре металлических пластин прикладывалось 
поперечное электрическое поле, и реакция образцов интерпрети-
ровалась с точки зрения их электрических зарядов – заряды в одну 
треть заряда электрона принимались как свидетельство присут-
ствия свободных кварков.  

Мир не является монолитной сущностью, которая действует 
как единое целое. Имеется множество факторов, включая магнит-
ные и электрические поля, а также ученые, которые конфигуриро-
вали и переконфигурировали аппаратуру, производили и интер-
претировали измерения и так далее. Помимо действия имеют 
место взаимодействие и цепочки действий в рамках этой множе-
ственности. Ученые воздействовали на свой материальный аппа-
рат, устанавливая определенную конфигурацию, а затем наблюда-
ли, как будет себя вести сама эта конфигурация; на пробные 
частицы влияли электрические и магнитные поля, которые дей-
ствовали поочередно – парили в воздухе, двигались из стороны в 
сторону (или не двигались). Важно отметить, что некоторые из 
этих цепочек имеют циклическое (или рекурсивное) качество. Та-
ким образом, наблюдая за тем, как работает их аппарат в опреде-
ленной конфигурации, ученые во многих случаях перенастраивали 
его, чтобы выяснить, будет ли он работать по-другому. Эту рекур-
сию Пикеринг называет «каверзной практикой», или «танцем сво-
боды воли», в котором все акторы подвержены трансформации. 
Именно этот танец погружает ученых в материальный мир. Таким 
образом, «агентность», понимаемая в рамках STS как «делать что-
то», указывает на то, что можно назвать «перформативной онтоло-
гией», пониманием бытия в мире, которое начинается с действия, 
производительности, живости [13].  

Существует проблема знания и его репрезентации. Ученые, 
конечно, не собирают элементы своего аппарата спонтанно. Мно-

 
1 Левитация в физике – это устойчивое положение объекта в гравитацион-

ном поле без непосредственного контакта с другими объектами [см.: 14, ch.3]. 

https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9B%D0%B5%D0%B2%D0%B8%D1%82%D0%B0%D1%86%D0%B8%D1%8F
https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%A4%D0%B8%D0%B7%D0%B8%D0%BA%D0%B0
https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%93%D1%80%D0%B0%D0%B2%D0%B8%D1%82%D0%B0%D1%86%D0%B8%D0%BE%D0%BD%D0%BD%D0%BE%D0%B5_%D0%BF%D0%BE%D0%BB%D0%B5
https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%93%D1%80%D0%B0%D0%B2%D0%B8%D1%82%D0%B0%D1%86%D0%B8%D0%BE%D0%BD%D0%BD%D0%BE%D0%B5_%D0%BF%D0%BE%D0%BB%D0%B5


Некоторые проблемы современной англоязычной философии науки 

 85 

гие теории и расчеты фигурировали в экспериментах по поиску 
кварков, начиная с законов электростатики как способа концепту-
ализации активности заряженных частиц в электрических полях. 
Поэтому возникает искушение понимать научный аппарат как за-
стывшую теорию, идеи, превращенные в металл и стекло. Оказа-
лось, что с течением времени экспериментаторы по поиску квар-
ков неоднократно удивлялись поведению частиц, с которыми они 
работали. Тестовые образцы вели себя так, что это выходило за 
рамки теоретических моделей экспериментаторов. И хотя ученые, 
в конце концов, изменили свое понимание, их ключевым ответом 
во многих случаях было просто продолжать «танцевать» и возить-
ся со своим аппаратом, чтобы выяснить, как он будет работать, 
если настроить его по-другому. «Следует подчеркнуть, что такие 
примеры восстанавливают примат свободы воли над знанием. 
Знания ученых паразитируют на действии, переплетаются с ним, 
“искажаются” на практике» [11]. Если перефразировать это в тер-
минах эмерджентности (возникновения), под которым подразуме-
вается появление в мире непредсказуемой перформативной новиз-
ны, то, несмотря на обилие ранее существовавших знаний, ученые 
(и как следствие все люди) должны выяснить, как будет «вести 
себя» та или иная конфигурация мира. В онтологическом смысле 
агентность как деятельность эмерджентна. 

Пикеринг предлагает добавить к онтологической картине 
мира понятие «острова стабильности». Такие острова представля-
ют собой специфические конфигурации, в которых поток станов-
ления замедляется, а эмерджентность как бы отодвигается на зад-
ний план, так что на первый план может выйти дуалистическое 
разделение людей и вещей [см.: 15]. Эти острова трудно найти, 
они редкие и драгоценные. На них построена и наука, и повсе-
дневный мир; их существование – своего рода онтологическое от-
крытие. Этот язык островов – способ помнить об их случайности. 
С них всегда можно «упасть» – как в том случае, когда искатели 
кварков неоднократно удивлялись работе своего аппарата. И во 
многих ситуациях, включая общий размах научно-исследователь-
ских проектов, ученые оказываются плывущими по течению и со-
вершенно не контролирующими окружающий мир. 

Активность, множественность, интерактивность, танец дей-
ствия, эмерджентность, островки стабильности – вот основные 



Летов О.В. 

 86 

элементы онтологии, которую вызывает в воображении мини-
мальное понятие агентности, набор понятий для анализа бытия и 
становления в живом мире. Эта онтология отличается от онтологии 
традиционной науки. Представители физики и других современных 
наук, как правило, чаще материализуют островки стабильности и 
стремятся построить на этой основе картины фиксированного и по-
знаваемого мира. «Чувство агентности» сторонников STS выдви-
гает на первый план как существование, так и нестабильность этих 
островов, а также океан возникновения и становления, в котором 
они пребывают, помещая эти острова в более широкие рамки, ста-
вя их «на свое место, так же, как и саму науку» [11]. 

В исследовательской практике важны конкретные неожи-
данности (хорошие и плохие), возникающие в процессе исследо-
вания. Это то, на что исследователи должны обращать внимание и 
вокруг чего структурировать свою работу; то, что придает форму 
«искажению практики» и «танцу свободы воли». Но, с другой сто-
роны, в стабилизированных ситуациях – островах стабильности – 
разумно говорить об инструментах и машинах, также как и о са-
мих агентах, центрах действия. Различные установки, о которых 
сообщается в литературе по поиску кварков, были агентами, с по-
мощью которых были достигнуты заявленные результаты. Если 
агентность как деятельность и производительность есть везде, то 
агенты – нет. Они нарастают и угасают, возникают и исчезают в 
зависимости от случайной стабильности связанных с ними мате-
риальных установок. Многие философские размышления об 
агентности начинаются с агентов и анализируют то, что можно им 
приписать. Напротив, агенты являются эпифеноменами в настоя-
щей картине, они «застывают» на полях действия. Агенты вдвойне 
эмерджентны: возникают на практике, и их активность, в свою 
очередь, эмерджентна. 

Минимальная концепция агентности напрямую связана с те-
мами, представляющими биологический интерес: онтология, де-
лающая акцент на живости (а не на статике физики), очевидно, 
является хорошей отправной точкой для размышлений о живых 
организмах. Эволюция видов – это пример взаимодействия («танца 
свободы») между видами и окружающей их средой. Нарастание и 
убыль агентов также непосредственно связаны с жизнью и смер-
тью как свойством организмов: организмы и виды – это островки 



Некоторые проблемы современной англоязычной философии науки 

 87 

стабильности в потоке становления. Особенностью живой материи 
выступает целеустремленность. Важным отличием между биоло-
гическими агентами и неживой материей является именно то, что у 
первых, но не у вторых, есть цели и задачи. Это противопоставле-
ние, безусловно, сохраняется в отношении экспериментов по по-
иску кварков. В «танце свободы» с физиками цель была на стороне 
человека: ученые хотели, чтобы физический аппарат этих экспе-
риментов «работал» для производства знаний, и они действовали 
соответственно.  

Послевоенная наука кибернетика важна здесь потому, что ее 
представители сосредоточились именно на целенаправленном дей-
ствии, размывая контраст между животными и машиной. Общий 
план целеориентирования представляет собой соответствующую 
внутреннюю организацию частей, соединенных с окружающей 
средой, с тем чтобы создать замкнутый цикл в «танце свободы» – в 
данном случае множество минимальных нечеловеческих агентов, 
действующих совместно и составляющих целеустремленную си-
стему высшего уровня. Не все наборы минимальных агентов име-
ют рекурсивный характер – эксперименты по поиску кварков не 
имели такового. Ощущение агентности как целеориентации при-
менимо только к специальным устройствам «минимальных аген-
тов». Можно представить такие устройства как особый вид само-
стабилизирующегося, динамического или даже «органического» 
острова стабильности, в отличие от грубой «механической» ста-
бильности машин, подобных установкам для поиска кварков. Ор-
ганизмы также являются целеустремленными сущностями, поэто-
му обсуждение кибернетических машин показывает, как 
минимальная концепция действия может переходить в темы, пред-
ставляющие специфически биологический интерес. Грегори Бейт-
сон, например, определил «разум» как свойство повторяющихся 
петлевых структур и утверждал, что «такие структуры можно 
найти повсюду в природе» [16]. В данном случае также можно со-
слаться на концепцию окружающей среды (Umwelt) Якоба фон 
Икскюля: сервомеханизмы реагируют не на окружающую среду, а 
на специфические особенности, с которыми они связаны [17]. 

Таким образом, Пикеринг предлагает изучить способы, ко-
торыми минимальное и очень простое ощущение агентности как 
понятия «делать что-то» на самом деле предвещает довольно бога-



Летов О.В. 

 88 

тое и сложное онтологическое видение того, как устроен мир, ви-
дение, совершенно отличное от видения традиционных наук (та-
ких как физика) и современного здравого смысла. Что касается 
перехода от машин к организмам, то этот вопрос вызывает споры. 
Ряд исследователей стремится провести резкое различие между 
организмами и машинами. Согласно Пикерингу, некоторые из 
этих различий преувеличены. Например, трудно согласиться с без-
апелляционным утверждением Д. Николсона о том, что «наиболее 
существенная разница между организмами и машинами заключа-
ется в том, что первые внутренне целеустремленны по своей при-
роде, тогда как вторые целеустремлены внешне» [18, с. 669]. Было 
бы преувеличением утверждать, что роботы не имеют внутренней 
цели. 

Согласно концепции Пикеринга, ростки «новой науки» сле-
дует искать в недуалистической окраине культуры [19]. Ее истоки 
могут быть в досовременных традициях, в рамках которых человек 
выступает частью природы, заботясь об окружающей среде вместо 
того, чтобы управлять ею. Существует определенный контраст 
между кибернетической онтологией и онтологией современной 
науки с ее дуалистическим видением фиксированного, познавае-
мого и управляемого мира. В этом смысле кибернетическое искус-
ство помогает человеку воспринимать мир иначе [20].  

Список литературы 

1. Pickering A. Another future. – URL: https://us.sagepub.com/en-us/nam/journals-
permissions   

2. Ascott R. The Cybernetic stance: my process and purpose // Leonardo. – 1968. – 
Vol. 1. – P. 105–112. 

3. Pickering A. Cybernetic art. – URL: https://www.researchgate.net/publication/ 
354025217 (First downloaded 28.01.2023) 

4. Gere C. Art, time and technology. – Oxford : Berg. – 2006. – 195 p. 
5. von Foerster H. The beginning of heaven and earth has no name. – New York : 

Fordham University Press, 2014. – 236 p. 
6. Pickering A. The Cybernetic brain: sketches of another future. – Chicago : 

University of Chicago Press, 2010. – 526 p. 
7. Penny S. Art and artificial life–a priimer. Proceedings of the digital arts and culture 

conference, UC Irvine, 2009. – URL: https://escholarship.org/uc/item/1z07j77x  
8. Pickering A. Shared habitats and uekull’s bubble) // Shared habitats: a cultural 

inquiry into living spaces and their inhabitants / Ursula Damm and Mindaugas 
Gapševičius (eds.). – Bielefeld : transcript Verlag, 2021. – P. 29–46. 

https://us.sagepub.com/en-us/nam/journals-permissions
https://us.sagepub.com/en-us/nam/journals-permissions
https://www.researchgate.net/publication/354025217
https://www.researchgate.net/publication/354025217
https://escholarship.org/uc/item/1z07j77x


Некоторые проблемы современной англоязычной философии науки 

 89 

9. Kaprow A. Happenings in the New York Scene. URL: https://puneetbhachu. 
wordpress.com/2015/04/14/allan-kaprow-happenings-in-the-new-york-scene-1961/ 

10. Foucault M. Technologies of the self: a seminar with Michel Foucault / L.H. Mar-
tin, H. Gutman, P.H. Hutton (eds). – Amherst, MA : University of Massachusetts 
Press, 1988. – 176 p. 

11. Pickering A. What is agency? a view from science studies and cybernetics. –URL: 
https://www.researchgate.net/publication/368396693_WHAT_IS_AGENCY_A_VI
EW_FROM_SCIENCE_STUDIES_AND_CYBERNETICS_to_appear_in_Biologi
cal_Theory  (First downloaded 28.02.2023) 

12. Latour B. Science in action: how to follow scientists and engineers through society. 
– Cambridge, MA : Harvard University Press, 1987. – 274 p. 

13. Latour B. Reassembling the social: an introduction to actor-network-theory. – 
Oxford : Oxford University Press, 2005. – 301 p. 

14. Pickering A. The Mangle of practice: time, agency, and science. – Chicago : 
University of Chicago Press, 1995. – 281 p. 

15. Pickering A. In our place: performance, dualism, and islands of stability // Common 
Knowledge. – 2017. – Vol. 23, N 3. – P. 381–395. 

16. Bateson G. Mind and nature: a necessary unity. – Cresskill, NJ : Hampton Press, 
2002. – 220 p. 

17. Pickering A. Shared habitats and uekull’s bubble // Shared habitats: a cultural 
inquiry into living spaces and their inhabitants / Ursula Damm and Mindaugas 
Gapševičius (eds.). – Bielefeld : transcript Verlag, 2021. – P. 29–46. 

18. Nicholson D. Organisms ≠ Machines // Studies in history and philosophy of 
biological and biomedical sciences. – 2013. – Vol. 44. – P. 669–678. 

19. Pickering A. Poiesis in action: doing without knowledge // Weak knowledge: 
Forms, functions, and dynamics / M. Epple, A. Imhausen, F. Müller (Eds.). – 
Campus Verlag, 2019. – P. 61–84. 

20. Salter C. Alien agency: experimental encounters with art in the making. – 
Cambridge, MA : MIT Press, 2015. – 328 p. 

 

https://www.researchgate.net/publication/368396693_WHAT_IS_AGENCY_A_VIEW_FROM_SCIENCE_STUDIES_AND_CYBERNETICS_to_appear_in_Biological_Theory
https://www.researchgate.net/publication/368396693_WHAT_IS_AGENCY_A_VIEW_FROM_SCIENCE_STUDIES_AND_CYBERNETICS_to_appear_in_Biological_Theory
https://www.researchgate.net/publication/368396693_WHAT_IS_AGENCY_A_VIEW_FROM_SCIENCE_STUDIES_AND_CYBERNETICS_to_appear_in_Biological_Theory


Думов А.В. 

 90 

ЭСТРАДА Э.  А ВСЕ ЖЕ, ЧТО ТАКОЕ СЛОЖНАЯ СИСТЕМА? 
Реф. ст.: Estrada E. What Is a Complex System, After All? // Founda-
tions of Science. ‒ Springer Nature, 2023. ‒ Online First.  

Ключевые слова: сложная система; определение; морениан-
ские взаимодействия; части и целое.  

Для цитирования: Думов А.В. [Реф.] // Социальные и гуманитар-
ные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – 
2024. – № 2. – С. 90–96.  Реф. ст .: Estrada E. What Is a Complex System, 
After All? // Foundations of Science. ‒ Springer Nature, 2023. ‒ Online First.  

 
Эрнесто Эстрада – испанский исследователь (Институт меж-

дисциплинарной физики и сложных систем (IFISC), Пальма-де-
Майорка), чьи интересы включают в себя проблемы химии и при-
кладной математики. Наибольшую известность ему принесли 
предложенный им топологический индекс степени сворачивания 
(фолдинга) белка, получивший название индекса Эстрады1, и работы 
в области изучения организационной специфики сложных сетей2. 
В данной статье им предлагается собственный взгляд на определе-
ние сложной системы, основанный на критическом переосмыслении 
существующих способов определения сложных систем и использо-
вании философских представлений о сложности, развиваемых 
Э. Мореном. Помимо этого, Эстрада указывает на проблематич-
ность отсутствия общего определения сложной системы для сферы 
исследования подобных систем. 

Отмечается, что распространенное в исследовательской сре-
де мнение о том, что наличие определения сложной системы явля-

 
1 Estrada E. Characterization of 3D Molecular Structure // Chemical Physics 

Letters. ‒ 2000. ‒ Vol. 319, N 5/6. ‒ P. 713–718. 
2 Estrada E., Hatano N. Communicability in complex networks // Physical Re-

view E. ‒ 2008. ‒ Vol. 77. ‒ 036111. ‒ P. 1–12. 



Реф. ст.: Эстрада Э.  А все же, что такое сложная система? 

 91 

ется избыточным1, поскольку приоритетное значение имеет скорее 
осознание такой системы как объекта исследования, является 
ошибочным. Во-первых, отсутствие общего определения создает 
почву для злоупотреблений термином, во-вторых, потенциально 
оно может привести к разногласиям относительно исследуемого 
объекта (c. 1). Эстрада приводит пример такого разногласия: он 
указывает на две статьи, в одной из которых современный самолет 
называется ярким примером сложной (complex) системы2[4], тогда 
как в другой о нем же говорится как о системе запутанной (compli-
cated), но не сложной3. Он указывает на то, что данное положение 
дел на теоретическом уровне требует внимательного отношения. 

Существующие определения сложной системы характери-
зуются Эстрадой как несостоятельные. Он апеллирует к критерию 
хорошего определения, предложенному Дж.М. Морс (J.M. Morse) 
и ее коллегами, согласно которому определение должно быть яс-
ным, не содержать круга, быть не слишком широким, но и не 
слишком узким4[6]. Практически каждое из встречающихся в наши 
дни определений сложной системы основано на перечислении 
свойств, наличие которых позволяет отнести систему к сложным 
(c. 2). Помимо того, что подобные определения являются громозд-
кими, Эстрада указывает на значимость вывода, полученного 
Дж. Ледименом (J. Ladyman), Дж. Ламбертом (J. Lambert) и К. Виз-
нером (K. Wiesner), согласно которому многие из часто акцентиру-
емых свойств сложных систем, такие как нелинейность, наличие 

 
1 Эстрада ссылается на цитату венгерского физика Т. Вичека (T. Vicsek): 

«Утверждение о том, что система является сложной – это практически пустое 
утверждение». См.: Viscek T. Complexity: The Bigger Picture // Nature. ‒ 2002. ‒ 
Vol. 418. ‒ P. 131. 

2 Chiesa S., Fioriti M., Viola N. Methodology for an Integrated Defnition of a 
System and Its Subsystems: the Case-study of an Airplane and Its Subsystems // Sys-
tems Engineering–Practice and Theory / Ed. by B. Cogan. ‒ London : IntechOpen, 
2012. ‒ P. 1–26. 

3 Amaral L.A.N., Uzzi B. Complex Systems – a New Paradigm for the Integra-
tive Study of Management, Physical, and Technological Systems // Management Sci-
ence. ‒ 2007. ‒ Vol. 53. ‒ P. 1033–1035. 

4 Criteria for Concept Evaluation // Journal of Advanced Nursing / Morse J.M., 
Mitcham C., Hupcey J.E., Tasón M.C. ‒ 1996. ‒ Vol. 24, N 2. ‒ P. 385–390. 



Думов А.В. 

 92 

обратных связей, децентрализованность и т.д., не являются ни не-
обходимыми, ни достаточными для определения сложной системы1.  

Эстрада указывает на значимую роль философии науки в со-
здании общего определения сложной системы (c. 3–4). Применяе-
мый философами концептуальный анализ, руководящее ими 
стремление к точности и развитые у них способности к отсеву ар-
гументативных ошибок и слабых положений – вот чем определя-
ется значение философии. Конечно же, и в философском контексте 
создается немало неудовлетворительных определений сложной 
системы, однако были получены и определенные методологически 
значимые результаты, отмеченные Эстрадой. В первую очередь 
это результат Ледимена, Ламберта и Визнера, касающийся необ-
ходимости / достаточности системных свойств для классификации 
системы как сложной (c. 10). Некоторые из этих свойств страдают 
от отсутствия численного порога их выраженности, фиксация ко-
торого позволит рассматривать систему как сложную (случаи мно-
гочисленности, устойчивости и т.д.), другие требуют содержатель-
ных дистинкций (случай «вложенности» и иерархичности).  

При этом само данное ими определение сложной системы 
как ансамбля множественных элементов, беспорядочное взаимо-
действие которых между собой приводит к возникновению 
устойчивой организации и памяти2, с одной стороны, рассматри-
вается Эстрадой как их второе методологическое достижение (так 
как это определение не содержит туманных утверждений и неясных 
концептов), с другой – критикуется им с точки зрения содержания. 
Он приводит пример кристалла, который представляет собой ан-
самбль множества взаимодействующих элементов, возникший из 
неупорядоченного состояния; при этом разрушение кристалличе-
ской структуры путем растворения с последующей новой кристал-
лизацией приведет к появлению кристалла той же формы. Все 
элементы определения Ледимена, Ламберта и Визнера в отноше-

 
1 Ladyman J., Lambert J., Wiesner K. What Is a Complex System? // European 

Journal for Philosophy of Science. ‒ 2013. ‒ Vol. 3. ‒ P. 33–67. 
2 Интересно, что сами авторы рассматривают подход к сложным систе-

мам, задаваемый этим определением, как физический. См.: Ladyman J., Lambert J., 
Wiesner K. What Is a Complex System? // European Journal for Philosophy of Science. ‒ 
2013. ‒ Vol. 3. ‒ P. 57.  



Реф. ст.: Эстрада Э.  А все же, что такое сложная система? 

 93 

нии кристалла реализуются; однако, подчеркивает Эстрада, вряд 
ли кто-то назовет его примером сложной системы (c. 12). 

Значимым фактором, обусловливающим необходимость со-
здания общего определения сложной системы, Эстрада считает 
действие комплексов научно-мировоззренческих представлений, 
которым им дается название идеологий1 (с. 5). Одна из таких 
идеологий может быть названа «Почему бы и нет?»: ее суть за-
ключается в принятии тезиса о том, что любая новая идея заслу-
живает внимательного отношения к себе только потому, что еще 
не была фальсифицирована, или, например, любой эксперимент 
может быть назван интересным только потому, что он проверяет 
что-то такое, что до этого проверке еще не подвергалось (c. 5). Эта 
идеология стала причиной появления множества бессмысленных 
теоретических и экспериментальных «исследований ради исследо-
вания»2. Она приводит не только к таким неоправданным шагам, 
когда все что угодно может быть представлено в качестве сложной 
системы, но и к игнорированию имеющихся знаний при использо-
вании новых теорий. Внимание к системным взаимодействиям не-
редко достигается ценой игнорирования специфики элементов 
этого взаимодействия. 

Другая идеология, оказывающая негативное действие на со-
временное научное знание, названа Эстрадой «Заткнись и посчи-
тай!»3 (c. 6). Ее максимальным выражением он считает представ-

 
1 В том смысле, в котором этот термин использует Т. Хондерих (идеоло-

гия – совокупность убеждений и ценностей, которых индивид или группа при-
держивается по причинам, отличным от чисто эпистемических). См.: Honderich T. 
The Oxford Companion to Philosophy. ‒ Oxford : Oxford University Press, 2005. ‒ 
P. 419–420. 

2 Здесь Эстрада воспроизводит некоторые выводы К. Ровелли. См.: Rov-
elli C. Physics Needs Philosophy. Philosophy Needs Physics // Foundations of Physics. ‒ 
2018. ‒ Vol. 48, N 5. ‒ P. 481–491. На русском языке см.: Ровелли К. Физика нуж-
дается в философии, а философия – в физике / пер. Рыбаковой И.А. // Метафизи-
ка. ‒ 2021. ‒ № 3. ‒ С. 36–46. 

3 Название этой идеологии – лозунг прагматически ориентированных аме-
риканских ученых-физиков времен Второй мировой войны, пренебрегавших кон-
цептуальными и спекулятивными подробностями исследований во имя практиче-
ской результативности. Нередко приписывается Р. Фейнману, но в 
действительности был придуман Н.Д. Мермином. См.: Mermin N.D. Could Feyn-



Думов А.В. 

 94 

ление о вычислительном повороте в современной науке, связанное 
с развитием технологий big data. Эстрада находит экстравагант-
ным заявление К. Андерсона о том, что устаревает сама модель 
каузального объяснения, поскольку на смену ей приходит обнару-
жение статистической корреляции, а на смену «человеческому» 
ученому с привычными для него операциями порождения и про-
верки гипотез, моделирования и т.д. приходят нацеленные на по-
иск закономерности статистические алгоритмы1 (c. 7). Он конста-
тирует, что компьютерный анализ, основанный на использовании 
big data, может обогатить определение сложной системы, но не 
заменить его (c. 8). Без применения известных аналитических ме-
тодов и привлечения обоснованных гипотез ценность big data как 
источника формирования знаний о сложных системах невелика. 

Обращаясь к вопросу об определении сложной системы, 
Эстрада указывает на предварительную необходимость определе-
ния системы как таковой. На основании анализа ряда определений 
он показывает, что общим для всех определений является указание 
на образование системы из совокупности элементов и их взаимо-
связей. Исходя из этого, предлагается следующее определение: 
система – непустой ансамбль связанных объектов и их взаимосвя-
зей, которые образуют единую целостность, демонстрирующую 
поведение или значение, отличные от поведения или значения ее 
составляющих. Используя это определение (c. 9), Эстрада крити-
кует попытки определения сложной системы на основании того, 
что она как целостность «больше» своих частей или отличается от 
них, так как  это характерно для любой системы. 

В качестве философского основания для создания нового 
общего определения сложной системы Эстрада выделяет пред-
ставление Э. Морена о взаимодействии как опосредствующем 
звене в связи целого и частей2. Он различает «моренианские» и 

 
man Have Said This? // Physics Today. ‒ 2004. ‒ Vol. 57, N 5. ‒ P. 10–11; Kaiser D. 
History: Shut Up and Calculate! // Nature. ‒ 2014. ‒ Vol. 505. ‒ P. 153–155. 

1 Anderson C. The End of Theory: The Data Deluge Makes the Scientific 
Method Obsolete // Wired Magazine. ‒ 2008. ‒ Vol. 16, N 7. ‒ P. 16–17. 

2 В статье «From the Concept of System to the Paradigm of Complexity» Мо-
рен пишет: «Отношения “часть-целое” с необходимостью должны быть дополне-
ны средним термином взаимодействий. Значимость этого термина становится 
еще более очевидной, если учесть факт того, что большинство систем состоят не 



Реф. ст.: Эстрада Э.  А все же, что такое сложная система? 

 95 

«неморенианские» взаимодействия. Первые определяются им в 
точности согласно замечанию Морена: «взаимные действия, при-
водящие к изменению поведения или природы элементов, тел, 
объектов, феноменов при их присутствии или под их влиянием»1. 
К «неморенианским» взаимодействиям относятся все те взаимо-
действия, которые никак не трансформируют идентичность ком-
понентов. Эстрада приводит в качестве примера такого взаимодей-
ствия отношение свечи зажигания как части к двигателю 
внутреннего сгорания как целому. Идентичность свечи, как и лю-
бого другого компонента системы, не будет зависеть от того, 
встроена она в нее или нет. Также и для знания компонентов и их 
специфики вовсе не будет необходимым наличие знаний о целост-
ной системе (c. 17).  

Противоположная ситуация «двунаправленной нераздели-
мости» имеет место в случае «моренианского» взаимодействия 
частей и целого. Особенность такого взаимодействия Эстрада объ-
ясняет на примере с кошкой, которая может рассматриваться и как 
представитель стаи кошек, и как элемент экосистемы, и как до-
машний питомец. При этом каждый из трех сценариев включения 
индивида-кошки в систему предполагает приобретение роли, ко-
торая будет определяться собственной природой взаимодействий, 
включающих его. Взаимодействия будут одновременно оказывать 
влияние и на идентичность индивида, и на идентичность системы. 
Так, взаимодействие кошек между собой в естественных условиях 
будет превращать их группу в стаю, а каждую из кошек – в члена 
стаи. Аналогичное будет происходить и в двух других сценариях 
(c. 13–15). 

Руководствуясь представлениями об особенностях «морени-
анского» взаимодействия, Эстрада формулирует определение 
сложной системы: Система называется сложной в том случае, 
когда существует двунаправленная неразделимость между иден-

 
из “частей” или “компонентов”, а из действий, осуществляющихся между слож-
ными единицами, которые сами состоят из взаимодействий». См.: Morin E. From 
the Concept of System to the Paradigm of Complexity // Journal of Social and Evolu-
tionary Systems. ‒ 1992. ‒ Vol. 15, N 4. ‒ P. 376.  

1 Перевод предложенного Мореном определения взаимодействия дан по: 
Морен Э. Метод. Природа природы / пер. с фр. Князевой Е.Н. ‒ Москва : Канон+ :  
РООИ «Реабилитация», 2013.  ‒ С. 79. 



Думов А.В. 

 96 

тичностями частей и идентичностью целого. В этом случае не 
только идентичность целого будет определяться составляющи-
ми его частями, но и идентичность самих частей будет опреде-
ляться целым в силу моренианского характера взаимодействий 
между ними (c. 17).  

Трансформация взаимоотношений частей и целого предпола-
гает и поиск релевантных способов представления сложной систе-
мы. Эстрада указывает на значимость использования топологиче-
ских объяснений1 для воспроизведения особенностей организации 
систем, удовлетворяющих данному определению (c. 19). В числе 
сообразных задаче моделирования сложных систем математиче-
ских объектов он выделяет так называемые метаплексы (особого 
рода сети; строгому описанию данных объектов посвящена само-
стоятельная работа Эстрады2). Математическое определение для 
модели сложной системы (c. 22) может рассматриваться как теоре-
тический результат, вдохновленный философской позицией Эст-
рады относительно понятия сложной системы. Представленное в 
статье исследование, таким образом, представляет собой синтез 
критически-рефлексивного и конструктивного подходов к методо-
логии изучения сложных систем. 

А.В. Думов* 

 
1 Топологическое объяснение – разновидность математического некау-

зального объяснения. Определение топологического объяснения заимствуется 
Эстрадой у Ф. Хьюнемана: «Объяснение, которое абстрагируется от каузальных 
связей и взаимодействий в системе и направлено на установление “топологиче-
ских” свойств системы и последующее получение математических выводов, объ-
ясняющих системные свойства». См.: Huneman P. Topological Explanations and 
Robustness in Biological Sciences // Synthese. ‒ 2010. ‒ Vol. 177, N 2. ‒ P. 214. Сам 
Эстрада акцентирует внимание на существовании примеров сближения тополо-
гических и каузальных объяснений. См.: Water Phase Transitions from the Perspec-
tive of Hydrogen-Bond Network Analysis / Ramírez B.V., Benito R.M., Torres-Arenas J., 
Benavides A.L. // Physical Chemistry Chemical Physics. ‒ 2018. ‒ Vol. 20, N 44. ‒ 
P.28308–28318. 

2 См.: Estrada E., Estrada-Rodriguez G., Gimperlein H. Metaplex Networks: 
Influence of the Exo-Endo Structure of Complex Systems on Diffusion // SIAM Re-
view. ‒ 2020. ‒ Vol. 62, N 3. ‒ P.617–645. 

* © Думов Александр Витальевич – магистрант 2-го курса, философский 
факультет ФГБОУ ВО «Государственный академический университет гумани-
тарных наук» (ГАУГН); avdumov@inbox.ru 



Рец. на кн.: Греков И.М. Эзотерические учения ХХ века:  
идеи и феномены 

 97 

ФИЛОСОФИЯ РЕЛИГИИ  
И РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ 

УДК 133.1                                             DOI: 10.31249/rphil/2024.02.07 
ХЛЕБНИКОВ Г.В. * РЕЦЕНЗИЯ НА КНИГУ: ГРЕКОВ И.М. ЭЗО-
ТЕРИЧЕСКИЕ УЧЕНИЯ ХХ ВЕКА: ИДЕИ И ФЕНОМЕНЫ 

Аннотация. В книге рассматриваются эзотерические учения 
четырех авторов: В.А. Шмакова, Н.П. Рудниковой, Г.И. Гурджие-
ва, Б.П. Муравьева. 

Ключевые слова: эзотеризм; русское зарубежье; русская фи-
лософия; современная философия; новые религиозные движения; 
мистицизм; В.А. Шмаков; Н.П. Рудникова; Г.И. Гурджиев; Б.П. Му-
равьев. 
KHLEBNIKOV G.V. Book review: Grekov I.M. Esoteric teachings of 
the twentieth century: Ideas and phenomena. – Rostov-on-Don: 
Foundation for Science and Education, 2020. – 274 p. 

Abstract. The book examines the esoteric teachings of four au-
thors V.A. Shmakov, N.P. Rudnikova, G.I. Gurdjieff, B.P. Muravyov. 

Keywords: esotericism; Russian abroad; Russian philosophy; 
modern philosophy; new religious movements; mysticism; V.A. Shma-
kov; N.P. Rudnikova; G.I. Gurdjieff; B.P. Muravyov. 

Для цитирования: Хлебников Г.В. [Рец. кн.] // Социальные и гума-
нитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Фило-
софия. – 2024. – № 2. – С. 97–111. Рец. на кн.: Греков И.М. Эзотерические 

 
* Хлебников Георгий Владимирович – кандидат философских наук, веду-

щий научный сотрудник отдела философии Института научной информации по 
общественным наукам РАН.  



Хлебников Г.В. 

 98 

учения ХХ века: идеи и феномены. – Ростов-на-Дону: Фонд науки и об-
разования, 2020. – 274 с. – DOI: 10.31249/rphil/2024.02.07 

 
Взрыв интереса в постсоветской России к «эзотерическому» 

когда-то обстоятельно проанализировал Лев Владимирович 
Скворцов в статье «Возвращение эзотеризма?», связав это явление 
с трансформацией научной парадигмы и, кроме всего прочего, – с 
политическим контекстом и подтекстом: «В условиях историче-
ского тупика, в котором оказывается человечество, происходит 
массовая реанимация веры в способность магическими средствами 
решать те проблемы, перед которыми оказываются бессильными и 
наука и техника. В условиях подъема анархических волн, возни-
кающей угрозы эрозии общественного порядка представляется 
спасительным государственный эзотеризм как средство утвержде-
ния социальной псевдогармонии»1. 

Автор рассматриваемой книги, Игорь Михайлович Греков 
(научный сотрудник Научного центра высшей школы Южного фе-
дерального университета), во введении к своей работе обосновы-
вает свой личный и общественный интерес к «эзотерической про-
блематике» как актуальность, требующую институализации 
«эзотериологии» как научной дисциплины, призывает вывести её 
из «области обыденно-практического понимания» и интерпрета-
ций эзотерического как чего-то странного и праздного, представ-
ляемого как воздействие «на эту реальность с помощью гаданий, 
заговоров, оберегов, манипуляций с предметами» (с.4), то есть то-
го, что скорее уже является предметом изучения этнографической 
демонологии. 

В первой главе «Существует ли как феномен знание абсо-
лютное, подлинное?» (с.5) автор дает обстоятельное перечисление 
дефиниций эзотерического в контексте философских концепций и 
методологических подходов в учениях антропологического поля и 
гносеологии. При этом понятием «эзотерические учения» автор 
обозначает не чисто философские или религиозные, а именно эзо-
терические учения, специфику которых он основательно разбирает 
в первой главе, и здесь не возникает вопроса о соответствии 

 
1 Скворцов Л.В. Возвращение эзотеризма? // Октябрь. – Москва, 1996. – 

№ 3. – С. 157–171. 



Рец. на кн.: Греков И.М. Эзотерические учения ХХ века:  
идеи и феномены 

 99 

названия книги ее содержанию. Однако, если автор ограничивает 
предмет исследования временными рамками ХХ в., значит, в его 
исследование не включены ни учения ХIХ, ни тем более начала 
XXI в., а именно – все учения ХХ в. И, поскольку в названии нет 
никаких региональных ограничений, то это должны быть учения 
всего мира: и Запада, и России, и Востока. И здесь к названию / 
содержанию книги возникают непринципиальные вопросы. 

Ограничение, которое накладывается автором на рассмотре-
ние эзотерических учений, это аспект – идеи и феномены: т.е., в 
книге не идет речь об эзотериках как персонах, биографические 
сведения минимальны. На первом плане здесь учения как ком-
плексы, системы идей и сквозные эзотерические идеи, свободно 
перетекающие от учителя к ученикам, объединяющие и уточняю-
щие их учения. Очевидно, автору не так важны различия учений, 
как главная суть их идей, в которые он пытается вникнуть, освоить 
и представить читателю. Согласимся также, что каждое учение и 
сама фигура эзотерика, рассмотренного в книге, это своего рода 
феномен. 

Название имеет значение, и оно должно отражать содержа-
ние. И мы находим, что содержание книги И.М. Грекова сосредо-
точено в основном на тщательном изложении четырех учений: 
В.А. Шмакова (1887, Москва – 1929, Аргентина), Н.П. Рудниковой 
(1890, Санкт-Петербург – 1940, Кёнигсберг, Пруссия), Г.И. Гур-
джиева (1866, Александрополь – 1949, Нёйи-сюр-Сен, Франция) и 
Б.П. Муравьева (1890, Кронштадт – 1966, Женева). Их идеи изла-
гаются в контексте других эзотерических и религиозно-фило-
софских учений первой половины ХХ в., к которым автор обраща-
ется более эпизодически. Итак, все четыре учения, составляющие 
основной предмет исследования, были созданы русскими эмигран-
тами. Таким образом, книгу было бы точнее назвать как-то вроде: 
«Эзотерические учения русского зарубежья (Шмаков, Рудникова, 
Гурджиев, Муравьев и др.): идеи и феномены». 

Чем обусловлен именно такой выбор персон? Для этого 
вполне достаточно двух причин: очевидно, это личный интерес 
автора к этим учениям и их недостаточная изученность. Гермети-
ческие (арканологические, тарологические) учения Шмакова и 
Рудниковой остаются малоизвестными или незаслуженно забыты-
ми в своем отечестве. То же можно сказать и о Муравьеве, ученике 



Хлебников Г.В. 

 100 

Четвертого Пути (и создателе своего «Пятого Пути»). Он остается 
менее изучен, чем П.Д. Успенский и другие ученики Гурджиева. 
Правда, того же нельзя сказать о самом Гурджиеве, жизнь, учение 
и идейное влияние которого, казалось бы, изучены вдоль и попе-
рек. После выхода многих переводных изданий о Гурджиеве его 
учеников (а также отечественной  фундаментальной работы Арка-
дия Ровнера «Гурджиев и Успенский»1, изучившего не только все 
источники, но и многие гурджиевские группы по всему миру) о 
нём трудно сказать что-нибудь новое. Зато об идеях Муравьева, а 
также Шмакова и Рудниковой, в книге И.М. Грекова можно найти 
много интересного и мало кому известного. 

Понятийно-терминологические экспликации 

В первой главе «Методологические подходы к пониманию 
эзотеризма и экзотеризма» рассматриваются современные  фило-
софские концепции, а также определения эзотерического, данные 
самими эзотериками конца ХIХ (начиная с Е.П. Блаватской) – се-
редины ХХ в. Автор выделяет девять разных подходов: историче-
ский (А. Февр), эмпирический (В. Ханеграафф), симпатический 
эмпиризм (А. Верслуйс), редукционистский историзм (Л.О. Уэд-
делл), традиционализм (Р. Генон, А. Кумарасвами, Ф. Шуон), ком-
паративизм (П. Риффар, А. Корбен), герменевтический подход 
(В. Дильтей, Г. Гадамер, А.Б. Гусев), типологический подход 
(Дж. Гринберг), биографический подход (В. Дильтей) (с. 10–15). 

В конце главы автор обобщает: «Эзотерическое определяется 
как внутренний смысл, общность и сердцевина всех религий, сокро-
венность, тайна избранных, теософия, Религия Мудрости, Боже-
ственная Мудрость (Е. Блаватская, Е. Рерих, Н. Рерих, А. Безант), 
“высокий взгляд”, уровень внутреннего созерцания, выявляющего 
единство и родство существующего, знание о постижении сверх-
чувственных миров (Р. Штайнер), центральная, синтетическая об-
ласть традиции, трансцендентность фундаментальных принципов 
и их трансляция (Р. Генон), “Роза Мира”, учение, опирающееся на 
соборный мистический разум человечества (Д. Андреев), мистиче-
ское (Н. Бердяев), объективное знание о мире, которым владеет 

 
1 Ровнер А.Б. Гурджиев и Успенский. – Москва : Номос, 2016. – 416 с. 



Рец. на кн.: Греков И.М. Эзотерические учения ХХ века:  
идеи и феномены 

 101 

внутренний круг человечества, способный понимать и действовать 
ради достижения общей цели – духовной эволюции человечества 
(Г. Гурджиев), “университетский” уровень образования человека, 
ставшего на путь духовного развития (Б. Муравьев). 

Экзотерическое характеризуется в следующих контекстах: 
во-первых, как внешняя сторона эзотерического, выраженная в 
религиозных учениях и богослужениях, теологии (Е. Блаватская, 
Е. Рерих, Н. Рерих, А. Безант, Н. Бердяев), периферическая область 
традиции (Р. Генон), и, во-вторых, как первый уровень овладения 
эзотерическим знанием (Г. Гурджиев, Б. Муравьев)» (с. 39–40). 

В начале главы 4.1 «Понятие работы в гностической тради-
ции человечества» (см.: с. 168–173) Автор пытается разобраться и 
с другой парой терминов, родственных «эзотерическому» – это 
«гнозис» и «гностицизм»: гнозис как великая мировая традиция 
священного, божественного знания и гностицизм как локальное 
позднеантичное учение первых веков нашей эры. Тут возникает 
также и чисто лингвистическая путаница: в прилагательном «гно-
стическое» не всегда ясно, которое из двух имеется в виду. Похо-
же, автору так и не удалось до конца разграничить эти понятия. 
Например, в Заключении он пишет: «Гностицизм как учение, ос-
нованное на мистическом опыте человечества, является фундамен-
том построений многих религиозных систем (эзотерическое хри-
стианство, суфийская традиция в исламе, буддизм). Это учение о 
природе человека и Вселенной, полученное благодаря индивиду-
альному опыту, мистическому переживанию, прозрению, открове-
нию» (с. 245). Здесь, конечно, Автор имеет в виду не гностицизм 
как учение первых веков н.э., а всю мировую традицию гнозиса. 

Здесь же (на с. 244, а также на с. 167) говорится об антропо-
софии Четвертого Пути в смысле гурджиевской антропологии (как 
типологии человека). Такое употребление штейнеровского терми-
на, обозначающего именно его учение, в общеантропологическом 
смысле только все путает. Может возникнуть ложное впечатление, 
что Гурджиев был учеником Штейнера или наоборот, тогда как 
они были независимыми друг от друга духовными учителями. 



Хлебников Г.В. 

 102 

Четыре учения 

Во 2-й главе рассматриваются эзотерические идеи Шмакова 
и Рудниковой, в 3-й главе – Гурджиева и Муравьева. То есть, они 
берутся попарно (подобно героям «Жизнеописаний» Плутарха). 
И для этого есть свои основания, несмотря на известные различия 
внутри каждой пары. Шмакова и Рудникову можно отнести к од-
ной, хоть и разветвленной, традиции герметизма-арканологии-
тарологии. Муравьев же, будучи учеником Успенского, вышел из 
гурджиевской традиции Четвертого Пути. Здесь надо, правда, сра-
зу оговориться, что они с Гурджиевым были не равновеликие ве-
личины. Это же относится и к Шмакову, и Рудниковой, если сопо-
ставить их с Гурджиевым, который был мировым духовным 
учителем в полном смысле слова и оказал большое влияние на 
сотни учеников и известных людей ХХ века. Оригинальностью 
своего учения и масштабом влияния на духовную культуру Гур-
джиев ближе к уровню, например, Рудольфа Штейнера, и подобно 
его антропософии, Четвертый Путь тоже стал широким «гурджи-
евским движением» с десятками групп последователей по всему 
миру. 

Владимир Алексеевич Шмаков (1887–1929) 

Шмаков является самой философской фигурой из всей чет-
верки. Он имел высшее научно-инженерное образование, а фило-
софию изучал, очевидно, уже самостоятельно. На него особенно 
повлияли диалектика Гегеля, монадология Лейбница, метафизика 
Шопенгауэра. Позднее общался с русским религиозным филосо-
фом Павлом Флоренским (также имевшим университетское физи-
ко-математическое, а также духовно-академическое образование). 
Шмаков испытал глубокое влияние французских эзотериков, ок-
культистов, каббалистов. В начале 1920-х годов он стал уже при-
знанным руководителем Московской школы розенкрейцеров раз-
ного толка, пока не эмигрировал в 1924 г. (через Прагу в 
Аргентину). 

Оригинальное арканологическое и пневматологическое уче-
ние Шмакова, синтезирующее эзотеризм, религиозную филосо-
фию и науку, изложено в четырех фундаментальных трудах: 



Рец. на кн.: Греков И.М. Эзотерические учения ХХ века:  
идеи и феномены 

 103 

– Священная книга Тота: Великие Арканы Таро. Абсолют-
ные начала синтетической философии (1916);  

– «Закон синархии и учение о двойственной иерархии монад 
и множеств» (1920); 

– «Основы пневматологии. Теоретическая механика станов-
ления Духа» (1922); 

– «Основные законы архитектоники мира. Единство – бинер, 
тернер и кватернер» (труд, изданный на немецком языке, находит-
ся в швейцарской публичной библиотеке в г. Лозанне) (см.: с. 41–
42). 

Все это объемные сложные труды, написанные интеллеги-
бельным, абстрактно-философским языком. Надо отдать должное 
И.М. Грекову, проштудировавшему эти книги, изложившему их 
идеи и проследившему ходы мысли и взаимосвязь категорий в 
учении Шмакова. 

«Центральными категориями философии В.А. Шмакова яв-
ляются Абсолют, Божество Абсолютное, Божественный Тернер, 
Божество Творящее, Субстанция, Бытие, Сознание, Человек Со-
вершенный» (с. 45). Далее автор подробно излагает содержание 
арканов как верховных принципов, связанных в одну систему за-
коном синархии... «Таким образом, совокупность доктрин об ис-
тине представлены В.А. Шмаковым стройной системой – аркано-
логией... (семьдесят восемь символов, каждый из которых и есть 
абсолютный принцип, система совершенных законов). Отмечается, 
что постижение Арканов всецело зависит от уровня развития по-
знающего и именуется Наукой о Боге, Вселенной и Человеке. 
В монадологии и учении о множестве раскрывается положение об 
органическом делении Абсолюта, отраженном в иерархии идей и 
монад» (с. 69–70). 

Нина Павловна Рудникова (1890–1940)  

Рудникова имела историко-филологическое образование, 
увлекалась поэтическим творчеством. Ее интересы к древнееги-
петскому герметизму сформировались в петербургской Школе по-
священия эзотеризма под руководством оккультиста, масона-
мартиниста и арканолога-таролога Григория Оттоновича Мёбеса 
(известного также как Г.О.М., 1868–1930 / 1934). (Кстати, никаких 



Хлебников Г.В. 

 104 

сведений о знакомстве Рудниковой со Шмаковым не видно ни в 
книге И.М. Грекова, ни в др. источниках. По жизни и в своем 
творчестве они двигались как бы параллельно, но в одну сторону.) 
После эмиграции в Эстонию в 1919 г. Рудникова сблизилась с тео-
софскими и рериховскими кругами, писала статьи в альманах 
«Оккультизм и йога» (под ред. А.М. Асеева), переписывалась с 
Еленой Рерих. В 1937 г. (с благословения Рерихов) Рудникова ос-
новала духовное общество «Солнечный путь». Тогда же, в сере-
дине 1930-х годов, вышли ее труды «Учение минорных Арканов» 
(которые она изучала у Г.О. Мёбеса) и «Солнечный путь. Арканы 
Таро» (1936). 

Эту последнюю книгу, переизданную в 2000-х под названи-
ем «Сакральный мистицизм Египта. 22 ступени посвятительного 
пути», и излагает И.М. Греков. Книгу Рудниковой, кстати, отлича-
ет не только глубина мысли, но и прекрасный литературный стиль. 
22 аркана предстают как система посвящения, постижения и про-
явления 22 принципов: «Божественная сущность; Первичная энер-
гия, жизнь; Мировой разум; Космический закон; Всемирный маг-
нетизм; Выбор путей; Колесница победителя; Космическое 
правосудие; Посвящение; Осуществление; Чистота восхождения; 
Духовная жертва; Смена этапов жизни; Личность; Астральный 
свет; Господство воли над формой; Природный покой; Отражен-
ный свет; Солнечный свет; Новый человек; Любовь; Реализация 
Великого Делания». 

«Таким образом, – заключает автор, – концепция мирозда-
ния представлена Н.П. Рудниковой в форме арканологии – учения 
о принципах существования мира, месте человека в системе миро-
устройства, сущности человека, его “изъянах”, необходимости ду-
ховной эволюции, пути посвящения (посвятительской традиции)» 
(с. 91). 

Георгий Иванович Гурджиев (или Гюрджиев; 1866–1949) 

Учение Гурджиева несет печать высших откровений, но 
воспринять их ему помогли учителя суфийских братств и восточ-
ного христианства, к которым он приобщился в своих путешестви-
ях вместе с группой друзей, «искателей истины». Некоторых своих 
учителей, начиная со своего отца, он описал в автобиографической 



Рец. на кн.: Греков И.М. Эзотерические учения ХХ века:  
идеи и феномены 

 105 

книге «Встречи с замечательными людьми». Его учение получило 
название Четвертый Путь, поскольку объединяло в себе три от-
дельных дотоле духовных пути «факира, монаха и йога»: «Путь, 
продвигаясь по которому, человек приобретает шанс познания ис-
тины, шанс обретения таких свойств, которыми он не обладает по 
праву рождения, но может трансформировать в себе лишь благо-
даря сознательным усилиям» (с. 92). 

Поначалу у Гурджиева были некоторые проблемы для изло-
жения своего учения на русском языке. Преодолеть их помог ему 
один из лучших русских учеников – Успенский, с которым они 
познакомились в Москве в 1915 г. Петр Демьянович Успенский 
(1878, Харьков – 1947, Лайн Плейс, Суррей, Англия), к тому вре-
мени известный эзотерический философ, лектор и литератор – на 
добрые десять лет попал в добровольный духовный плен к Гур-
джиеву и стал блестящим транслятором его учения, которое носи-
ло прежде всего духовно-практический характер. Эмигрировав 
вместе с Успенским и другими учениками в 1920 г., Гурджиев от-
крыл в купленном замке под Парижем Институт гармонического 
развития человека в 1922 г. Через пару лет Успенский покинул 
учителя, уехал в Лондон и стал вести там свои группы Четвертого 
Пути. Тогда же, попав в автомобильную аварию, Гурджиев пре-
кратил работу Института и переехал в Париж, где и продолжил 
свои встречи с учениками, а также написание серии книг под об-
щим названием «Всё и вся»: объемные «Рассказы Вельзевула сво-
ему внуку», «Встречи с замечательными людьми», «Жизнь реаль-
на только тогда, когда Я есть» и др. Они были опубликованы уже 
в послевоенное время и отчасти посмертно новыми учениками 
Гурджиева вместе с книгой Успенского (который умер раньше) 
«В поисках чудесного: фрагменты неизвестного Учения», которую 
Гурджиев успел прочесть и одобрить. Среди новых учеников были 
и те, кто приехал к Гурджиеву из лондонских групп после смерти 
Успенского. 

Излагая идеи Гурджиева и Успенского, И.М. Греков активно 
цитирует его старых и новых учеников, в качестве комментаторов, 
систематизаторов и интерпретаторов Учения или, как его еще 
называли, Системы. Это целый ряд талантливых философов и пси-
хологов: Дж.Г. Беннетт, М. Николл, Ч.С. Нотт, Р. Коллин, 
Р.Э. Бёртон, а также Б.П. Муравьев, которому Автор посвятил от-



Хлебников Г.В. 

 106 

дельную главу. Все они – от П.Д. Успенского до современных гур-
джиевцев и исследователей, например А.Б. Ровнера (1940–2019), 
который полжизни посвятил активному изучению Гурджиева и 
Успенского – помогают читателю понять и освоить гурджиевские 
идеи в теории и на практике. О претворении эзотерических идей в 
практику, без чего гностическое знание повисает в воздухе, автор 
говорит в специальной главе, посвященной практической Работе.  

Борис Петрович Муравьев (1890–1966) 

Почти все предки Муравьева были графы и князья, адмира-
лы и генералы. И он просто был обязан стать офицером Импера-
торской Российской военно-морской академии и сделать карьеру 
на военном поприще, участвуя в Первой мировой войне, дослу-
жившись до заместителя начальника штаба Черноморского флота 
в 1917 г. Однако один его двоюродный дед, А.Н. Муравьев (умер-
ший в 1874 г.), был причастен к основанию скита Св. Андрея, ве-
ликого православного монастыря на горе Афон, и как историк ис-
следовал традиции Восточной православной церкви. И когда в 
1918 г. Б.П. Муравьев уволился из армии, он эмигрировал в 1920 г. 
в Константинополь, где решил заняться по стопам деда историко-
археологическими изысканиями эзотерической традиции Восточ-
ного православия. В Константинополе же в 1920 / 21 гг. он посе-
щал публичные лекции Успенского и познакомился с Гурджие-
вым, к которому потом приезжал и в Фонтенбло, и в Париж. 
Муравьев еще ближе подружился с Успенским и приезжал к нему 
в Лондон (вплоть до 1937 г.), где помогал работать над рукописью 
«В поисках чудесного». С 1924 г. он жил с семьей как беженец во 
Франции, но в 1944 г. был арестован и интернирован немцами, от 
которых ему удалось сбежать в Женеву. 

Там, в университете, в 1950-е годы Муравьеву наконец уда-
лось продолжить исследования и лекции как по русской истории, 
так и по эзотерической философии Восточного православия. 
В 1961 г. он основал Центр эзотерических христианских исследо-
ваний. В том же году вышел 1-й том главного труда всей его жиз-
ни: «Гнозис. Кн. 1. Экзотерический цикл: Исследование и коммен-
тарии к эзотерической традиции Восточного православия». 
Удалившись от преподавания, он в 1962 г. дописал «Гнозис. Кн. 2. 



Рец. на кн.: Греков И.М. Эзотерические учения ХХ века:  
идеи и феномены 

 107 

Мезотерический цикл...», а в 1965 г. закончил «Гнозис. Кн. 3. Эзо-
терический цикл...». Параллельно он вел практические группы, 
углубляющие учение «Гнозиса». Последней работой Муравьева 
стал «Сборник заметок по эзотерическому христианскому учению: 
строматы», 1-я глава которого вышла в 1966 г., а 2-я и 3-я уже по-
смертно, в 1968 и 1970 гг. (благодаря усилиям его вдовы Ларисы 
Муравьевой). 

И.М. Греков в третьей главе рассматривает идеи Муравьева 
вместе с идеями Гурджиева, как их прямое продолжение, широко 
привлекая также идеи Успенского, С. Айсселя и других учеников. 
Таким образом, в аспекте идейного единства гурджиевских учени-
ков (что не факт) автор излагает их космологические идеи, «идеи о 
природе, сущности и духовной трансформации человека» и «поня-
тия низших и высших психических центров человека» (см.: с. 114–
167). Заканчивается эта глава «общей классификацией людей» от 
«человека № 1, физического» до «человека № 7», достигшего 
«всего того, что вообще может достигнуть человек в результате 
своей индивидуальной эволюции» (четвертый уровень сознания). 

Дойти до конечного пункта своей трансформации, который 
представляется слишком далекой перспективой, способен человек, 
постоянно «работающий над собой» (с. 167). 

Понятие работы в гностической традиции человечества  
(гл. 4.1) 

Эту главу автор начинает с описаний и определений гности-
цизма и гнозиса (см. выше замечание о нечетком различении этих 
терминов). Далее он пишет о специфике «гностического знания», 
когда «происходит значительное изменение сознания, которое пе-
реносит познающего за пределы личного сознания и, по сути, за 
рамки ограничений самого мира. Это знание “приходит” в услови-
ях внутренней концентрации, в ситуации обращенности “внутрь 
себя”, которые необходимы для так называемой внутренней рабо-
ты познающего, осуществляемой с целью достижения определен-
ных состояний сознания, свидетельствующих о соприкосновении с 
Высшим, Божественным» (с. 172–173). 

Далее автор приводит примеры исихастской умной молитвы 
и суфийского пути (тарикат). «Внутреннее делание “безо́бразной 



Хлебников Г.В. 

 108 

молитвы” состоит в непрестанном повторении имени Бога... В ре-
зультате “непрестанного делания” человеку может открыться за 
“грубою корою вещества” та настоящая реальность, отраженными 
символами которой являются вещи этого мира. 

В суфизме как религиозно-мистическом направлении и уче-
нии о любви к Богу основополагающей идеей является идея о пути 
восхождения к Творцу посредством духовного самосовершенство-
вания человека... Однако этот путь может пройти только человек, 
постоянно работающий над собой, или, по словам шейха суфиев 
Идриса Шаха (1924–1996), находящийся в Работе» (с. 175). Су-
фийские идеи Идриса Шаха более подробно излагаются автором 
на нескольких страницах ниже.  

«Таким же стремлением к расширению гностического опы-
та, – заканчивает автор эту главу, – путем внутренней работы над 
собой обладали сторонники и последователи Блаватской, Рерихов, 
Гурджиева, Муравьева, Веора» (с. 179).  

Кстати, о Веоре, который здесь упоминается в первый раз (а 
второй и последний раз его имя повторяется в «Заключении» на с. 
245). Его более точное духовное имя – Самаэль Аун Веор (1917, 
Богота, Колумбия – 1977, Мехико) или просто Учитель Самаэль. 
Очень оригинальный и влиятельный колумбийско-мексиканский 
гностик, о котором надо говорить много или – ничего. Автор 
предпочел последнее. 

Идея работы в эзотерических учениях ХХ века (гл. 4.2) 

В этой главе автор более подробно излагает методы Работы, 
практикуемые и предлагаемые учениками Гурджиева. Самопозна-
ние начинается с самоизучения и включает самонаблюдение, ана-
лиз и регистрацию (самоучитывание), самовоспоминание. 

«Необходимым условием данной Работы является ее регу-
лярный, ежедневный характер. Работать – сегодня, каждый день, 
понимая, что каждый день есть сокращенное содержание, неболь-
шая точная копия всей жизни человека» (с. 188).  

Работа ведется по трем линиям: первая – индивидуальная 
работа над собой (самонаблюдение и самовоспоминание); вторая – 
работа над отношениями с другими людьми в группе (для чего 
требуется сдерживание отрицательных эмоций); третья – работа на 



Рец. на кн.: Греков И.М. Эзотерические учения ХХ века:  
идеи и феномены 

 109 

благо целого (группы и учения). Беннетт выделял целых семь 
направлений Работы, которые тоже разбирает автор (см.: с. 195–
205). 

«Гурджиевская работа не требует ухода из “мира”, она мо-
жет протекать в условиях, которые являются для человека повсе-
дневными: его окружение, семья, профессия, привычки и обязан-
ности. Условия, в которых человек находится в данный момент 
времени, в настоящий момент, считаются наиболее благоприят-
ными для начала трансформации, работы с целью познания самого 
себя и мира» (с. 207). 

Психология экзотерического: специфика духовной работы  
на начальном этапе (гл. 5.1) 

«Одним из самых распространенных психических заболева-
ний человечества (об этом свидетельствовали Г.И. Гурджиев, 
П.Д. Успенский, М. Николл) является болезнь “завтра”. Однако 
“завтра” никогда не наступает, человек остается в иллюзии “уси-
ленной работы” над собой. Чтобы избежать этого, необходимо 
усвоить идею необходимости работы над собой сегодня. Жить в 
ощущении, состоянии сегодня – это значит изменить в целом вос-
приятие собственной жизни. В состоянии отождествления со своей 
профессией, социальным статусом и ролью, “очень важными и 
неотложными делами” человек спит, он может так и не присту-
пить к работе над собой, забывая о том, что эта работа носит 
прежде всего ежедневный психологический характер в моменте, 
который обозначается как “сейчас”» (с. 213). 

«По Г.И. Гурджиеву: “Человек понимает посредством дела-
ния”. Но что значит не спать, бодрствовать и делать? М. Николл 
отмечает, что здесь начинать необходимо с отношения к своей 
жизни как к “одному дню”, стремясь фиксировать и исправить 
каждую негативную реакцию в состоянии “здесь и сейчас”, отме-
жеваться от этой реакции, “вспомнить себя”, изолировать свой 
внутренний мир, стать герметичным, трансформировав отрица-
тельные впечатления» (с. 216). 

«Идея трансформации, необходимости изменения внутрен-
ней среды, внутреннего мира человека является ключевой в эзоте-
рических учениях» (с. 221). «В этом контексте “эзотерический” 



Хлебников Г.В. 

 110 

означает “внутренний”, т.е. касающийся внутренней психологиче-
ской жизни человека, его возможный духовный рост (как количе-
ственное изменение соотношения “положительных»” и “отрица-
тельных” “я”) и эволюция (как качественное изменение уровня 
осознанности и бытия)», – подводит итог автор (с. 226). 

О причинах возникновения деформационных форм 
экзотеризма (гл. 5.2) 

Ученики Гурджиева выявляли как психологические, так и 
онтологические причины искажения эзотерического знания на его 
низшем, внешнем экзотерическом уровне. «Согласно Б.П. Муравь-
еву, восприятие эзотерического учения в современном мире осу-
ществляется через призму человеческой личности, сформирован-
ной обстоятельствами внешней жизни. Этот факт затрудняет 
понимание и распространение эзотерических идей, приводит к их 
деформации» (с. 227). 

«...Появление деформационных форм экзотеризма (на пер-
воначальном этапе соприкосновения с феноменами эзотерического 
знания и опыта) позиционируется как следствие нарушения струк-
туры личности человека, функционирования его психических цен-
тров: интеллектуального, эмоционального, двигательного, искаже-
ния их ролей и взаимосвязей». А деформирующая психологию 
личности дисгармония внешнего, «феноменального мира во всех 
многообразных формах онтологична по своей природе. В преодо-
лении множественности, обретении единства и гармонии видится 
смысл всей эзотерической работы, которая начинается с экзотери-
ческого уровня и таит в себе множество “сюрпризов”, связанных с 
проникновением в области “чудесного”» (с. 238). 

К анализу причин экзотерических деформаций эзотериче-
ского, проведенного учениками Гурджиева, И.М. Греков мог бы 
добавить и такой неоднозначный «сюрприз», как широчайшее 
распространение эзотерической литературы и видео в Интернете с 
конца ХХ в. Появление в каждом книжном магазине отдела «Эзо-
терика», а в интернет-магазинах того же, иногда и под рубрикой 
«Увлечения и досуг», сделало эзотерику, с одной стороны, более 
открытой и доступной для читательских масс, но, с другой сторо-
ны, массовая «эзотерика» неизбежно профанируется и вульгаризи-



Рец. на кн.: Греков И.М. Эзотерические учения ХХ века:  
идеи и феномены 

 111 

руется. Само слово «эзотерическое» размывается и почти потеряло 
свой внутренний, глубокий, строгий смысл.  

Несомненным достоинством книги является библиографиче-
ский список редких изданий, многие из которых оказываются до-
ступными сегодня только в электронном виде, ссылки на которые 
автор любезно предоставляет (с. 249–270). 
 



Цибизова И.М. 

 112 

УДК 17.025                                           DOI: 10.31249/rphil/2024.02.08 
Реф. кн.: ЛИТЕРАТУРНЫЕ И ФИЛОСОФСКИЕ КАНОНЫ ОВА-
ДЬИ СФОРНО 
TSIBIZOVA I.M. Book review: The “Fourth Kind of Being”. Review 
of the collection: Literary and philosophical canon of Obadiah Sforno / 
G. Veltri, G. Coppola, F. Dunklau Eds. – Leiden, Boston : Brill, 2024. – 
339 p. 

Аннотация. Рассматриваемый сборник посвящен жизни и 
трудам итальянского раввина, известного комментатора ТаНаХа, 
философа и врача Овадьи бен Яакова Сфорно.  

Ключевые слова: Аввероэс; Аристотель; Ибн-Рушди; Сфорно 
Овадия; ТаНаХ; теология; философия. 
TSIBIZOVA I.M. Book review: The “Fourth Kind of Being”. Review 
of the collection: Literary and philosophical canon of Obadiah Sforno / 
G. Veltri, G. Coppola, F. Dunklau Eds. – Leiden, Boston : Brill, 2024. – 
339 p. 

Abstract. The collection is dedicated to the life and works of the 
Italian Jewish rabbi, famous commentator on the Tanakh, philosopher 
and physician Ovadia ben Jacob Sforno. 

Keywords: Aristotle; Averroes; Ibn Rushdi; philosophy; Sforno 
Obadiah; Tanakh; theology; philosophy. 

Для цитирования: Цибизова И.М. [Реф. кн.] // Социальные и гума-
нитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Фило-
софия. – 2024. – № 2 – С. 112–117. Реф. кн.: Literary and philosophical 
canon of Obadiah Sforno / G. Veltri, G. Coppola, F. Dunklau (Eds.). – Leiden ; 
Boston : Brill, 2024. – 339 p. DOI: 10.31249/rphil/2024.02.08  

 
Жизни и творчеству итальянского еврейского раввина, зна-

менитого комментатора ТаНаХа, философа, юриста и врача Ова-



Реф. кн.: Литературные и философские каноны Овадьи Сфорно 

 113 

дьи бен Яакова Сфорно (ок. 1470 – 1550) уделялось не слишком 
много внимания в научной литературе, к тому же часть общепри-
нятых взглядов на его деятельность не всегда соответствовала ис-
тине. Подготовленный издательством «Brill» сборник «Литератур-
ные и философские каноны Овадьи Сфорно»1 призван заполнить 
эту лакуну.  

Большая часть работ сборника подготовлена в рамках проек-
та «Между двух миров: Трактат «Or ´Ammim» (Свет народов) по-
следнего еврейского схоластического философа Овадьи Сфорно в 
его версиях на иврите и латыни», инициированного Гамбургским 
университетом и возглавленного Дж. Велтри, к которому присо-
единился С. Кампанини (Болонский университет). Проект был 
рассчитан на период 2015–2022 гг. и привлек ряд специалистов по 
теме, в том числе Дж. Копполу и Ф. Дунклау [3]. В рамках этого 
проекта в Гамбургском университете была проведена конференция 
«Потерянное и найденное при переводе: Овадья Сфорно и его 
мир» (18–19 января 2017 г.), в ходе которой особое внимание уде-
лялось самому известному трактату мыслителя, переводческому 
труду, предпринятому, дабы сделать свою работу доступной для 
европейских гуманистов и его окружения [11].   

Рассмотрим краткое содержание и основные идеи представ-
ленных в сборнике статей.  

Преподаватель еврейской философии и религии Гамбургско-
го университета, директор Центра исследований еврейского скеп-
тицизма им. Маймонида и Академии мировых религий в Гамбурге 
Джузеппе Велтри рассматривает выходца из зажиточной семьи 
раввинов и ученых Овадью Сфорно как незаурядную личность, 
жившую на переломе двух эпох – Средневековья и Ренессанса – и 
соединившую в себе их черты. Хотя годы жизни этого выдающе-
гося ученого и литератора, знакомого с каббалистом Пика делла 
Мирандолой и коллекционером древностей и гуманистом карди-
налом Доменико Гримани, пришлись на период Высокого Возрож-
дения, он, отмечает Д. Велтри, является последним выдающимся 
еврейским мыслителем, представлявшим схоластику [15].   

 
1 The Literary and Philosophical Canon of Obadiah Sforno / G. Veltri, G. Cop-

pola, F. Dunklau (Eds.). –  Leiden ; Boston : Brill, 2024. – 339 p. 



Цибизова И.М. 

 114 

Эндрю Бернс из Южно-Каролинского университета, специа-
лист в области интеллектуальной и культурной истории еврейского 
народа в Средиземноморье в Средние века и раннее Новое время, 
предлагает написанную на основании нотариальных документов 
из Государственного архива Болоньи, в том числе текста завеща-
ния раввина, биографию Сфорно в свете его воззрений на богат-
ство, труд и благотворительность. Также анализируется деятель-
ность раввина в этой области, в том числе, пожертвований на 
благотворительные цели [2]. 

Преподаватель еврейского языка и литературы, специалист в 
области каббалы из Болонского университета Саверио Кампанини 
предлагает собственные гипотезы о влиянии Овадьи Сфорно на 
немецкого философа-просветителя и гуманиста Иоганна Рейхлина, 
которому рабби преподавал грамматику еврейского языка и тра-
диционные еврейские дисциплины, движимый убеждением о 
необходимости передачи слов Торы, обращенной ко всему челове-
честву, другим народам ради приближения прихода Мессии [4].  

Сотрудник Оксфордского университета Саймон Форен в 
своей статье оспаривает негативную оценку христианскими уче-
ными конца XIX – начала XX в. аристотелизмов в трудах Сфорно, 
сосредоточиваясь на наследии Аверроэса (Ибн-Рушди), в частно-
сти концепции «четвертого рода бытия»1, в теории интеллекта ев-
рейского мыслителя [7]. 

Специалист в области истории философии из Университета 
имени Бар-Илана в Рамат-Гане (Израиль) Стивен Харви анализи-
рует проблему соотношения свободы и знания Богом людских су-
деб на материале трудов Ибн-Рушди и Овадьи Сфорно, а также в 
более широком контексте средневековой еврейской и арабской 
философии [8]. 

Участница проекта «Сфорно» Исследовательского центра 
им. Маймонида Гамбургского университета Джада Коппола 
осмысливает концепцию времени еврейского мыслителя в свете 
его философской и экзегетической концепций сотворения мира 
[5].  

Специалист в области еврейской мысли из Еврейского уни-
верситета Иерусалима Уоррен Зев Харви исследует теорию позна-

 
1 Определение Ибн Рушди, данное им бытию интеллектуальному. 



Реф. кн.: Литературные и философские каноны Овадьи Сфорно 

 115 

ния Сфорно в контексте принципа интеллектуального подражания 
Богу [9]. 

Преподаватель еврейской средневековой и современной фи-
лософии, схоластики и аристотелизма из Галле-Виттенбергского 
университета им. Мартина Лютера Флориан Дунклау сравнивает 
версии трактата «Свет народов» на иврите и латыни, перевод ко-
торого Сфорно сделал для донесения сокровищ еврейской мысли 
до европейских гуманистов. Ф. Дунклау обращает особое внима-
ние на особенности указанного переводческого труда Сфорно, в 
том числе печатного издания 1548 г., и посвящение латинского 
варианта книги французскому королю Генриху II [6].  

Жан-Пьер Ротшильд изучает экзегетику рабби, в частности 
малоизвестный комментарий Сфорно к «Книге Иова», сфокусиро-
вавшись на интерпретации целей Провидения, с одной стороны, а 
также прагматизме и скепсисе еврейского мыслителя, который 
стремился избегать фантазий и отталкиваться от фактов, с другой 
[12].  

Рабби Моше Кравец, посвятивший свою научную деятель-
ность изучению жизни и творчества Сфорно, прослеживает влия-
ние трактата «Свет народов» на его комментарии к ТаНаХу [10]. 

Религиовед Гвидо Бартолуччи из Болонского университета и 
Университета Калабрии изучает интеллектуальную еврейскую 
среду Болоньи XVI в. на примере врача и раввина Илии да Нола и 
Мозеса Финци, переводчика с иврита и арабского, в том числе пе-
реведшего еврейскую версию комментария Фемистия к двенадца-
той книге «Метафизики» Аристотеля [1]. 

Преподаватель иудаики во Франкфуртском университете 
имени Иоганна Вольфганга Гёте Яэль Села интерпретирует ком-
ментарии Сфорно к псалмам в свете иудейско-христианской тео-
логической полемики в Италии XVI в., а также непосредственной 
их связи с третьей частью трактата «Свет народов» и мессиански-
ми взглядами раввина на корпус псалмов, распространившимися 
затем среди немецкоязычных еврейских теологов и философов. 
В этом контексте анализируются темы Храма, изгнания, предчув-
ствия искупления, будущего возвращения народа Израиля в Сион 
и войны Гога и Магога. Села демонстрирует влияние Сфорно в 
немецких землях на примере Мозеса Мендельсона [13].  



Цибизова И.М. 

 116 

Авторы проекта, как представляется, смогли внести вклад не 
только в изучение духовной, культурной и научной истории разви-
тия еврейской мысли, но и в углубление взаимопонимания между 
евреями и христианами. 

Список литературы 

1. Bartolucci G. Elijah da Nola and Moses Finzi: Medicine and Aristotelianism in 
Sixteenth-Century Bologna // The Literary and Philosophical Canon of Obadiah 
Sforno. – Leiden ; Boston : Brill, 2024. – P. 287–307. 

2. Berns A. Sforno on Wealth, Work, and Charity // The Literary and Philosophical 
Canon of Obadiah Sforno. – Leiden ; Boston : Brill, 2024. – P. 25–32. 

3. Between Two Worlds: The tractate “Light of the Nations” of the Last Jewish Scho-
lastic Philosopher Ovadyah Sforno (1475–1550) in its Hebrew and Latin Version. 
Deutsche Forschungsgemeinschaft (DFG). Project number 279800392. 2015–2022 // 
Gepris. Geförderte Projekte der DFG / DFG. Deutsche Forschungsgemeinschaft. – 
URL: https://gepris.dfg.de/gepris/projekt/279800392?language=en  (accessed: 
17.12.2023). 

4. Campanini S. Roman Holiday: Conjectures on Johann Reuchlin as a Pupil of 
Obadiah Sforno // The Literary and Philosophical Canon of Obadiah Sforno. – 
Leiden ; Boston : Brill, 2024. – P. 33–54. 

5. Coppola G. The Concept of Time in Sforno: The Philosophical and Exegetical 
Interpretation of the Creation of the World // The Literary and Philosophical Canon 
of Obadiah Sforno. – Leiden ; Boston : Brill, 2024. – P. 157–181. 

6. Dunklau F. Between Two Versions: A Hebrew Manuscript and an Argument for 
Latin Priority // The Literary and Philosophical Canon of Obadiah Sforno. – Leiden ; 
Boston : Brill, 2024. – P. 190–211. 

7. Foren S. “A Fourth Kind of Being”: The Legacy of Averroes in Obadiah Sforno’s 
Theory of the Intellect // The Literary and Philosophical Canon of Obadiah Sforno. – 
Leiden ; Boston : Brill, 2024. – P. 57–139.  

8. Harvey S. Averroes and Sforno on God’s Knowledge of Particulars // The Literary 
and Philosophical Canon of Obadiah Sforno. – P. 141–155. 

9. Harvey W.Z. Sforno on Intellectual imitatio Dei // The Literary and Philosophical 
Canon of Obadiah Sforno. – Leiden ; Boston : Brill, 2024. – P. 182–189. 

10. Kravetz M. The Footprints and Influence of Or ʿAmmim in Sforno’s Exegetical 
Works // The Literary and Philosophical Canon of Obadiah Sforno. – Leiden ; 
Boston : Brill, 2024. – P. 267–285 

11. Lost & Found in Translation – Obadiah Sforno and his world. Conference.  
Universität Hamburg. 18–19.01.2017. – URL: https://lecture2go.uni-hamburg.de/ 
l2go/-/get/v/21273   (accessed: 17.12.2023).  

12. Rothschild J.-P. Job et les fins de la providence : exégèse, théologie systématique et 
cohérence de l’œuvre de R. Obadia Sforno // The Literary and Philosophical Canon 
of Obadiah Sforno. – Leiden ; Boston : Brill, 2024. – P. 215–265. 

https://gepris.dfg.de/gepris/projekt/279800392?language=en
https://lecture2go.uni-hamburg.de/l2go/-/get/v/21273
https://lecture2go.uni-hamburg.de/l2go/-/get/v/21273


Реф. кн.: Литературные и философские каноны Овадьи Сфорно 

 117 

13. Sela Y. The Philosophical Syntax of Obadiah Sforno’s Psalms Commentary // The 
Literary and Philosophical Canon of Obadiah Sforno. – Leiden ; Boston : Brill, 
2024. – P. 309–316.   

14. The Literary and Philosophical Canon of Obadiah Sforno / G. Veltri, G. Coppola, 
F. Dunklau Eds. – Leiden ; Boston : Brill, 2024. – 339 p. 

15. Veltri G. Obadiah Sforno: Between the Middle Ages and the Renaissance // The 
Literary and Philosophical Canon of Obadiah Sforno. – Leiden ; Boston : Brill, 
2024. – P. 1–22. 

И.М. Цибизова* 
 

 
* Цибизова Ирина Михайловна – кандидат исторических наук, научный 

сотрудник отдела философии ИНИОН РАН; itsibizova@mail.ru (ORCID: 0000–
0003–1428–2152) 

mailto:itsibizova@mail.ru


Глухов С.В. 

 118 

ФИЛОСОФИЯ КУЛЬТУРЫ 

УДК 008                                                DOI: 10.31249/rphil/2024.02.09 
ГЛУХОВ С.В.* ПЕРЕЖИТОЧНЫЕ ФОРМЫ В «ИСТОРИИ 
ЕСТЕСТВЕННОЙ РЕЛИГИИ» Д. ЮМА 

Аннотация. Статья предлагает рассмотреть «Историю есте-
ственной религии» на предмет выявления в ней новых семиотиче-
ских форм, представленных Д. Юмом. Данная операция необхо-
дима для того, чтобы как содержательно, так и количественно 
расширить описанную ранее автором классификацию пережиточ-
ных форм. 

Ключевые слова: культурные пережитки; пережиточные 
культурные формы; Э. Тайлор; Д. Юм; христианство; политеизм; 
история религий. 
GLUKHOV S.V. Survivals in the “The natural history of religion” by 
D. Hume 

Abstract. The article proposes to consider the “History of Natural 
Religion” by the English philosopher D. Hume in order to identify 
survival forms. This operation is necessary for expand the classification 
of survivals described earlier by the author. 

Keywords: survivals; E. Tylor; D. Hume; Christianity; polyt-
heism; history of religions. 

Для цитирования: Глухов С.В. Пережиточные формы в «Истории 
естественной религии» Д. Юма // Социальные и гуманитарные науки. 
Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – 2024. – 
№ 2. – С. 118–124. – DOI: 10.31249/rphil/2024.02.09 

 
* Глухов Сергей Викторович – младший научный сотрудник Института 

научной информации по общественным наукам РАН; sglukhov@mail.ru 



Пережиточные формы в «Истории естественной религии» Д. Юма 

 119 

Введение 

Пережиточные культурные формы (или просто «пережит-
ки») – это особые феномены культуры, которые, согласно опреде-
лению эволюциониста Э.Б. Тайлора, были перенесены из одной 
исторической эпохи в другую и «остаются живым свидетельством 
или памятником прошлого» [4, с. 50].  

Как раз с именем последнего обычно ассоциируются пере-
житочные культурные формы. Английский эволюционист оставил 
множество описаний таких пережитков, однако так и не смог со-
здать на этой базе полноценную теорию. В своей статье «Культур-
ные пережитки Э. Б. Тайлора: попытка классификации» [2] мы вы-
делили 20 типов пережиточных форм, пользуясь только этими 
описаниями. Тем не менее схожие исследования, без упоминания 
термина, уже проводились философами и историками Древней 
Греции и Древнего Рима (см.: [5, с. 487; 6, p. 44–45]). Что же каса-
ется термина «пережиток» (по-английски «survival»), его лексичес-
кие варианты имеют вполне обыденный смысл в английском язы-
ке, обозначая процесс и результат «сохранения», «удерживания» 
или «консервации», в том числе в трудных для этого условиях. 
М. Ходжен отмечает наличие одной из таких лексем в сочинении 
английского антиквара и священника Джона Бранда (1744–1806) 
[7, p. 48–49]. Аналогами данного термина могут служить такие 
слова, используемые как правило в переносном значении, как 
«след» («vestige»), «остаток» («remain»), «реликт» («relic») и «ре-
ликвия» («relique»). В таком виде он уже присутствует у Фрэнсиса 
Бэкона, Томаса Гоббса, а также у английских историков и иссле-
дователей древностей Генри Борна (1694–1733) и Джона Обри 
(1626–1697) [ibid, p. 48].  

Неявное определение Тайлора, а также широта приводимых 
им описаний не давали понимания, являются ли пережиточные 
формы культурно полезными в новой для себя среде или они вы-
ступают лишь в качестве бесполезных «рудиментов». В дальней-
шем некоторые эволюционисты (У. Риверс, Р. Маретт, А. Хэддон, 
Э. Лэнг) и представители культурно-исторической школы (Фр. Боас, 
Р. Лоуи) уточнили понятие пережитка, отбросив все функциональ-
ные формы (т.е. «рецидивные» или «возрожденные»), о чем я пи-
шу в вышеприведенной статье. 



Глухов С.В. 

 120 

Ход развития науки о пережиточных формах казался вполне 
перспективным, однако он был остановлен в результате оглуши-
тельной критики со стороны школ диффузионизма и функциона-
лизма и уже упоминавшихся представителей культурно-истори-
ческой школы. Было выдвинуто три основных аргумента.  

Первый их них можно условно назвать «культурно-биоло-
гическим». Этот аргумент предполагал, во-первых, полную биоло-
гическую тождественность всех существующих человеческих рас, 
а во-вторых, абсолютную корреляцию между природой человека и 
условиями, в которых он воспитывался. «Коллективная память» 
того или иного сообщества, таким образом, не могла переходить за 
рамки своего исторического существования, или, иными словами, 
всё, что человек усваивал в результате опыта, полностью опреде-
ляло его поведение и его ценности. Те же культурные элементы, 
которые внешне напоминали «пережитки», объяснялись действием 
диффузии между разными сообществами или непосредственным 
развитием базовой культуры.  

Сегодня данный постулат не выглядит столь уж очевидным, 
как это еще было в начале и середине ХХ в. Теоретические успехи 
эволюционной психологии (социобиологии), эволюционной эпи-
стемологии, генетики поведения и нейропсихологии заставляют 
иначе взглянуть на него. Наследственные факторы поведения дей-
ствительно существуют, и сознание человека при рождении нельзя 
рассматривать как «чистый лист» (правильнее всего говорить о 
комбинации личного опыта и наследственности). Кроме того, вни-
мательное вглядывание в описания пережиточных форм, которые 
были даны Тайлором, помогает полностью обойти эту проблему. 
Тип пережиточных форм, которые я предложил назвать «сениль-
ным» (медицинский термин; т.е. «старческий, относящийся к ста-
рости»), «указывает на действие привычки и отторжение новых 
технологий, которые свойственны пожилым людям» [2, с. 13–14]. 
Через последних некий культурный элемент теоретически может 
передаваться бесконечно, размыкая исторические границы между 
культурами.  

Второй аргумент против пережиточных форм – «диффузио-
нистский». Элементы, внешне напоминающие некий архаичный 
срез древности, являются лишь заново усвоенными через культур-



Пережиточные формы в «Истории естественной религии» Д. Юма 

 121 

ный контакт (трансфер), совершающийся в настоящем времени 
или незадолго до этого, но в рамках данной исторической культуры.  

Представим третий аргумент, который мы выделили как 
«функционалистский». Любой так называемый «пережиток» дол-
жен отвечать требованиям культуры, в которой он функционирует, 
и, если он даже бесполезен, он утоляет потребность того или иного 
человека (группы людей) в ностальгии и «жажде возвращения в 
прошлое». 

На оба этих аргумента можно ответить следующим образом. 
Так как нормативное поведение человека в культуре определяется 
исключением «других вариантов поведения» [3, с. 63], очевидно, 
что формы, внешне напоминающие архаику, предпочитаются дру-
гим – полезным и более отвечающим культурной обстановке. Сле-
довательно, не имеет значения, был тот или иной архаичный эле-
мент получен в результате «припоминания» или в процессе 
диффузии, важно лишь то, что он оказался усвоен. Не имеет зна-
чения и его современная функция, поскольку он в любом случае 
остается осколком прошлого и дисфункциональной составляющей 
данной культуры на фоне более адекватных времени норм поведе-
ния, мышления и материального производства. 

Постановка проблемы 

Классификация пережиточных культурных форм, о которой 
говорилось выше, была составлена мною исключительно на осно-
ве текстов Тайлора и по этой причине не является полной. Она 
может быть расширена и содержательно, и путем описания новых 
типов. Для решения данной задачи необходимо обратиться к дру-
гим историко-культурологическим исследованиям – например, к 
«Истории естественной религии» английского философа XVIII в. 
Дэвида Юма, которая и будет рассмотрена далее.  

Решение проблемы 

Дэвид Юм был ученым широкого профиля и, помимо чисто 
философских проблем, также интересовался вопросами религио-
ведения, политологии, истории, экономики, эстетики и других 
наук. «История естественной религии» как раз принадлежит к чис-
лу нефилософских произведений этого автора. 



Глухов С.В. 

 122 

Сразу следует пояснить, что Юм подразумевает под «есте-
ственной религией». Это не какая-то исторически существующая 
или существовавшая ранее религия (духовная традиция). Данный 
термин скорее указывает на определенный подход к религиоведе-
нию в новоевропейской философии. Философы понимали «есте-
ственную религию» как коренящуюся в природе человека и по-
стигнутую путем разума, а не откровения.  

Юм представил в этой работе традиционную прогрессист-
скую схему исторического развития религии (при этом его точка 
зрения относительно религий и их различий скорее скептична): 
человеческий интеллект постепенно совершенствуется, переходя 
от политеизма и натурализма к подлинному теизму, прежде всего 
христианскому. 

Сложные отношения между язычеством и христианством в 
рамках культуры последнего, следствием которых было появление 
множества пережиточных форм, уже рассматривались Тайлором. 
Однако Юм приводит пример языческого пережитка (без исполь-
зования этого термина или его синонимов), неизвестного Тайлору. 
«Если вы спросите простолюдина, почему он верит во всемогуще-
го творца вселенной, он никогда не упомянет о красоте целевых 
причин, не выставит своей руки и не попросит вас рассмотреть 
гибкость и разнообразие суставов в его пальцах и отметить тот 
факт, что все они сгибаются в одну сторону, что противовесом к 
ним является большой палец, что внутренняя сторона руки мягка и 
снабжена мясистыми тканями, а также что имеются и иные усло-
вия, которые делают это орган приспособленным к той цели, для 
который он был предназначен» [6, с. 397]. Простолюдин расскажет 
вам о «внезапной, неожиданной смерти такого-то лица, о падении 
и телесных повреждений другого, о чрезмерном зное одного вре-
мени года, о холоде и дождях другого – всё это он приписывает 
непосредственному воздействию провидения» [там же]. Однако 
утонченные христиане, по мнению Юма, отрицают существование 
провидения в частных вопросах и утверждают его в том, что «вер-
ховный дух, установив общие законы, управляющие природой, 
делает их осуществление свободным и непрерывным» [там же], 
тем самым не нарушая каждый раз установленного порядка собы-
тий особыми велениями. Можно согласиться с Юмом, так как по-
литеистические верования, носителями которых в его время были, 



Пережиточные формы в «Истории естественной религии» Д. Юма 

 123 

например, крестьяне (наравне с христианством), вообще не пред-
полагают существования единого (единственного) бога-творца, 
который был бы ответственен за красоту и гармонию всего космо-
са. Этот пережиток можно отнести к одному из уже описанных 
мною типов – «двоеверческим» пережиточным формам. 

Как допускаемое в христианстве двоеверие, не приводящее к 
серьезным конфликтам, также описывается культ святых. Об этом 
можно прочитать у Тайлора. Юм добавляет к этому сведения 
(краткие) о почитании в средневековую эпоху Девы Марии. По-
следняя, «будучи сперва только добропорядочной женщиной, 
узурпировала многие атрибуты Всемогущего» [6, с. 400]. После 
критики Реформации, которая официально провозглашала возвра-
щение к чистому Евангелию, культ Девы Марии постепенно угас. 
В подтверждение того, что подобная культовая практика была не-
легитимна в рамках христианства, можно привести несколько ци-
тат из Нового Завета (Евангелия): «Ибо три свидетельствуют на 
небе: Отец, Слово и Святый Дух; и Сии три суть едино» [1, с. 183]; 
«Итак идите, научите все народы, крестя их во имя Отца, Сына и 
Святого Духа» [1, с. 37]. Из этих цитат видно, что божественными 
признаются лишь три фигуры, вечно пребывающие в небесной 
сфере и способные своей силой и своим могуществом крестить 
людей (наделять их святостью). 

Легенды, сопровождавшие культы святых (а также Девы 
Марии и римских пап), были запутанны и многочисленны. Тот 
факт, что древние религии были основаны не на каноне (Еванге-
лие), а на предании, делало их склонными к мифотворчеству. «По-
чти каждый верил в некоторую часть этих рассказов, никто не мог 
верить в их совокупность и не мог даже знать ее» [6, с. 423], – пи-
шет Юм. Такого рода мифотворчество, но уже в рамках христиан-
ства, является пережитком религии предания. Эти пережиточные 
формы я бы отнес, как и предыдущие, к двоеверческому типу или 
к типу, который не был ранее мною описан, – «нарративному». 
Напомню, что одна и та же форма, согласно моей классификации, 
может принадлежать нескольким типам.  

Таким образом, «История естественной религии» Дэвида 
Юма содержит в себе данные, которые позволяют расширить со-
держание одного из типов моей классификации («двоеверческо-
го») и открыть новый тип «нарративных» пережитков. 



Глухов С.В. 

 124 

Заключение 

Отдельным вопросом, которые не рассматривался выше, яв-
ляется методология поиска и выявления пережиточных форм1. 
Сейчас же эта методология была опробована мною на другом ма-
териале. Я исключил все описания с недостоверными историчес-
кими фактами, чисто диффузные (т.е. перенятые от других куль-
тур) и видоизменные элементы, которые, хоть и относятся к 
архаике, но не вступают в противоречие с современными им фор-
мами, а также те описания, которые требуют дополнительных све-
дений.  

Список литературы 

1. Библия. Книги Священного писания Ветхого и Нового Завета. – Москва : Рос-
сийское библейское общество, 2002. – 923 + 292 с.  

2. Глухов С.В. Культурные пережитки Э.Б. Тайлора: попытка классификации // 
Вестник культурологии. – 2022. – № 4 (103). – С. 10–25. 

3. Пивоев В.М. Философия культуры. – Москва : Академический проект, 2020. – 
426 с. 

4. Тэйлор Э. Первобытная культура : в 2 кн. Кн. 1. – Москва : ТЕРРА-Книжный 
клуб, 2009. – 464 с. 

5. Философская энциклопедия. – Москва : Советская энциклопедия, 1983. – 840 с. 
6. Юм Д. Сочинения : в двух томах. Том 2. – Москва : Мысль, 1965. – 928 с.  
7. Hodgen M.T. The doctrine of survivals. – London : Allenson, 1936. – 198 p. 
 

 
1 Подробнее см.: Глухов С.В. Культурные пережитки Э.Б. Тайлора: по-

пытка классификации // Вестник культурологии. – 2022. – № 4 (103). – С. 10–25. 



Конфликт на Украине и современная философия в России  
и вокруг нее. Часть седьмая 

 125 

ПОЛИТИЧЕСКАЯ ФИЛОСОФИЯ 

УДК 327.51                                           DOI: 10.31249/rphil/2024.02.10 
ПУЩАЕВ Ю.В.* КОНФЛИКТ НА УКРАИНЕ И СОВРЕМЕННАЯ 
ФИЛОСОФИЯ В РОССИИ И ВОКРУГ НЕЕ. ЧАСТЬ СЕДЬМАЯ 
(РЕЦЕНЗИЯ НА СБОРНИК «ПЕРЕД ЛИЦОМ КАТАСТРОФЫ»)  

Аннотация. Седьмая часть нашего обзора «Конфликт на 
Украине и современная философия в России и вокруг нее» содер-
жит рецензию на вышедший в Берлине на русском языке сборник 
«Перед лицом катастрофы», который объединил русскоязычных 
философов и гуманитариев, выступающих против СВО и политики 
России. 

Ключевые слова: специальная военная операция; конфликт 
на Украине; гражданская война на Украине; социальная филосо-
фия; философия истории; Россия; Украина; Запад; сборник «Перед 
лицом катастрофы».  
PUSHAEV Yu.V. The conflict in Ukraine and modern philosophy in 
Russia and around it. Part 7 

Abstract. The seventh part of our review, “The Conflict in 
Ukraine and Modern Philosophy in and around Russia”, contains a re-
view of the collection “In the Face of Disaster” published in Berlin in 
Russian, which brought together Russian-speaking philosophers and 
humanitarians who oppose the SVO and Russian politics. 

Keywords: war; special military operation; conflict in Ukraine; 
civil war in Ukraine; social philosophy; philosophy of history; Russia; 
Ukraine; the West; collection “In the face of disaster”. 

 
* Пущаев Юрий Владимирович, кандидат философских наук, старший 

научный сотрудник отдела философии ИНИОН РАН, научный сотрудник фило-
софского факультета МГУ имени М.В. Ломоносова; putschaev@mail.ru 



Пущаев Ю.В. 

 126 

Для цитирования: Пущаев Ю.В. Конфликт на Украине и совре-
менная философия в России и вокруг нее. Часть седьмая (Рецензия на 
сборник «Перед лицом катастрофы») // Социальные и гуманитарные 
науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – 
2024. – № 2. – С. 125–133. Рец. на сб.: Перед лицом катастрофы : сборник 
статей / под редакцией и с предисловием Н. Плотникова. – Берлин : LIT 
Verlag, 2022. – 178 с. DOI: 10.31249/rphil/2024.02.10  

СВО на Украине, ознаменовавшая собой наступление новой 
исторической эпохи в мире, и события вокруг нее закономерно 
становятся предметом философского осмысления. В частности, им 
посвящены два философских сборника на русском языке, авторы 
которых стоят на противоположных друг другу позициях. 

Первый, под названием «Великое русское исправление 
имен» [2] собрал на своих страницах философов и авторов, зани-
мающих пророссийскую позицию (cм. рецензию-конспект на этот 
сборник: [1]). 

Мы же в данной рецензии хотим сосредоточиться на его ан-
типоде – сборнике «Перед лицом катастрофы», вышедшем на рус-
ском языке в Берлине в 2022 г. Его авторы – это философы из Рос-
сии радикально выраженного либерального образа мыслей, 
преимущественно либо уехавшие в знак протеста из страны после 
24.02.2.22, либо и так уже давно проживающие за рубежом и даже 
уже не слишком себя с Россией и российским философским сооб-
ществом ассоциирующие. Вот, например, достаточно красноречи-
вое на этот счет заявление одного из авторов сборника, прожива-
ющего в Швейцарии М. Маяцкого:  

«Что же до моей доли в коллективной вине, то не исключаю, 
что тридцать с лишним лет жизни вне России притупили мою 
идентификацию с этой страной и ее народом. Может быть, поэто-
му вину я испытываю скорее не как россиянин, а как философ – в 
частности, потому что принимал недостаточно всерьез имперские 
или ксенофобские перекосы у некоторой части философского це-
ха, относил их на счет извиняемых личных капризов, а то и льстил 
себе ими как доказательствами собственной широты и терпимости. 
Но все-таки это “вина” в каком-то очень расширительном смысле» 
[3, с. 52].  

Книга «Перед лицом катастрофы» собрала под свою облож-
ку разных авторов. Есть среди них и довольно известные в акаде-



Конфликт на Украине и современная философия в России  
и вокруг нее. Часть седьмая 

 127 

мических кругах философы и историки, например, А.Л. Доброхо-
тов и А.В. Ахутин – из самых старших, из, что называется, мэтров, 
или Н.С. Плотников, А.Н. Дмитриев и А.Т. Бикбов – из поколения 
помладше. Есть и менее известные авторы. Понятно, что у каждо-
го из них свой стиль, свои аргументы, желание сказать что-то свое, 
авторское и индивидуальное. Тем не менее философский сборник 
в России – в истории ее общественной мысли – это всегда мани-
фест, заявление о какой-то общей позиции и общих desiderata1, 
которые, не смотря на вариативность изложения и сказанного, раз-
деляют все авторы. Это, собственно, то, что и собрало их в данный 
сборник.  

Опять-таки, понятен общий предмет – СВО, военные дей-
ствия на Украине. Тема горячая. Отсюда и нервность, даже крик-
ливость сборника, продиктованные во многом горячей историей, 
творящейся на наших глазах и провоцирующей на эмоциональный 
отклик. Продиктованные во многом, но не во всем. Авторов хочет-
ся, в пику им, тихо и спокойно спросить для начала, чтобы сбить 
накал: откуда так часто встречающаяся на страницах сборника ка-
тегоричность, столь бескомпромиссное деление на свет и тьму? 
Разве это то, что свойственно философскому или историческому 
научному осмыслению, а не идеологической и партийно-полити-
ческой пропаганде? Впрочем, отдадим должное. Не все статьи та-
ковы; есть те, в которых объём и вес критическо-аналитической 
составляющей более или менее заметен, например у А. Бикбова. 
Но и эти статьи заведомо ангажированы, и они исполнены пред-
рассудков, того, что перед рассуждением принято на веру как бес-
спорный фундамент и бесспорная истина. Например: Россия – 
агрессивная и отсталая страна (впрочем, всегда такой была), кото-
рая событиями после 24 февраля навсегда вычеркнула себя из так 
называемого цивилизованного мира. Это в сборнике разными ав-
торами даже не обсуждается, но эмоционально и риторически 
осуждается тоном, не вызывающим ни малейшего сомнения.  

Как говорит составитель и редактор сборника Николай 
Плотников в предисловии, его авторов объединило «сознание 
необходимости проделать тот критический анализ основных поня-
тий, без которого невозможно точно выразить смысл происходя-

 
1 Пожелания и требования, то, чего не достаёт (лат.).  



Пущаев Ю.В. 

 128 

щего, очертить контуры случившейся катастрофы и найти новые 
способы речи о нас самих, о нашем языке и мышлении, о нашей 
культуре и истории» [3, с. 6]. Он возводит этот сборник как «опыт 
такого солидарного выражения критическими интеллектуалами 
своей публичной позиции в рамках бесцензурного сборника ста-
тей» к «целой традиции таких интеллектуальных манифестов – 
идеалистов и марксистов, либералов и социалистов, эмигрантов и 
диссидентов. “Проблемы идеализма” и “Свободная совесть”, “Ве-
хи” и “Интеллигенция в России”, “Из глубины” и “Царство анти-
христа”, “Из-под глыб”, “Самосознание”». [3, с. 6]. Однако вот что 
буквально бросается в глаза при чтении статей в «Перед лицом 
катастрофы», если сравнивать его с теми же «Вехами», которые, 
как к ним не относиться, задали некий камертон критического и 
самокритического анализа в истории общественной мысли. В бер-
линском сборнике совершенно отсутствует как раз критический 
самоанализ, рефлексия в отношении себя. Зато более чем доста-
точно ложной рефлексии, квазирефлексии.  

Что я имею в виду? Веховцы в 1909 г. судили и самих себя 
тоже. Пытались понять, какие пороки интеллигентского сознания, 
к которому они и себя считали причастными, привели к катастро-
фе революции. Но тут совсем другое. Когда я чуть выше написал, 
что нервность и горячность сборника лишь отчасти продиктованы 
горящей и горячей исторической ситуацией, я имел в виду и дру-
гое. Ранее присущая этим авторам неприязнь к фактической, а не 
вымышленной России и их сектантский образ мыслей, выделение 
себя в избранное число праведников, излучающих свет просвеще-
ния и цивилизации в окружающее чёрное отсталое пространство, 
нашли тут свою окончательную и завершённую форму. И, если тут 
и есть рефлексия насчёт собственной вины, то лишь в контексте 
того – что же мы не доработали и не докрутили, не дожали, что 
вдруг стало возможно такое? Немного утрируя, это можно срав-
нить с тем, как если бы сейчас прямые идейные наследни-
ки большевиков рассуждали на тему, где же мы не доработали, что 
стала возможна победа контрреволюции? Эх, дескать, наверно 
надо было больше церковь душить и интеллигенцию, чтобы они не 
расшатали советскому народу сознание. 

С этим связано и огромное чувство ресентимента, которое 
сквозит во многих статьях. Дескать, когда мы вернемся, то мы уж 



Конфликт на Украине и современная философия в России  
и вокруг нее. Часть седьмая 

 129 

не позволим, чтобы это повторилось снова. Примем меры. Вы, 
уважаемый читатель, представляете, что они тут могут устроить, 
если и правда вернутся как власть имеющие? Это будет просто 
погром, где запрет на профессию оппонентам будет, надо думать, 
еще не самым худшим вариантом.  

Отсутствие даже тени сомнения в своей правоте органически 
связано с вопиющим аисторизмом и даже антиисторизмом статей 
сборника. Громадная интеллектуальная гордыня, прикрываемая 
взвинченным морализаторством и преувеличенным моральным 
пафосом, говорит о том, что этот сборник – не про осмысление, не 
про честную непредвзятую попытку разбора ситуации, при кото-
рой все дошло до трагедии такого масштаба. Этот сборник – он 
только про осуждение России, тотальное и априорное. Недаром 
Украина, действия украинских властей и украинских радикалов 
там – совершенная фигура умолчания. Словно не было свержения 
законной украинской власти в 2014 г., военных действий на Дон-
бассе в течение восьми лет – про это на 160 страницах ни слова, 
буквально. Я уже не говорю о более серьезных исторических экс-
курсах, когда в принципе рассматривается история украинского 
вопроса – в советское и особенно в досоветское время.  

Такая историчность тем более удивительна, что некоторые 
авторы сборника – профессиональные историки. Такое впечатле-
ние, что для подавляющего большинства авторов сборника (за ис-
ключением, может быть, А. Бикбова и А. Дмитриева) русско-укра-
инская история началась, собственно, 24 февраля 2022 г. Впрочем, 
скорее всего, это тоже следствие радикально либерального образа 
мышления, которое в принципе не любит прибегать к истории во-
проса. Ведь либеральная истина как бы уже дана, а всё, что было 
до либерального status quo, – нечто, не имеющее самостоятельного 
онтологического значения. Кстати, в противоположность этому и 
характерным образом, к истории и историческим экскурсам широ-
ко прибегают как раз авторы патриотического и пророссийского 
сборника [2]. У них есть чувство истории, что она не началась не-
медленно или вчера.  

Что из этого вытекает? Опять же, настоящая демонизация и 
России, и оппонентов в целом. Без задней мысли, легко говорится, 
например, такое: «Однако приходится признать простой факт: по-
давляющее большинство российского населения не способно “так” 



Пущаев Ю.В. 

 130 

рассматривать вещи, без идеологических подпорок; и дело тут не 
только в том, что плохо учились в школе. Суть в том, что русская 
цивилизация, русская культура десятилетиями – и увы, даже сто-
летиями – игнорировала саму проблему существования зла <...> 
Неспособность к распознанию зла в себе и окружающем мире – 
так мы можем обозначить ключевую проблему постсоветского со-
знания, приведшую в итоге к катастрофе. Непроработанная про-
блема зла, неузнавание зла в себе приводит к нераспознаванию зла 
и в действиях собственного государства» [3, с. 20–22]. 

Вот так, ни больше, ни меньше. Русская культура, вскорм-
ленная на православии, культура Толстого и Достоевского, Пуш-
кина и Чехова, «русских мальчиков» и русских иноков, оказывается, 
столетиями игнорировала проблему зла. Это просто невозможно 
воспринимать серьезно. Вспоминается бессмертное «Горе от ума» 
Грибоедова: 

 
Хлёстова 

На свете дивные бывают приключенья! 
В его лета с ума спрыгну́л! 
Чай, пил не по летам. 

Княгиня 
О! верно… 

Графиня-внучка 
Без сомненья. 

Хлёстова 
Шампанское стаканами тянул. 

Наталья Дмитриевна 
Бутылками с, и пребольшими. 

Загорецкий 
(с жаром) 
Нет-с, бочками сороковыми. 



Конфликт на Украине и современная философия в России  
и вокруг нее. Часть седьмая 

 131 

Нашим Загорецким от либерализма просто неинтересно, что 
в реальности говорит и делает противная сторона. Вроде и Путин, 
и многие ведущие российские идеологи, эксперты и аналитики 
повторяют постоянно, что мы с украинцами – один народ, что это 
идет гражданская война, отсюда ее трагедийность. Но нет, все 
равно заявляется, вопреки очевидностям: «В этическом отношении 
изоляционизм измышляет собственную мораль – мораль ресенти-
мента, для которой характерно полное отсутствие этической субъ-
ектности. Всякое сознание собственной вины и ответственности 
блокируется, а вместо него все зло экстериоризируется в образе 
внешнего врага, который демонизируется и предстает в образе 
главного субъекта действия. “Злому” врагу противопоставляется в 
качестве антипода зеркальный образ “доброго” себя, лишенного 
всякой способности к этической саморефлексии» [3, с. 7]. 

Этот сборник – манифест, агрессивно либеральная заявка на 
глобальный демонтаж всего имперского и государственнического. 
Пожалуй, главный его посыл – отрицание оправданности разгово-
ров о национальной и культурной самобытности даже в зародыше. 
Как опять-таки говорит Плотников в предисловии, «мы сами ста-
раемся найти связь в этом хаосе событий и увидеть контуры слу-
чившейся катастрофы. Как она стала возможной? Кто ее виновни-
ки? Каковы будут ее последствия? И главное – что это за 
катастрофа? Как ее назвать? Какие найти слова, чтобы выразить ее 
смысл? Прежние понятия кажутся совершенно неуместными, все 
диагнозы и прогнозы не подтвердились. Чтобы снова наполнить 
смыслом понятия, следует подвергнуть их радикальной критике и 
отбросить все то, что отчетливо обнаружило свою интеллектуаль-
ную несостоятельность. Нужно демонтировать все исторические, 
политические и философские мифы – «традиционных ценностей», 
«неограниченного суверенитета», «самобытности», «русской ци-
вилизации», «империи», «Великой России» и еще десятков больших 
и малых мифов национального превосходства, ставших дискур-
сивным оправданием российской военной агрессии и породивших то 
сознание имперского высокомерия, что становится на наших гла-
зах причиной ее неизбежного поражения (курсив мой. – Ю. П.)» [3, 
с. 5]. Это, пожалуй, единственная содержательно философская 
идея сборника. Но это совершенно не ново. Сборник, по сути, 



Пущаев Ю.В. 

 132 

пуст. Ну не считать же философски содержательным привычное 
уже кликушество А.В. Ахутина примерно такого рода: 

«Для Украины эта война – отечественная, та самая – свя-
щенная, народная. Это война черно-белая. Тут все просто. Это не 
по ту сторону добра и зла, а однозначно зло против добра. Зло во 
всей бесстыдной откровенности уничтожающего ничто» [3, 
с. 122]. 

Это кликушество сопровождается постоянными заклинани-
ями, что интеллект – это попытка понять. Но собственно понима-
ния тут ноль, всё заранее расписано по примитивным схемам: Для 
России не существует ни ценностей человечества со всей его ис-
торией, ни человека как ценности. Это нигилизм окончательный. 

Все участники человеческой семьи, чья совесть возмущена 
варварским попранием человеческого достоинства, должны осо-
знавать войну России против Украины как мировую. На этой 
войне испытывается «совесть-сознание человечества (the 
conscience of mankind). Эта война экзистенциальна не только по-
тому, что дело идет о самом существовании Украины, Россия по-
сягает на нечто более изначальное: достоинство человека» [3, 
с. 122]. 

Поэтому, мы думаем, что сборник «Перед лицом катастро-
фы» мало кого заденет и вряд ли останется в истории обществен-
ной мысли как что-то значимое. Вот «Вехи» и «Из глубины» много 
кого задели, и поэтому остались в истории как пока недосягаемые 
образцы. Во многом это случилось потому, что их авторы говори-
ли – «мы». Для авторов же «Перед лицом катастрофы» есть мы и 
они, разделенные непроходимой стеной. Это сектантство. Поэтому 
этот сборник не заденет никого. Он интересен лишь своим полным 
единомышленникам. В нем за риторическим моральным пафосом 
и моральным нагнетанием пафоса практически нет даже попытки 
анализа, за исключением двух-трех статей, и то не слишком удач-
ных. Авторы писали, чтобы самовыразиться, высвободить свои 
кипящие моральные эмоции и обратиться к своим и так уже еди-
номышленникам. Поэтому сборник «Перед лицом катастрофы» не 
стал и не станет хоть сколько-нибудь важным фактором современ-
ной русской культуры и русского самосознания.  

Вообще, при чтении статей сборника возникает ощущение, 
что писался он не для отечественного читателя: те, кто живет в 



Конфликт на Украине и современная философия в России  
и вокруг нее. Часть седьмая 

 133 

России, все-таки не смогут принять этот односторонний обличи-
тельный пафос. Скорее всего, сборник обращен именно к Западу, к 
тем, от кого зависит благополучное пребывание философов за гра-
ницей. Эти западные читатели должны доброжелательно оценить 
и признание философами своей национальной вины, и их готов-
ность закрыть глаза на ответственность других сторон. Так что 
этот интеллектуальный аутизм, кажущийся в каком-то смысле 
удивительным, имеет вполне понятное и вполне рациональное 
обоснование. 

Список литературы 

1. Шевченко О.К. СВО и русские философы (конспект проекта: «Великое Рус-
ское исправление имен»). – URL: https://dzen.ru/a/ZW7pfsIF-xcrHD2P?share_ 
to=telegram  (дата обращения 25.12.2023). 

2. Сборник «Великое русское исправление имен» / под ред. А.Ю. Коробова-Ла-
тынцева, Н.В. Арутюнова. – Санкт-Петербург : Солнце Севера, 2023. – 240 с. 

3. Перед лицом катастрофы : сборник статей / под редакцией и с предисловием 
Н. Плотникова. – Берлин : LIT Verlag, 2022.  – 178 с. 

 

https://dzen.ru/a/ZW7pfsIF-xcrHD2P?share_to=telegram
https://dzen.ru/a/ZW7pfsIF-xcrHD2P?share_to=telegram


Цибизова И.М. 

 134 

СЕМЕНОВ А. В ЗАЩИТУ ПОЛИТИЧЕСКОЙ ФИЛОСОФИИ  
Реф. ст.: Семенов А. У одбрану политичке филозофије // Зборник 
Матице српске за друштвене науке. – Нови Сад, 2022. – Г. 73, –  
бр. 183(3). – С. 347–359. – URL: https://www.maticasrpska.org.rs/stari 
Sajt/casopisi/ZMSDN_183.pdf. – (дата обращения: 09.10.2023). 

Ключевые слова: Берлин И.; Лейпхарт А.; методология; по-
литическая философия; Ролз Д.; теория консоциальной демокра-
тии; теория справедливости. 

Для цитирования: Цибизова И.М. [Реф. ст.]) // Социальные и гума-
нитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Фило-
софия. – 2024. – № 2. – С. 134–140.  Реф. ст.: Семенов А. У одбрану поли-
тичке филозофије // Зборник Матице српске за друштвене науке. – Нови 
Сад, 2022. – Г. 73, – бр. 183 (3). – С. 347–359.  

В статье сотрудника философского факультета им. Филипа 
Вишнича Приштинского университета с временным размещением 
в Косовской Митровице А. Семенова освещается развитие поли-
тической философии с середины ХХ в. по настоящее время. Рас-
сматриваются ее взаимоотношения с остальными общественными 
науками1, предмет, методы (рефлексивное равновесие, мысленный 
эксперимент и релевантное решение) и связи нормативного мыш-
ления с позитивной политической наукой2 (с. 347–348).  

До XIX в. политическая философия отождествлялась с со-
циологией, рассматривая бытие, универсальное предназначение и 

 
1 Различия между политическими философией и теорией не делается, во-

преки существованию мнения о зависимости первой от ценностей общества и 
нейтральности второй.  

2 Позитивной или объяснительной политической теорией называют изу-
чение политики с использованием формальных методов: теории социального 
выбора, теории игр и статистического анализа. 

https://www.maticasrpska.org.rs/stariSajt/casopisi/ZMSDN_183.pdf
https://www.maticasrpska.org.rs/stariSajt/casopisi/ZMSDN_183.pdf


Реф. ст.: Семенов А. В защиту политической философии 

 135 

ожидания человека. После разделения наук пострадала целост-
ность: в каждой из дисциплин дела обстоят все лучше и лучше, но 
с их развитием встает вопрос о релевантности истины (Дж. Шуш-
нич). Проблема состоит не только в аккумуляции знания, но и в 
предположении о действии в обществе, как и в природе, общих 
законов: в касающихся человека вещах требование научных мето-
дов лишает их глубины и полноты. Каждая общественная наука 
ищет истину в своем свете и все более обособляется (М. Джурич). 
Больше всего обособилась экономика, основывающая свои модели 
на предположении о рациональности и полной информированно-
сти человека. Так легко решить, что все имеет свою ценность и 
измеряется количественно. Homo economicus, фигурировавший у 
Б. де Мандевиля уже в 1714 г., разрывает связь этики с общим бла-
гом и верит, по словам И. Бентама, в «наибольшее добро для 
наибольшего количества людей. Мандевиль утверждал не только 
отсутствие торговли без мошенничества и власти без коррупции, 
но и прогресса без греха: “каждая частица полна греха, даже вся 
Небесная месса”».  

После отделения этики от науки, придания всему количе-
ственного измерения и определения прогресса как единственной 
цели, границы между добром и злом, разумным и безумным ста-
новятся все более и более размытыми. Теряет значение «что де-
лать», важно лишь «что существует». В этом болоте политическая 
философия не нужна. Возможно, не случайно, что низшая точка ее 
развития связана с проникновением математики в общественные 
науки (с. 348–349). После попыток Лео Штрауса защитить ее как 
часть философии, П. Ласлетт поспешил объявить о его смерти как 
философа. Тогда И. Берлин опубликовал эссе «Существует ли еще 
политическая теория» и возглавил движение в защиту политиче-
ской философии, в которое вошли А.Ч. Макинтайр, Р. Дарендорф, 
Г. Харт, Дж. Покок и Дж. Ролз. Присоединился к нему и П. 
Ласлетт, возможно, несправедливо осужденный за пораженчество. 
Хотя его рукописи были самыми мрачными, это скорее отражало 
бессилие, чем веру в крах политической философии, ставшей ча-
стью его жизни. Все эти мыслители вопреки событиям в России 
противостояли идее сведения политической философии к позитив-
ной науке: «пока существует желание оправдания и объяснения в 
свете мотивов и причин, а не только функциональных корреляций 



Цибизова И.М. 

 136 

и статистических вероятностей, политическая философия не ис-
чезнет с лица земли» (Берлин). «В обществе, где все подчинено 
одной цели, в принципе, могут существовать лишь дискуссии о 
оптимальных средствах ее достижения, а касающиеся средств ар-
гументы носить технический, научный и эмпирический характер: 
они достигаются посредством опыта или наблюдений, или служат 
неким другим методам для открытия причин и корреляций, сво-
дясь к позитивной науке». Это не означает отказа от социологии, 
политологии или экономии, но сводит истину, справедливость, 
законность и свободу к цифрам и корреляциям. В политической 
философии используются методы позитивных наук, иначе она ста-
ла бы частью философии (с. 349). Политическая философия распо-
лагается между ними. Позитивные науки устанавливают причин-
но-следственную связь и отвечают на вопрос «что это», 
философия – «как должно быть», политическая философия – «что 
делать, когда существуют разногласия о том, что делать». Эта сен-
тенция проистекает из древнегреческого определения логоса как 
истины о мире, его смысле и законах, открывающихся только по-
средством диалога. Идея о диалоге прослеживается от «Эпоса о 
Гильгамеше»: Т. Седлачек видит в борьбе главного героя с Энки-
ду1 компромисс, в результате которого полубог и животное стано-
вятся людьми. Борьба символически понимается как акт любви. 
Диалог подразумевает молчаливое соглашение обеих сторон в том, 
что их первоначальная позиция не является окончательной. Борь-
ба, любовь и диалог – три стороны одного принципа, содержащего 
истину. Результатом нежелания одной стороны признать свою не-
правоту становится причудливая смесь из двух проблем и счастли-
вой случайности. Первая проблема состоит в том, что подобная 
ситуация дает почву критикам политической философии. Позити-
визм проповедует, что политическая теория абсолютизирует одно-
стороннюю, деформированную перспективу общественных собы-
тий, имея скорее свободно-аффективный, чем сознательно-теоре-
тический характер. Между тем позитивистская наука продвигает 
собственную идеологию «конца идеологии». Вторая проблема за-

 
1 В шумеро-аккадской мифологии – дикий человек, созданный богиней 

Аруру из глины для противостояния Гильгамешу. Первоначально Энкиду живет в 
степи и защищает диких зверей от охотников.  



Реф. ст.: Семенов А. В защиту политической философии 

 137 

ключается в небезосновательности этой критики: из политических 
теорий рождаются программы и идеологии, всегда выражающие 
узкие общественные интересы. Идеология напоминает политиче-
скую философию, а идеологи создают видимость беспристрастных 
исследований, хотя ей недостает ясного облика и внутренней кон-
систенции политической философии. Автор термина Антуан Де-
сют де Траси в «Началах идеологии» в просвещенческом духе 
предлагал создать одноименную общественную науку, обладаю-
щую тем же статусом, что и естественные.  

Политическая философия обрела правила ведения диалога 
благодаря Дж. Ролзу. Его правила, или научный метод стали филь-
тром, отделяющим ее от идеологии (с. 350). Этот, по мнению мно-
гих, самый значительный политический мыслитель XX в. вместе с 
группой единомышленников пытался спасти политическую фило-
софию. «Теория справедливости» очертила ее методы. В качестве 
отправной точки мыслитель требует занять позицию под «вуалью 
незнания», забыв о собственном возрасте, поле, общественном по-
ложении, и так выбрать правовые принципы общества. По его 
убеждению, первым выбранным принципом станут основополага-
ющие права человека: люди откажутся от утилитаризма, посколь-
ку не захотят менять свои права и свободы на экономическую вы-
году. Вторым принципом, вопреки желанию защитить наименее 
преуспевающих членов общества, станет выбор не абсолютного 
равноправия, но равенства возможностей. При этих условиях при-
нимается социальное и экономическое неравенство, приносящее 
пользу всем членам общества и связанное с доступными всем ра-
бочими местами и услугами. Методология вдохновляется принци-
пом предварительного суждения, или принципом справедливости. 
На следующем этапе тестируются импликации идеи с перспективы 
изначальной позиции. Затем должно достичь консенсуса путем 
диалога или сравнения соперничающих идей с комментариями, 
касающимися применения теории (с. 351). Это три взаимосвязан-
ных метода: рефлексивное равновесие, мысленный эксперимент и 
релевантное суждение. Рефлексивное равновесие начинается с по-
лученного в результате наблюдения или интуиции суждения и со-
стоит в уравновешивании его с теорией. По достижении их непо-
средственного и очевидного соответствия мысленный процесс 
завершается. При их частичном совпадении оцениваются и сужде-



Цибизова И.М. 

 138 

ние, и теория: иногда отдельные теоретические принципы меня-
ются в соответствии с суждениями, иногда принципы теории ста-
новятся новыми суждениями. Равновесие достигается при согла-
совании пересмотренной теории с также пересмотренными 
суждениями.  

Мысленный эксперимент – метод, существующий со времен 
Платона. Его варианты заимствованы Ролзом у И. Канта и его 
предшественников – Т. Гоббса, Дж. Локка, Ж.-Ж. Руссо. Ролз и 
Кант требуют основания общества на договоре его членов, но если 
у второго цель гипотетического договора – тестирование справед-
ливости закона, первый идентифицирует с ним совокупность пра-
вовых принципов.  

Два этих метода ставят вопрос о типах суждений, использу-
емых для тестирования политических теорий, а также суждениях 
политиков и членов рассматриваемого общества. Теоретик, дви-
жущийся по стопам Ролза, «открывает» нормативные истины, ино-
гда независимые от социально-политической практики общества. 
Немногие одарены подобной способностью к абстрагированию: 
большинство не обладают квалификацией для открытия норматив-
ных истин. В таком случае для развития теорий и существующих 
политических практик прибегают к суждениям других теоретиков. 
Согласно А. Санджованни, даже дескриптивная интерпретация тре-
бует спецификации. Не существует общего ответа на вопрос, что 
такое институциональная система, но возможна конкретизация 
проблем, касающихся целей европейской интеграции или реле-
вантности христианства. Конкретизация подводит к точке сопри-
косновения политической теории и позитивной политологии. 
Смесь из исторических фактов, аргументов против суждений тео-
ретиков, представляющих и позитивные науки, и нормативный 
подход, лучше всего объясняется сквозь призму консенсусной де-
мократии Аренда Лейпхарта, наиболее влиятельной теории с пер-
спективы институционального устройства разделенного общества, 
развитой в дебатах с представителями интеграционализма (с. 352–
353). В этой теории предусматривается рассмотрение наиболее 
разобщенной общественной структуры с оценкой степени сотруд-
ничества отдельных групп. Затем следует фокусировка на обще-
ственных традициях с приданием существенного значения культу-
ре взаимопонимания разобщённых групп. Особо важна позиция 



Реф. ст.: Семенов А. В защиту политической философии 

 139 

элит. Модель Лейпхарта строилась на примере Нидерландов – де-
мократии с разделенным обществом, но стабильной властью. Этот 
мыслитель воодушевлял на участие в политическом инжиниринге 
с целью введения или усиления демократических институтов, по-
явившихся в результате консенсуса. При консенсусной демокра-
тии лидеры разных общественных групп управляют совместно; в 
механизме принятия решений существует вето ради невозможно-
сти доминирования большинства над меньшинством; избиратель-
ная система конципирована по принципу пропорциональности, от-
носящемуся не только к политическому представительству, но и 
распределению ресурсов; принцип автономии охватывает не только 
территориальную, но и культурную, и религиозную автономию 
(с. 353). Коалиционность подразумевает сотрудничество соперни-
чающих сторон при управлении государством. «Полная» консен-
сусная демократия требует создания коалиции политических пар-
тий, представляющих большинство и сотрудничающих с 
меньшинствами. Существует также возможность коалиции неко-
торых партий большинства и меньшинств при оппозиции других. 
Право вето защищает меньшинства в жизненно важных вопросах. 
Иногда его можно использовать лишь в определенных случаях. 
Автономия меньшинств связана с принципом пропорционально-
сти, относящимся к их непропорциональному представительству, 
которое обеспечивает их участие не только в политических инсти-
тутах, но и в распределении общественных ресурсов и мест в гос-
ударственном секторе. Мыслительный процесс начинается с 
наблюдения: в Нидерландах стабильная власть. Затем анализиру-
ются другие общества, обладающие стабильными политическими 
системами вопреки различиям – это сравнительный метод. Делает-
ся заключение: широкая коалиция, право вето, пропорциональ-
ность и автономия обеспечивают стабильность власти. Так поли-
тическая теория переходит из позитивной в нормативную. 
Выполнение четырех условий гарантирует переход от дескриптив-
ности к предписаниям. В отличие от Ролза, Лейпхарт не использу-
ет распространенных в обществе суждений. Ролз открывает нор-
мативные истины, Лейпхарт работает с существующей системой, 
развивая теорию, противоположную интеграционализму, который 
основывается на возможности замены существующих националь-
ных идентичности / лояльности локальными таковыми (с. 354–



Цибизова И.М. 

140 

355). Результат достигается не благодаря пропозициям, регулиру-
ющим отношения между вариантами индуктивным или дедуктив-
ным путем, но эмпирически валидным таковым. Существуют опа-
сения, что методы политической философии представляют 
замкнутый круг: теория строится на основе одних нормативных 
убеждений, затем тестируется с помощью иных новых убеждений 
(с. 355). Политическая философия не должна отдаляться от пози-
тивных наук. Доказательство от противного состоит в книге Ноэля 
Малколма «История Косова», написанной без использования ар-
хивных материалов Белграда и Приштины и трудов сербских и 
югославских историков. Второе обвинение: политическая теория – 
приглаженная идеология. Политическая теория, если и не откры-
вает новых стандартов, обнаруживает новые нормативные истины. 
На службе идеологии она, в лучшем случае, представляет благо-
желательную критику общества. По словам М. Уолцера, следует 
помнить, что в подобной критике меньше научного знания, чем в 
надоевших жалобах образованного родственника. Если теория 
справедливости Ролза представляет своеобразный верх теоре-
тического домена, то Лейпхарта – указывает его нижнюю границу 
(с. 356–357).  

И.М. Цибизова* 

* Цибизова Ирина Михайловна – кандидат исторических наук, научный
сотрудник отдела философии ИНИОН РАН; itsibizova@mail.ru (ORCID: 0000–
0003–1428–2152) 

mailto:itsibizova@mail.ru


Реф. ст.: Харрис К.Р. За пределами убеждения:  
о дезинформации и манипуляции 

 141 

СОЦИАЛЬНАЯ ФИЛОСОФИЯ 

ХАРРИС К.Р. ЗА ПРЕДЕЛАМИ УБЕЖДЕНИЯ: О ДЕЗИНФОР-
МАЦИИ И МАНИПУЛЯЦИИ 
Реф. ст. : Harris K.R. Beyond Belief: On Disinformation and Manipu-
lation // Erkenntnis. ‒ Springer Nature, 2023. ‒ P. 1–21. ‒ Online First. 

Ключевые слова: дезинформация; убеждение; субдоксасти-
ческие состояния; манипуляция; введение в заблуждение; мисин-
формация. 

Для цитирования: Думов А.В. [Реф.] // Социальные и гуманитар-
ные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – 
2024. – № 2. – С. 141–148. Реф. ст. : Harris K.R. Beyond Belief: On Dis-
information and Manipulation // Erkenntnis. ‒ Springer Nature, 2023. ‒ P. 1–
21. ‒ Online First.  

В статье Кейта Раймунда Харриса, постдокторанта из Рур-
ского университета (г. Бохум, Германия), предпринимается по-
пытка пересмотра сложившихся взглядов на эпистемические ме-
ханизмы процессов дезинформации. Харрис полагает, что 
понимание функциональных основ дезинформации необходимо 
для выработки полноценных стратегий противодействия ей. От-
правной точкой становится критика распространенного представ-
ления, согласно которому целью дезинформации является созда-
ние ложных убеждений (c. 1). Делается предположение о том, что 
это представление неверно, так как дезинформация может быть 
направлена не только на формирование ложного убеждения, но и 
на препятствование формированию истинного убеждения. Также 
отмечается, что распространение дезинформации может быть 
принципиально не связано с влиянием на уровне убеждений, но 
направлено на манипуляцию поведением аудитории посредством 



Думов А.В. 

 142 

изменения субдоксастических состояний1 (c. 2). Харрис анализи-
рует аргументацию сторонников взгляда на дезинформацию как 
инструмент создания ложных убеждений и стремится найти ее 
слабые стороны. 

Взгляд Л. Флориди на дезинформацию предполагает ее рас-
смотрение в качестве разновидности мисинформации, отличие ко-
торой состоит в ее намеренной передаче с целью введения получа-
телей в заблуждение2. Он предлагает осмыслять дезинформацию 
как ложную семантическую информацию, которая распространя-
ется с целью формирования заблуждений3. Введение в заблужде-
ние, по Флориди, представляет собой выдачу мнимой информации 
за действительную. Несколько более расширенное понимание дез-
информации предлагает Д. Фаллис4, определяющий дезинформа-
цию в качестве обманчивой (misleading) информации, предназна-
ченной для введения в заблуждение. Дезинформация имеет 
функцию введения в заблуждение, более того, введение в заблуж-
дение является ее существенным свойством (c. 3). Также введение 
в заблуждение может рассматриваться как результат, искомый и 
выгодный для источника дезинформации. 

Предлагаемая Фаллисом концепция дезинформации допол-
няется им обращением к примерам существования ложных сигна-

 
1 Понятие субдоксастического состояния формируется Харрисом на осно-

вании теоретических результатов философско-психологических исследований 
Т.С. Гендлер, фиксирующих существование особых психических состояний, яв-
ляющихся ассоциативными, автоматическими и арациональными (Гендлер исполь-
зует для них термин «alief»). Апелляция к субдоксастическим состояниям исполь-
зуется для объяснения поведения в случаях несоответствия между имеющимися 
убеждениями и поведенческими реакциями (предполагается несостоятельность 
объяснений человеческого поведения с точки зрения убеждений и желаний). См.: 
Gendler T.S. Alief and Belief // Journal of Philosophy. ‒ 2008. ‒ Vol. 105 (10). ‒ 
P. 634‒663.  

2 См.: Floridi L. The Philosophy of Information. – Oxford : Oxford University 
Press, 2011. – P. 260. 

3 См.: Floridi L. Steps Forward in The Philosophy of Information // Ethics and 
Politics. ‒ 2012. ‒ Vol. 14 (1). ‒ P. 304‒310.  

4 См.: Fallis D. What is Disinformation? // Library Trends. ‒ 2015. ‒ Vol. 63 (3). ‒ 
P. 413.  



Реф. ст.: Харрис К.Р. За пределами убеждения:  
о дезинформации и манипуляции 

 143 

лов у животных, отмечаемых также Б. Скемзом1 (однако Харрис 
указывает на то, что сам Скемз не называет такие сигналы дезин-
формацией (с. 4)). Другой пример Фаллиса, мотивирующий в 
пользу принятия развиваемой им концепции, – указание на легко-
верных распространителей конспирологических представлений, 
которые хотя и сообщают ложные сведения ненамеренно, в то же 
время делают это таким образом, что привлекают внимание к себе, 
а тем самым – к транслируемым ими представлениям, и это позво-
ляет рассматривать введение в заблуждение как неслучайное. Но 
Харрис отмечает, что правдоподобным объяснением актов дезин-
формации во многих случаях будет являться указание на наличие у 
распространяемых конспирологических представлений манипуля-
тивных целей политического или иного характера (c. 4). В отсут-
ствии таких целей он не усматривает возможности обоснованно 
говорить о дезинформативном характере распространения конспи-
рологических идей и взглядов. Недостаток аргументации Фаллиса 
рассматривается Харрисом как существенное препятствие для 
принятия развиваемой им концепции дезинформации. 

Представления о дезинформации как информации, реализу-
емой с целью формирования ложного убеждения, распространены 
в сфере исследования такого явления, как фейковые новости. 
Например, Л. Макинтайр2 и Р. Рини3 полагают, что фейковые но-
вости с точки зрения своей цели направлены на введение в заблуж-
дение хотя бы части аудитории, в которой они распространяются. 
В то же время, выделяется позиция Р. Джастера и Д. Ланиуса4, со-
гласно которой многие фейки распространяются не с целью введе-
ния в заблуждение, а в отсутствии учета действительного положе-
ния дел, без связи с ним. В действительности, можно обратить 
внимание на то, что многие фейки создаются с целью стать клик-
бейтными и тем самым приносить прибыль, а не с целью введения 

 
1 См.: Skyrms B. Signals: Evolution, Learning, and information. – Oxford : Ox-

ford University Press, 2010. – 208 p. 
2 McIntyre L. Post-Truth. Cambridge : MIT Press, 2018. – 236 p. 
3 Rini R. Fake News and Partisanship // Kennedy Institute of Ethics Journal. ‒ 

2017. ‒ Vol. 27. ‒ P.E43–E64. 
4 Jaster R., Lanius D. Speaking of Fake News: Definitions and Dimensions. // 

The Epistemology of Fake News / Ed.by S. Bernecker, A.K. Flowerree, T. Grundmann. – 
Oxford : Oxford University Press, 2021. – P. 17–45. 



Думов А.В. 

 144 

в заблуждение в идеологических целях (c. 5). Фейковые новости, 
таким образом, сближаются скорее с «брехней» (в смысле 
Г. Франкфурта1), а не с ложью. В том числе и в случаях генерации 
фейковых новостей с помощью ботов речь будет идти о дезин-
формативном характере создаваемого контента только в том слу-
чае, если цель введения в заблуждение была заложена на этапе ор-
ганизации сети ботов для его создания. В противном случае речь 
будет идти о мисинформации. 

Далее Харрис рассматривает аспекты соотношения дезин-
формации и лжи. Он отмечает существование подходов, указыва-
ющих на намерение введения в заблуждение как ключевое сход-
ство лжи и дезинформации (представлены в работах Дж. Фетцера2 
и Д. Фаллиса3). Им отмечается, что,  хотя стандартный философ-
ский анализ понятия лжи и предполагает признание намерения 
лгущего ввести в заблуждение тех, кому он сообщает ложные све-
дения, им не учитываются ситуации лжи, не имеющей такой целе-
вой направленности (c. 6). Недостаток такого анализа компенсиру-
ется в исследованиях Р. Соренсена4: им выделяется категория так 
называемых knowledge-lies, вариантов лжи, цель которых – не вве-
сти в заблуждение, а создать препятствия к достижению знания. 
Если мы признаем knowledge-lies действительными случаями лжи 
вкупе с тем, что сохраним параллель между ложью и дезинформа-
цией как теоретически значимую, то нам потребуется более широ-
кое понимание дезинформации, чем то, которое развивается сто-
ронниками ее определения посредством указания на введение в 
заблуждение как ее сущностной цели (c. 6).  

Харрис отмечает, что существует категория дезинформации, 
существенно сходная по своему содержанию с knowledge-lies Со-
ренсена: это разновидности дезинформации, преследующие своей 

 
1 На русском языке см.: Франкфурт Г. К вопросу о брехне: логико-

философское исследование. – Москва : Европа, 2008. – 120 с. 
2 Fetzer J. Disinformation: The Use of False Information // Minds and Ma-

chines. ‒ 2004. ‒ Vol.14. ‒ P. 231–240. 
3 Fallis D. The Varieties of Disinformation // The Philosophy of Information 

Quality / Ed.by L. Floridi, P. Illari. – New York : Springer, 2014. – P. 135–161.  
4 Sorensen R. Knowledge-lies // Analysis. ‒ 2010. ‒ Vol. 70 (4). ‒ P. 608–615. 



Реф. ст.: Харрис К.Р. За пределами убеждения:  
о дезинформации и манипуляции 

 145 

целью не введение в заблуждение, а дезориентирование1. Такое 
«засорение» эпистемической среды аудитории приводит к сниже-
нию доверия ко множеству источников и ослаблению критически 
значимой способности отличать факты от вымысла. Утверждения 
о практической значимости такой дезинформации для реализации 
пропагандистских целей разделяются Харрисом (c. 7), однако он 
указывает на значимость отделения сочетающихся на практике 
категорий дезинформации (дезориентирование может быть сопря-
жено с введением в заблуждение). 

Предлагается альтернатива как пониманию дезинформации 
посредством выделения формирования ложного убеждения как 
ключевой функции, так и пониманию дезинформации через приз-
му какого-либо влияния на убеждения в целом. Отправной точкой 
рассуждения Харриса становится указание на то, что человеческое 
поведение во многом формируется и обусловливается субдоксасти-
ческими состояниями, а не убеждениями и желаниями (c. 8). Для 
иллюстрации того, что представляет собой действие субдоксасти-
ческих состояний, Харрис привлекает пример Т.С. Гендлер со 
смотровой площадкой над Гранд-Каньоном (c. 8–9): некоторые 
посетители не могут заставить себя пройтись по прозрачному мо-
сту, даже несмотря на то, что они имеют перед собой наглядное 
подтверждение надежности конструкции – множеством активно 
посещающих мост туристов. Суть примера Гендлер заключается в 
очевидном несоответствии между имеющимся убеждением в чем-
то и поведенческой реакцией: посетитель вполне может отказы-
ваться от совершения данного действия, даже будучи вполне убеж-
денным в безопасности его совершения. По мнению Гендлер, факт 
несоответствия понуждает теоретика признать затруднительность 
объяснения человеческого поведения в терминах убеждений и же-
ланий, и привлечь с объяснительной целью представление об осо-
бого рода психических состояниях субдоксастического характера – 
«алифов» (alief, неологизм Гендлер, образованный из слова belief 

 
1 Харрис отмечает, что самостоятельное выделение «дезориентирующей» 

информации ранее было осуществлено Й. Бенклером, Р. Фэрисом и Х. Робертсом. 
См.: Benkler Y., Faris R., Roberts H. Network Propaganda: Manipulation, Disinfor-
mation, and Radicalization in American Politics. – Oxford : Oxford University Press, 
2018. – 472 p. 



Думов А.В. 

 146 

путем замещения первых двух букв на первую букву трех ключе-
вых свойств такого состояния – associative, automatic, arational).  

Не оспаривая возражений, указывающих на дискуссионный 
характер указанной Гендлер необходимости введения «алифов»1, 
Харрис отмечает, что следует признать существование некоего 
второго уровня ментальной активности, ключевое место на котором 
занимают относительно автоматические ассоциативные состояния, 
не являющиеся рациональными; одним из фактов, свидетельствую-
щих в пользу этого предположения, является существование неяв-
ной предвзятости, не связанной непосредственно с рационально 
представимыми убеждениями (указывает на случаи рационально 
немотивированных проявлений расизма как на пример такой пред-
взятости (c. 9)). В целом в качестве свидетельств могут рассматри-
ваться разнородные случаи несоответствия между принятыми 
убеждениями и поведением. Предположение о существовании 
уровня субдоксастических состояний хорошо согласуется с теори-
ей двойного процесса (здесь Харрис констатирует возможность 
обоснования своей субдоксастической теории дезинформации тео-
ретическими результатами когнитивных исследований) (c. 10). 

На основании предположения о существовании уровня суб-
доксастических состояний Харрисом предлагается собственное 
определение дезинформации, основанное на предложении рас-
сматривать процессы дезинформирования как направленные на 
манипулирование активностью человека посредством работы с 
субдоксастическими ассоциативными состояниями. Харрис не ис-
ключает компонента работы с убеждениями, но в определении он 
стремится объединить эти два аспекта влияния в рамках понима-
ния дезинформации как целостного явления: дезинформация – это 
контент, предназначенный для манипулирования поведением ауди-
тории посредством формирования контрнормативных убеждений 
или состояний, подобных убеждениям, а также посредством 
удержания аудитории от следования нормативным убеждениям 
или реализации состояний, подобных убеждениям (c. 11). По мыс-
ли Харриса, дезинформация всегда имеет цель влияния на поведе-
ние аудитории, однако эта цель отнюдь не всегда достигается по-

 
1 Пример критики концепции «алифов» см.: Mandelbaum F. Against Alief // 

Philosophical Studies. ‒ 2013. ‒ Vol. 165 0 (1). ‒ P. 197‒211. 



Реф. ст.: Харрис К.Р. За пределами убеждения:  
о дезинформации и манипуляции 

 147 

средством работы с убеждениями (приводятся примеры опреде-
ленно оказывающих влияние пугающих видеозаписей с постра-
давшими от побочных эффектов препаратов для вакцинации от 
COVID-19, а также материалов расистского содержания, оказыва-
ющих влияние скорее на субдоксастическом уровне, нежели на 
уровне убеждений посредством рациональной аргументации 
(c. 11)).  

Термин «контент» используется Харрисом ввиду того, что 
дезинформация может представляться в самых различных формах – 
устное сообщение, аудио- или видеозапись, изображение; при этом 
ее целевые характеристики реализуются именно на уровне содер-
жания. При этом это содержание может быть как ложным, так и 
истинным в смысле соответствия определенному фактологическо-
му материалу или системам утверждений: дезинформативность 
связана не с параметром истинности / ложности, а с использовани-
ем для формирования контрнормативных установок, влияющих на 
поведение (пример – многократное демонстративное использова-
ние националистически ориентированным пропагандистом реаль-
ных статистических данных о национальной принадлежности лиц, 
совершивших преступление за n-ый период времени: сами по себе 
статистические данные при этом не являются ложными и не пред-
назначены для введение аудитории в заблуждение) (c. 12).  

Параметр нормативности / контрнормативности, вполне ис-
следованный применительно к доксастическим состояниям1 (в 
особенности – убеждениям), используется Харрисом в отношении 
субдоксастических состояний «проективно» и дискуссионно. Им 
отмечается, что при кажущейся согласуемости контрнормативно-
сти ассоциативного субдоксастического состояния с контрнорма-
тивностью поведенческого акта, возникают теоретические затруд-
нения, так как даже применительно к доксастическим состояниям 
нормативные характеристики не связаны с поведенческими по-
следствиями (с. 13). Более того, возникает задача поиска некой 
«тонкой» по своему характеру нормативности, «параллельной» 

 
1 См.: Wedgwood R. The Aim of Belief // Philosophical Perspectives. ‒ 2013. ‒ 

Vol. 16. ‒ P. 267‒297; Whiting D. Nothing But the Truth: On the Norms and Aim of 
Belief // The Aim of Belief / Ed.by Chan T. – New York : Oxford University Press, 
2010. – P. 184‒203; Williamson T. Knowledge and Its Limits. – New York : Oxford 
University Press, 2002. – 352 p. 



Думов А.В. 

 148 

действию нормативности для убеждений, и реализуемой в сфере, 
где прямой рациональный контроль отсутствует (опосредованный 
же контроль сводится рядом авторов, опять же, к контролю над 
убеждениями, а не субдоксастическими состояниями1). Не решается 
задача формирования представлений о субдоксастической норма-
тивности и посредством установления соответствия между таким 
непропозициональным состоянием и каким-либо пропозициональ-
ным аналогом (c. 13).  

Но перечисленные трудности не рассматриваются Харрисом 
как существенные препятствия на пути развития нормативной тео-
рии для субдоксастических состояний (c. 14): указывается, что ак-
туально доступными являются исследования посредством анализа 
идеального агента с набором субдоксастических состояний. Также, 
возможно, целесообразным для выявления норм субдоксастиче-
ского уровня у реальных агентов является смещение рассмотрения 
с индивидуального субдоксастического состояния на их согласо-
ванный комплекс (ассоциация может оцениваться только в соотне-
сении с другими ассоциациями агента). Рассматривая сопутству-
ющие теоретические вопросы как предмет перспективного 
изучения и разрешения, Харрис заключает, что предложенный им 
субдоксастический подход к дезинформации ценен тем, что позво-
ляет реалистически рассмотреть цели дезинформирующих агентов 
(c. 14) и способствует выработке комплексных мер реагирования 
на социально значимые и опасные проявления дезинформации, 
учитывая сложность детерминант человеческого поведения и их 
несводимость к уровню убеждений, доступных для рационального 
контроля. 

А.В. Думов* 
 

 
1 См.: Heil J. Doxastic Agency // Philosophical Studies. ‒ 1983. ‒ Vol. 43 (3). ‒ 

P. 355‒364; Leon M. Responsible Beliefs // Monist. ‒ 2002. ‒ Vol. 85 (3). ‒ 
P. 421‒435; Price H.H. Belief and Will // Proceedings of Aristotelian Society. ‒ 1954. ‒ 
Vol. 28 (1). ‒ P. 1‒26. 

* Думов Александр Витальевич – магистрант 2 курса, философский фа-
культет ФГБОУ ВО «Государственный академический университет гуманитар-
ных наук» (ГАУГН); avdumov@inbox.ru  



Реф. ст.: Дуэтц Дж. Что означает «быть теорией» в случае 
конспирологической теории? 

149 

ДУЭТЦ Дж. ЧТО ОЗНАЧАЕТ «БЫТЬ ТЕОРИЕЙ» В СЛУЧАЕ 
КОНСПИРОЛОГИЧЕСКОЙ ТЕОРИИ?  
Реф. ст.: Duetz J.C.M. What Does It Mean for a Conspiracy Theory to 
Be a ‘Theory’? // Social Epistemology. ‒ Routledge, 2023. ‒ Vol. 37, 
issue 4. ‒ P. 438‒453. 

Ключевые слова: конспирологическая теория; генерализм; 
партикуляризм; теория; эпистемическая оценка; деполяризация.  

Для цитирования: Думов А.В. [Реф.] // Социальные и гуманитар-
ные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – 
С. 149–156. Реф.ст.: Duetz J.C.M. What Does It Mean for a Conspiracy 
Theory to Be a ‘Theory’? // Social Epistemology. ‒ Routledge, 2023. ‒ Vol. 37, 
issue 4. ‒ P. 438–453. 

Исследование, представленное в статье Джулии Дуэтц 
(младший преподаватель, департамент философии Амстердамско-
го свободного университета, Нидерланды), направлено на прояс-
нение эпистемического статуса конспирологических теорий, в част-
ности, установление того, в каком смысле мы можем говорить о 
подобных теориях как о теориях. Такой ракурс рассмотрения от-
личается от актуально реализуемой в философском осмыслении 
конспирологических теорий линии концептуального анализа, 
направленной на установление того, что мы утверждаем, когда 
говорим, что конспирологическая теория является теорией заго-
вора (c. 438). От интерпретации заговора зависит и шанс конспи-
рологических теорий на состоятельность. В ряде случаев подоб-
ные теории находятся в заведомо проигрышной позиции, так как 
убеждения, на которых они основаны, не удовлетворяют критери-
ям рациональности в том числе потому, что не согласуются с 
имеющимися данными (например, всевозможные представления о 
заговорах тайных агентов политического и экономического влия-



Думов А.В. 

 150 

ния, якобы становящихся причинами глобальных и крупных ло-
кальных событий) (c. 438). 

Дуэтц, в свою очередь, предлагает посмотреть на исток 
несостоятельности конспирологических теорий и уничижительно-
го отношения к ним иначе, а именно – проанализировав их статус 
как теоретических конструкций. Она считает, что представления о 
несостоятельности конспирологических теорий следует связывать 
с их спекулятивным характером (c. 439). Эпистемическая оценка 
конспирологической теории, таким образом, находится в зависи-
мости от общих представлений о том, что такое теория. Дуэтц 
подчеркивает, что в сфере оценки конспирологических теорий су-
ществует такое явление, как поляризация – резкое разделение оце-
нивающих агентов на сторонников конспирологических теорий, 
положительно относящихся к их содержанию и значению, и их 
противников, видящих в них примеры необоснованного или по-
просту ложного рассуждения (c. 439). Деполяризация контекста 
обсуждения конспирологических теорий представляется ей прин-
ципиально важной с точки зрения социальных и политических по-
следствий. 

Отмечается, что вопрос об определении конспирологической 
теории вызвал множество разногласий. Магистральное направле-
ние обсуждения данной проблематики выстраивается как взаимо-
действие полярных точек зрения – генералистской, или универса-
листской1 (конспирологические теории prima facie эпистемически 
проблематичны) и партикуляристской, или минималистской2 (кон-
спирологические теории не являются prima facie эпистемически 

 
1 К представителям генерализма в понимании конспирологической теории 

относятся К. Кассам, Н. Леви, М.Г. Наполитано. См.: Cassam Q. Conspiracy Theo-
ries. ‒ Cambridge : Polity Press, 2019. ‒ 140 p.; Levy N. Radically Socialized 
Knowledge and Conspiracy Theories // Episteme. ‒ 2007. ‒ Vol. 4, N 2. ‒ P. 181–192; 
Napolitano M.G. Conspiracy Theories and Evidential Self-Insulation // The Epistemol-
ogy of Fake News / Ed.by Bernecker S., Flowerree A., Grundmann T. ‒ Oxford : Ox-
ford University Press, 2021. ‒ P. 82–105. 

2 К представителям партикуляризма в понимании конспирологической 
теории относятся М. Дэнтиф, Л. Бэшем, Ч. Пигден. См.: Dentith M.R.X. The Phi-
losophy of Conspiracy Theories. ‒ London : Palgrave Macmillan, 2014. ‒ 203 p.; Ba-
sham L. Living with the Conspiracy // Philosophical Forum. ‒ 2001. ‒ Vol 32, N 3. ‒ 
P. 265–280; Pigden C.R. Conspiracy Theories and the Conventional Wisdom // Epis-
teme. ‒ 2007. ‒ Vol. 4, N 2. ‒ P. 219–232. 



Реф. ст.: Дуэтц Дж. Что означает «быть теорией» в случае  
конспирологической теории? 

 151 

проблематичными). Сторонники первой стремятся выявить необ-
ходимые и достаточные условия для признания неполноценности 
класса объяснений, называемых конспирологическими. Успешный 
заговор предполагаемого масштаба маловероятен по ряду причин, 
в связи с чем и теории, полагающие существование таких загово-
ров, являются несостоятельными1. Доказательная база подобных 
теорий также явно будет страдать либо существенной недостаточ-
ностью (ведь могущественный заговорщик, если он есть, будет 
тщательно скрывать свое существование), либо избыточностью  
(за счет произвольного включения самых различных положений в 
качестве свидетельств) (c. 439). В целом генералистская позиция 
относительно эпистемической недостаточности конспирологиче-
ских теорий может быть сведена к двум положениям: 

1. Сохранение подобных заговоров в секрете представляется 
неправдоподобным. 

2. Свидетельства, предоставляемые для подтверждения по-
ложений конспирологических теорий, сомнительны в силу того, 
что властные заговорщики очевидным образом будут скрывать 
следы своей деятельности (c. 440). 

Пример генералистского определения обнаруживается у 
М.Г. Наполитано: Конспирологическая теория – это убеждение в 
существовании заговора, в случае которого на основании суще-
ствования заговора оправдывается отклонение любых опроверга-
ющих его свидетельств, встречающихся в нормальных (обычных) 
условиях2.  

Партикуляристский подход основан на том, что заговоры все 
же иногда существуют и оказывают влияние на ход событий. Ис-

 
1 Одно из ранних критических замечаний по данному поводу принадлежит 

К. Попперу, отметившему в работе «Открытое общество и его враги» следующее: 
«Вместе с тем имеет место и другой важный факт, опровергающий теорию заго-
воров: лишь немногие из заговоров оказываются в конечном итоге успешными. 
Заговорщики редко пожинают плоды своих заговоров». См.: Поппер К.Р. Откры-
тое общество и его враги. Т. 2. Время лжепророков: Гегель, Маркс и другие ора-
кулы. ‒ Москва : Феникс : Международный фонд «Культурная инициатива», 
1992. ‒ С. 113. 

2 См.: Napolitano M.G. Conspiracy Theories and Evidential Self-Insulation // 
The Epistemology of Fake News / Ed.by Bernecker S., Flowerree A., Grundmann T. ‒ 
Oxford : Oxford University Press, 2021. ‒ P. 82–105. 



Думов А.В. 

 152 

ходя из этого, нельзя сказать, что теории заговора prima facie яв-
ляются необоснованными и ложными. Дуэтц ссылается на то, что 
некоторое соглашение (по сути – заговор) табачных компаний, 
направленное на введение потребителей в заблуждение относи-
тельно медицинских рисков курения, – известный факт1, и потому 
объяснение, которое будет ссылаться на этот заговор как на при-
чинный фактор, является правдоподобным (c. 440). Следователь-
но, нужно такое определение конспирологической теории, которое 
оставит открытым вопрос об ее эпистемическом статусе и не будет 
направлено на ее дискриминацию. Подобное определение форму-
лирует известный современный исследователь конспирологических 
теорий М. Дэнтиф: конспирологическая теория – это любое объяс-
нение, в котором существование заговора рассматривается в ка-
честве основной причины2. Генералисты оспаривают ценность ре-
ального существования заговоров для восстановления 
эпистемического статуса конспирологических теорий (пример – 
замечание К. Кассама о том, что конспирологические теории не-
правдоподобны на уровне замысла3), поскольку они представляют 
собой такие объяснения, которые ссылаются на заговор как на 
причинный фактор, не имевший места в действительности.  

Дуэтц считает необходимым для выработки конструктивных 
подходов к анализу оснований убеждений, лежащих в основе кон-
спирологических представлений, акцентировать внимание на по-
нимании сторонами дискуссии конспирологической теории как 
собственно теории (c. 450). Ею выделяется три способа использо-
вания термина «теория» для фиксации определенного эпистемичес-

 
1 Вероятнее всего, Дуэтц имеет ввиду кейс так называемой «Операции 

Беркшир», связанный с раскрытием негласной оборонительной стратегии между-
народных табачных компаний, таких, как Philipp Morris, British-American 
Tobacco, Rothmans, Gallaher и др. Заговор табачных компаний, по мнению неко-
торых авторов, привел к снижению эффективности мер борьбы с курением во 
всем мире, ощутимому вплоть до сегодняшнего дня. См.: Francey N., Chapman S. 
“Operation Berkshire”: the International Tobacco Companies’ Conspiracy // British 
Medical Journal. ‒ 2000. ‒ Vol. 321 (7257). ‒ P. 371–374. 

2 См.: Dentith M.R.X. The Philosophy of Conspiracy Theories. ‒ London : Pal-
grave Macmillan, 2014. ‒ P. 30. 

3 См.: Cassam Q. Conspiracy Theories. ‒ Cambridge : Polity Press, 2019. ‒ P. 7. 



Реф. ст.: Дуэтц Дж. Что означает «быть теорией» в случае  
конспирологической теории? 

 153 

кого статуса. В первом случае теория1 понимается как устоявший-
ся подход к объяснению чего-то, выдержавший тщательную про-
верку и признанный большинством экспертов, во втором случае – 
как гипотеза, обоснованное предположение, возникшее в резуль-
тате осознанной попытки установления истинного положения дел, 
в третьем случае – как догадка, предвосхищение, не подвергавше-
еся тщательному осмыслению и проверке (c. 441). В каждом слу-
чае применяются различные критерии соответствия (c. 441) и 
наблюдается очевидное отличие эпистемического статуса положе-
ния / системы положений.  

Применение термина «теория», по мысли Дуэтц, может быть 
некорректным: имеются позитивные (завышение эпистемического 
статуса теории в сравнении с оценками большинства) и негатив-
ные (занижение) случаи (c. 443). В первом случае некое положение 
будет рассматриваться неким агентом как обоснованное и зареко-
мендовавшее себя объяснение, тогда как по оценке большинства 
оно представляет собой в лучшем случае гипотезу; во втором слу-
чае обоснованное и не вызывающее сомнения у большинства  
(в том числе экспертов) положение или система положений будут 
рассматриваться агентом как гипотеза / набор гипотез или даже 
неподтвержденных предположений. Дуэтц отмечает, что если эпи-
стемическая оценка разделяется меньшинством, то это еще не го-
ворит о том, что она не является обоснованной. Более того, моти-
вация завышения / занижения эпистемического статуса может 
быть различной: присвоение большего / меньшего веса каким-либо 
принятым критериям достоверности, влияние политических и ре-
лигиозных идеологий, ситуационных соображений (c. 444).  

Возвращаясь к вопросу об отношении к конспирологиче-
ским теориям, Дуэтц указывает на поляризованность контекста: на 
одном полюсе обсуждения – взгляд «друзей», согласно которому 

 
1 Строго говоря, Дуэтц в данном случае не говорит о теории как о «форме 

научного познания» или «логически организованной системе принципов и пред-
ставлений». Она рассматривает то, для обозначения чего на практике может ис-
пользоваться термин «теория». К слову, ею выделяется и четвертый способ ис-
пользования, когда термин «теория» применяется для обозначения обособленной 
по цели, предмету и методу области исследования, но она не задействует данный 
способ понимания, так как полагает, что большинство людей не имеют ввиду 
ничего подобного, когда говорят о конспирологической теории (c. 450). 



Думов А.В. 

 154 

некоторые из конспирологических теорий являются обоснованны-
ми, а также имеют социальную и политическую значимость, тогда 
как на другом – взгляд «критиков», сопряженный с прямым осуж-
дением подобных теорий и признанием их необоснованности во 
всех случаях (c. 444). Констатируя большую глубину разногласий 
между «друзьями» и «критиками», Дуэтц отмечает, что рацио-
нальная дискуссия между ними не представляется возможной, по-
скольку в случае, если она будет строиться вокруг аргументации 
содержания их убеждений, отсутствует общее основание, которое 
могло бы послужить отправной точкой (c. 444). Разногласия между 
«друзьями» и «критиками» находятся в зависимости от эпистеми-
ческих оценок имеющихся положений / систем положений и про-
истекающих из этих оценок эпистемических стратегий.  

Предлагается посмотреть на конфликт «друзей» и «крити-
ков» конспирологии как на ситуацию несоответствия оценок эпи-
стемического статуса и расхождения стратегий эпистемического 
поведения: «критики» теорий заговора придерживаются офици-
альных теорий (объяснительных положений и их систем), считая 
их устоявшимися в силу широкой экспертной поддержки и нали-
чия многочисленных подтверждений. Конспирологическая теория 
для «критика» отличается слабой подтвержденностью, спекуля-
тивностью, ее принятие мотивировано прагматически, но не ин-
теллектуально; иными словами, стратегия «критика» такова, что 
принятие конспирологической теории в любом случае будет для 
него иррациональным. «Друзья» конспирологии, в свою очередь, 
могут указать на отсутствие беспристрастно полученных доказа-
тельств в пользу официальных теорий и объяснений, политиче-
скую или административную ангажированность официальных ис-
следований1. Следование официальной теории для «друзей» 
представляется не менее иррациональным, чем следование кон-
спирологической теории для «критиков».  

 
1 Дуэтц указывает (c. 446) на существование эпистемического стереотипа, 

нередко разделяемого сторонниками конспирологических теорий: массы людей 
не могут критически воспринимать официальные объяснения, теории, версии и 
т.д. См.: Jolley D., Douglas K.M., Sutton R.M. Blaming a Few Bad Apples to Save a 
Threatened Barrel: The System-Justifying Function of Conspiracy Theories // Political 
Psychology. ‒ 2018. ‒ Vol. 39, N 2. ‒ P. 465–478. 



Реф. ст.: Дуэтц Дж. Что означает «быть теорией» в случае  
конспирологической теории? 

 155 

В конечном итоге и та, и другая сторона проявляют попытки 
снизить эпистемический статус отстаиваемого оппонентами поло-
жения / системы положений до гипотезы или догадки. Проистека-
ющее из установления этого обстоятельства ключевое теоретиче-
ское новшество исследования Дуэтц состоит в указании на то, что 
разногласия между «друзьями» и «критиками» – это не только 
разногласия по вопросам о заговорах как объективной основе кон-
спирологических представлений, но и расхождения в эпистемиче-
ских оценках различных положений, представлениях о том, что 
может считаться теорией, а также реализуемых эпистемических 
стратегиях (c. 447). Практическое следствие этого заключения 
для деполяризации контекстов обсуждения конспирологических 
положений состоит в том, что необходимо серьезное отношение к 
эпистемическим допущениям конспирологов, а не только пред-
ставление фактологических аргументов. Иными словами, нужно 
исследовать специфическую рациональность групп сторонников 
конспирологических представлений. 

Взгляд на причины расхождений между «друзьями» и «кри-
тиками» используется Дуэтц и в качестве аргумента в противобор-
стве между позициями генерализма и партикуляризма. По ее мне-
нию, именно позиция партикуляризма с его нейтральным (с точки 
зрения эпистемических и моральных оценок) минимальным опре-
делением конспирологической теории является выигрышной. Это 
обусловлено тем, что для генерализма характерна имплицитная 
уничижительная оценка конспирологических теорий, что не спо-
собствует деполяризации отношения к ним, но даже усугубляет 
поляризацию. Подчеркивается, что претензия генералистов на вы-
работку универсального, «регулятивного» определения несостоя-
тельна, и предлагаемые ими определения целесообразнее рассмат-
ривать как условные: генералист всегда будет вынужден 
апеллировать к конкретным нормативным критериям, используе-
мым для констатации эпистемической несостоятельности конспи-
рологических теорий (c. 448). Попытка генералистов обосновать 
неполноценность конспирологических теорий ссылкой на эмпири-
ческие исследования (когнитивные, психологические, социологи-
ческие и т.д.) несостоятельна в силу того, что множеством таких 
исследований правомерность уничижительного отношения к кон-
спирологическим теориям скорее даже отвергается, чем обосновы-



Думов А.В. 

 156 

вается1. Иными словами, отстаивая имманентность эпистемичес-
кой неполноценности конспирологических теорий, генерализм сам 
оказывается эпистемически проблематичен. 

Партикуляристские концепции, не включающие вопрос об 
эпистемическом статусе конспирологических теорий, являются 
более гибкими, в силу чего способствуют конструктивному анали-
зу причин и оснований существования конспирологических поло-
жений (c. 449). Ключевым практическим результатом развития 
партикуляризма в понимании конспирологических теорий должна 
стать выработка соответствующих социальных и административ-
ных стратегий работы с конспирологическими сообществами.  

А.В. Думов* 
 

 
1 См., например: Lunar Lies: The Impact of Informational Framing and Indi-

vidual Differences in Shaping Conspiracist Beliefs About the Moon Landings: Conspir-
acy Theories / Swami V., Pietschnig J., Tran U.S., Nader I.W., Stieger S., Voracek M. // 
Applied Cognitive Psychology. ‒ 2013. ‒ Vol. 27, N 1. ‒ P. 71–80; Miller J.M., Saun-
ders K.L. , Farhart C.E. Conspiracy Endorsement as Motivated Reasoning: The Moder-
ating Roles of Political Knowledge and Trust // American Journal of Political Science. ‒ 
2016. ‒ Vol. 60, N 4. ‒ P. 824–844. 

* Думов Александр Витальевич – магистрант 2 курса, философский фа-
культет ФГБОУ ВО «Государственный академический университет гуманитар-
ных наук» (ГАУГН); avdumov@inbox.ru  



Реф. ст.: Пилс Р. «Порочные» объяснения конспирологии,  
фундаментализма и экстремизма 

 157 

ПИЛС Р. «ПОРОЧНЫЕ» ОБЪЯСНЕНИЯ КОНСПИРОЛОГИИ, 
ФУНДАМЕНТАЛИЗМА И ЭКСТРЕМИЗМА 
Реф. ст.: Peels R. Vice Explanations of Conspiracism, Fundamentalism 
and Extremism // Review of Philosophy and Psychology. ‒ Springer 
Nature, 2023. ‒ P. 1‒23. ‒ Online First. 

Ключевые слова: конспирология; экстремизм; фундамента-
лизм; когнитивные «пороки»; ситуационизм; объяснение.  

Для цитирования: Думов А.В. [Реф.] // Социальные и гуманитар-
ные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – 
2024. – № 2. – С. 157–162. Реф. ст.: Peels R. Vice Explanations of 
Conspiracism, Fundamentalism and Extremism // Review of Philosophy and 
Psychology. ‒ Springer Nature, 2023. ‒ P. 1‒23. ‒ Online First.  

Представленное в статье исследование Рика Пилса (профес-
сор, департамент философии, Амстердамский свободный универси-
тет, Нидерланды) направлено на анализ объяснений существования 
конспирологических убеждений, экстремизма и фундаментализма 
посредством указания на обусловливающие их пороки1 (когнитив-
ные или моральные). Пилс рассматривает такие объяснения с точ-
ки зрения их сильных и слабых сторон, возможностей совершен-
ствования и дополнения. Несмотря на то, что взаимоотношения 
конспирологии, фундаментализма и экстремизма являются ком-

 
1 Под пороками / добродетелями в данном случае подразумеваются опре-

деленные черты характера или мышления, а также достоинства / недостатки, про-
являющиеся в когнитивной или моральной активности. О различных интерпрета-
циях порока см.: Virtue and Vice, Moral and Epistemic / Ed.by Battaly H. ‒ 
Chichester : Wiley-Blackwell, 2010. ‒ 256 p.; Knowledge, Belief, and Character: Read-
ings in Virtue Epistemology / Ed.by Axtell G. ‒ Lanham : Rowman and Littlefeld, 
2000. ‒ 256 p.; Baehr J. The Inquiring Mind: On Intellectual Virtues and Virtue Epis-
temology. ‒ Oxford : Oxford University Press, 2011. ‒ 248 p. Сам Пилс, в свою оче-
редь, ограничивает рассмотрение пониманием пороков как черт характера (c. 5). 



Думов А.В. 

 158 

плексными (имеют место как их опосредование, так и взаимообу-
словливание, самостоятельное существование и т.д. (c. 3)), Пилс 
усматривает возможность их совместного рассмотрения именно в 
связи с тем, что в исследовательской литературе широко распро-
страненными являются объяснения каждого из этих явлений, ос-
нованные на представлениях о присущих их «носителям» пороках 
когнитивного или морального характера, и все подобные объясне-
ния имеют общие проблемы. Выделяются моральные пороки, свя-
занные с проявлением агрессии и стремлением к отмщению, а 
также когнитивные, в числе которых отмечаются эпистемическая 
ограниченность, догматизм, легковерность1 (c. 3).  

Интуитивно подобные объяснения производят впечатление 
состоятельных: хотя и очевидно, что для полноценного объясне-
ния формирования убеждения недостаточно ссылки на наличие 
порочных черт характера (существуют также факторы воли и же-
лания, личных предпочтений, симпатий и антипатий, не говоря 
уже о более масштабных детерминантах социального, политиче-
ского и экономического характера), подобные черты все же игра-
ют определенную роль в данном процессе (c. 3). Возможны как 
полные («x не придерживался бы данного убеждения, если бы не 
был эпистемически ограничен»), так и частичные («x придержива-
ется этого убеждения отчасти ввиду своей эпистемической ограни-
ченности, хотя этому способствуют и некоторые другие факторы») 
объяснения с апелляцией к пороку. Однако существует совокуп-
ность ситуационистских позиций, сторонники которых предпола-
гают, что действие (в том числе принятие убеждения) в гораздо 
большей степени определяется контекстом ситуации, нежели 
устойчивыми когнитивными или моральными чертами характера. 
Критика со стороны ситуационизма составляет основной вызов 
для сторонников «порочных» объяснений. 

 
1 Пилс приводит и более широкий перечень когнитивных пороков, относя 

к ним также отсутствие интеллектуальной честности, эпистемическое потворство 
своим желаниям, склонность к самообману, поверхностность мышления, небреж-
ность, конформизм, невнимание к деталям, принятие желаемого за действитель-
ное, предумышленную наивность, суеверность и некоторые другие (c. 5). Инте-
ресно, что он указывает на возможность сочетания «порочных» объяснений с 
теми объяснениями, которые базируются на представлениях о патологии мышле-
ния как причине формирования подобных убеждений (c. 5). 



Реф. ст.: Пилс Р. «Порочные» объяснения конспирологии,  
фундаментализма и экстремизма 

 159 

В литературе, посвященной конспирологии, экстремизму и 
фундаментализму можно найти широкий спектр объяснений дан-
ных явлений, апеллирующих к когнитивным и моральным поро-
кам (c. 6–8). Так, существуют объяснения современного исламско-
го фундаментализма как обусловленного предсуществовавшей ему 
враждебностью мусульман в отношении иноверцев, особым обра-
зом проявившейся вследствие процессов колонизации и возникно-
вения новых социальных противоречий1, объяснения, основанные 
на выявлении детерминации разнопланового (отнюдь не только 
религиозного) фундаментализма предубеждениями и предрассуд-
ками2, а также объяснения экстремизма с помощью указания на 
различные характерные для его носителей порочные механизмы 
когнитивного упрощения (например «черно-белого» представле-
ния действительности, основанного на бинарных оппозициях)3. 
Наконец, известны объяснения существования конспирологичес-
ких убеждений посредством выявления у их сторонников таких 
когнитивных пороков, как предвзятость подтверждения, легковер-
ность, «параноидальная» склонность к обнаружению агентов вли-
яния4. «Порочные» объяснения могут использоваться в отношении 
как убеждений, так и действий. 

Ситуационистские возражения на подобные объяснения бази-
руются на интерпретации данных эмпирических исследований. 
Сильными версиями ситуационизма предполагается, что не суще-

 
1 См.: Munson H.L. ‘Fundamentalisms’ Compared // Religion Compass. ‒ 

2008. ‒ Vol. 2, N 4. ‒ P. 689–707. 
2 См.: Lawrie D. Why I am a Lukewarm Enemy of Fundamentalism // Scrip-

tura. ‒ 2008. ‒ Vol. 99. ‒ P. 404–421. 
3 См.: Hopkins N., Kahani-Hopkins V. Reconceptualizing ‘Extremism’ and 

‘Moderation’: From Categories of Analysis to Categories of Practice in the Construc-
tion of Collective Identity // British Journal of Social Psychology. ‒ 2009. ‒ Vol. 48, 
N 1. ‒ P. 99–113. 

4 См.: Populist Gullibility: Conspiracy Theories, News Credibility, Bullshit Re-
ceptivity, and Paranormal Belief / Van Prooijen J.W., Cohen Rodrigues T., Bunzel B., 
Komáromy D., Georgescu O., Krouwel A.P.M. // Political Psychology. ‒ 2022. ‒ 
Vol. 43. ‒ P. 1061–1079; Van Prooijen J.W. Belief in Conspiracy Theories: Gullibility 
or Rational Skepticism? // The Social Psychology of Gullibility / Ed.by Forgas J.P., 
Baumeister R. ‒ London : Routledge, 2019. ‒ P. 319–332. 



Думов А.В. 

 160 

ствует такого явления, как «черта характера»1[7], тогда как слабые 
версии указывают на то, что нельзя говорить о таковых чертах как 
об устойчивых параметрах2. Эмпирическим основанием ситуацио-
низма являются результаты ряда психологических экспериментов, 
продемонстрировавшие высокую роль ситуативных факторов в 
принятии решений, формировании предпочтений, нравственной 
ориентации в ситуации (c. 9)3. Cитуационисты полагают, что прояв-
ления экстремизма, фундаментализма, равно как и конспирологиче-
ские убеждения следует рассматривать исходя из факторов детер-
минации, выходящих за рамки убеждений, мотивов, аргументов, 
представлений, разделяемых отдельным человеком (c. 11). Ситуа-
ционистские объяснения могут рассматривать в качестве причин 
данных явлений стечения обстоятельств экономического, социаль-
ного, политического, культурного характера, а также принимать во 
внимание психическое состояние субъектов поведения или носите-
лей убеждения4.  

 
1 См.: Harman G. Moral Philosophy Meets Social Psychology: Virtue Ethics 

and The Fundamental Attribution Error // Proceedings of the Aristotelian Society. ‒ 
1999. ‒ Vol. 99. ‒ P. 315–331; Harman G. The Nonexistence of Character Traits // 
Proceedings of the Aristotelian Society. ‒ 2000. ‒ Vol. 100. ‒ P. 223–226. 

2 См.: Doris J. Lack of Character: Personality and Moral Behaviour. ‒ Cam-
bridge : Cambridge University Press, 2002. – 288 p. 

3 Мы приводим ссылки на содержащие экспериментальные данные рабо-
ты, отмеченные Пилсом, сохраняя их хронологический порядок: Hartshorne H., 
May M.S. Studies in the Nature of Character. ‒ New York : Macmillan, 1928; Isen A.M., 
Levin P.F. The Effect of Feeling Good on Helping: Cookies and Kindness // Journal of 
Personality and Social Psychology. ‒ 1972. ‒ Vol. 21, N 3. ‒ P. 384–388; Darley J., 
Batson D. “From Jerusalem to Jericho”: A Study of Situational and Dispositional Vari-
ables in Helping Behavior // Journal of Personality and Social Psychology. ‒ 1973. ‒ 
Vol. 27, N 1. ‒ P. 100–108; Matthews K.E., Cannon L.K. Environmental Noise Level 
as a Determinant of Helping Behavior // Journal of Personality and Social Psychology. ‒ 
1975. ‒ Vol. 32, N 4. ‒ P. 571–577; Isen A.M., Daubman K.A., Nowicki G.P. Positive 
Affect Facilitates Creative Problem Solving // Journal of Personality and Social Psy-
chology. ‒ 1987. ‒ Vol. 52, N 6. – P. 1122–1131. Также см.: Funder D.C., Ozer D.J. 
Behavior as a Function of the Situation // Journal of Personality and Social Psychology. ‒ 
1983. ‒ Vol. 44, N 1. ‒ P. 107–112. 

4 Например, Д. Фриман и Р. Бенталл предлагают рассматривать в числе 
детерминант развития конспирологических убеждений низкий уровень достатка, 
маргинализацию, низкую самооценку, неблагоприятный детский опыт и ощуще-
ние несчастья носителей. См.: Freeman D., Bentall R. The Concomitants of Conspir-



Реф. ст.: Пилс Р. «Порочные» объяснения конспирологии,  
фундаментализма и экстремизма 

 161 

Пилс полагает, что экспериментальные данные должны при-
водить не к отрицанию существования пороков и добродетелей 
как черт характера, а к трансформации существующих представ-
лений о них. Он считает, что двусмыленность представлений о по-
роках возможно устранить. Пороки, как и добродетели, могут быть 
выражены в определенной степени (c. 20). Последнее замечание 
может вызвать возражение в связи с отсутствием принятых спосо-
бов численной оценки выраженности тех же когнитивных пороков 
и добродетелей, но Пилс отмечает, что адаптация и разработка со-
ответствующих инструментов (шкал, опросников и т.д.) актуально 
осуществляются исследователями1, и это открывает определенные 
перспективы. 

Помимо этого он указывает, что для полноценного объясне-
ния конспирологических, экстремистских или фундаменталистских 
убеждений требуется обращение если не к когнитивным порокам, 
то по меньшей мере к опосредствующим их формирование добро-
детелям (c. 12): так, последовательная забота фундаменталистов о 
знании истины основана не только на догматизме и ограниченности, 
но и на интеллектуальном мужестве и эпистемической обстоятель-
ности, а неоправданный скептицизм и легковерность конспирологов 
сочетаются со стремлением к истине и интеллектуальной настойчи-
востью. Иными словами, без использования представлений об опре-
деленных чертах характера, определяющих эпистемическую и прак-
тическую активность представителей данных явлений, невозможно 
сформировать полноценное представление о них. 

Учитывая ситуационистскую критику «порочных» объясне-
ний, Пилс предлагает программу пересмотра их статуса и приме-
нения. Его ключевые предложения могут быть представлены в ви-
де следующих положений (c. 17–19): 

 
acy Concerns // Social Psychiatry and Psychiatric Epidemiology. ‒ 2017. ‒ Vol. 52, 
N 5. ‒ P. 595–604. 

1 См.: Altemeyer B., Hunsberger B. Fundamentalism and Authoritarianism // 
Handbook of the Psychology of Religion and Spirituality / Ed.by Paloutzian R.F.,  
Park C. ‒ New York : Guilford Press, 2005. ‒ P. 378–393; Meyer M., Alfano M., de 
Bruin B. The Development and Validation of the Epistemic Vice Scale // Review of 
Philosophy and Psychology. ‒ 2021. ‒ P. 1–28. ‒ Online First.   



Думов А.В. 

 162 

1. «Порочные» объяснения должны специфицироваться в 
связи с конкретной областью рассмотрения, границы которой 
должны четко осознаваться. 

2. Пороки (когнитивные, моральные) должны пониматься 
как определенного рода склонности, реализация которых рассмат-
ривается в связи с отдельными вопросами в конкретной сфере 
жизнедеятельности (религия, политика, наука и технологии, наци-
ональные взаимоотношения и т.д.). 

3. Эмпирическая адекватизация «порочных» объяснений пу-
тем установления связи с предметной областью рассмотрения и 
частными группами вопросов позволит увеличить предсказатель-
ную силу таких объяснений. 

4. Большое значение имеет оценка распространенности по-
рока и, что немаловажно, степени его выраженности в рассматри-
ваемом случае. 

5. Необходимо продуктивное взаимодействие «порочных» и 
ситуационных объяснений: признание многообразия детерминант 
развития конспирологии, фундаментализма и экстремизма – важ-
ный шаг на пути создания их полноценных объяснений. Исследо-
ватели должны стремиться к оценке соотношения факторов, обу-
словливающих эти явления. 

6. «Порочные» объяснения должны рассматриваться как ча-
стичные объяснения, так как претензия на формирование полного 
объяснения данных явлений в данном ключе игнорирует теорети-
ческие и методологические ограничения такого подхода к их объ-
яснению. 

Пилс, таким образом, рассматривает «порочные» объяснения 
как важный инструмент исследования конспирологии, фундамен-
тализма и экстремизма, а их ситуационистскую критику – как цен-
ный источник данных для коррекции и совершенствования его 
применения. 

А.В. Думов* 
 

 
* © Думов Александр Витальевич – магистрант 2 курса, философский фа-

культет ФГБОУ ВО «Государственный академический университет гуманитар-
ных наук» (ГАУГН); avdumov@inbox.ru  



Рациональность и традиция в социокультурном пространстве 

 163 

УДК 130.2                                         DOI: 10.31249/RPHIL/2024.02.11 
РЕМЕЗОВА И.И.* РАЦИОНАЛЬНОСТЬ И ТРАДИЦИЯ В СОЦИО-
КУЛЬТУРНОМ ПРОСТРАНСТВЕ  

Аннотация. Статья посвящена проблеме взаимосвязи рацио-
нальности и традиции с точки зрения их места в системе культуры. 
Анализируются концепции кризиса рациональности в европейской 
культуре. Рассматривается проблема сохранения духовности как 
гаранта выживания человечества. Подчеркивается незыблемость 
ценностного потенциала рациональности и важность традиции его 
сохранения. 

Ключевые слова: рациональность; традиция; кризис рацио-
нальности; проблема духовности. 
REMEZOVA I.I. Rationality and tradition in the socio-cultural space 

Abstract. The article is devoted to the problem of the relationship 
between rationality and tradition from the point of view of their place in 
the cultural system. The concept of the crisis of European rationality is 
considered. The problem of preserving spirituality as a guarantor of the 
survival of mankind is presented. The inviolability of the value 
potential of rationality and the importance of the tradition of its 
preservation are emphasized.  

Keywords: rationality; tradition; the crisis of the rationality; the 
problem of the spirituality. 

Для цитирования: Ремезова И.И. Рациональность и традиция в со-
циокультурном пространстве // Социальные и гуманитарные науки. Оте-
чественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – Москва, 2023. – 
№ 2. – С. 163–183. – DOI: 10.31249/RPHIL/2024.02.11 

 
* Ремезова Ирина Ивановна – кандидат философских наук; 

iremez.koz@yandex.ru 

mailto:iremez.koz@yandex.ru


Ремезова И.И. 

 164 

 
Пространство разума подобно воде, воздуху и свету, 

в которых может развиваться всё живое… 
К. Ясперс  

Введение 

Традиция в социокультурном пространстве и сфера рацио-
нальности связаны множеством видимых и невидимых нитей. Эта 
взаимосвязь находит свое воплощение во многих сферах жизни 
общества и может рассматриваться в различных ракурсах. Можно 
вести речь о традиции культивирования рационального начала в 
жизнеустройстве и моделях поведения. (В данном случае приме-
ром может служить традиция заботы о ближнем и взаимопомощи 
между людьми – в процессе проявления заботы как одного из важ-
нейших экзистенциалов традицией становится исполнение запове-
ди любви к ближнему). Взаимосвязь рациональности и традиции 
может быть также представлена как исследование рационального 
содержания в составе традиции с точки зрения ее формирования, 
функционирования и угасания. Рациональность традиции (которая 
подчас подвергается сомнению в глазах некоторых представителей 
ученого сообщества) может состоять в наличии ценностного ком-
понента, придающего традиции важность в глазах сообщества. Если 
традиция благотворна для воспитания подрастающего поколения, 
если она содержит в себе глубокие духовные интенции, то она будет 
представлять собой не просто передачу знаний, ритуалов и принци-
пов, она будет являть живой диалог, однако не лишенный разумной 
основы. Еще один ракурс рассмотрения указанной взаимосвязи – 
наличие стойкой исторической традиции апелляции к рационально-
сти, за фасадом которой могут скрываться авантюры «хитрого» ра-
зума, способного манипулировать сознанием людей и их чувствами, 
умело обходя острые углы критериев рациональности.  

Поводом для написания статьи на тему «рациональность и 
традиция» послужило то обстоятельство, что с давних времен 
наметилось противоречие между пониманием человека в первую 
очередь как существа разумного и делами человеческими, которые 
иначе как неразумными назвать невозможно. Эта коллизия пре-
вратилась уже не просто в зазор, а в зияющую пропасть. Homo 
sapiens, созданный, казалось бы, по образу и подобию Бога, до-



Рациональность и традиция в социокультурном пространстве 

 165 

вольно часто не вписывается в эти образ и подобие, ибо может со-
вершить такое, от чего у иных представителей его рода стынет в 
жилах кровь. Нельзя не согласиться с Г.Ю. Жеребиловым относи-
тельно того, что «в последнее время все громче звучит чудовищная 
мысль: сам человек становится смертельно опасен для человече-
ства! <…> Об этом красноречиво свидетельствуют катастрофиче-
ски опасные результаты неразумной деятельности человека… Ста-
новясь всемогущим, человек все еще далек от всеведения. И по-
прежнему в большей степени вера, а не знание, дает ответ на “про-
клятые” вопросы: “Кто мы? Откуда пришли? Куда идем?” Но и эта 
спасительная вера в высшее предназначение человека в последнее 
время подтачивается лукаво истолкованными достижениями науки 
и техники. Человеку внушается, что он – неудачное дитя природы, 
ее пасынок, обреченный на вырождение. И многие дрогнули перед 
сатанинским напором. Человечество, не обретшее еще истинного 
знания, теряет и веру! В тумане лжи меркнут духовные ориенти-
ры» [Жеребилов, 1998, с. 61]. Одним из симптомов кризиса духов-
ности является, как отмечает Жеребилов, «нарастающий вал хулы 
на человека» [Жеребилов, 1998, с. 61]. Вошли в привычку и стали 
традицией нападки на человеческое (мыслящее) в человеке, когда 
человека низводят до уровня животного, при этом всячески про-
славляя способности «мыслящих» и «чувствующих» машин, упо-
вая на развитие искусственного интеллекта – вероятно, уже не 
очень полагаясь на способности интеллекта естественного.  

Эти обстоятельства заставляют сделать вывод о необходи-
мости апологии рациональности в человеке. Ведь, допуская воз-
можность хулы на человеческий разум, мы открываем путь для 
хулы на Духа Святого. Как констатирует Ю.А. Шрейдер, «совре-
менная наука знает многое о порче человека и утратила перспек-
тиву, в которой можно различить его Божественное достоинство, 
реализующееся в способности свободного сотворчества с Богом» 
[Шрейдер, 1998, с. 76]. Множество сетований по поводу «порчи 
человека» перерастает в осуждение целых эпох. Не нужно далеко 
ходить за примерами – такой еще близкий нам ХХ век обрел це-
лый «букет» негативных характеристик, лейтмотив которых вы-
ражен в формуле «эпоха безумия разума» [Кантор, 2000]. Нелегко 
найти объяснение тому, как можно совместить две противополож-
ные характеристики одного и того же периода, а именно: «Сереб-



Ремезова И.И. 

 166 

ряный век» и «эпоха безумия разума». Невозможно отрицать чу-
довищные события прошлого века с его двумя мировыми войнами 
и множеством катаклизмов, но, если всмотреться в глубину веков 
(насколько это возможно для индивидуального рассудка) – не ис-
ключено, что можно будет усомниться в том, что именно ХХ век 
был самым ужасным в истории человечества. Стивен Пинкер в 
своей книге «Лучшее в нас. Почему насилия в мире стало меньше» 
утверждает, что насилия в мире действительно стало меньше, из 
чего следует, что человек, похоже, постепенно встает на путь «из-
бавления от порчи» [Пинкер, 2021].  

Многие современные мыслители озабочены вопросом поис-
ка причин глубокого духовного кризиса европейского человече-
ства, и среди множества объяснений можно выделить две проти-
воположные тенденции. Первую выражает известный немецкий 
философ и культуролог Теодор Лессинг, заявляя, что если просле-
дить развитие наук от эпохи Возрождения до Нового времени, то 
можно сделать вывод о том, что «человечество постепенно гибнет 
от собственного разума… Человек, которому все время приходит-
ся размышлять, раздумывать, рефлектировать о том, что же дей-
ствительно истинно и хорошо, подтачивает свою способность к 
решению и действию. И это становится, по-видимому, неотврати-
мой судьбой души современного человека. Чем больше человек 
теряет счастливую наивность бездумного существования, чем 
больше он размышляет и знает о себе и других, чем больше ин-
стинктивное и импульсивное подпадает под лупу анализирующей 
и упорядочивающей достоверности, и мы уже не отдаемся с пол-
ной решительностью великому морю жизни и перестаем доверять 
всемогуществу инстинктов» [Лессинг, 1995, с. 399–400]. Есть 
иная, далекая от апелляции к инстинктам, трактовка. Анализируя в 
своей монографии творчество Достоевского, Владимир Кантор 
дает такую трактовку сути европейского духовного кризиса (в ко-
тором Россия обогнала Европу, оказавшись на краю бездны): при-
чина этой душевной тьмы, чреватой срывом в катастрофу – «в 
обезбоженности, жизни не с Богом, не против Бога, а вне Бога» 
[Кантор, 2021б, с. 119].  

Апеллируя к выражению «безумие разума», нельзя забывать, 
что оно представляет собой яркую метафору, иносказание, ибо 
подлинный разум не может впасть в безумие, поскольку несет в 



Рациональность и традиция в социокультурном пространстве 

 167 

себе Божественное начало и имеет глубинную связь с подлинной 
реальностью. Немало примеров указания на божественное проис-
хождение человеческого разума можно найти в античной филосо-
фии, которую неслучайно именуют «древнегреческим чудом». 
В частности, пифагореец Эмпедокл, давая характеристику боже-
ству, замечал: «Дух он священный, и только, / Скрытый от нашего 
слова, / Пронзающий разумом быстрым / Космос от края до края» 
[Эмпедокл, 1985, с. 184]. 

О мировом разуме и трансцендентальной иллюзии 

Идея мирового космического разума, отвечающего за гармо-
нию всего мироустройства, нашла свое выражение в пифагорей-
ской «музыке сфер», которую можно представить в качестве про-
образа гегелевского абсолютного духа во всем множестве его 
превращений. Эта идея, на мой взгляд, могла также подпитывать 
известное положение рационализма Нового времени о тождестве 
«порядка и связи идей» с «порядком и связью вещей», на основе 
которого возникло представление о всесилии человеческого разу-
ма и его способности проникать в самую суть мироустройства. Как 
известно, в дальнейшем Кант подвергнет критике это положение, 
назвав уверенность субъективного разума в его способности 
постичь суть событий окружающего мира «трансцендентальной 
иллюзией самого разума», принимающего собственный схематизм 
за свойства «вещей самих по себе». Современный исследователь 
В.Д. Захаров подчеркивает, что Кант подверг сомнению не бытие, 
а «представление наивного реализма о том, что мир объектов по-
знания есть бытие и бытие есть мир объектов. Такое наивно-
реалистическое представление создает “синдромом” познания: 
наш разум, пытаясь осмыслить бытие, впадает в морок неразре-
шимых антиномий: он не умеет отличить бытие от небытия» 
[Захаров, 2009, с. 35]. Таким образом, европейский рационализм 
уже при своем становлении содержал внутреннюю коллизию, ко-
торая не могла не привести к кризису рациональности, когда на 
смену классическому периоду ее развития пришел вначале неклас-
сический, а затем и постнеклассический. Указанный кризис проис-
текал из традиции абсолютизации рациональности, которая была 
одной из причин нарушения принципа целостного подхода к чело-



Ремезова И.И. 

 168 

веку. Практическим следствием следования этой традиции явилось 
стремление человека к саморазвитию, самосовершенствованию, 
достижению успехов в творчестве во что бы то ни стало (подчас 
ценой отказа от сотрудничества с коллегами и ухода в «метафизи-
ческое одиночество»). Если это стремление превращается в само-
цель и не подпитывается из духовного источника, оно в результате 
утрачивает всякий смысл. В противовес такой традиции в филосо-
фии ХХ в. (и в европейской, и в отечественной) получили мощное 
развитие традиция диалогизма, коммуникативные мотивы в науч-
ной деятельности, а также идея трансценденции в социокультур-
ном пространстве.  

Что касается «трансцендентальной иллюзии», по-видимому, 
ей может быть подвергнут разум лишь в его функции «наивного 
реализма», но он не сводится к этой функции. К такому выводу 
можно прийти, если обратиться к концепции Семена Франка, 
вступившего в своеобразную полемику с Кантом относительно 
представления о «трансцендентальной иллюзии». Франк утвер-
ждает, что самоосуществление разума в познании свидетельствует 
о некоем всеобъемлющем единстве бытия. Тот факт, что человече-
ская мысль способна идеально обладать бытием, т.е. иметь его 
«для себя», был бы немыслим, с точки зрения Франка, «без допу-
щения сущностного сродства между человеческой субъективно-
стью и космической или предметной действительностью. Первич-
ный, ни к чему иному далее не сводимый “свет”, который 
возгорается в нас и освещает предметное бытие, как-то должен 
соответствовать самому существу бытия – иначе он не мог бы 
освещать его. Законы “разума” в каком-то смысле совпадают с за-
конами самого бытия, и было бы слишком легким и неправомер-
ным разрешением этой загадки по примеру Канта объявить это 
совпадение “иллюзией”…» [Франк, 1990, с. 420–421].   

Франку по-своему вторит М.О. Гершензон, заявляя, что че-
ловечество «в течение многих тысячелетий знает (догадывается), 
что есть непреложный закон бытия, и этот общий закон (у Гегеля – 
мировой разум) есть единственно правильный путь для каждого 
отдельного создания, и что всякое уклонение от него карается 
страданием» [Гершензон, 2000б, с. 15]. Органическая включен-
ность человеческого закона в мировой настолько остро осознава-
лась, по словам Гершензона, людьми, что «от века род людской 



Рациональность и традиция в социокультурном пространстве 

 169 

ищет постигнуть общий закон бытия, чтобы узнать и свой особен-
ный закон существования <…> Вот почему не было и нет народа 
без религии и вот почему нет религии без морали» [там же]. Вся-
кая религия, по словам Гершензона, предлагает мирообъемлю-
щую, мирообъяснительную гипотезу. Ссылаясь на исследование 
Библии, Гершензон приходит к выводу о том, что «ключом веры, 
сущностью религии является мысль о космически правильном по-
ведении человека как непреложном условии его благоденствия. 
Религия и была методологией такой правильной, благополучной 
жизни… для достижения этой цели религия предлагает человеку 
два средства: во-первых, держать свое сознание космически-
открытым, не замыкать его человеческой окружностью, во-вторых, 
в человеческом круге держать свое сознание социально-открытым, 
не замыкать его личной окружностью» [Гершензон, 2000а, с. 165]. 
Итак, именно открытость сознания дает индивидуальному разуму 
возможность подключиться к космической гармонии и избежать 
ограниченности и замкнутости на узкопрактической задаче. Эта 
задача не всегда по силам человеческому разуму, а следовательно, 
«синдром рационализма» остается его постоянным спутником и 
источником нередких когнитивных искажений, коллизий и ситуа-
ций взаимного непонимания в процессе коммуникации, когда каж-
дая сторона противостояния имеет свое, так называемое «правиль-
ное», видение предмета обсуждения, и эти две «правильности» как 
правило не совпадают. Когда речь идет об оценке событий исто-
рического прошлого, то на основе таких коллизий и когнитивных 
искажений возникает ситуация, которую принято в шутку назы-
вать «непредсказуемостью прошлого». Здесь на помощь человече-
скому сознанию, пытающемуся разобраться в трактовках прошло-
го, приходит традиция, которая предлагает устойчивую оценку 
прошлого и служит тем самым средством преодоления коллизий, 
когнитивных искажений и «непредсказуемости прошлого». В дан-
ном случае традиция выступает для индивидуального сознания как 
нечто надындивидуальное, как что-то непреложное, данное «свы-
ше», не подлежащее обсуждению и оценке. Покоясь часто на при-
вычке, традиция при этом может утверждать себя апелляцией к 
авторитету предков, который способен вполне заместить рацио-
нальную обоснованность установленного обычая. 



Ремезова И.И. 

 170 

Традиция рационализации жизни  
и проблема иррационального 

Рассматривая причины кризиса современной культуры, 
М.О. Гершензон отмечает в качестве ее характерного признака 
«беспредельную рационализацию жизни»: «Разум признал себя 
единственным органом верного знания и на этом основании требу-
ет себе единовластия во всех сферах человеческой деятельности; 
всякое другое знание, т.е. не доказуемое рационально, он отверга-
ет в принципе, как ложь, как иллюзию, как субъективность» [Гер-
шензон, 2000б, с. 8]. Он задается вопросом о том, в чем причина 
такого ослепления разума, и находит два аргумента в качестве 
объяснения: 1. Огромные успехи естественных наук и техники. 
2. Специфика человеческой ментальности: «… человек не выносит 
двоевластия, антиномичности; больше всех материальных благ он 
дорожит единством сознания как твердой почвой для деятельно-
сти» [Гершензон, 2000б, с. 9]. 

Н.С. Мудрагей также отмечает наличие перекоса в сторону 
рационалистического понимания мира, подчеркивая, что он «не 
дал человечеству ни счастья, ни покоя» [Мудрагей, 1999, с. 103]. 
Н.С. Мудрагей называет еще одну причину отвержения, неприятия 
иррационального – это, с ее точки зрения, нравственные мотивы 
человека. Существует традиция следовать убеждению в том, что 
иррациональное, как правило, связано с чем-то негативным, несу-
щим человеку всякого рода несчастья и огорчения, в то время как 
рациональное – это апофеоз света, радости и благоденствия. Одна-
ко в действительности всё гораздо сложнее: «рациональное и ир-
рациональное в их взаимозависимости и противоборстве не только 
не исключают, но и самым необходимым образом дополняют друг 
друга» [там же]. Подтверждение мысли о глубокой взаимосвязи 
рационального и иррационального можно обнаружить в трудах 
С. Франка. В частности, в своей работе «Непостижимое» он заме-
чает: «Стоит нам только держать глаза открытыми, чтобы нам с 
предельной очевидностью стало явственным, что всякое бытие 
вообще окружено атмосферой непонятного, иррационального и 
погружено в нее» [Франк, 1990, с. 422].  

Есть точка зрения, что область рационального представляет 
собой лишь малый островок в море иррационального. Полагаю, 



Рациональность и традиция в социокультурном пространстве 

 171 

что это вопрос спорный. Не исключено, что две эти сферы можно 
представить в виде двух океанов, воды которых могут перемеши-
ваться и вторгаться в «акватории» друг друга. Эти сферы подвер-
жены процессам загадочных превращений, и может случиться так, 
что рациональная, на первый взгляд четко выверенная система вы-
зывает к жизни некие иррациональные силы. 

Как показывает история, разум не только может стать ис-
точником иррациональности; хуже того, он может превратиться в 
орудие безумия и стать участником бесчеловечных деяний. 
В.К. Кантор замечает: «Ужас нашего бытия стал понятен, когда 
вышли из тайны Освенцим и ГУЛАГ, когда выяснилось, что жерт-
вы были бессмысленны, приносились во имя Ничто. А личностное 
начало исчезло. Разум по-прежнему спал, ибо не было света. <…> 
Великие ученые создавали страшные бомбы под присмотром дья-
вольской военщины. <…> Как выяснилось, разум может работать 
над сумасшедшими проектами, подчиняясь властным безумцам. 
Это самый большой ужас – разум на службе безумия» [Кантор, 
2019, с. 179]. Как замечает В.С. Швырев, «отчетливо выявившиеся 
в наше время деструктивные антигуманные последствия научно-
технической цивилизации порождают и активную оппозицию сци-
ентистскому культу научной рациональности» [Швырев, 1999, 
с. 9]. Именно рациональности часто вменяют ответственность за 
пороки и грехи цивилизации, и протест против таких результатов 
научной деятельности часто перерастает не просто в критику сци-
ентизма, но в отрицание рациональности как таковой. Это пример 
обращения в иную крайность, что также недопустимо, поскольку 
невозможно не признавать ценности (а еще лучше сказать – бес-
ценности!) рациональности и разумности как самого дорогого  
(и при этом загадочного) достояния человечества, как питательной 
среды для культуры, дающей жизнь духовному миру людей. Эти 
метания из одной крайности в другую представляют яркую иллю-
страцию феномена нарушения античного принципа меры в оценке 
идей и событий. Именно мера служит критерием рациональности в 
различных сферах жизни, а любое нарушение меры приводит к 
обратному результату. «Золотое сечение» может явиться ключом к 
достижению гармонии и красоты не только в архитектуре, но и во 
многих других сферах культуры. Нарушение же меры, то, что 
называется «утратой середины» [Зельдмар, 1983] приводит разум в 



Ремезова И.И. 

 172 

состояние растерянности, усиление которого и обозначают как 
«эпоху безумия разума». Разум словно впадает в дремоту, уступая 
место стихийному бессознательному, творящему хаос и беспоря-
док. В эти эпохи происходят обесценивание, а подчас и демон-
стративный отказ от многих вековых традиций, за которым не сле-
дует, как правило, никакой разумной альтернативы.  

Анализируя причины кризиса европейской рациональности 
и духовности в целом, В. Кантор отмечает, что трагедия ХХ века 
состояла в том, что иррационализм вырвался наружу и поставил 
под вопрос само существование разума. «Таковым оказался ре-
зультат восстания масс, которое пророчил еще Шпенглер и кон-
статировал Ортега-и-Гассет, масс, по сути своей неспособных 
жить разумом. В результате иррационализм восторжествовал, ибо 
им стали пользоваться политические партии» [Кантор, 2000, с. 21]. 
Торжествующий иррационализм на практике может выступать под 
маской рациональности. Но в действительности это будет ее пол-
ная противоположность, или псевдорациональность. И если она 
положена в основание традиции в виде следования авторитету, 
такая традиция представляет собой иллюзорную конструкцию, она 
не может быть долговечной и рано или поздно утратит свою силу. 
Попытка выдать иррациональное за рациональное обречена. «Ра-
зум, который делает вид, что иррационального не существует <…> 
который не включает его в новую суперсистему, сходит с ума от 
сверхнапряжения, пытаясь выдать иррациональное за рациональ-
ное…» [Кантор, 2023, с. 251].    

Рациональность и нравственность как базовые опоры 
человечности 

Возникает вопрос – в силах ли разум избежать соблазна ир-
рациональности и уйти из-под власти безумцев? Он делает такие 
попытки постоянно, но с переменным успехом. Как полагает 
В.К. Кантор, мы до сих пор блуждаем в тупике, в котором застря-
ли философы Просвещения, которые в противовес человеку ра-
зумному выдвигали на передний план истории человека природно-
го: «Человек природный утверждался как стоящий выше человека 
разума. Но может ли человек природы быть по-настоящему нрав-
ствен?» [Кантор, 2021а, с. 311]. Ответ лежит на поверхности: по-



Рациональность и традиция в социокультурном пространстве 

 173 

настоящему нравственным может быть лишь человек, способный 
размышлять и оценивать сложившуюся ситуацию, принимая затем 
решение о выборе своей стратегии.   

Глубинная связь рациональности с нравственностью находит 
свое зеркальное отражение в ее связи с культурными традициями. 
Эта связь не всегда может быть явлена внешнему наблюдателю, 
поскольку пролегает в глубинах человеческого сознания и памяти. 
Но не вызывает сомнений то, что точкой «встречи» рационально-
сти с традицией служит нравственное чувство. Человек может в 
своих поступках следовать определенным традициям (полагаясь 
на привычку – «поскольку так принято, так поступают все»), чув-
ствуя, что поступает правильно, не задумываясь при этом, что тра-
диция сложилась не случайно, а на основе глубинной связи тради-
ционной установки с необходимостью правильного поведения для 
достижения жизненного успеха. Традиция в культуре складывает-
ся как результат синтеза ряда обстоятельств. Признавая ценность 
некоего феномена для социума, общество стремится сохранить его 
в социальной памяти. Но для его сохранения необходимо наличие 
механизма передачи эмоционально-оценочного отношения к явле-
нию от поколения к поколению. Весь этот комплекс обретает кон-
кретную материальную (часто – вербальную) оболочку, которая 
представляет целостную картину традиции в ее исторических об-
разах, которые со временем претерпевают определенную транс-
формацию в зависимости от условий жизни социума. Такая транс-
формация, как правило, получает свое рациональное обоснование. 
Однако традиция может столкнуться с утратой своей привлека-
тельности, когда иссякает ее сакральный смысл, когда она пере-
стает отвечать новым реалиям жизни и нравственным критериям, 
и тогда она уступает место новым веяниям, привнесенным подчас 
утопическим сознанием, порой на первый взгляд кажущимся аб-
сурдными и нерелевантными. В такие моменты «на арену» выдви-
гаются рациональные аргументы, призывающие «сломать тради-
цию» и т.п. Разум способен с одинаковой убедительностью как 
обосновывать важность и ценность традиции, так и ратовать за 
отказ от нее. (Это – одно из проявлений такой способности, кото-
рую порой называют «хитростью разума»). 



Ремезова И.И. 

 174 

О традиции отрицания связи традиции с рациональностью 

Однако существует определенная система взглядов, которая 
склонна отрицать непосредственную связь традиции с рациональ-
ностью, утверждая, что традиция складывается стихийно, подчас 
необъяснимо иррационально. Как замечает Ежи Шацкий, «в глазах 
консерваторов чары традиции связаны прежде всего с тем фактом, 
что, в отличие от философии, она не является чем-то выдуманным, 
а образовалась сама; для рационалистов, наоборот, именно это об-
стоятельство отягчает традицию – ее не следует принимать, по-
скольку она возникла без помощи и контроля разума. Антагонисты 
были согласны в одном: между традицией и разумом – непреодо-
лимая пропасть, традиция – синоним “предрассудка”, слепого 
обычая или вообще тех уровней общественной жизни, в которые 
не проникла и не может проникнуть рефлексия» [Шацкий, 1990, 
с. 339–340].  

Встреча входящего в мир человека с традицией осуществля-
ется как бы самопроизвольно, действительно без участия рефлек-
сии. Но если он спонтанно принимает традиции и следует им, при 
этом никак их не анализируя и не оценивая, это отнюдь не означа-
ет, что он действует нерационально. Даже простое созерцание 
окружающего мира и видение в нем некоей определенности и упо-
рядоченности предполагает участие рассудочного схематизма вме-
сте с трансцендентальной способностью воображения, благодаря 
которой результат работы органов чувств, связанной с восприяти-
ем окружающего мира, выстраивается в стройную и гармоничную 
картину. Эта способность действует бессознательно, но ее нельзя 
назвать иррациональной, поскольку она встроена в архитектонику 
рассудка и участвует в процессе формирования традиций; она ра-
ботает также при их трансляции, обеспечивая успешную передачу 
социального опыта, идеалов и ценностей. Однако способность во-
ображения и эмоциональная привязанность к традиции не могут 
обеспечить ей долгую жизнь, если никак не будут подкрепляться 
рефлексией, способностью суждения, которая, в свою очередь, 
также нуждается в опоре на прочный нравственный фундамент – 
систему этических ценностей. Если традиция исчерпала свой цен-
ностный потенциал, она неизбежно (не сразу, но в конце концов) 
уступит свое место новой, более релевантной, традиции. И здесь 



Рациональность и традиция в социокультурном пространстве 

 175 

может осуществиться тот идеал, который первоначально казался 
утопическим мечтанием. 

К вопросу об истории рациональности 

Связь традиции с рациональностью можно обнаружить в 
глубокой древности, когда возникали мифы о мироустройстве и 
месте человека в этом мире. В это время зародилась уже выше-
упомянутая традиция рационализации мироздания в качестве по-
пытки человека осознать себя как часть мира и утвердить свое ме-
сто в нем. Как замечает В.И. Красиков, «вера в разумность, 
осмысленность … мироздания есть мощнейший ресурс силы вы-
живания, позволяющей беспомощным, слабым существам… про-
тивостоять всему остальному. И что бы ни вышло из этого проти-
востояния, однако сам его прецедент стал возможным благодаря 
именно ресурсу веры, в чем и <состоит> рациональность появле-
ния ценностного форматирования сознанием своего окружения» 
[Красиков, 2007, с. 18]. Итак, нашим далеким предкам твердая ве-
ра заменяла строгое знание. Традиция придерживаться определен-
ных верований явилась первой формой традиции рациональности. 
Вера помогала преодолеть страх перед неизвестностью и непред-
сказуемостью. Но одной веры было недостаточно, был необходим 
механизм работы сознания с этой неизвестностью, помогающий в 
некотором роде «приручить» ее, сделать не такой пугающей и 
сложной. В результате возник механизм упрощения, т.е. способ 
выдавать сложное за простое. Как подчеркивает В.И. Красиков, 
человеку присуще бессознательное стремление к схематизации, 
абстрагированию от множества свойств предмета и редуцирова-
нию качества предмета к одному свойству, выбранному на основе 
интуитивного предпочтения. (См. об этом: [там же].) Эта способ-
ность укоренилась в человеческом сознании и, как мне представ-
ляется, вошла в структуру той самой «трансцендентальной иллю-
зии» разума, о которой предупреждал И. Кант. (См. об этом: [Кант, 
1999, с. 352–426].) По мнению В.И. Красикова, «упрощение есть и 
необходимый, естественный исходный импульс, и путь создания 
самого контекста человеческих картин мира, его текстуры, значи-
мости, значений» [Красиков, 2007, с. 18]. Таким образом, принцип 
упрощения становится фундаментальной матрицей отношения со-



Ремезова И.И. 

 176 

знания с миром, при котором есть «моё Я» и всё прочее – «не-Я». 
Такой поход можно назвать дуализацией, или бинаризацией. (См. 
об этом: [Красиков, 2007, с. 16].) Из этого принципа вырастает 
традиция редуцировать всевозможные познавательные ситуации и 
экзистенциальные проблемы к бинарным оппозициям, хотя на са-
мом деле обстоятельства могут быть гораздо сложнее. Эта тради-
ция жива по сей день, создавая порой ситуации псевдорациональ-
ного выбора (под девизом «кто не с нами, тот против нас»), когда, 
по сути дела, нет необходимости делать такой выбор. 

О мифологическом сознании как способе самоадаптации 
человека 

Разновидностью процедуры упрощения можно считать ан-
тропоморфизацию окружающего мира, которая представляет со-
бой один из древнейших традиционных способов освоения мира 
человеком. В свете этой традиции становится объяснимым воз-
никновение мифологии. По мнению В.И. Красикова, главная забо-
та мифологического сознания – «согласовать, гармонизовать уни-
версум посредством координации природных и социальных сил» 
[Красиков, 2007, с. 37]. Нельзя не согласиться с М.К. Мамарда-
швили в отношении того, что «мир мифа и ритуала есть такой мир, 
в котором нет непонятного, нет проблем. А когда появляются не-
понятное и проблемы, появляются философия и наука» [Мамар-
дашвили, 1996, с. 13]. Однако появление философии и науки от-
нюдь не стало гарантией исчезновения мифологического сознания, 
которое причудливым образом стало вплетаться в системы наук и 
философии. Элементы его можно встретить в обосновании многих 
народных традиций. Более того, есть представление, что именно 
ХХ век явился торжеством мифологического сознания. Как отме-
чает В.К. Кантор, миф есть «воображаемое представление о ре-
альности, которое воспринимается как реальность. <…> Мы 
могли не принимать идеи советского социализма, это было вооб-
ражаемое представление о реальности, которое все жители страны 
обязаны были воспринимать, а многие и воспринимали как самую 
что ни на есть реальность» [Кантор, 2019, с. 109]. Но если считать 
ХХ век веком торжества мифологического сознания, то отсюда 
напрашивается вывод о некоем завершении цикла развития исто-



Рациональность и традиция в социокультурном пространстве 

 177 

рических форм рациональности и выходе ее (уже на новом витке) 
к своей исходной, первозданной форме. За этим выводом следует 
вопрос о возможных новых формах развития рациональности и о 
том, какими чертами она будет обладать, какими будут взаимоот-
ношения мифа и логоса. Родившийся в свое время из мифа логос 
сохранил в себе «генетический код» мифа, который обрел свое яр-
кое проявление именно тогда, когда логосу представилось, что он 
всесилен и способен постичь всю суть мироздания. Вскрытая Кан-
том «трансцендентальная иллюзия разума» никуда не исчезла и 
продолжает свою мифотворческую деятельность, периодически 
заводя разум в тупики и лабиринты иллюзий и антиномий. Эпоха 
«безумия разума» явилась апогеем этого блуждания разума по 
своим тупиками, закоулкам и подземельям.   

Мифологическое сознание и тоталитарная антропология  

Элементы мифологического сознания составляют благодат-
ную почву и богатую питательную среду для поддержания систем 
тоталитаризма. Нельзя не согласиться с С.С. Хоружим в том от-
ношении, что наиболее глубокие и губительные проявления тота-
литаризма можно обнаружить в антропологии. «Тоталитаризм от-
крыл на опыте множество весьма мрачных истин о человеке, 
создал целый арсенал эффективных антропологических ноу-хау, 
почти безотказных технологий обработки и переделки человека. 
<…> Идеологическая машина вторгается в сознание, вводя в него 
послание Большого Брата с азами тоталитарной догмы и угрозой 
мучительной смерти в случае ее неприятия. Вопреки воле человека 
это послание начинает действовать в сознании, и огромный заряд 
скрытой в нем угрожающей энергии генерирует синергетический 
эффект – отклик сознания, его непроизвольную и необоримую 
подстройку к тому, что велит послание» [Хоружий, 2009, с. 16–17]. 
В данном случае во всей своей красе проявляется такое вышеупо-
мянутое свойство человеческого сознания, которое можно назвать 
«хитростью разума». Она состоит в способности выдавать за раци-
ональность то, что можно условно обозначить лишь как квази- или 
псевдорациональность. Это так называемая рациональность, 
ориентированная не на поиск истины, а на практический интерес 
того, кто ратует за нее. Иными словами, это есть классическая тех-



Ремезова И.И. 

 178 

ника подчинения воли и чувств человека, которого уверяют, что 
им управляет наиболее рациональная инстанция, лучше которой 
никто не смог бы это осуществить. В связи с этим невозможно не 
согласиться с В.С. Швыревым относительно оценки роли офици-
альной марксистско-ленинской идеологии в развитии советского 
общества, а именно в том, что «при известных условиях представ-
ления и идейные позиции, претендующие на рациональность и 
даже сохраняющие внешние признаки научности и рационально-
сти, оказываются в сущности феноменами догматически-
авторитарного сознания, принципиально враждебными той свобо-
де, критичности, “открытости” мысли, которые всегда рассматри-
вались как атрибуты научно-рационального сознания» [Швырев, 
1999, с. 11]. Налицо ситуация, когда призывы о рациональном 
подходе к действительности на самом деле выступают в качестве 
средства «укрепления всевластия авторитарной догмы, от имени 
которой определенные социальные силы осуществляют свое гос-
подство над людьми» [там же]. Трудно найти понятие, которое 
использовалось бы в практике социального управления более ча-
сто, более разнообразно и более изощренно, чем понятие рацио-
нальности. Как замечает Карл Манхейм, тоталитарное господство 
не просто извращает смысл рациональности, оно совершает наси-
лие над душами и умами людей. «Террористическая эффектив-
ность тоталитарного государства заключается в том, что, коорди-
нируя методы управления, оно порабощает большую часть 
населения и навязывает ему убеждения, мнения и поведение, не 
свойственные истинной природе гражданина» [Манхейм, 2010, 
с. 543]. Иначе говоря, способы тоталитарного управления обще-
ством, связанные с элементами псевдорациональности, наносят 
серьезный ущерб ментальной природе человека – не отсюда ли 
произрастают корни той «порчи человека», о которой шла речь во 
введении?  

О традиции господства над природой 

Традиция упрощения в отношении сознания к окружающему 
миру, а также иллюзия всесилия человеческого разума породили 
ситуацию, когда, начиная с Нового времени, возникла и укрепи-
лась и поныне живая традиция возвышения места человека в мире, 



Рациональность и традиция в социокультурном пространстве 

 179 

вплоть до его обожествления. В результате такого возвышения че-
ловека над окружающим миром природа стала рассматриваться в 
качестве объекта использования в любых целях, предмета, подле-
жащего переработке, преобразованию, любых манипуляций, 
вплоть до насилия. «Нам не нужно ждать милостей от природы, 
взять их у нее – наша задача», – такова была псевдорационалисти-
ческая установка, заложенная И.В. Мичуриным [Мичурин, 1934]. 
Это проявлялось в отношении как к неживой, так и к живой при-
роде. Протагоровский тезис о человеке как мере всех вещей полу-
чил свое жестокое воплощение в виде немилосердного поведения 
человека, с которым можно до сих пор столкнуться и ужаснуться 
той циничной жестокости, с которой «большой брат» может обра-
щаться с братьями нашими меньшими. Стоит ли удивляться 
обострению экологического кризиса, свидетелями которого мы 
являемся? Это, в первую очередь, – результат ментального и глу-
бокого духовного кризиса европейской рациональности. Как заме-
тила П.П. Гайденко, «пока мы не освободимся от мысли, что 
смысл вносит в мир только человек…, пока не вернем и природе 
ее онтологическое значение, каким она обладала до того, как тех-
нотронная цивилизация превратила ее в “сырьё”, мы не сможем 
справиться ни с проблемой рациональности, ни с экологическим и 
прочими кризисами. Ибо экологический кризис есть продукт не 
только индустриальной цивилизации, но и продукт особого, харак-
терного для нового времени типа ментальности, определяющего 
наше отношение к природе» [Гайденко, 1999, с. 12–13]. Интересно 
отметить, что упомянутый тип ментальности, внутри которого уже 
были заложены и начали вызревать ростки будущего кризиса ев-
ропейского сознания, тем не менее долгое время считался идеалом 
рациональности, на который ориентировались представители ин-
теллектуальной элиты многих стран, в том числе и России. 

Указанное высокомерное отношение к природе можно 
назвать узурпацией человеком права обладать «истиной в послед-
ней инстанции», отвечать за рациональность и обоснованность 
любых преобразований природы и окружающего мира.  



Ремезова И.И. 

 180 

Вместо заключения. Еще раз о кризисе рациональности 

Стремясь объяснить причины кризиса рациональности, 
М.О. Гершензон писал о том, что «разум в своей очищенной науч-
ной форме захватил единовластие, то есть узурпировал права це-
лостного духа. Он заботился только о самом себе, упорядочивал 
только себя и действительно достиг в теории познания значитель-
ного благоустройства. И он один законодательствовал. Дух же 
оставался во тьме… Кризис начался тогда, когда целостный дух 
восстал против узурпации разума. Это восстание есть только но-
вый этап одного великого дела – вековечной борьбы между сущим 
и должным, между законом и нормой. Человеческое сознание ис-
кони раздвоено и в самом себе единоборствует, недоумевая, чем 
должно регулироваться человеческое поведение» [Гершензон, 
2000б, с. 15]. И поскольку человеческий разум раздвоен, рацио-
нальность постоянно будет оказываться в ситуации «перепутья». 
В такой же ситуации могут оказываться и многие традиции. Что 
касается перепутья ХХ века, которое называют «эпохой безумия 
разума», – необходимо отметить, что погрузиться в состояние 
«безумия» может лишь ограниченный, замкнутый на себе разум в 
его формальном применении. Разум же вдохновенный, имеющий 
глубокую связь с единым мировым разумом, с тем, что называется 
подлинной реальностью, разум, ориентированный на гармоничное 
жизнеустройство, не может оказаться в тупике. Именно такой 
вдохновенный разум способен выступать мерилом рационально-
сти традиции, регулируя процесс смены традиций, не позволяя 
нарушать баланс между традицией и новацией. Если попытаться 
уточнить представление о таком «вдохновенном» разуме, можно 
сослаться на классификацию типов рациональности, а именно на 
выделение двух типов: формальной рациональности (имеющей 
свое воплощение в естественных науках) и рациональности мате-
риальной (апеллирующей к здравому смыслу) (см. об этом: [Ком-
муникативные основания … , 2023, с. 16]), которую хотелось бы 
дополнить третьим типом рациональности, ориентированной на 
восхождение к духу, к подлинной реальности. Такого рода рацио-
нальность условно можно обозначить словом «трансценденталь-
ная» (по аналогии с «трансцендентальным человеком» у Бердяева. 
См. об этом: [Кудаев, 2010]). Она коренится в глубинах жизни ду-



Рациональность и традиция в социокультурном пространстве 

 181 

ха и является априорной способностью разума нащупывать верное 
направление движения на множестве путевых развилок. «Транс-
цендентальная» рациональность представляет собой энергию, 
обеспечивающую осуществление иных форм рациональности. Она 
находит свое проявление в виде интуиций и озарений. Рациональ-
ность такого рода, возможно, сродни «инстинкту культуры»  
(см. об этом: [Голосовкер, 2010, с. 35–46]), который есть скорее 
даже не инстинкт, а интуиция, априорная способность разума 
улавливать гармонию и отличать ее от дисгармонии, делая выбор в 
пользу первой. Следование этому «инстинкту» представляет одну 
из важнейших духовных традиций человечества. «Инстинкт куль-
туры» ведет человека по дороге поиска смысла в направлении тех 
высот духовного развития, которые ориентированы на символиче-
ское бессмертие (см. об этом: [там же]).  

Вопрос о кризисе европейской рациональности в наше время 
обрел не только теоретическую остроту, но и реальную трагиче-
скую окраску. Что будет с рациональностью? Во что выльется те-
перешний кризис рациональности и духовности в целом? Сумеет 
ли человечество сохранить баланс между рациональностью и ир-
рациональностью бытия и удержаться «у бездны мрачной на 
краю»? Увы, вопросов в данном случае пока что больше, чем отве-
тов… Возникает предположение о том, что удел рациональности – 
как в научной сфере, так и в сфере социокультурной – быть посто-
янно в пути и «на перепутье», в нескончаемом диалоге со своей 
вечной спутницей – иррациональностью.  

Список литературы 

1. Гайденко П.П. Введение. Проблема рациональности на исходе ХХ века // Ра-
циональность на перепутье : в 2 кн. Кн. 2. – Москва : РОССПЭН, 1999. – С. 5–
26.  

2. Гершензон М.О. Ключ веры // Гершензон М.О. Избранное. Т. 4. Тройственный 
образ совершенства. – Москва : Университетская книга ; Иерусалим : 
Gesharim, 2000а. – С. 125–167.  

3. Гершензон М.О. Кризис современной культуры // Гершензон М.О. Избранное. 
Т. 4. Тройственный образ совершенства. – Москва : Университетская книга ; 
Иерусалим : Gesharim, 2000б. – С. 7–21. 

4. Голосовкер Я.Э. Имагинативный абсолют // Голосовкер Я.Э. Избранное. Ло-
гика мифа. – Москва ; Санкт-Петербург : Центр гуманитарных инициатив, 
2010. – С. 7–217. 



Ремезова И.И. 

 182 

5. Жеребилов Г.Ю. Оправдание человека. Путь стяжания богоподобия // Полиг-
нозис. – 1998. – № 2. – С. 61–73.  

6. Захаров В.Д. Бытие и человек. Познание как проблема // Полигнозис. – 2009. – 
№ 1. – С. 32–43. 

7. Зельдмар Х. Утрата середины // Общество, культура, философия. Материалы к 
XVII Всемирному философскому конгрессу / ИНИОН, АН СССР. – Москва. – 
1983. – С. 56–102. 

8. Кант И. Критика чистого разума / пер. с нем. Н.О. Лосского. – Москва : 
Наука, 1999. – 655 с. 

9. Кантор В.К. Апология разума, или Как жить достойно // Кантор В.К. Русская 
литература, или Слово против Хаоса – классика и современность. – Москва ; 
Санкт-Петербург : Центр гуманитарных инициатив, 2021а. – С. 309–315. 

10. Кантор В.К. Две родины Достоевского: попытка осмысления. – Москва ; 
Санкт-Петербург : Центр гуманитарных инициатив, 2021б. – 608 с.  

11. Кантор В.К. Изображая, понимать, или Sententia sensa: философия в литера-
турном тексте. – Москва ; Санкт-Петербург : ЦГИ Принт, 2017. – 832 с.  

12. Кантор В.К. Революция как сон разума // Кантор В.К. Демифологизация рус-
ской культуры. Философические эссе – Москва ; Санкт-Петербург : Центр гу-
манитарных инициатив, 2019. – С. 162–181.   

13. Кантор В.К. Россия как судьба. – Москва ; Санкт-Петербург : Центр гумани-
тарных инициатив, 2023. – 524 с. 

14. Кантор В.К. Ф.А. Степун: русский философ в эпоху безумия Разума // Сте-
пун Ф.А. Сочинения. – Москва .: РОССПЭН, 2000. – С. 3–33. 

15. Коммуникативные основания научной рациональности. – Москва ; Санкт-
Петербург :  Центр гуманитарных инициатив, 2023. – 270 с.  

16. Кудаев А.Е. Антропологические основы концепции трагедии творчества в 
эстетике Н. Бердяева // Полигнозис. – 2010. – № 4. – С. 147–162. 

17. Красиков В.И. Конструирование онтологий // Красиков В.И. Конструирование 
онтологий. Эфемериды. – Москва : Водолей Publishers, 2007. – С. 7–80.  

18. Лессинг Т. Ницше, Шопенгауэр, Вагнер // Культурология. ХХ век. Антология. – 
Москва : Юрист, 1995. – С. 399–431. 

19. Мамардашвили М.К. Необходимость себя. Введение в философию. Лекции, 
статьи, философские заметки. – Москва : Лабиринт, 1996. – 432 с.  

20. Манхейм К. Диагноз нашего времени // Манхейм К. Избранное. Диагноз 
нашего времени. – Москва : РАО Говорящая книга, 2010. – С. 539–704. 

21. Мичурин И.В. Итоги шестидесятилетних трудов по выведению новых сортов 
плодовых растений. – Москва, 1934. – 367 с. 

22. Мудрагей Н.С. Рациональное – иррациональное: взаимодействие и противо-
стояние // Рациональность на перепутье : в 2 кн. Кн. 1. – Москва : РОССПЭН, 
1999. – С. 85–103. 

23. Пинкер С. Лучшее в нас. Почему насилия в мире стало меньше : пер. с англ. – 
Москва : Альпина нон-фикшн, 2021. – 952 с. 

24. Франк С.Л. Непостижимое. Онтологическое введение в философию религии // 
Франк С.Л. Сочинения. – Москва : Правда, 1990. – С. 183–559. 



Рациональность и традиция в социокультурном пространстве 

 183 

25. Хоружий С.С. Век после «Вех», или Две-три России спустя // Философия и 
культура. – Москва : ИФ РАН, 2009. – № 10 (22). – С. 15–19. 

26. Шацкий Е. Утопия и традиция : пер. с польск. – Москва : Прогресс, 1990. – 
456 с. 

27. Швырев В.С. О понятиях «открытой» и «закрытой» рациональности (Рацио-
нальность в спектре ее возможностей) // Рациональность на перепутье : в 2 кн. 
Кн. 1. – Москва : РОССПЭН, 1999. – С. 9–45. 

28. Шрейдер Ю.А. Этика. Введение в предмет : учебное пособие для высших 
учебных заведений. – Москва : Текст, 1998. – 272 с. 

29. Эмпедокл. «Очищения». Фрагменты из поэмы // Семушкин А.В. Эмпедокл. – 
Москва : Мысль, 1985. – С. 181–185.  

 



Цибизова И.М. 

 184 

ЭСТЕТИКА 

УДК 882                                            DOI: 10.31249/RPHIL/2024.02.12 
ЦИБИЗОВА И.М.* ЧИТАТЬ НЕ ТОЛЬКО ВАЖНО, НО И НЕОБ-
ХОДИМО: НАУЧНАЯ БИОГРАФИЯ Ю. МИККОНЕНА (Обзор) 

Аннотация. Представлена научная биография и обзор произ-
ведений финского философа, преподавателя факультета обще-
ственных наук и философии университета Йювяскюля, Юкка 
Микконена, осмысливающего проблемы философии литературы, в 
том числе авторского замысла, литературного повествования, по-
знавательной значимости чтения.  

Ключевые слова: авторский замысел; воображение; знание; 
когнитивные способности; познание; понимание; философия лите-
ратуры; чтение. 
TSIBIZOVA I.M. Reading’s not only important but olso necessary. 
Scientific biography of Jukka Mikkonen (Review)  

Abstract. A scientific biography and review of the works of the 
Finnish philosopher, teacher of the Faculty of Social Sciences and 
Philosophy at the University of Jyväskylä, Jukka Mikkonen, who 
comprehends the problems of the philosophy of literature, including the 
author’s intention, literary narrative, and the cognitive significance of 
reading, is presented.  

Keywords: author’s intention; cognition; cognitive abilities; ima-
gination; knowledge; philosophy of literature; reading; understanding. 

 
* Цибизова Ирина Михайловна – кандидат исторических наук, научный 

сотрудник отдела философии ИНИОН РАН; itsibizova@mail.ru (ORCID: 0000–
0003–1428–2152) 

mailto:itsibizova@mail.ru


Читать не только важно, но и необходимо.  
Научная биография Ю. Микконена 

 185 

Для цитирования: Цибизова И.М. Читать не только важно, но и 
необходимо. Научная биография Ю. Микконена (Обзор) // Социальные и 
гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Серия 3: 
Философия. – 2024. – № 2. – С. 184 –201. DOI: 10.31249/RPHIL/2024.02.12 

Финский мыслитель, сотрудник факультета общественных 
наук и философии университета Йювяскюля Юкка Микконен спе-
циализируется в области философии литературы и теории позна-
ния, предлагая интересные концепции авторского замысла, позна-
вательной роли художественной литературы и чтения. 

В статье «Философская художественная литература и акт со-
здания литературного произведения» (2008 г.) [3] Микконен, пы-
таясь заложить основы «когнитивистской теории художественной 
литературы», опровергает взгляды, ограничивающие создание ли-
тературного произведения рассказом (эстетически ценной) исто-
рии. В том числе антикогнитивные концепции британских фило-
софов искусства и литературы П. Ламарка и С.Х. Олсена, 
полагающих, что понимание замысла автора сведет на нет его цель – 
откровенно высказать собственные идеи и предложения. Литера-
турное произведение рассматривалось ими лишь как акт художе-
ственного повествования, в котором когнитивные интенции автора 
и намерения провозгласить истину не играют особой роли или 
полностью иррелевантны [3, p. 117]. Свою позицию финский мыс-
литель аргументирует, основываясь на существовании так называ-
емой «философской художественной литературы», в которой из-
ложение авторских интенций претворяет основной текст, 
приглашая читателя обдумать их, что важно для восприятия произ-
ведения как эстетически ценного и / или развлекательного. Исполь-
зуя концепцию Н. Кэрролла, Микконен предлагает постигать фи-
лософскую художественную литературу с помощью 
«литературных мысленных экспериментов» этого влиятельного 
философа [3]. 

В статье «Интенции и интерпретации: Философская художе-
ственная литература как диалог» (2009 г.) [2] автор идет против 
популярного в англоязычном литературоведении течения, заложен-
ного в 1940-х годах У.К. Уимсеттом и М. Бердсли и отвергающего 
возможность интерпретации художественного произведения, исхо-
дя из авторского замысла. Эти философы в «литературоведческом 
манифесте» «Вербальная икона» назвали подобные попытки 



Цибизова И.М. 

 186 

«международным заблуждением», утверждая, что произведение 
говорит само за себя [1]. Подобные убеждения превалировали 
свыше полувека в англоязычном литературоведении и философии 
литературы. 

Микконен демонстрирует, что понимание литературного 
произведения как разговора или диалога помогает в интерпрета-
ции его философского содержания1 и не противоречит концепциям 
«этетического антиинтенционализма»2, хотя учитывает и позицию 
«интенционалистов». Принимать во внимание авторский замысел 
и воспринимать произведение как диалог можно лишь при опреде-
ленном виде прочтения. Диалоговый подход ценен при интерпре-
тации познавательного контента произведения и содержащихся в 
нем истин, в частности при философском подходе к литературе, 
обладающей философским смыслом, например прозы и драматур-
гии Ж.П. Сартра.  

Мыслитель считает дебаты этих направлений «прискорбно 
туманными» [2]. Для Уимсетта и Бердсли авторский замысел – 
«композиция или план в авторском разуме». Из понятийного аппа-
рата теории концептуальной экономии разума американского эсте-
тика Дж. Левинсона они используют термины «категориальная 
интенция» (означающий намерение написать рассказ или эссе), 
«семантическая интенция» (авторский замысел в выборе слов и 
предложений) и введенное историком британской культуры 
М. Хэнчером понятие «окончательная интенция», характеризую-
щее то, что автор пытался добиться или вызвать своим произведе-
нием. В интенционалистской интерпретации выделяются широкая 
и узкая версии. Узкая, представленная Э.Д. Хиршем и названная 
М. Бердсли «идентичностными тезисами», гласит: смысл литера-
турного произведения отражает замысел создавшего его автора. 
Широкая же предполагает, что авторский замысел релевантен или 
в какой-то мере определяет смысл произведения.  

Придерживаясь широкой версии, Микконен полагает, что 
верная интерпретация произведения не всегда полностью опреде-

 
1 В частности, это касается трудов Ж.-П. Сартра.   
2 Так Микконен называет течение, отвергающее возможность и необходи-

мость интерпретации авторского замысла и утверждающее, что произведение 
говорит само за себя.  



Читать не только важно, но и необходимо. 
Научная биография Ю. Микконена 

187 

ляется его автором, однако авторский замысел при интерпретации 
учитывать нужно. Как поясняет теоретик умеренного современно-
го интенционализма американский философ Н. Кэрролл1, интер-
претация литературного произведения подразумевает освещение 
его смысла вместе с авторским замыслом. Последний рассматри-
вается только в той мере, в которой был воплощен, в отличие от 
«хампти-дамптиизма2», позволяющего автору трактовать его по 
своему желанию. При возможности нескольких интерпретаций, 
верной будет учитывающая авторский замысел. Следует также 
рассматривать исторический контекст, общественное мнение эпо-
хи, биографию и творчество автора.  

Антиинтенционалисты ограничиваются семантическими 
особенностями произведения. Ж.-П. Сартр для распространения 
своих идей писал пьесы, не ограничивающие аудиторию кругом 
профессиональных философов. С другой стороны, Х.Л. Борхес, 
создавший философски значимые произведения, одно из которых 
даже признавалось самым популярным мысленным эксперимен-
том в философии искусства, не задумывал их как философские 
трактаты. Интенционалистская интерпретация позволяет опреде-
лить, является ли произведение философским трактатом, облачен-
ным в литературную форму, или философским литературным про-
изведением. Проблема Беккета – Фуко по-разному решается при 
литературном и философском подходе к интерпретации. Интенци-
оналистский подход позволяет определить, в какой мере изложен-
ные идеи поддерживаются автором и каковы его собственные 
взгляды.  

Один из главных аргументов антиинтенционалистов заклю-
чается в трудности или невозможности постижения авторского 
замысла. «Метафизическое наступление на интенционализм», как 
назвал его Д. Даттон, полностью отвергало подобную возмож-
ность [2]. К. Брукс иронично заметил, что читал «Горацианскую 
оду»3, а не убеждения Марвелла. Антиинтенционалисты полагают, 

1 Так назвал течение сам Кэрролл. 
2 Термин появился благодаря словам персонажа Л. Кэрролла Шалтая-Бол-

тая, который в разговоре с Алисой утверждал: «Когда я использую слово, оно 
означает именно то, что я хочу, ни больше ни меньше».  

3 Имеется в виду «Горацианская ода на возвращение Кромвеля из Ирлан-
дии» Эндрю Марвелла. 



Цибизова И.М. 

 188 

что намерения состоят из убеждений и желаний, а эти вещи при-
надлежат сознанию. Д. Дики и К. Уилсон утверждают бесполез-
ность изложения автором своего замысла, поскольку невозможно 
понять, какой смысл он действительно намеревался вложить в 
произведение.  

При философском подходе стараются определить то, как со-
здается портрет литературного персонажа, какие взгляды характе-
ризуют его и вымышленный мир, а какие принадлежат автору, ка-
кова конечная авторская интенция, насколько можно доверять 
рассказчику и т.д.  

Микконен, как умеренный интенционалист, полагает, что 
авторский замысел тем или иным образом появляется в произве-
дении. Это признает даже Уимсетт, утверждающий, что замысел 
так или иначе «просачивается» в текст, однако насчет истинных 
авторских намерений можно лишь строить гипотезы. Для антиин-
тенционалистов автор – ненадежный свидетель в вопросах, каса-
ющихся его произведения, так как в разных ситуациях может по-
разному декларировать свои цели. Современные умеренные ин-
тенционалисты признают ценность авторских ремарок относи-
тельно замысла, но относятся к ним с подозрением: их значение и 
ценность – такой же предмет интерпретации, как и само произве-
дение. Это полезные ключи к гипотезам, эффективные при срав-
нении с текстом. Декларирование намерений отлично от шутливо-
го интервью Борхеса для «Романтического манифеста»1 А. Рэнд. 
Жанры, в которых делаются эти заявления, регулируются институ-
тами, управляемыми законами и социальными практиками. Пра-
вила института литературы более расплывчаты, чем института фи-
лософии. Писатели, как и другие художники, часто играют с ними, 
нарушая их. Зачастую авторские ремарки становятся скорее ча-
стью произведения, чем декларированием целей.  

Микконен обращается к теории паратекста Ж. Женетта с его 
составляющими – перитекстом и эпитекстом как «приспособлени-
ями» для лучшего понимания. Перитекст определяется как тексту-
альное обрамление произведения. Это названия глав, примечания 
и т.д. Под эпитекстом подразумеваются более отдаленные тексты: 

 
1 «Романтический манифест: Философия искусства» – сборник эссе фило-

софа Айн Рэнд, впервые опубликованный в 1969 г.  



Читать не только важно, но и необходимо.  
Научная биография Ю. Микконена 

 189 

авторские интервью, письма, дневники, рукописи. Паратекст, 
включающий обложку, создается не только автором, но и издате-
лями, критиками, влияющими на восприятие «смысла» и «цели» 
произведения. Неверно относить их к искренней авторской «де-
кларации намерений», последние составляют лишь часть художе-
ственного представления произведения публике [2].  

Авторское изложение замысла в рамках литературного инсти-
тута позволяет выстроить верную интерпретацию вымышленного 
мира. Иногда при замысле создать неоднозначное и воодушевляю-
щее произведение аудитория воспринимает его противоположным 
образом – как не выполнившим своего предназначения или даже 
как «смерть автора». Согласно Бердсли, в случае радикального 
конфликта интерпретаций стоит обращаться к тексту, доверяя по-
лученным из него «внутренним свидетельствам». Для умеренных 
интенционалистов в случае неправдоподобия авторских заявлений 
в отношении семантической ценности произведения именно по-
следняя больше свидетельствует о замысле, чем декларированная 
интенция. «Заслуживающими доверия» Микконен называет по-
добные декларации философов-романистов, к которым относит 
довольно гетерогенную группу, включающую Дж. Сантаяну, 
А. Рэнд, Ж.-П. Сартра, С. де Бовуар, У. Эко, А. Мердока, признан-
ных членами институтов философии и литературы. Существуют 
институциональные основания для определения интуитивно при-
нимаемых и широко используемых интерпретационных практик 
дешифровки литературных произведений в свете авторских фило-
софских изысканий, с использованием диалогового подхода. Фи-
лософы в дискурсе придерживаются определенных диалектиче-
ских норм. Они обеспечивают истинность своих пропозиций, 
аргументацию утверждений, соответствующих их взглядам и убеж-
дениям. Не все декларированное истинно, и одни утверждения за-
служивают больше доверия, чем другие. Ныне часто утверждается 
возможность двух видов прочтения «Тошноты» Сартра и антиуто-
пии Рэнд «Атлант расправил плечи»: как литературного произве-
дения и с выделением их философских аспектов.  

Философское отношение к литературе отвергается утвер-
ждающими, что оно исключает литературное прочтение, крайне 
несправедливо в отношении произведения или является категори-
альной ошибкой. Философы якобы интерпретируют произведение 



Цибизова И.М. 

 190 

«схематично», не понимая эстетической и литературной ценности. 
При «чисто философском» использовании – например, цитирова-
нии в моральной философии – произведение не воспринимается 
как произведение искусства, упускается роль его эстетических ка-
честв. П. Ламарк и С.Х. Олсен утверждают, что читающий книгу 
как «образец морального суждения» не подходит к ней с «позиции 
литературы», и эти варианты прочтения отличны. Философский 
подход, по их мнению, не относится к литературе как «отдельной 
и независимой практике», сводя ее к жанрам или произведениям, 
предоставляющим примеры для философских рассуждений, не 
проясняющих роли литературы. Диалоговый подход отвергается в 
силу того, что философы, привносящие внелитературные, даже 
лингвистические, парадигмы в модели интерпретации, рискуют 
упустить признаки специфичности литературных функций произ-
ведения.  

Обычно философский подход ограничивается философски-
ми функциями определенных жанров или произведений. Игнори-
рование литературных особенностей при строго пропозициональ-
ном подходе сводит произведение к авторским суждениям при 
игнорировании релевантности повествования героев и компози-
ции. Микконен настаивает на необходимости диалогического под-
хода в философской интерпретации, сосредоточенной на аргумен-
тации и истинах. Литературная интерпретация «Тошноты» Сартра 
требует экспликации и оценки тематического содержания, диало-
говый подход – расшифровки чувств, позиции и мыслей Роканте-
на1, иллюстрирующих экзистенциальную тоску. Этот роман под-
разумевает и литературное, и философское прочтение, и ни одно 
из них не исключает другого. Осмысление философских аспектов 
не отрицает необходимости рассматривать литературные достоин-
ства и эстетическую ценность. Согласно Кэрроллу, эстетическое 
наслаждение не ведет к «заинтересованному диалогу». Против фи-
лософского подхода выдвигался и институциональный аргумент, 
представляющий литературу и философию различными социаль-
ными практиками, требующими различных интерпретаций и оце-
нок. Микконен же считает эти практики сопряженными. Платон, 
Кьеркегор, Сартр и другие использовали литературные формы для 

 
1 Главный герой романа Сартра «Тошнота».  



Читать не только важно, но и необходимо.  
Научная биография Ю. Микконена 

 191 

представления своих философских воззрений. У Ф. Ницше, Ж. Ба-
тая и М. Бланшо грань, разделяющая эти практики, весьма зыбкая. 
Согласно Ламарку, литературное рассмотрение философского 
произведения отнюдь не исключает, не превосходит и не делает 
нерелевантным философскую сфокусированность на аргументах, 
выводах, валидности и истине. Верно и обратное.  

Литературное произведение – это сообщение, средство ком-
муникации, лингвистическая целостность, состоящая из слов и 
предложений, скомпонованных для чтения аудиторией. Микконен 
рассматривает то, какова природа этой коммуникации и кто ее 
осуществляет. Действительные интенционалисты видят в искус-
стве человеческую деятельность, создающую шедевры-артефакты 
благодаря замыслу, сформировавшемуся в разуме автора. Будучи 
лингвистическими и художественными объектами, литературные 
произведения используются для выражения мыслей и идей: они 
сознательно создаются как предметы, понятные аудитории. Кэр-
ролл доказывает диалоговый характер литературы, утверждая, что 
читатели подходят к литературным шедеврам не как к «кодам, 
нуждающимся в расшифровке», но как к деятельности и ее про-
дуктам, которые создаются агентами, действовавшими осознанно 
[2].  

Антиинтенционалисты и гипотетические интенционалисты 
признают коммуникативную природу литературы, отрицая диало-
говую и, вместе с ней, – адекватность авторского замысла при ин-
терпретации, и делают  онтологическое различие между «сферой 
жизни, например, разговорами и деятельностью» и «сферой искус-
ства». Эстетические интенционалисты считают естественным «об-
ращение к личности» автора – биографии – ради ключей или по-
мощи в построении гипотез о подразумеваемом в повседневном 
дискурсе. Антиинтенционалисты отвергают любые ссылки на ав-
тора. Диалоговая природа литературы отрицается из-за различия 
коммуникативной природы разговоров и лингвистических шедев-
ров. Питер Джонс полагает, что в результате классификации про-
изведения как романа читатели, «согласно договору», получают 
определенную свободу в его интерпретации. В повседневной речи 
интерпретацию определяет практическая необходимость, в интер-
претации произведения она не обладает приоритетом. Дж. Дики и 
У.К. Уилсон отвергают диалоговый подход из эстетических сооб-



Цибизова И.М. 

 192 

ражений, воспринимая произведение как шедевр, а не некие «по-
слания» автора. Кэрролл настаивает на диалоговом подходе в свя-
зи с когнитивной функцией литературы: понимая произведение и 
как посредника, и как произведение искусства, можно получить 
более точное двустороннее знание.  

Микконен подчеркивает, что различные подходы допускают 
разные средства интерпретации, настаивая на возможности объ-
единения интенционализма с интерпретационным плюрализмом. 
С. Дэвис предложил применять несколько интерпретационных 
подходов, видя в «стремлении к истине» или «нацеленной на истину 
интерпретации», не отличающейся от интерпретации разговоров, 
лишь один из них. Можно также использовать психоаналитическую 
или марксистскую методику. Литературная интерпретация не игно-
рирует поиска истины. В литературе он видит «развлечение, не 
только позволяющее, но и поощряющее исследование вариативности 
значений», так как интерес к ней вызывается мотивами, отличными 
от поиска смысла повседневных разговоров. В этом он находит до-
вод против использования диалогового метода в интерпретации. 
С точки зрения Микконена, наряду со свободой интерпретации 
диалоговый подход правомочен, поскольку таковой философский, 
заинтересованный в поиске истины, не слишком отличен от поис-
ка смысла в лингвистической коммуникации. Помимо эстетичес-
ких, литературное произведение обладает и социальными целями – 
передать читателям авторские убеждения. Когнитивная цель ин-
терпретации заключается в выявлении авторского замысла. Со-
гласно Кэрроллу, значение высказывания эксплицируется в соот-
ветствии с намерением говорящего. Философские литературные 
произведения являются диалогом автора с читателем. При фило-
софском диалоговом подходе выясняется, что Сартр хочет сказать, 
описывая опыт Рокантена. Это означает не сведение произведения 
к философскому трактату, но его восприятие как шедевра, исполь-
зующегося для передачи философских воззрений.  

Антиинтенционалисты отрицают диалоговый подход, 
утверждая, что повествование освобождает автора от «серьезного» 
дискурса. «Литературное использование» языка отвергает исполь-
зование авторского замысла в интерпретации. Манера повествова-
ния в прозе запрещает авторам высказывать свои истинные наме-
рения; даже при наличии таких утверждений трудно отличить 



Читать не только важно, но и необходимо.  
Научная биография Ю. Микконена 

 193 

авторские идеи от мыслей персонажей; не существует эпистемоло-
гического принципа различения авторских сентенций и идей, из-
влеченных читателем. Согласно Бердсли, иллокутивные акты1 – 
это действия лирического героя, от лица которого ведется повест-
вование. Действительный автор лишь описывает действие, репли-
ки принадлежат персонажам, несуществующим в реальной жизни; 
следовательно, не стоит искать их намерений в жизни реального 
автора. Одни и те же высказывания могут иметь разное значение, в 
зависимости от контекста при иронии, сатире или пародировании. 
Авторы действуют посредством слов (или героев). В художествен-
ное произведение иллокутивные акты встроены посредством ав-
торских ремарок и реплик персонажей, описаний, литературных 
зарисовок и композиции произведения. Антиинтенционалисты ис-
ключают истинность авторских деклараций, в диалоговом фило-
софском подходе они рассматриваются как косвенные, подразуме-
вающиеся или наводящие на размышления. Литературное 
произведение интерпретируется как вымышленное повествование, 
созданное по сценарию «если бы это было так», посредством 
утверждающего дискурса, возвышающегося от повседневных тем 
до философских, с вниманием и к высказываниям литературных 
персонажей, и к конечному смыслу. Согласно Кэрроллу, авторская 
манера повествования не исключает диалогового подхода к интер-
претации, но побуждает к нему, так как истинные авторские взгля-
ды зачастую «сокрыты» или «подразумеваются», обеспечиваются 
путем «косвенных приемов», передаются посредством авторских 
отступлений, аллегорий, предположений, описаний и т.д. При диа-
логовом подходе требуется понять, почему автор создал персона-
жа таким-то, вложил в его уста такие-то реплики и какую роль он 
играет в композиции произведения. При интерпретации «Диало-
гов»  Платона пытаются понять, как участники, и имеющие исто-
рические прототипы, и вымышленные, аргументируют свои 
утверждения, почему их убеждают доводы Сократа. Кэролл зада-
ется вопросом, почему древнегреческим пьесам приписывают фи-
лософский характер, отрицая возможность прозаика вложить соб-
ственные философские идеи в уста героев. Почему легитимно 

 
1 Иллокутивный акт (лат. – кроющийся в, внутри) – прагматический ком-

понент смысла высказывания, отражающий коммуникативную цель говорящего.  



Цибизова И.М. 

 194 

рассматривать Платоновского Сократа с интенционалистской точ-
ки зрения, но нельзя применить подобный подход к Алеше1 До-
стоевского? Он убежден, что при трактовке Достоевского нужно 
опираться на его биографию и дневники, Сартра – на гипотезы и 
утверждения из философских произведений.  

Иногда в произведении выражаются идеи, не принадлежа-
щие автору. Дж. Левинсон полагает, что части или элементы про-
зы, которые Кэролл считает «невыдуманными», например, фило-
софию Л.Н. Толстого в романе «Война и мир», следует вначале 
приписать «подразумевающемуся герою» или, по словам Бердсли, 
подразумевающемуся рассказчику, персонажу, описывающему 
свой (вымышленный) мир. Эти «эссеистские включения» нелогич-
но классифицировать как авторские, так как автор не принадлежит 
вымышленному миру и не верит в его героев и события, в отличие 
от подразумевающего персонажа. Различение авторских ремарок и 
ремарок подразумевающегося персонажа «разрушает эстетиче-
скую целостность произведения».  

По мнению Микконена, диалоговый подход не нарушает эс-
тетической целостности произведения (Левинсон) и не ущемляет 
литературных качеств (Ламарк). Заинтересованный в понимании 
авторского замысла не приписывает лирические отступления ис-
ключительно автору. По словам П. Свирски, хотя категориальной 
интенцией Ф. Рабле было создание литературного произведения, у 
него были и другие намерения, например критика церкви. Принад-
лежность к литературному институту не отвращает авторов от 
своих интенций при создании произведения. Скорее, этот институт 
определяет реакцию читателей, заставляя поверить повествованию 
вымышленного рассказчика. Даже вымышленные высказывания 
(это на первом месте) могут разделяться автором (на втором ме-
сте). Гипотетические интенционалисты полагают, что реплики ге-
роев неадекватны вне их мира, поскольку они вымышлены. Дей-
ствительные интенции принадлежат только действительному 
человеческому агенту. Необходимо различать высказанное авто-
ром и возникшие при чтении предположения. Вопрос об истинно-
сти высказываний автора носит не онтологический, но эпистемо-
логический характер: он касается определения того, что читатель 

 
1 Алексей, младший из братьев Карамазовых. 



Читать не только важно, но и необходимо.  
Научная биография Ю. Микконена 

 195 

вынес самостоятельно. Эпистемологического принципа для этого 
не существует. Кэрролл предлагает восходить от основания «через 
вещь к вещи», опираясь на результаты «практического критициз-
ма», принимая правомочность интенционалистских гипотез. Мик-
конен согласен с предложенным modus operandi, вопреки трудно-
стям различения авторского замысла и интенций литературных 
героев [2].  

Следующей значимой вехой в научной биографии Микконе-
на стал труд «Когнитивная ценность философской художествен-
ной литературы» [6], в котором ставится вопрос, может ли литера-
турное произведение с точки зрения пропозиционального знания 
содержать значимые философские идеи. Философская ценность 
литературы определяется в зависимости от того, насколько произ-
ведение содержит истину и плоды познания, а также в какой мере 
оно может рассматриваться как средство коммуникации автора. 
Отдельный раздел посвящен доминирующей в англоязычной ли-
тературе теории «притворства», или «выдумок»1, отвергающей 
пропозициональные концепции литературной истины. Рассматри-
вая и другие доводы противников познавательных функций и цен-
ности литературы, автор демонстрирует, как ее произведения спо-
собствуют познанию, предлагая суждения, советы и гипотезы для 
читательского постижения.  

Обозревая историю диспута интенционалистов и антиинтен-
ционалистов с акцентированием современных тенденций, Микко-
нен рассматривает различные подходы к концепциям автора, роли 
авторского замысла, значения и смысла литературного произведе-
ния, отстаивая познавательную ценность литературы с особым 
вниманием к особенностям языка литературного произведения [6, 
p. 15–44], корреляциям литературы и истины [6, p. 45–98], смысла 
и интерпретации [6, p. 99–136], в заключение напоминая о пользе 
чтения [6, p. 137–142].  

Развивая эти идеи в монографии «Философия, литература и 
понимание: О чтении и познании», мыслитель пропагандирует 
чтение с прагматической точки зрения как способ углубить соб-

 
1 Наиболее влиятельным автором в этой области является американский 

филосф Кендалл Левис Уотсон, написавший книгу «Мимезис как притворство: 
Об основаниях репрезентативных искусств» [7].  



Цибизова И.М. 

 196 

ственное понимание реальности с экзистенциальной точки зрения 
[4, p. 1–2], для развития логики и ценностной ориентации, повы-
шения культуры и, следовательно, возможности реализоваться – 
залога более успешной продажи собственного труда работодателю 
[4, p. 4], превращения познания в ценность [4, p. 6–7], возможно-
сти стать человечнее [4, p. 5], развить эстетическое сознание [4, p. 
10]. Для углубления понимания значения чтения автор предлагает 
воспринимать его посредством четырехмерной (4E)1 модели по-
знания воплощенного, автоматически включенного в процесс, 
установочного, а также широкого и протяженного [4, p. 7], вопре-
ки скептическому мнению о художественной литературе многих 
аналитических философов [4, p. 11]. Чтение Микконен интерпре-
тирует как активную, развивающую оптимистический этос [4, p. 
12] деятельность, принципиально модифицирующую субъекта [4, 
p. 15].  

В четырех главах книги осмысливаются природа литератур-
ного воображения [4, p. 13–40], эпистемологическая ценность ли-
тературных нарративов [4, p. 41–58], относящиеся к художествен-
ной литературе концепции познания, знания и понимания [4, 
p. 59–88] и свидетельства эпистемологического воздействия лите-
ратурных произведений на читателей [4, p. 89–118]. 

Познавательная ценность литературы интерпретируется ши-
роко: от ее способности передавать знания вплоть до углубления 
понимания самих себя, других людей и окружающего мира с уче-
том интенсивных исследований в этой области психологии, 
нейронауки и философии сознания. Автор пытается объединить 
теоретические и эмпирические подходы к проблеме и развить ме-
тодологию осмысления литературы и познания. 

При осмыслении воображения аналитические философы 
больше интересовались «вымышленным», чем эстетическим изме-
рением литературы. Литературное воображение рассматривается 
как пропозициональная установка, с помощью которой читатель 
усваивает содержание работы. В аналитической философии лите-
ратуры оно преимущественно интерпретируется как пассивный, 
осуществляющийся под руководством текста или автора ответ, 

 
1 В оригинале она названа 4E – от английских определений embodied, 

embedded, enactive, extended.  



Читать не только важно, но и необходимо.  
Научная биография Ю. Микконена 

 197 

заставляющий притвориться, что все так и есть или временно пе-
ренять какие-то убеждения и эмоции. Философы различают вооб-
ражение (приемлемое) и фантазию (неприемлемую), а также интер-
претацию (приемлемую) и использование (неприемлемое) работы. 
Некоторые концепции радикально отказываются от интерпретации 
воображения как конструктивного и творческого предприятия. За-
щищая «эстетическую» позицию, Микконен оставляет простран-
ство для активной роли читателя в интерпретации. Критикуя не-
обоснованно ограниченное понимание «приемлемой» реакции 
воображения на произведение, он сосредоточивается на заинтере-
сованности в сложности и амбивалентности книги. Читательское 
взаимодействие с текстом допускает интенсивный диалог между 
вымышленным и реальностью, поскольку интерпретация предпо-
лагает, а иногда делает необходимым, разные пути размышления 
над вымышленным в контексте реальности.  

Во второй главе осмысливается эпистемологическая значи-
мость нарративов. Представители разных отраслей науки проде-
монстрировали сущностную роль нарративов в понимании людь-
ми самих себя, окружающих и реальности, а также в обработке и 
передаче информации. Некоторые литературоведы настаивают, 
что «нарративный империализм» сводит комплексность и много-
образность литературы к упрощенным моделям и стереотипам. 
Аналитические философы оспаривают эпистемологическую цен-
ность повествовательности, так как она добавляет мало нового к 
пониманию и объяснению человеческой деятельности.  

Некоторые философские концепции, атрибутируя эпистемо-
логическую ценность литературных нарративов, обсуждают их 
потенциальную опасность для понимания человеком самого себя. 
Микконен же заключает, что подобный критицизм основывается 
на узком понимании знания и концепции, определяющей наррати-
вы как пространные, завершенные и «закольцованные», и предпо-
лагает, что новая теория понимания определит также новое 
направление дебатов о эпистемологической ценности повествова-
ния, литературе и повседневности. 

Используя эпистемологические исследования Кэтрин Эл-
джин, Нила Купера, Джонатана Кванвига и Линды Загребски, фин-
ский философ представляет понимание как оригинальное когнитив-
ное достижение: в отличие от знания, оно обладает холистической и 



Цибизова И.М. 

 198 

процессуальной природой, касаясь придания значимости индиви-
дуальным истинам, а также нахождения и создания связей между 
фрагментами знания со ссылками на его основные аспекты. Нарра-
тивы не только сохраняют, но и структурируют и оценивают ин-
формацию; объясняя человеческую деятельность, они передают 
многогранность ситуации благодаря эмоциональным и мотиваци-
онным значениям действия. 

Процессуальный характер касается иммерсионной погру-
женности в литературное повествование, в ходе которой познается 
структурное измерение текста и развиваются эмоции. Вымышлен-
ность связана с исследованием произведения как плода литератур-
ного вымысла. Признав вымышленность литературных нарративов 
и подходя к ним с точки зрения «внешнего наблюдателя», состав-
ляют представление о литературных сюжетах и приемах повество-
вания. Этот получаемый в процессе чтения навык углубляет пони-
мание повседневных нарративов: помогает выделять и осмысливать 
художественные, мифологические и риторические аспекты раз-
личных историй, которые окружают людей и влияют на их повсе-
дневную жизнь [4, p. 41–58].  

Основное внимание уделяется эстетическому познанию. По-
знавательная ценность литературы осмысливается с позиций тео-
рий знания, когнитивных навыков и понимания [4, p. 59–88]. Тео-
рия понимания превосходит остальные эпистемологические 
концепции в силу включения различных познавательных ценно-
стей, ассоциирующихся с литературным повествованием. Позна-
ние не является линейным однонаправленным процессом. Литера-
турной эпистемологии следует придавать большее значение «пути 
к пониманию». Произведение склонно оспаривать концепции чи-
тателей и ставить вопросы, на которые нет ультимативных отве-
тов: оно стимулирует мысленные процессы, в идеале ведущие к 
исследованию и пересмотру собственных представлений. Резуль-
татом может стать не озарение, но сомнение, интерпретируемое 
как шаг на пути к познанию. Литературная интерпретация порой 
требует «смешения» схем познания или модификации когнитивно-
го аппарата, и трудно показать изменения, выходящие за пределы 
литературного царства и касающиеся повседневности [4, p. 80–86].  

Аналитические философы много писали о познавательном 
эффекте литературы, уделяя мало внимания ее пользе для читате-



Читать не только важно, но и необходимо.  
Научная биография Ю. Микконена 

 199 

ля. Некоторые скептически воспринимают позитивное воздей-
ствие, требуя подтверждения познавательных эффектов. Обраще-
ние к методологии и требование эмпирических подтверждений 
отчасти связано ростом интереса к проблеме психологов.  

В последней главе Микконен для создания методологической 
базы попытался построить мосты между аналитической философи-
ей, литературоведением и психологией познания. Осмыслив тради-
ционный метод философии литературы, основывающийся на ин-
ститутах и интроспекции, и натуралистический подход, он не счел 
ни один из них эффективным, и предложил плюралистическую 
методологию, ищущую подтверждение познавательного эффекта в 
литературной практике и ее изучении. Академический критицизм 
занят развитием теории и занимается не всеми ценностями, кото-
рые читатели ищут в литературе; критический анализ не оставляет 
пространства для перлокутивного эффекта1, оказываемого произ-
ведением на читателя. Микконен предпочел эмпирические иссле-
дования, осуществляемые преподавателями литературоведения и 
социологии на своих студентах. Лучше всего это проявляется в 
эссе, автобиографиях и других нехудожественных текстах, авторы 
которых осмысливают литературные влияния на себя и демон-
стрируют полученные навыки [4, p. 89–118].  

В заключении Микконен высказывает распространенную 
идею о необходимости определения фиксированного познаватель-
ного контента произведения, который обязательно усваивается при 
надлежащем прочтении. Авторский замысел представляет несо-
мненный интерес, но, ограничиваясь им, читатели упустят многое 
в эстетическом и интеллектуальном смысле. Явно выраженные 
«когнитивные» цели литературного произведения при интерпрета-
ции можно признавать или игнорировать. По прошествии времени 
произведение может утратить актуальность либо обрести фило-
софскую или социальную значимость.  

Литературное познание лучше всего понимать как реляцион-
ное, познавательный эффект зависит от читательской компетен-
ции, подготовительного знания, интересов, а также рамок и целей 
интерпретации. Понимание бывает поверхностным и глубоким, 

 
1 Перлокутивный эффект – изменение взглядов, поведения, отношения, 

представлений адресата в результате речевого воздействия. 



Цибизова И.М. 

 200 

касаться разных аспектов, осмысляемых в различной степени. 
В основе философского изучения проблемы лежит романтическая 
идея радикально трансформирующего чтения. Однако подобное 
понимание психологически наивно: оно игнорирует небольшие, но 
значимые озарения, проистекающие из чтения, и тонкости когни-
тивного развития [6, p. 137–142].  

Фиона Сейлис также допускает использование художествен-
ной литературы для развития «пропозиционного знания», преду-
преждая о необходимости соблюдения правил формальной логики 
и необходимости верно формулировать проблему. Сравнивая сте-
пень нарциссизма литературных героев Зафода1 и Морриса2, она 
присвоила первому, более самовлюбленному, индекс «i», второму – 
«j», дабы, приняв, что i > j, сделать вывод, что данная пропозиция 
неверна, поскольку этих вымышленных персонажей не существует 
в реальной жизни. Для избежания логического противоречия она 
настаивает на уточнении: «Существуют определенные степени 
нарциссизма “i” и “j”, при том, что i > j, и в соответствии с “Авто-
стопом по галактике” Зафод обладает нарциссизмом в степени “i” , 
в соответствии с “Академическим обменом” Моррис обладает 
нарциссизмом в степени “j”» [8, p. 118]. 

Чешский философ М. Зах находит в этом излишнюю форма-
лизацию, которая лишь уводит в сторону и отвлекает внимание от 
проблем творческой силы воображения, общих и абстрактных ме-
тафизических проблем, на раскрытие которых мыслительница 
претендовала [Ibid.]. Этот классический пример «формализации 
ради формализации», не привносящей в научное знание ничего 
нового, вызывает недоумение: неужели читателям или философам 
нужно объяснять, что вымышленные персонажи называются так 
потому, что являются плодом авторского вымысла.  

С одной стороны, приятно, что на современном прагматич-
ном Западе еще есть люди, пытающиеся вернуть интерес к чтению 
не только профессиональной, но и художественной литературы, 
доказывая несомненную пользу этого занятия. Радует и отказ от 

 
1 Герой фантастической эпопеи Дугласа Адамса «Автостопом по галакти-

ке», по мотивам которого снят одноименный фантастический комедийный 
фильм. Зафод Билброкс – Президент Галактики.  

2 Герой романа Дэвида Лоджа «Академический обмен», первого в «Уни-
верситетской трилогии». 



Читать не только важно, но и необходимо.  
Научная биография Ю. Микконена 

 201 

отрицания важности авторского замысла при интерпретации ху-
дожественного произведения. С другой – бросается в глаза склон-
ность к упрощениям в попытках заставить прагматичного человека 
читать. Вспоминая труды Ю.М. Лотмана, невольно задаешься во-
просом, касающимся игнорирования на Западе теорий и концеп-
ций многих наших выдающихся мыслителей, и приходишь к вы-
воду о том, что сейчас эта лакуна будет все больше углубляться и 
расширяться.  

Список литературы 

1. Beardsley M., Wimsatt W.K. The Verbal Icon // Internet Archive. – URL: 
https://archive.org/stream/in.ernet.dli.2015.101371/2015.101371.The-Verbal-Icon_ 
djvu.txt  (date of access: 25.10.2023).  

2. Mikkonen J. Intentions and Interpretations: Philosophical Fiction as Conversation // 
Contemporary Aesthetics. – Providence, Buffalo : Rhode Island School of Design, 
Department of Philosophy at the University at Buffalo, SUNY. – 2009. – Vol. 7. – 
URL: https://digitalcommons.risd.edu/liberalarts_contempaesthetics/vol7/iss1/12/ 
(date of access: 25.10.2023). 

3. Mikkonen J. Philosophical Fiction and the Act of Fiction-Making // SATS, 
Northern European Journal of Philosophy. – Berlin : De Gruyter, 2008. – № 9 (2). – 
P. 116–132. – URL: https://philpapers.org/rec/MIKPFA-2 (date of access: 
22.10.2023).  

4. Mikkonen J. Philosophy, Literature and Understanding : On Reading and Cognition. – 
London : Bloomsbury Academic, 2021. – 179 p.    

5. Mikkonen J. Précis of Philosophy, Literature and Understanding: On Reading and 
Cognition // Philosophia. Open access Published. – 2023. – 22 September.  

6. Mikkonen J. The Cognitive Value of Philosophical Fiction. – New York : 
Bloomsbury Academic, 2013. – 224 p. – URL: https://lib-king.ru/518459-
cognitive-value-of-philosophical-fiction.html  (date of access: 26.11.2023). 

7. Watson K.L. Mimesis as Make-Believe: On the Foundations of the Repre-
sentational. – Cambrige : Harvard University Press, 1990. – 450 p.  

8. Zach M. Conceptual analysis in the philosophy of science // Balkan journal of 
philosophy. – 2019 – Vol. 11, N 2. – P. 107–124.  

 

https://archive.org/stream/in.ernet.dli.2015.101371/2015.101371.The-Verbal-Icon_djvu.txt
https://archive.org/stream/in.ernet.dli.2015.101371/2015.101371.The-Verbal-Icon_djvu.txt
https://digitalcommons.risd.edu/liberalarts_contempaesthetics/vol7/iss1/12/
https://philpapers.org/rec/MIKPFA-2
https://lib-king.ru/518459-cognitive-value-of-philosophical-fiction.html
https://lib-king.ru/518459-cognitive-value-of-philosophical-fiction.html


Цибизова И.М. 

 202 

 
 

Институт научной информации по общественным наукам  
Российской академии наук  

Нахимовский проспект, д. 51/21, 
Москва, 117418 

http://inion.ru  
 

Отдел печати и распространения изданий 
Тел.: (925) 517-36-91 

e-mail: inion-print@mail.ru 
 

Отпечатано по гранкам ИНИОН РАН 
ООО «Амирит» 

410004, Саратовская обл., г. Саратов 
ул. Чернышевского, д. 88, литера У 

 

 
 
 
 

Социальные и гуманитарные науки 
Отечественная и зарубежная литература 
Информационно-аналитический журнал 

 
Серия 3 

 
ФИЛОСОФИЯ 

2024 – № 2 
 
 

Техническое редактирование 
и компьютерная верстка  В.Б. Сумерова 

Корректор  Д.Г. Валикова 
 
 
 

Подписано к печати 30.04.2024  
 Формат 60×84/16 

Печать офсетная 
Усл. печ. л. 12,75 
Тираж 300 экз.  
(1–100 экз. – 1-й завод) 

Бум. офсетная № 1 
Цена свободная 
Уч.-изд. л. 10,1 

Заказ №    

 

mailto:inion-print@mail.ru

	ПАМЯТИ ГЕОРГИЯ ВЛАДИМИРОВИЧА ХЛЕБНИКОВА
	СОВРЕМЕННАЯ ФИЛОСОФИЯ
	КИМЕЛЕВ Ю.А.0F* НЕМЕЦКАЯ ФИЛОСОФСКАЯ АНТРОПОЛОГИЯ XX–XXI вв. ЧАСТЬ ПЕРВАЯ. НАЧАЛЬНЫЙ ПРОЕКТ
	Аннотация. В статье анализируется исследовательская программа в сфере философской антропологии, оформившаяся в немецкой философии в 1920–1930 годы прошлого столетия. Программа ставит перед собой цель философской концептуализации «сущности человека» с ...
	Ключевые слова: философская антропология; сущность человека; ступени органического; открытость человека миру; естественные и биологические науки; социальные науки.

	KIMELEV Yu.A. German anthropology of the XX–XXI centuries. Ch. I. Opening project
	Annotation. The article analyzes the research program in phylosophical anthropology which formed in the 1920–1930 in German phylosophy. It’s aim was to conceptualize the “essence of man”. This conceptualisation strived to integrate the results of natu...
	Keywords: philosophical anthropology; the essence of man; the levels of the organic life; the openness of man to the world; natural and biological sciences; social sciences.
	Для цитирования: Кимелев Ю.А. Немецкая философская антропология ХХ–ХХI вв. Часть первая. Начальный проект // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – 2024. – № 2. – С. 9–41. – DOI: 10.31249/rphil/20...
	Введение
	Философско-религиозный образ человека у Макса Шелера
	«Экс-центричная позициональность» человека  в философской антропологии Гельмута Плеснера
	Философская биоантропология Арнольда Гелена
	Заключение
	Список литературы



	ПОГОРЕЛЬСКАЯ С.В.38F( ХИЖИНА ФИЛОСОФИИ. – РЕЦ. НА КН.: М.Л. ХОФМАНН. ХИЖИНА ХАЙДЕГГЕРА. ИССЛЕДОВАНИЕ ПРОСТРАНСТВА МЫСЛИ
	Аннотация. Книга посвящена исследованию пространства, в котором творил Хайдеггер. В предлагаемой рецензии она рассматривается в связи с особенностями философии, связанной с пространством. Можно ли утверждать, что концепции всемирно известного философа...
	Ключевые слова: Мартин Хайдеггер; «Черные тетради»; феноменология; германская философия ХХ в.; «геофилософия».

	POGORELSKAYA S.V. The Hut of Philosophy. Book review: Hofmann M.L. “Heidegger’s Hut. A Study of the Space of Thought”
	Abstract. Another book has been published in Germany, devoted to the study of the space in which Heidegger created. In this review, it is discussed in connection with the peculiarities of philosophy related to space. Can we say that the concepts of th...
	Keywords: Martin Heidegger; Black Notebooks; phenomenology; twentieth-century German philosophy; “geophilosophy”.
	Для цитирования: Погорельская С.В. Хижина философии. – Рец. на кн.: Хофманн М.Л. «Хижина Хайдеггера. Исследование пространства мысли» // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Серия 3: Философия. – 2024. – № 2. – С. 42...


	ПОГОРЕЛЬСКАЯ С.В.44F( РАЗМЫШЛЕНИЯ В СВЯЗИ С ВЫХОДОМ В СВЕТ ПОСЛЕДНЕГО ТОМА «ЧЕРНЫХ ТЕТРАДЕЙ» МАРТИНА ХАЙДЕГГЕРА
	Аннотация. В статье рассматривается 102 том Полного собрания сочинений Мартина Хайдеггера, «Черные тетради» (1963–1970 г.).
	Ключевые слова: Мартин Хайдеггер; «Черные тетради», феноменология; германская философия ХХ в.; современная германская философия.

	POGORELSKAYA S.V. Reflections on the publication of the last volume of Martin Heidegger’s Black Notebooks
	Abstract. The 102nd volume of Martin Heidegger’s Complete Works, Black Notebooks 1963-1970 has been published
	Keywords: Martin Heidegger; Black Notebooks; phenomenology; twentieth-century German philosophy; modern German philosophy.
	Для цитирования: Погорельская С.В. Размышления в связи с выходом в свет последнего тома «Черных тетрадей» Мартина Хайдеггера // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Серия 3 : Философия. – 2024. – № 2. – С. 47–60. –  ...
	Список литературы



	ПОГОРЕЛЬСКАЯ С.В.67F( СТАРЫЕ ПУТИ В НОВОМ ИЗДАНИИ. – РЕЦ. НА ЧЕТЫРЕХТОМНИК ПОЗДНИХ РАБОТ М. ХАЙДЕГГЕРА «ПУТИ МЫСЛИ»
	Аннотация. В рецензии рассматривается изданный в 2022 г. под редакцией А. Денкера и Д. Шолль четырехтомник поздних работ М. Хайдеггера «Пути мысли».
	Ключевые слова: Мартин Хайдеггер; труды; поздние работы.

	POGORELSKAYA S.V. The old ways in the new edition. Review of the four-volume collection of M. Heidegger’s late works “Denkwege”
	Abstract. The review examines the four-volume collection of M. Heidegger’s late works “The Ways of Thought” (“Denkwege”), published in 2022 under the editorship of W. Denker and D. Scholl.
	Keywords: Martin Heidegger; writings; later works.
	Для цитирования: Погорельская С.В. Старые пути в новом издании. рецензия на четырехтомник поздних работ М. Хайдеггера «Пути мысли». [Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Серия 3 : Философия. – 2024. – № ...



	ФИЛОСОФИЯ НАУКИ
	ЛЕТОВ О.В.72F( АКТУАЛЬНЫЕ ПРОБЛЕМЫ ФИЛОСОФИИ НАУКИ И ТЕХНИКИ (Обзор)
	Аннотация. Обзор посвящен актуальным проблемам философии науки и техники. Результаты прогресса нейронауки, в первую очередь социальной и культурной нейронауки, говорят в пользу не только возможности, но и потенциальной перспективности концептуального ...
	Ключевые слова: натурализм; антинатурализм; трансцендентализм; априоризм; эпистемология незнания; наукоемкое незнание; неопределенность; производство незнания; техника; философия; диалог; человек; свобода; творчество.

	LETOV O.V. Current problems of philosophy of science and technology (Review)
	Abstract. The review is devoted to current problems in the philosophy of science and technology. The results of the progress of neuroscience, primarily social and cultural neuroscience, speak in favor of not only the possibility, but also the potentia...
	Keywords: naturalism; anti-naturalism; transcendentalism; apriorism; epistemology of ignorance; science-intensive ignorance; uncertainty; production of ignorance; technique; philosophy; dialogue; Human; Liberty; creation.
	Для цитирования: Летов О.В. Актуальные проблемы философии науки и техники (обзор) // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – 2024. – № 2. – С. 64–73. – DOI: 10.31249/rphil/2024.02.05
	Список литературы



	ЛЕТОВ О.В.73F( НЕКОТОРЫЕ ПРОБЛЕМЫ СОВРЕМЕННОЙ АНГЛОЯЗЫЧНОЙ ФИЛОСОФИИ НАУКИ (Обзор)
	Аннотация. Обзор посвящен анализу современных концепций англоязычных представителей философии науки XX–XXI вв. Занимая позицию, близкую к сторонникам STS (Б. Латур, М. Каллон и др.), Пикеринг подчеркивает, что в истории науки имеют место определенные ...
	Ключевые слова: «теоретическая нагруженность»; парадигма; постпозитивизм; «старая» и «новая» физика; традиции; гештальт-сдвиг.

	LETOV O.V. Some problems of modern English-language philosophy of science (Review)
	Abstract. The review is devoted to the analysis of modern concepts of English-speaking representatives of the philosophy of science of the XX–XXI centuries. Taking a position close to supporters of STS (B. Latour, M. Callon, etc.), Pickering emphasize...
	Keywords: “theoretical loading”; paradigm; postpositivism; “old” and “new” physics; traditions; gestalt shift.
	Для цитирования: Летов О.В. Некоторые проблемы современной англоязычной философии науки (аналитический обзор) // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – 2024. – №  2. – С. 74–89. – DOI: 10.31249/rp...
	Список литературы



	ЭСТРАДА Э.  А ВСЕ ЖЕ, ЧТО ТАКОЕ СЛОЖНАЯ СИСТЕМА?
	Реф. ст.: Estrada E. What Is a Complex System, After All? // Foundations of Science. ‒ Springer Nature, 2023. ‒ Online First.
	Ключевые слова: сложная система; определение; моренианские взаимодействия; части и целое.
	Для цитирования: Думов А.В. [Реф.] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – 2024. – № 2. – С. 90–96.  Реф. ст .: Estrada E. What Is a Complex System, After All? // Foundations of Science. ‒ Sprin...



	ФИЛОСОФИЯ РЕЛИГИИ  И РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ
	ХЛЕБНИКОВ Г.В.93F* РЕЦЕНЗИЯ НА КНИГУ: ГРЕКОВ И.М. ЭЗОТЕРИЧЕСКИЕ УЧЕНИЯ ХХ ВЕКА: ИДЕИ И ФЕНОМЕНЫ
	Аннотация. В книге рассматриваются эзотерические учения четырех авторов: В.А. Шмакова, Н.П. Рудниковой, Г.И. Гурджиева, Б.П. Муравьева.
	Ключевые слова: эзотеризм; русское зарубежье; русская философия; современная философия; новые религиозные движения; мистицизм; В.А. Шмаков; Н.П. Рудникова; Г.И. Гурджиев; Б.П. Муравьев.

	KHLEBNIKOV G.V. Book review: Grekov I.M. Esoteric teachings of the twentieth century: Ideas and phenomena. – Rostov-on-Don: Foundation for Science and Education, 2020. – 274 p.
	Abstract. The book examines the esoteric teachings of four authors V.A. Shmakov, N.P. Rudnikova, G.I. Gurdjieff, B.P. Muravyov.
	Keywords: esotericism; Russian abroad; Russian philosophy; modern philosophy; new religious movements; mysticism; V.A. Shmakov; N.P. Rudnikova; G.I. Gurdjieff; B.P. Muravyov.
	Для цитирования: Хлебников Г.В. [Рец. кн.] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – 2024. – № 2. – С. 97–111. Рец. на кн.: Греков И.М. Эзотерические учения ХХ века: идеи и феномены. – Ростов-на-Д...
	Понятийно-терминологические экспликации
	Четыре учения
	Владимир Алексеевич Шмаков (1887–1929)
	Нина Павловна Рудникова (1890–1940)
	Георгий Иванович Гурджиев (или Гюрджиев; 1866–1949)
	Борис Петрович Муравьев (1890–1966)
	Понятие работы в гностической традиции человечества  (гл. 4.1)
	Идея работы в эзотерических учениях ХХ века (гл. 4.2)
	Психология экзотерического: специфика духовной работы  на начальном этапе (гл. 5.1)
	О причинах возникновения деформационных форм экзотеризма (гл. 5.2)



	Реф. кн.: ЛИТЕРАТУРНЫЕ И ФИЛОСОФСКИЕ КАНОНЫ ОВАДЬИ СФОРНО
	TSIBIZOVA I.M. Book review: The “Fourth Kind of Being”. Review of the collection: Literary and philosophical canon of Obadiah Sforno / G. Veltri, G. Coppola, F. Dunklau Eds. – Leiden, Boston : Brill, 2024. – 339 p.
	Аннотация. Рассматриваемый сборник посвящен жизни и трудам итальянского раввина, известного комментатора ТаНаХа, философа и врача Овадьи бен Яакова Сфорно.
	Ключевые слова: Аввероэс; Аристотель; Ибн-Рушди; Сфорно Овадия; ТаНаХ; теология; философия.

	TSIBIZOVA I.M. Book review: The “Fourth Kind of Being”. Review of the collection: Literary and philosophical canon of Obadiah Sforno / G. Veltri, G. Coppola, F. Dunklau Eds. – Leiden, Boston : Brill, 2024. – 339 p.
	Abstract. The collection is dedicated to the life and works of the Italian Jewish rabbi, famous commentator on the Tanakh, philosopher and physician Ovadia ben Jacob Sforno.
	Keywords: Aristotle; Averroes; Ibn Rushdi; philosophy; Sforno Obadiah; Tanakh; theology; philosophy.
	Для цитирования: Цибизова И.М. [Реф. кн.] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – 2024. – № 2 – С. 112–117. Реф. кн.: Literary and philosophical canon of Obadiah Sforno / G. Veltri, G. Coppola, ...
	Список литературы




	ФИЛОСОФИЯ КУЛЬТУРЫ
	ГЛУХОВ С.В.99F* ПЕРЕЖИТОЧНЫЕ ФОРМЫ В «ИСТОРИИ ЕСТЕСТВЕННОЙ РЕЛИГИИ» Д. ЮМА
	Аннотация. Статья предлагает рассмотреть «Историю естественной религии» на предмет выявления в ней новых семиотических форм, представленных Д. Юмом. Данная операция необходима для того, чтобы как содержательно, так и количественно расширить описанную ...
	Ключевые слова: культурные пережитки; пережиточные культурные формы; Э. Тайлор; Д. Юм; христианство; политеизм; история религий.

	GLUKHOV S.V. Survivals in the “The natural history of religion” by D. Hume
	Abstract. The article proposes to consider the “History of Natural Religion” by the English philosopher D. Hume in order to identify survival forms. This operation is necessary for expand the classification of survivals described earlier by the author.
	Keywords: survivals; E. Tylor; D. Hume; Christianity; polytheism; history of religions.
	Для цитирования: Глухов С.В. Пережиточные формы в «Истории естественной религии» Д. Юма // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – 2024. – № 2. – С. 118–124. – DOI: 10.31249/rphil/2024.02.09
	Введение
	Постановка проблемы
	Решение проблемы
	Заключение
	Список литературы




	ПОЛИТИЧЕСКАЯ ФИЛОСОФИЯ
	ПУЩАЕВ Ю.В.101F* КОНФЛИКТ НА УКРАИНЕ И СОВРЕМЕННАЯ ФИЛОСОФИЯ В РОССИИ И ВОКРУГ НЕЕ. ЧАСТЬ СЕДЬМАЯ (РЕЦЕНЗИЯ НА СБОРНИК «ПЕРЕД ЛИЦОМ КАТАСТРОФЫ»)
	Аннотация. Седьмая часть нашего обзора «Конфликт на Украине и современная философия в России и вокруг нее» содержит рецензию на вышедший в Берлине на русском языке сборник «Перед лицом катастрофы», который объединил русскоязычных философов и гуманитар...
	Ключевые слова: специальная военная операция; конфликт на Украине; гражданская война на Украине; социальная философия; философия истории; Россия; Украина; Запад; сборник «Перед лицом катастрофы».

	PUSHAEV Yu.V. The conflict in Ukraine and modern philosophy in Russia and around it. Part 7
	Abstract. The seventh part of our review, “The Conflict in Ukraine and Modern Philosophy in and around Russia”, contains a review of the collection “In the Face of Disaster” published in Berlin in Russian, which brought together Russian-speaking philo...
	Keywords: war; special military operation; conflict in Ukraine; civil war in Ukraine; social philosophy; philosophy of history; Russia; Ukraine; the West; collection “In the face of disaster”.
	Для цитирования: Пущаев Ю.В. Конфликт на Украине и современная философия в России и вокруг нее. Часть седьмая (Рецензия на сборник «Перед лицом катастрофы») // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия....
	Список литературы



	СЕМЕНОВ А. В ЗАЩИТУ ПОЛИТИЧЕСКОЙ ФИЛОСОФИИ
	Реф. ст.: Семенов А. У одбрану политичке филозофије // Зборник Матице српске за друштвене науке. – Нови Сад, 2022. – Г. 73, –  бр. 183(3). – С. 347–359. – URL: https://www.maticasrpska.org.rs/stari Sajt/casopisi/ZMSDN_183.pdf. – (дата обращения: 09.10...
	Ключевые слова: Берлин И.; Лейпхарт А.; методология; политическая философия; Ролз Д.; теория консоциальной демократии; теория справедливости.
	Для цитирования: Цибизова И.М. [Реф. ст.]) // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – 2024. – № 2. – С. 134–140.  Реф. ст.: Семенов А. У одбрану политичке филозофије // Зборник Матице српске за дру...



	СОЦИАЛЬНАЯ ФИЛОСОФИЯ
	ХАРРИС К.Р. ЗА ПРЕДЕЛАМИ УБЕЖДЕНИЯ: О ДЕЗИНФОРМАЦИИ И МАНИПУЛЯЦИИ
	Реф. ст. : Harris K.R. Beyond Belief: On Disinformation and Manipulation // Erkenntnis. ‒ Springer Nature, 2023. ‒ P. 1–21. ‒ Online First.
	Ключевые слова: дезинформация; убеждение; субдоксастические состояния; манипуляция; введение в заблуждение; мисинформация.
	Для цитирования: Думов А.В. [Реф.] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – 2024. – № 2. – С. 141–148. Реф. ст. : Harris K.R. Beyond Belief: On Disinformation and Manipulation // Erkenntnis. ‒ S...


	ДУЭТЦ Дж. ЧТО ОЗНАЧАЕТ «БЫТЬ ТЕОРИЕЙ» В СЛУЧАЕ КОНСПИРОЛОГИЧЕСКОЙ ТЕОРИИ?
	Реф. ст.: Duetz J.C.M. What Does It Mean for a Conspiracy Theory to Be a ‘Theory’? // Social Epistemology. ‒ Routledge, 2023. ‒ Vol. 37, issue 4. ‒ P. 438‒453.
	Ключевые слова: конспирологическая теория; генерализм; партикуляризм; теория; эпистемическая оценка; деполяризация.
	Для цитирования: Думов А.В. [Реф.] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – С. 149–156. Реф.ст.: Duetz J.C.M. What Does It Mean for a Conspiracy Theory to Be a ‘Theory’? // Social Epistemology. ‒...


	ПИЛС Р. «ПОРОЧНЫЕ» ОБЪЯСНЕНИЯ КОНСПИРОЛОГИИ, ФУНДАМЕНТАЛИЗМА И ЭКСТРЕМИЗМА
	Реф. ст.: Peels R. Vice Explanations of Conspiracism, Fundamentalism and Extremism // Review of Philosophy and Psychology. ‒ Springer Nature, 2023. ‒ P. 1‒23. ‒ Online First.
	Ключевые слова: конспирология; экстремизм; фундаментализм; когнитивные «пороки»; ситуационизм; объяснение.
	Для цитирования: Думов А.В. [Реф.] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – 2024. – № 2. – С. 157–162. Реф. ст.: Peels R. Vice Explanations of Conspiracism, Fundamentalism and Extremism // Review...


	РЕМЕЗОВА И.И.147F* РАЦИОНАЛЬНОСТЬ И ТРАДИЦИЯ В СОЦИОКУЛЬТУРНОМ ПРОСТРАНСТВЕ
	Аннотация. Статья посвящена проблеме взаимосвязи рациональности и традиции с точки зрения их места в системе культуры. Анализируются концепции кризиса рациональности в европейской культуре. Рассматривается проблема сохранения духовности как гаранта вы...
	Ключевые слова: рациональность; традиция; кризис рациональности; проблема духовности.

	REMEZOVA I.I. Rationality and tradition in the socio-cultural space
	Abstract. The article is devoted to the problem of the relationship between rationality and tradition from the point of view of their place in the cultural system. The concept of the crisis of European rationality is considered. The problem of preserv...
	Keywords: rationality; tradition; the crisis of the rationality; the problem of the spirituality.
	Для цитирования: Ремезова И.И. Рациональность и традиция в социокультурном пространстве // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3 : Философия. – Москва, 2023. – № 2. – С. 163–183. – DOI: 10.31249/RPHIL/2024.02.11
	Введение
	О мировом разуме и трансцендентальной иллюзии
	Традиция рационализации жизни  и проблема иррационального
	Рациональность и нравственность как базовые опоры человечности
	О традиции отрицания связи традиции с рациональностью
	К вопросу об истории рациональности
	О мифологическом сознании как способе самоадаптации человека
	Мифологическое сознание и тоталитарная антропология
	О традиции господства над природой
	Вместо заключения. Еще раз о кризисе рациональности
	Список литературы




	ЭСТЕТИКА
	ЦИБИЗОВА И.М.148F* ЧИТАТЬ НЕ ТОЛЬКО ВАЖНО, НО И НЕОБХОДИМО: НАУЧНАЯ БИОГРАФИЯ Ю. МИККОНЕНА (Обзор)
	Аннотация. Представлена научная биография и обзор произведений финского философа, преподавателя факультета общественных наук и философии университета Йювяскюля, Юкка Микконена, осмысливающего проблемы философии литературы, в том числе авторского замыс...
	Ключевые слова: авторский замысел; воображение; знание; когнитивные способности; познание; понимание; философия литературы; чтение.

	TSIBIZOVA I.M. Reading’s not only important but olso necessary. Scientific biography of Jukka Mikkonen (Review)
	Abstract. A scientific biography and review of the works of the Finnish philosopher, teacher of the Faculty of Social Sciences and Philosophy at the University of Jyväskylä, Jukka Mikkonen, who comprehends the problems of the philosophy of literature,...
	Keywords: author’s intention; cognition; cognitive abilities; imagination; knowledge; philosophy of literature; reading; understanding.
	Для цитирования: Цибизова И.М. Читать не только важно, но и необходимо. Научная биография Ю. Микконена (Обзор) // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Серия 3: Философия. – 2024. – № 2. – С. 184 –201. DOI: 10.31249/R...
	Список литературы







