
ИНСТИТУТ НАУЧНОЙ ИНФОРМАЦИИ 
ПО ОБЩЕСТВЕННЫМ НАУКАМ 
РОССИЙСКОЙ АКАДЕМИИ НАУК 

 
ИНСТИТУТ ВОСТОКОВЕДЕНИЯ 
РОССИЙСКОЙ АКАДЕМИИ НАУК 

 
 
 
 

РОССИЯ 
И 

МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР 
 

3 (333) – 2024 
 
 

Научно-информационный журнал 
 

Издается с 1992 года 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Учредитель:  
Институт научной информации по общественным наукам  

Российской академии наук 

Редакция журналов «Россия и мусульманский мир» 
на русском и английском языках 

Редакционная коллегия 
Бибикова О.П. – канд. ист. наук, и.о. главного редактора, 

Гинесина Н.В. – отв. за выпуск на англ. яз., 
Ниязи А.Ш. – канд. ист. наук, зам главного редактора (ИВ РАН),  

Атамали К.Е. – отв. секретарь 

Аватков В.А., д-р полит. наук, ИНИОН РАН, Дипломатическая академия МИД РФ 
Аликберов А.К., д-р ист. наук, директор ИВ РАН 
Белов (Юртаев) В.И., д-р ист. наук, профессор, РУДН им. Патриса Лумумбы 
Белозёров В.К., д-р полит. наук, МГЛУ 
Гордон А.В., д-р ист. наук, ИНИОН РАН 
Добаев И.П., д-р филос. наук, канд. полит. наук, эксперт РАН, ЮФУ 
Золотухин В.В., д-р теологии, ИКСА РАН, НИУ ВШЭ 
Котюкова Т.В., канд. ист. наук, ИВИ РАН 
Кудаяров К.А., канд. ист. наук, ИНИОН РАН 
Кузнецов И.И., д-р полит. наук, МГУ им. М.В. Ломоносова 
Малышева Д.Б., д-р полит. наук, ИМЭМО РАН 
Мельник С.В., д-р филос. наук, ИНИОН РАН 
Мирзеханов В.С., д-р ист. наук, профессор, ИВИ РАН, ИНИОН РАН 
Муртазин М.Ф., канд. филос. наук, ИМЭМО РАН 
Рогожина Н.Г., д-р полит. наук, ИМЭМО им. Е.М. Примакова РАН 
Салихов Р.Р., д-р ист. наук, Институт истории им. Ш. Марджани АН РТ 
Следзевский И.В., д-р ист. наук, Институт Африки РАН 
Тихонов Ю.Н., д-р ист. наук, профессор, ЛГПУ имени П. П. Семёнова-Тян-Шанского 
Юзеев А.Н., д-р филос. наук, профессор, РГУП (Казанский филиал) 

Журнал включен в Российский индекс научного цитирования (РИНЦ) 
ISSN 1998-1813             DOI: 10.31249/rimm/2024.03.00 

© ИНИОН РАН, 2024 



INSTITUTE OF SCIENTIFIC INFORMATION 
FOR SOCIAL SCIENCES 

OF THE RUSSIAN ACADEMY OF SCIENCES 
 

INSTITUTE OF ORIENTAL STUDIES 
OF THE RUSSIAN ACADEMY OF SCIENCES 

 
 
 
 
 

RUSSIA  
AND 

THE MOSLEM WORLD 
 

3 (333) – 2024 
 
 

SCIENCE-INFORMATION JOURNAL 
 

Published since 1992 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



Founder 
Institute of Scientific Information for Social Sciences  
of the Russian Academy of Sciences (INION RAN) 

 
Publishing Department of the Journals  

“Rossiya i Musulmanskiy Mir” & “Russia and the Moslem World” 
 

Editorial Board 
 

Olga Bibikova – Acting Editor-in-Chief, INION, Moscow, Russian Federation; 
Natalia Ginesina – Managing Editor, INION, Moscow, Russian Federation;  

Aziz Niyazi – Deputy Editor-in-Chief, Institute of Oriental Studies,  
Russian Academy of Sciences, Moscow, Russian Federation; 

Ksenia Atamali – Executive Secretary, INION, Moscow, Russian Federation  
 
Vladimir Avatkov, INION; Diplomatic Academy of the MFA of Russia, Moscow, Russian Federation 
Alikber Alikberov, Institute of Oriental Studies, Russian Academy of Sciences, Moscow, Russian 

Federation 
Vladimir Belov (Yurtaev), Patrice Lumumba Peoples’ Friendship University of Russia, Moscow, 

Russian Federation 
Vasiliy Belozerov, Moscow State Linguistic University, Moscow, Russian Federation 
Alexander Gordon, INION, Moscow, Russian Federation 
Igor Dobaev, Southern Federal University, Rostov-on-Don, Russian Federation 
Vsevolod Zolotukhin, Institute of China and Contemporary Asia, Russian Academy of Sciences, 

National Research University Higher School of Economics, Moscow, Russian Federation 
Tatyana Kotyukova, Institute of World History, Russian Academy of Sciences, Moscow, Russian 

Federation 
Kanybek Kudayarov, INION, Moscow, Russian Federation 
Igor Kuznetsov, Lomonosov Moscow State University, Moscow, Russian Federation 
Dina Malysheva, IMEMO, Russian Academy of Sciences, Moscow, Russian Federation 
Sergey Melnik, INION, Moscow, Russian Federation 
Velihan Mirzehanov, Institute of World History, Russian Academy of Sciences, INION RAN, Moscow, 

Russian Federation 
Marat Murtazin, IMEMO, Russian Academy of Sciences, Moscow, Russian Federation 
Natalia Rogozhina, Primakov Institute of World Economy and International Relations, Russian 

Academy of Sciences, Moscow, Russian Federation 
Radik Salikhov, Marjani Institute of History of Tatarstan Academy of Sciences, Kazan, Russian 

Federation 
Igor Sledzevsky, Institute for African Studies, Russian Academy of Sciences, Moscow, Russian 

Federation 
Yuri Tikhonov, Lipetsk State Pedagogical University, Lipetsk, Russian Federation 
Aidar Yuzeev, Russian State University of Justice (Kazan Branch), Kazan, Russian Federation 
 
 
 
 
 
 

Journal is indexed in the Russian Science Citation Index 
ISSN 1998-1813                                                            DOI: 10.31249/rimm/2024.03.00 

© INION RAN, 2024 



 5

 
 
 
 
 
 
 
 
 
СОДЕРЖАНИЕ 
 

 
СОВРЕМЕННАЯ РОССИЯ: ИДЕОЛОГИЯ,  
ПОЛИТИКА, КУЛЬТУРА И РЕЛИГИЯ 
 
Добаев И.П. Причины и последствия раскола  
мусульманской элиты на Северном Кавказе .................................. 9 

 
МЕСТО И РОЛЬ ИСЛАМА В РЕГИОНАХ РОССИЙСКОЙ 
ФЕДЕРАЦИИ, ЗАКАВКАЗЬЯ И ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ 
 
Атамали К.Е. Азербайджанцы вне Азербайджана (Часть 2)......... 23 
 
ИСЛАМ В СТРАНАХ ДАЛЬНЕГО ЗАРУБЕЖЬЯ 
 
Ахмедов В.М. Политика Ирана в сирийском конфликте: 
религиозное измерение................................................................... 36 

Зинин Ю.Н. Конфликт в Газе в контексте идейных  
установок ХАМАС.......................................................................... 43 

Останин-Головня В.Д. Положение шиитского меньшинства 
Саудовской Аравии на современном этапе .................................. 62 

Бибикова О.П. Причины радикализации суннитов  
Ирака (2003–2005)........................................................................... 73 

 



 6 

МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР: ТЕОРЕТИЧЕСКИЕ 
И ФИЛОСОФСКИЕ ПРОБЛЕМЫ 
 
Филоник А.О. Арабская женщина: от старых догм  
к новым реалиям (Часть 2) ............................................................. 89 

 
 
 



 7

 
 
 
 
 
 
 
 
 
CONTENTS 

 
 
 

MODERN RUSSIA: IDEOLOGY,  
POLITICS, CULTURE AND RELIGION 

 
Dobaev I.P. The Split of the Muslim Elite  

in the North Caucasus: Reasons and Consequences ........................... 9 
 
PLACE AND ROLE OF ISLAM IN REGIONS  
OF THE RUSSIAN FEDERATION,  
THE CAUCASSUS AND CENTRAL ASIA 

 
Atamali K.E. Azerbaijanis outside Azerbaijan (Part 2)........................ 23 
 

ISLAM IN FOREIGN COUNTRIES 
 
Akhmedov V.M. Iran’s Policy in the Syrian Conflict:  

The Religious Dimension.................................................................. 36 
Zinin Yu.N. The Conflict in the Gaza Strip  

in the Context of Hamas’ Ideology ................................................... 43 
Ostanin-Golovnya V.D. The Shia Minority in Saudi Arabia:  

The Current Situation........................................................................ 62 
Bibikova O.P. Reasons for the Radicalization  

of Sunni Muslims in Iraq................................................................... 73 
 



 8 

THE MOSLEM WORLD: THEORETICAL  
AND PHILOSOPHICAL PROBLEMS 

 
Filonik A.O. Arab Woman: From Old Dogmas  

to New Realities (Part 2) ................................................................... 89 
 

 



 9

 КОНФЛИКТУ ЦИВИЛИЗАЦИЙ – НЕТ! 
 ДИАЛОГУ И КУЛЬТУРНОМУ ОБМЕНУ 

 МЕЖДУ ЦИВИЛИЗАЦИЯМИ – ДА! 
 
СОВРЕМЕННАЯ РОССИЯ: ИДЕОЛОГИЯ,  
ПОЛИТИКА, КУЛЬТУРА И РЕЛИГИЯ 
 
 
 
 
Добаев И.П.  
ПРИЧИНЫ И ПОСЛЕДСТВИЯ РАСКОЛА  
МУСУЛЬМАНСКОЙ ЭЛИТЫ  
НА СЕВЕРНОМ КАВКАЗЕ 
 

DOI: 10.31249/rimm/2024.03.01 
 
Для цитирования: Добаев И.П. Причины и последствия  

раскола мусульманской элиты на Северном Кавказе // Россия и мусуль-
манский мир : научно-информационный журнал. 2024. № 3 (333).  
DOI: 10.31249/rimm/2024.03.01 

 
Аннотация. В постсоветский период вследствие ослабления ин-

ститутов государственной власти Российской Федерации, под сильным 
внешним воздействием, наблюдался неуклонный процесс политизации и 
радикализации ислама и исламских группировок, появления и институцио-
нализации на территории страны нетрадиционных исламистских тече-
ний. Этот процесс усугублялся слабостью и разобщенностью традицион-
ного и официального российского ислама, реализацией сепаратистских 
проектов в некоторых регионах страны, прежде всего на Северном Кав-
казе. В силу целого ряда причин, объективных и субъективных факторов 
на территории России возникли и окрепли устойчивые группировки ради-
кальных салафитов, прошедших институционализацию первоначально в 
некоторых северокавказских республиках. Впоследствии произошел про-
цесс «растекания джихада» практически по всему Северному Кавказу, а 
затем стали складываться предпосылки для создания радикальных сала-
фитских группировок в Поволжье, на Урале и в Западной Сибири, а также 
появления их в «мусульманских анклавах» российских мегаполисов. 
                                                 

 Добаев Игорь Прокопьевич, доктор философских наук, профессор, руково-
дитель Центра региональных исследований, Институт социологии и регионоведе-
ния, Южный федеральный университет, Ростов-на-Дону, e-mail: ipdobaev@sfedu.ru 



 10 

Ключевые слова: духовные управления мусульман; ислам; исла-
мизм; салафизм; Северный Кавказ; суфизм; тарикаты; традиционный 
ислам. 

 
Ислам в Российской Федерации преимущественно локализо-

ван в его суннитской версии ханифитского толка. В то же время 
исследователи четко дифференцировали два качественно отли-
чающихся друг от друга ареала распространения ислама – Повол-
жье, Урал и Западная Сибирь, с одной стороны, а с другой – Север-
ный Кавказ. На Северном Кавказе за последние два десятилетия 
религиозно-политический экстремизм и терроризм стали суровой 
реальностью, поэтому сконцентрируем внимание именно на нем. 

На Северном Кавказе, как и в других регионах России и мира, 
ислам не представляет собой монолита, но разобщен в рамках су-
ществующих направлений, толков и идейных течений. В регионе, 
как и в других субъектах РФ, доминирует его суннитская версия, 
относительно небольшое количество шиитов (по данным Комитета 
по делам религий Республики Дагестан – около 45 тыс. человек) 
проживает в южной части этой северокавказской республики. Их 
невысокая численность и относительная политическая пассив-
ность позволяет в ходе дальнейшего анализа вывести их за рамки 
данного анализа.  

Что касается толков (мазхабов, или правовых школ в исла-
ме), то с этой точки зрения северокавказский ислам достаточно 
условно можно разделить на две части: на Северо-Западном и 
Центральном Кавказе (Адыгея, Карачаево-Черкесия, Кабардино-
Балкария и Северная Осетия-Алания) представлен ханифитский 
мазхаб, считающийся самым мягким и гибким в исламе. На Севе-
ро-Восточном Кавказе (Дагестан, Чечня и Ингушетия) преоблада-
ет шафиитский толк, более жесткий, чем ханифитский.  

Однако самое значимое расслоение фиксируется на поле 
идейных течений в исламе (традиционализм, фундаментализм, мо-
дернизм), прежде всего, по линии традиционализм – фундамента-
лизм. Каждое из этих течений борется за усиление своего влияния 
на верующих. Модернистские тенденции в регионе пока еще крайне 
слабы и противоречивы и существенной роли в общем раскладе сил 
не играют. Поскольку самой исламизированной республикой Се-
верного Кавказа является Дагестан, то в дальнейшем в ходе аргу-
ментирования тех или иных положений мы будем в большей степе-
ни опираться на дагестанский исламоведческий материал. 



 11

Традиционный ислам представляет собой, прежде всего, ин-
ституционализированное мусульманское духовенство – админист-
ративно-управленческий аппарат религиозных организаций – ду-
ховные управления мусульман (ДУМ), а также подведомственные им 
структуры (мечети, исламские образовательные учреждения и др.). 
Эти исламские институты принято считать «официальным исла-
мом», или, что характерно для восточной части региона, «мечет-
ным исламом». На Северо-Восточном Кавказе имеется также еще 
и другая институционализированная группа традиционалистов – 
сторонники «немечетного ислама», представленные многочислен-
ными вирдовыми, или мюридскими, братствами трех суфийских 
тарикатов (накшбандийа, кадирийа, шазилийа) во главе со своими 
руководителями – шейхами и устазами.  

Традиционный ислам – сложное, многоуровневое и проти-
воречивое явление. Он также далеко не един. В ДУМ, главных ин-
ститутах «официального ислама», фиксируются конфликты инте-
ресов между отдельными служителями культа. В некоторых 
республиках, в частности в Дагестане, еще относительно недавно 
существовал целый ряд этнически ориентированных ДУМ. Име-
ются противоречия между духовными управлениями мусульман 
различных северокавказских республик. В рамках созданного в 
1998 г. КЦМСК (координационный центр мусульман Северного 
Кавказа) между некоторыми муфтиями время от времени фикси-
руется всплеск борьбы за высший пост в данной структуре. Посте-
пенно осуществляется ротация кадров «официального ислама», 
имамами мечетей, другими служителями мусульманского культа 
становятся люди, получившие образование за рубежом, а потому 
нередко являющиеся носителями далеких от традиционных в ре-
гионе ценностей.  

Другим влиятельным отрядом традиционализма, влияющего 
на религиозно-политическую ситуацию в республиках Северо-
Восточного Кавказа, является суфизм – мусульманский мистицизм 
(см. о суфизме: [1]). Например, только в Дагестане действуют око-
ло 20 шейхов накшбандийского, шазилийского и кадирийского 
тарикатов. По этническому составу накшбандийский тарикат ис-
поведуют аварцы, даргинцы, кумыки, лезгины, лакцы, табасаран-
цы. Кадирийскому тарикату следуют чеченцы и андийцы. Шази-
лийский тарикат распространен среди аварцев и в меньшей 
степени – среди кумыков и даргинцев. Общее число активных су-
фиев в РД, по различным данным, составляет до 55 тыс. человек, 
причем примерно 75% из их числа проживают на севере и западе 



 12 

Дагестана. Наиболее влиятельным шейхом одновременно на-
кшбандийского и шазилийского тарикатов, с наибольшим числом 
мюридов, до недавнего времени был Саид Ацаев (Саид-апанди 
Чиркейский), трагически погибший из-за самоподрыва террорист-
ки-смертницы в 2012 г. Авторитетом также пользуются Сиражу-
дин Исрафилов, Магомед-Мухтар Бабатов, Магомед Курбанов, 
Магомед-Гаджи Гаджиев, Магомед Рабаданов, Арсланали Гамза-
тов, Магомед-Хабиб Рамазанов (см. об этом: [2]). 

Суфизм также распространен в Чечне и Ингушетии, там 
действуют более 30 вирдовых братств накшбандийского и кади-
рийского тарикатов (см. об этом: [3]). Более того, приверженность 
к суфизму у вайнахов более сильна, нежели у дагестанцев. Однако 
исследование суфийских структур здесь затрудняется закрытостью 
от посторонних вирдовых братств, поэтому исследовательская ли-
тература по проблеме в целом скромна. Подчеркнем также, что в 
центральной и западной частях Северного Кавказа суфизм распро-
странения не получил. Этим, по нашему мнению, и объясняется 
меньшая исламизированность данного кавказского субрегиона по 
сравнению с Северо-Восточным Кавказом, как в историческом 
контексте, так и в наши дни. Вместе с тем на Северо-Восточном 
Кавказе отмечается напряженность в отношениях между различ-
ными суфийскими структурами, их шейхами и мюридами.  

Отсюда следует, что традиционный ислам в регионе («ме-
четный» и «немечетный») калейдоскопичен, полон противоречий, 
которые, помимо отмеченных выше, можно было бы артикулиро-
вать и дальше. Разумеется, все это не может не отражаться на на-
строениях и взглядах простых верующих, большинство из которых 
также можно отнести к традиционалистам. Северокавказский тра-
диционный ислам пребывает вне поля модернизационных процес-
сов, фиксируемых в других «мусульманских» регионах России, 
прежде всего в Поволжье. 

В постсоветский период фиксируется неуклонная политиза-
ция традиционного, «официального» ислама. Как правило, в этом 
процессе наблюдается взаимодействие властей и официального 
духовенства, их взаимное притяжение. Власти нередко используют 
мусульманскую риторику, пытаются опереться на авторитет ислама 
и служителей культа. Например, в 90-е годы ХХ в. среди предста-
вителей некоторых республиканских институтов власти существо-
вало даже мнение о том, что «спасение» национальных республик 
лежит в плоскости ориентации исключительно на ислам (см. напри-
мер: [4]). В свою очередь, мусульманские лидеры пытаются приоб-



 13

щиться к власти и властным структурам, заявляя, в частности, что 
только они способны противостоять исламским радикалам. Одна-
ко главной причиной политизации официального ислама стала их 
борьба с привнесенной извне салафийей1, в ходе этой борьбы и 
произошла окончательная смычка светских властей с официаль-
ным мусульманским духовенством. 

Одновременно неуклонно укреплялась инфраструктура офи-
циального ислама. В частности, только в Дагестане в 2010 г. дей-
ствовало 2240 исламских организаций (из них 2220 суннитских: 
1122 джума-мечетей, 699 квартальных мечетей, 178 молитвенных 
домов, 16 исламских высших учебных заведений, 15 их филиалов, 
116 медресе, 94 мактаба, а также 20 шиитских объединений: семь 
центральных мечетей, шесть квартальных мечетей и семь молитвен-
ных домов). Служителей исламских религиозных объединений (има-
мов, будунов, муэдзинов и др.) в этой республике – более 2500 [5, 
с. 169–170]. Аналогичные показатели в других республиках, хотя и 
скромнее по сравнению с Дагестаном, так же впечатляют, особен-
но по сравнению с советским периодом. 

Исламские организации располагают собственными и под-
контрольными СМИ. Например, Духовное управление мусульман 
Дагестана (ДУМД) имеет свой официальный печатный орган – 
газету «Ассалам», которая выходит на восьми языках (русском, 
аварском, даргинском, кумыкском, лезгинском, лакском, чечен-
ском и табасаранском). По своей концепции и содержанию к этому 
изданию близко примыкает еженедельник «Исламский вестник», 
газета «Нур-ул ислам», журнал «Ислам». Электронные версии га-
зет «Ассалам» и «Нур-ул ислам» размещаются в Интернете. В Дер-
бенте выходит ежемесячная газета «Ислам в Юждаге». Исламские 
организации Дагестана также активно используют возможности 
республиканского телевидения и радио: передачи «Мир вашему 
дому» на русском языке в ГТРК «Дагестан», «Час размышлений» 
на «ТНТ-Махачкала», «Путь к истине» на ТВ «Центр-Махачкала» 
и на «ТВ-Чиркей». Некоторые передачи дублируются на каналах 
кабельного телевидения. Пропаганда ислама ведется на волнах 
радио «Прибой», «Сафинат» и др. В республике многотысячными 
тиражами издается религиозная литература, в том числе и на язы-
ках различных этнических групп. Кроме того, в РД до недавнего 
времени завозилось большое количество религиозной литературы 

                                                 
1 Салафийа – название течения в исламе, поборники которого призывают 

ориентироваться на образ жизни ранней мусульманской общины. 



 14 

на русском, арабском и других языках, изданной как в России (изда-
тельствами «Бадр» и «Сантлада»), так и за рубежом. По имеющимся 
данным, в обороте на территории этой республики находится около 
тысячи наименований исламской литературы. Впрочем, такая си-
туация характерна, в той или иной степени, и для других субъек-
тов Северного Кавказа [5, с. 171–173]. 

Мусульманские объединения северокавказских республик, 
обладая широкой сетью организаций, опираясь на традиционные 
морально-нравственные ориентиры ислама, на авторитет духов-
ных лидеров (алимов, шейхов), предпринимали активные шаги для 
усиления своего влияния на происходящие процессы в республи-
канских обществах. При этом укрепление позиций Духовных 
управлений мусульман в вопросах регулирования межконфессио-
нальных отношений порождало централизацию религиозной власти, 
а, с другой стороны, усиливало центробежные тенденции, углуб-
ляло внутриконфессиональные разногласия и противоречия в му-
сульманских общинах. 

Как уже отмечалось, главным оппонентом и антагонистом 
традиционалистов в регионе выступают фундаменталисты (сала-
фиты, или неоваххабиты), идеалом которых является возврат к 
реалиям «золотого века» ислама (период жизни первых трех поко-
лений мусульман, или период, связанный с жизнью и деятельно-
стью Пророка Мухаммада и четырех «праведных» халифов) – ша-
риатизация общественной жизни и воссоздание государственного 
образования в форме Халифата. Противостояние традиционали-
стов и салафитов в итоге привело к повышенной исламизации рес-
публик, особенно на Северо-Восточном Кавказе, хотя в первой 
половине 90-х годов ХХ в. власти отмежевывались от поддержки 
какой-либо из сторон, считая это внутренним делом исламских 
организаций и их лидеров, якобы занимающихся теологическими 
спорами. Однако начиная с середины 1990-х годов, во многом бла-
годаря усилиям Духовного управления мусульман Дагестана 
(ДУМД), где исключительным влиянием пользуются последователи 
местных ответвлений суфийских орденов накшбандийа, кадирийа 
и шазилийа, в межконфессиональное противостояние начинают 
вовлекаться представители федеральных и региональных властных 
структур, которые взяли курс на борьбу с «ваххабизмом» [6].  
С принятием в 1999 г. в Дагестане «антиваххабитского» закона 
светские власти этой, а затем и других северокавказских респуб-
лик, окончательно оформили союзнический альянс с представите-
лями «официального» ислама. 



 15

Несмотря на некоторые негативные реалии и тенденции в 
традиционном исламе, федеральные и республиканские власти, и 
это в большей степени справедливо, рассматривают его как «толе-
рантный ислам», заслуживающий признания и всемерной под-
держки. Реально такой взгляд на вещи, в 1990-е годы абсолютно 
верный, сегодня по многим позициям ошибочен. На деле традици-
онный ислам политизирован, а порой радикален и даже агрессивен, 
практически во всех республиках Северного Кавказа, что чревато 
разрастанием внутренних трений и конфликтов, как непосредст-
венно в среде традиционалистов, так и между традиционалистами 
с представителями других течений в исламе, прежде всего «вахха-
бизма» (точнее – «неоваххабизма»). Сказанное актуально, в пер-
вую очередь, для Северо-Восточного Кавказа, где в традициона-
лизме беспрецедентно важную роль играет суфизм, полнейший 
антипод «чистого» ислама (он же – «ваххабизм», «неоваххабизм», 
«северокавказский ваххабизм», исламизм и т.д.). Поэтому неуди-
вительно, что в конкретных исторических условиях на Северном 
Кавказе «столкнулись две полярные формы идентичности: исход-
ная «традиционная идентичность» и привнесенная религиозными 
экстремистами «ваххабитская» идентичность» [7]. Еще раз под-
черкнем, что суфизм и «ваххабизм» являются противоположными 
полюсами, главными антагонистами на северокавказском общеис-
ламском поле, а потому конфликт между ними носит ценностный, 
непреходящий характер, решить который путем уступок и ком-
промиссов вряд ли удастся. 

Тем не менее в отсутствие модернизированного северокав-
казского ислама у светских властей практически нет выбора.  
В условиях нарастания исламистских тенденций, в противостоя-
нии радикальным салафитам игнорировать традиционалистов 
нельзя, безоглядно же поддерживать и во всем им потакать стано-
вится опасно. Как следствие, несмотря на все усилия властей,  
политизация и радикализация ислама не ослабевают, захватывая 
при этом все новые российские территории. В то же время, следу-
ет подчеркнуть, что этот процесс на территории России начался 
именно в Дагестане. 

Преждевременно ушедший из жизни талантливый дагестан-
ский исламовед К.М. Ханбабаев (1956–2011) выделяет четыре эта-
па радикализации исламского движения в Дагестане [8]. 

По его мнению, на начальной стадии (конец 1980-х – 1991) 
осуществлялся так называемый «исламский призыв», заключав-



 16 

шийся во внедрении в массовое сознание дагестанцев основных 
идеологических посылов исламизма. 

На второй, организационной стадии (1991–1999) фиксирует-
ся процесс институционализации радикальных группировок. 
Именно в этот период времени, начиная с 1997 г., на «ваххабитов» 
обрушивается волна репрессий, что стало побудительной причи-
ной переселения («хиджры») в 1998 г. наиболее решительно на-
строенных салафитов во главе с их идейным лидером Магомедом 
Кизилюртовским из Дагестана в Чечню, где в селении Урус-
Мартан стал функционировать их центр. Там произошла полная 
консолидация дагестанских и чеченских «ваххабитов», причем 
влияние на этот процесс со стороны зарубежных экстремистов, 
особенно арабских, в тот период было беспрецедентным.  

Третья, насильственная стадия (1999) началась с призыва к 
«джихаду», однобоко понимаемому как ведение вооруженной 
борьбы с «врагами ислама», и заключалась в борьбе за установле-
ние исламского порядка, насильственного захвата власти в Даге-
стане. В этой республике на волне вооруженного противодействия 
бандам, вторгшимся с территории Чечни, 16 сентября 1999 г. при-
нимается Закон «О запрете ваххабизма и иной экстремистской дея-
тельности на территории Республики Дагестан». Согласно этому 
закону все «ваххабиты» были фактически приравнены к экстреми-
стам и террористам и поставлены вне закона. Между тем упомяну-
тый закон был принят поспешно, на волне глубокого народного 
возмущения вторжением боевиков со стороны Чечни.  

На четвертой стадии (с начала 2000-х по настоящее время) 
исламистские радикальные группировки, потерпев поражение в 
открытой борьбе, ушли в подполье, перейдя к терактам в отно-
шении представителей государственных и муниципальных орга-
нов власти и управления, правоохранительных органов, простых 
граждан. 

Вместе с тем следует подчеркнуть, что, вопреки устоявше-
муся мнению, фундаменталистские группировки на Северном 
Кавказе появились еще в 70-х годах ХХ в. в виде небольших по 
формату подпольных групп единоверцев, сложившихся в Дагеста-
не, а их основателем был М. Кебедов (Магомед Кизилюртовский). 
В конце 80-х – начале 90-х годов ХХ в. на гребне горбачёвской 
«перестройки» они, выйдя из подполья, под мощным воздействием 
извне, стали активно развиваться. Этот процесс был резко усилен в 
ходе первой чеченской кампании (1994–1996), вследствие участия 
на стороне бандформирований многочисленной прослойки зару-



17

бежных «моджахедов», а также отдельных радикально настроен-
ных представителей других северокавказских республик. В период 
«чеченского межсезонья» (1996–1999) фундаментализм фактиче-
ски прошел институционализацию на территории непризнанной 
Чеченской Республики Ичкерия. В ходе второй чеченской кампа-
нии произошел процесс «растекания» салафийи на всем северо-
кавказском пространстве, предопределив последующий сложный 
ход политического процесса в регионе.  

Поскольку предложенная К.М. Ханбабаевым характеристика 
этапов политизации и радикализации ислама наиболее адекватно 
отражает процессы в Дагестане, но не в полной мере учитывает 
происходящее в других северокавказских республиках, а тем более 
далеких от этого макрорегиона некоторых субъектах РФ, пред-
ставляется целесообразным предложить несколько отличающиеся 
от вышеприведенных этапы политизации и радикализации ислама 
в Российской Федерации. Тем более что религиозно-политические 
процессы последних двух-трех лет внесли серьезные качественные 
изменения в структуру и географию распространения исламизма и 
его крайних форм. Итак, представляем нашу версию периодизации 
радикализации российского ислама: 

1. 1970-е – начало 1990-х годов ХХ в. знаменуют первый 
этап. Первоначально в Дагестане, не без влияния извне, появляют-
ся молодежные салафитские группировки, идет процесс осмысле-
ния их адептами зарубежного салафитского наследия, а первым 
«наставником» выступает уже упоминавшийся Магомед Кизилюр-
товский. Силовые структуры выявляют и «мягко» пресекают дея-
тельность этих группировок.  

2. Начало 1990-х – 1994 г. Фиксируется воссоздание и прак-
тическая легализация дагестанских салафитских группировок, ко-
торые осуществляют так называемый «салафитский призыв» пу-
тем создания исламистских кружков, где их участники детально 
изучают такие понятия, как «такфир» и «джихад», в их специфи-
ческой «ваххабитской» интерпретации. В этот же период в России 
при посольствах некоторых мусульманских стран создаются «куль-
турные центры», фиксируются ввоз в страну и распространение ис-
ламистской литературы. Одновременно аналогичная литература в 
массовом порядке начинает издаваться на местах (например, изда-
тельство «Сантлада» в селе Первомайское Хасавюртовского района 
Дагестана). В Россию начинают прибывать миссионеры, проповед-
ники и зарубежные «преподаватели» мусульманских дисциплин, од-
новременно начинается выезд для получения исламского образова-



18 

ния за рубежом российской мусульманской молодежи. Первые два 
периода основной территорией исламизации выступает Дагестан. 

3. Декабрь 1994 – начало 2000-х годов характеризуется до-
минированием Чечни в процессе радикализации северокавказского 
ислама. Чеченские войны, как и трехлетний перерыв между ними, 
сопровождались концентрацией в этой республике зарубежных 
«моджахедов», преимущественно арабов, с серьезной идеологиче-
ской, финансовой и иной подпиткой со стороны зарубежных исла-
мистских центров. На территории Чечни функционировали специ-
альные учебные центры по подготовке боевиков – самый 
известный под селением Сержень-Юрт в Шалинском районе, ко-
торый возглавлял известный зарубежный террорист Эмир Хаттаб, 
близкий к лидеру «Аль-Каиды» Усаме бен-Ладену. В 1998 г. в 
Чечню из Дагестана переезжают радикальные исламисты со своим 
лидером – М. Кизилюртовским, происходит консолидация зару-
бежных, чеченских, дагестанских салафитов, а также их едино-
мышленников из других северокавказских республик. В 1999 г. 
позиции салафитов в Чечне настолько окрепли, что они решились 
на агрессию в дагестанском направлении, где их боевые структуры 
были разгромлены. 

4. Сентябрь 1999 – 2007 гг. Этап характеризуется началом 
второй чеченской кампании, разгромом боевых подразделений се-
паратистов, переходом их к партизанской войне. В этот период 
Чечня остается эпицентром сосредоточения радикальных ислами-
стов, хотя ее лидерами артикулируются еще вполне светские сепа-
ратистские проекты в рамках конструирования так называемой 
ЧРИ (Чеченская Республика Ичкерия). В этот же период наблюда-
ется процесс «растекания джихада» практически по всей террито-
рии Северного Кавказа. Речь идет о распространении идеологии 
радикального исламизма, институционализации собственных не-
правительственных религиозно-политических организаций и груп-
пировок, появлении и разрастании инфраструктуры «джихада» 
(схроны, блиндажи, бункеры и т.п.), ведении специфической поли-
тической диверсионно-террористической практики, в том числе 
далеко за пределами Северо-Кавказского региона. Происходит 
трансформация структур боевиков, которая постепенно приобре-
тает сетевой характер. 

Значимым на данном этапе представляется то, что если в  
1990-е годы ХХ в. северокавказские «ваххабиты» были представле-
ны умеренно-радикальной и ультрарадикальной составляющими, 
то в ходе второй чеченской кампании местная салафийя выроди-



19

лась исключительно в религиозно-политический экстремизм, на 
базе которого развилось террористическое движение, прикрываю-
щееся исламским вероучением. Тем не менее умеренные радика-
лы, хотя и в меньшем количестве, еще присутствуют на Северном 
Кавказе. Однако власти, не умея или не желая отличать умеренных 
от ультра-радикалов, осуществляют в отношении них одинаково 
жесткие силовые меры. Такой подход сокращает и без того узкую 
прослойку умеренных радикалов, постепенно переходящих на экс-
тремистские позиции. 

5. 2007–2013 гг. Пришедший к власти в виртуально сущест-
вующей Чеченской Республике Ичкерия новый лидер – Доку Ума-
ров – объявил о завершении националистического плана построе-
ния ЧРИ и одновременно обнародовал новый геополитический 
проект – «Имарат Кавказ». Согласно ему, на Северном Кавказе на 
исламистских принципах функционирования создается новое го-
сударство – «Имарат Кавказ», управление которым осуществляется 
по образу и подобию исламских государств прошлого (Халифаты). 
В свою очередь, помимо соответствующих центральных институ-
тов власти и управления, в «Имарат» на правах провинций входят 
так называемые «вилайеты» – конкретные республики Северного 
Кавказа, а в перспективе и другие регионы России. В свою оче-
редь, указанные «вилайеты» состоят из секторов, в составе которых 
действуют первичные исламистские группировки – так называемые 
«джамааты», представляющие собой, по сути, диверсионно-
террористические группировки, иначе говоря – банды.  

6. Конец первого десятилетия – начало второго десятилетия
XXI в.: наблюдается распространение влияния «Имарата» и его 
лидеров на другие «мусульманские» территории – в Поволжье, 
Урале и Западной Сибири, прежде всего на Татарстан. 

7. Второе десятилетие XXI в. – наст. время: появление исла-
мистских группировок в «исламских анклавах» [9] в немусульман-
ских субъектах страны, группирующихся вокруг появляющихся на 
этих территориях мечетей, что следует считать новой тенденцией в 
процессе радикализации отечественного ислама, заключающейся в 
расползании метастазов исламизма по территории страны. Процесс 
усилился появлением на Ближнем Востоке ИГИЛ и его влиянием на 
радикальные группировки в России, прежде всего на Северном Кав-
казе. Хотя ИГИЛ и разгромлено, но его влияние на процесс радика-
лизации исламистских структур до сих пор ощущается. 

Совершенно очевидно, что последние три этапа радикализа-
ции ислама и исламского движения напрямую затрагивают уже не 



 20 

только Северный Кавказ, но и другие регионы России, формируют 
качественно новую структуру исламистских группировок, подго-
тавливают почву для разработки более грандиозных геополитиче-
ских планов по переформатированию политического поля страны. 
Именно поэтому они нуждаются в более подробном осмыслении и 
описании. Если проигнорировать эту негативную тенденцию, вряд 
ли можно будет правильно расставить акценты в деле усиления 
борьбы с этим разрушающим российскую государственность ре-
лигиозно-политическим явлением. 

Итак, очередным этапом «растекания ваххабизма», по нашему 
мнению, следует считать укрепление позиций его адептов в «му-
сульманских анклавах», появившихся и укрепившихся в последние 
два десятилетия в некоторых российских мегаполисах. Впрочем, 
такие «анклавы» уже давно сложились в некоторых европейских 
государствах, например во Франции, а потому их опыт может ока-
заться полезным и для России (см. об этом: [10]). Европейские реа-
лии свидетельствуют о том, что этнически и религиозно однород-
ные общины мигрантов активно и достаточно успешно формируют 
«анклавную» среду обитания, которая тяготеет к тому, чтобы ло-
кализоваться в соответствующих территориальных границах, а 
центром их сосредоточения, как правило, выступают мечети или 
молельные помещения. Одновременно одним из последствий по-
явления подобных «анклавов»  становится криминализация и ре-
лигиозно-политическая радикализация некоторой части мигран-
тов, что неизбежно приводит к появлению латентных очагов 
социально-политической конфликтности в достаточно продолжи-
тельной перспективе, к их неизбежной конфронтации с местным 
населением. По нашему мнению, говорить в данном случае о толе-
рантном «евроисламе» не приходится, скорее, речь идет об исла-
мизации Европы, причем в самых опасных формах. События пер-
вых лет нового тысячелетия в Испании, Великобритании, Франции 
и других европейских странах рельефно подтверждают этот тезис. 
Как следствие, в последние годы европейские политики в унисон 
заговорили о провале идеологии и практики мультикультурализма 
в Европе, о несовместимости исламизма и западно-либеральных 
ценностей. 

Аналогичные «анклавы» появились и в российских городах, 
чему в немалой степени способствуют миграционные процессы из 
стран Центральной Азии и некоторых регионов Южного Кавказа. 

Таким образом, в постсоветский период, вследствие ослабле-
ния институтов государственной власти Российской Федерации, под 



 21

сильным внешним воздействием, наблюдался неуклонный процесс 
политизации и радикализации ислама и исламских группировок, 
появления и институционализации на территории страны нетради-
ционных исламистских течений. Этот процесс усугублялся слабо-
стью и разобщенностью традиционного и официального российского 
ислама, реализацией сепаратистских проектов в некоторых регио-
нах страны, прежде всего на Северном Кавказе. В силу целого ряда 
причин, объективных и субъективных факторов на территории Рос-
сии возникли и окрепли устойчивые группировки радикальных са-
лафитов, прошедшие институционализацию первоначально в неко-
торых северокавказских республиках. Впоследствии произошел 
процесс «растекания джихада» практически по всему Северному 
Кавказу, а в последние два десятилетия складываются предпосылки 
для создания радикальных салафитских группировок в Поволжье, 
на Урале и в Западной Сибири, а также появления их в «мусульман-
ских анклавах» российских мегаполисов. 

  
Список литературы 
 

1. Тримингэм Д.С. Суфийские ордены в исламе. – М., 1989; Шиммель Аннемари. 
Мир исламского мистицизма. – М., 2000; Эрнст Карл. Суфизм: мистический 
ислам. – М., 2012. 

2. Абдуллаев М.А. Суфизм и его разновидности на Северо-Восточном Кавказе. – 
Махачкала, 2000. 

3. Акаев В.Х. Ислам: социокультурная реальность на Северном Кавказе. – Ростов  
н/Дону, 2004; Акаев В.Х. Суфийская культура на Северном Кавказе. – Грозный, 
2011. 

4. Асиятилов С.Х. Спасение Дагестана в Исламе. – Махачкала, 1989. 
5. Добаев И.П., Мурклинская Г.А., Сухов А.В., Ханбабаев К.М. Радикализация 

исламских движений в Центральной Азии и на Северном Кавказе: сравни-
тельно-политологический анализ // Южнороссийское обозрение. – Выпуск  
№ 60. – Ростов н/Дону, 2010. 

6. Бобровников В.О. Исламофобия и религиозное законодательство в Дагестане. // 
Центральная Азия и Кавказ. – 2000. – № 2 (8). 

7. Абдурахманов Д.Б., Акаев В.Х., Дадуев М.А. Северный Кавказ: преодоление 
факторов этнополитической дестабилизации и достижение межнационального 
согласия // Южнороссийское обозрение. – Выпуск № 76 / под ред. Черноуса В.В. – 
Москва – Ростов н/Дону, 2013. – С. 7. 

8. Ханбабаев К.М. Этапы радикализации исламского движения в Дагестане // Юж-
нороссийское обозрение. – Выпуск № 72. – Ростов н/Дону, 2012. – С. 37–38. 

9. Добаев И.П. Исламский радикализм в контексте проблемы военно-полити- 
ческой безопасности на Северном Кавказе // Научная мысль Кавказа. – 1999. – 
№ 1. – С. 56. 



 22 

10. Добаев И.П. Исламизация Европы: миф или реальная угроза? // Мировая эко-
номика и международные отношения. – 2008. – № 4. 

 
Статья поступила в редакцию 13.08.2024. 

Принята к публикации 10.09.2024. 
 

Dobaev I.P. 
The Split of the Muslim Elite in the North Caucasus:  
Reasons and Consequences 

 
Igor P. Dobaev, 
DSc(Philosophy), Professor, 
Expert of Russian Academy of Sciences, 
Director of Center of Regional Studies, 
Institute of Sociology and Religion, 
Southern Federal University, Rostov-on-Don, 
e-mail: ipdobaev@sfedu.ru 

 
Abstract. In the post-Soviet period, due to the weakening of Russian 

state institutions, under strong external influence, there was a steady process 
of politicization and radicalization of Islam and Islamic groups, as well as the 
emergence and institutionalization of non-traditional Islamist movements in 
the country. This process was aggravated by the weakness and disunity of 
traditional and official Islam in Russia, and the implementation of separatist 
projects in some regions of the country, primarily in the North Caucasus. Due 
to a number of reasons, objective and subjective factors, stable groups of 
radical Salafis emerged and gained foothold on the territory of Russia; they 
were initially institutionalized in some North Caucasian republics. 
Subsequently, the “spread of jihad” occurred practically throughout the entire 
North Caucasus, and then the ground for the formation of radical Salafist 
groups was prepared in the Volga region, the Urals and Western Siberia; 
there were also preconditions created for their emergence in the “Muslim 
enclaves” of Russian megacities. 

 
Keywords: Muslim Spiritual Directorates; Islam; Islamism; Salafism; 

North Caucasus; Sufism; tariqas; traditional Islam. 



 23

МЕСТО И РОЛЬ ИСЛАМА В РЕГИОНАХ  
РОССИЙСКОЙ ФЕДЕРАЦИИ, ЗАКАВКАЗЬЯ  
И ЦЕНТРАЛЬНОЙ АЗИИ  
 
 
 
 
 
 
Атамали К.Е. 
АЗЕРБАЙДЖАНЦЫ ВНЕ АЗЕРБАЙДЖАНА  
(Часть 2) 
 

 DOI: 10.31249/rimm/2024.03.02 
 
Для цитирования: Атамали К.Е. Азербайджанцы вне Азербайд- 

жана (Часть 2) // Россия и мусульманский мир : научно-информационный 
журнал. 2024. № 3 (333). DOI: 10.31249/rimm/2024.03.02 

 
Аннотация. В статье исследуется жизнь азербайджанцев за 

пределами Азербайджана, активность азербайджанских диаспор по всему 
миру, деятельность диаспорских организаций, история миграции и 
география расселения. Из 50 млн азербайджанцев по всему миру только 
пятая часть проживает в самом Азербайджане. В статье особое 
внимание уделено азербайджанским диаспорам в Европе (в особенности в 
Германии, Великобритании и Франции), в США, Канаде, странах СНГ и 
Грузии. Дается справка о многочисленных азербайджанских организациях, 
общинах и культурных центрах, действующих за рубежом. 

 
Ключевые слова: Азербайджан; диаспора, диаспорские организа-

ции; миграция; азербайджанская диаспора; азербайджанцы в странах 
СНГ; азербайджанцы в США; азербайджанцы в Великобритании; азер-
байджанцы во Франции; азербайджанцы в Германии; азербайджанцы в 
Европе; азербайджанцы в Канаде; азербайджанцы в Грузии. 

 
В первой части данной статьи были исследованы 

исторические предпосылки и волны миграции азербайджанцев, а 
также рассмотрена деятельность диаспорских организаций как на 
региональном уровне, так и на международном. Также были 
                                                 

 Атамали Ксения Евгеньевна, научный сотрудник Центра междисципли-
нарных исследований ИНИОН РАН, e-mail: mrsxeniya@ya.ru 



 24 

исследованы три самые большие азербайджанские диаспоры в 
мире: в Иране (32 млн), Турции (более 3,3 млн) и России (2 млн). 
Всего в настоящее время в 70 странах мира проживает свыше  
50 млн азербайджанцев, причем в самом Азербайджане – менее  
10 млн. Во второй части статьи будут подробно рассмотрены 
диаспоры в Европе, Америке, странах СНГ и прочих государствах, 
где проживает значительная доля азербайджанцев. 

 
Азербайджанцы в Грузии 
 
По оценкам в Грузии проживает около полумиллиона азер-

байджанцев (согласно переписи 2014 г. – 233 тыс.) [1]; они явля-
ются второй по численности этнической группой в стране; рас- 
селены в основном на юге, юго-востоке и в центральных областях 
страны, в особенности в таких краях (мхаре), как Квемо-Картли 
(224 тыс.), Кахети (40 тыс.), Шида-Картли (5,5 тыс.) и Мцхета-
Мтианети (2,3 тыс.). Также в Тбилиси (15 тыс.) есть историческое 
азербайджанское сообщество [2].  

Азербайджанцы в Грузии появились еще в конце XV – нача-
ле XVII в., когда они стали основывать поселения на южных  
окраинах страны [3], постепенно расселившись по другим рай-
онам. Во времена Российской империи азербайджанцев здесь назы-
вали «татарами». Во времена СССР несколько тысяч азербайджан-
цев подверглись принудительной депортации. В 1980-х годах между 
грузинами и азербайджанцами обострилась напряженность, хоть и не 
перешедшая в вооруженный конфликт. В Квемо-Картли азербай-
джанские семьи выселялись из домов, чиновники-азербайджанцы 
снимались с административных должностей, произошел ряд столк-
новений. В начале 1990-х годов многие азербайджанцы эмигриро-
вали, а азербайджанские географические названия были заменены 
грузинскими [4].   

Что касается диаспорских организаций, то в 2008 г. был ос-
нован Конгресс азербайджанцев Грузии (КАГ), а в 2009 г. – Ассо-
циация азербайджанских студентов Грузии [5]. С 1922 г. печатает-
ся газета «Гюрджюстан» на азербайджанском языке, а в Тбилиси 
функционирует Государственный азербайджанский драматиче-
ский театр, основанный еще в 1909 г. Азербайджанцы в Грузии 
исповедуют как шиизм, так и суннизм, а разговаривают на борча-
линском диалекте [6]. 

 



 25

Азербайджанцы в Европе 
 
Из европейских стран самое большое количество этнических 

азербайджанцев проживает в Германии (280 тыс.), на втором месте 
Франция (75 тыс.), на третьем – Швеция (30 тыс.), и на четвертом – 
Нидерланды (20 тыс.). В других странах Европы их число не пре-
вышает 10 тыс. человек. 

Отдельно необходимо отметить «Конгресс азербайджанцев 
Европы» (КАЕ), который был учрежден в Берлине в 2004 г., что 
значительно улучшило организацию диаспорских организаций по 
всему миру. Более 50 диаспорских организаций из 28 стран явля-
ются членами КАЕ. Основная задача конгресса – защита нацио-
нально-культурных ценностей и политико-правовых интересов 
азербайджанцев за пределами Азербайджана. Кроме прочего, 
конгресс занимается поддержкой и спонсированием научно-
исследовательских изысканий, исследовательских институтов и 
других проектов, связанных с Азербайджаном. Организация со-
трудничает с диаспорскими ассоциациями в странах СНГ и дру-
гих регионах [7]. 

Также стоит упомянуть азербайджанские общества и орга-
низации Швеции и Нидерландов, где проживает несколько десят-
ков тысяч граждан азербайджанского происхождения. Шведская 
община в основном состоит из иранских азербайджанцев, иммиг-
рировавших в 1980–1985 гг. В 2001 г. они создали «Азербайджано-
шведский комитет». Годом ранее была основана «Азербайджано-
шведская федерация», объединяющая 14 азербайджанских общин. 
В Нидерландах в Гааге с 1993 г. функционирует «Азербайджано-
тюркский культурный кружок», который знакомит обществен-
ность с культурой Азербайджана. Также с 2003 г. «Азербайджано-
нидерландское общество» ведет активную деятельность и издает 
газету «Бенилюкс». Говоря о странах Балтии, большинство азер-
байджанцев мигрировали сюда на основе советских экономических 
связей. В 1988 г. в Вильнюсе, Риге и Таллинне были основаны азер-
байджанские общества [7]. Всего на данный момент во всех трех 
республиках проживает менее 10 тыс. азербайджанцев [8]. 

Данные о количестве азербайджанцев, проживающих в 
Германии, сильно различаются. В 2019 г. немецкий посол в Азер-
байджане говорил о 25 тыс. человек [9], тогда как, по другим оцен-
кам, их число может достигать 280–300 тыс. [10] Так или иначе, 
немецкие азербайджанцы сконцентрированы в Берлине и мигри-
ровали из Турции, Ирана и Азербайджана. В 1920-е годы, после 



 26 

распада АДР и притока азербайджанских мигрантов, в Германии 
издавались такие журналы, как «Ираншахр» (1921), «Истикляль» 
(1932–1934) и «Куртулуш» (1934) [11]. Следующая волна мигра-
ции произошла в 1960-е годы. Также азербайджанцы массово  
бежали в Германию в начале 1990-х годов вследствие начала Ка-
рабахского конфликта, увеличения количества беженцев в Азер-
байджане и ухудшения экономического положения в стране. 

Большинство немецких азербайджанцев работают в сфере 
обслуживания и строительства, однако среди них есть также за-
метные деятели культуры, например известный журналист и писа-
тель Вугар Нуреддин оглы Асланов. В 2013 г. азербайджанский 
журналист и бывший политзаключенный Эмин Милли основал в 
Берлине независимый новостной сайт Meydan.TV, ориентирован-
ный на азербайджанское сообщество [12].  

Диаспора Азербайджана в Германии считается одной из 
крупнейших в Европе. На сегодняшний день в Германии существу-
ет более 30 азербайджанских организаций, в том числе «Азербай-
джано-германская академия» (с 1986 г.) и «Азербайджано-
германское общество» (с 1988 г.) в Берлине. Крупные азербай-
джанские общества существуют в Берлине, Кёльне, Штутгарте, 
Нюрнберге и во многих других городах. Они занимаются продви-
жением азербайджанской культуры, организацией курсов по изу-
чению азербайджанского языка, проведением национальных 
праздников, а также оказывают юридическую и финансовую по-
мощь мигрантам, помогают с интеграцией в немецкое общество.  
В 2014 г. во Франкфурте делегация Государственного комитета 
Азербайджана провела встречу с главами азербайджанских диас-
порских организаций Германии, обсудив жизнь немецких азербай-
джанцев [13]. 

По приблизительным оценкам число азербайджанцев во 
Франции составляет 70–75 тыс. человек [10]. Азербайджанцы во 
Франции в основном сконцентрированы в Париже, Эльзасе, Бордо 
и Марселе. Первая волна иммиграции во Францию пришлась на 
начало XX в. В 1919 г. азербайджанская интеллигенция образовала 
«Комитет Франция – Кавказ» и выпустила ряд бюллетеней и книг 
об Азербайджане на французском языке.  Вторая волна пришлась на 
годы после Второй мировой войны, а третья волна в 1970–1980-е 
годы состояла в основном из экономических мигрантов и иранских 
азербайджанцев, спасавшихся от революции [14]. 

Во Франции функционирует ряд диаспорских организаций. 
В 1990 г. во французском Страсбурге открылся «Азербайджанский 



 27

культурный центр», занимающийся организацией культурных ме-
роприятий и национальных праздников. В 1999 г. там же была 
создана «Ассоциация азербайджанских студентов во Франции», 
целью которой было не только объединение выпускников и сту-
дентов, но и распространение информации о таких событиях, как 
Черный январь и Ходжалинская резня. В 2003 г. группа азербай-
джанских студентов основала Молодежную ассоциацию «Азер-
байджан – Франция», развивающую межкультурные отношения 
между двумя странами. Кроме того, в Страсбурге с 2005 г. функ-
ционирует «Азербайджанский дом», объединяющий несколько 
сообществ [7]. 

Во Франции получили образование многие политические 
деятели АДР, которые позже жили здесь в эмиграции: председа-
тель Парламента Алимардан-бек Топчибашев, министр промыш-
ленности и торговли Мирза Асадуллаев и министр земледелия Ак-
пер Ага Шейхульисламов. Также следует упомянуть французского 
актера с азербайджанскими корнями Робера Оссейна; фотожурна-
листа с мировым именем Резу Дегати, бежавшего от Иранской ре-
волюции; также в 2022 г. французско-азербайджанская пианистка 
Адиля Алиева получила высшую награду страны – орден Почет-
ного легиона [15]. 

Азербайджанская диаспора в Великобритании небольшая: 
всего 17 тыс. человек [8], причем большинство проживает в Лон-
доне. Диаспора состоит из азербайджанцев, собственно, из Азер-
байджана, а также Ирана, Турции, Армении, Грузии, Средней 
Азии и России. Следует отметить, что основная миграция азербай-
джанцев в Великобританию началась в середине XX в. [7]  

Британские азербайджанцы активно участвуют в общест-
венной жизни страны. В 2006 г. в Лондоне был основан «Дом 
культуры и дружбы Азербайджана», а в 2011 г. Лейла Алиева 
(дочь Ильхама Алиева) запустила англоязычную версию журнала 
«Баку» [16]. Некоторые творческие деятели азербайджанского 
происхождения добились значительной популярности в Велико-
британии. Например, певец и композитор Сами Юсуф (по проис-
хождению иранский азербайджанец) успешно исполняет ислам-
ские религиозные песни [17]. Среди спортсменов следует отметить 
бронзовых призеров Олимпийских игр 2020 Дженнифер и Джес-
сику Гадировых, которых называют надеждой спортивной гимна-
стики Великобритании [18]. 

Хотя британские азербайджанцы практически не занимают 
значительных государственных должностей, они остаются политиче-



 28 

ски активными [19]. В Лондоне азербайджанская община проводит 
пикеты [20] и акции протеста [21] против «армянской агрессии».  

 
Азербайджанцы в США и Канаде 
 
Основная волна иммиграции азербайджанцев в США при-

шлась на 1940–1950-е годы. Среди них были также беженцы, ко-
торые уехали в Иран и Турцию после падения АДР в 1920 г., а те-
перь перебрались в США в поисках лучшей жизни. Они осели 
преимущественно в Нью-Йорке, а также в северном Нью-Джерси и 
Массачусетсе, позже – в Техасе (Хьюстон) и Калифорнии (Сан-
Франциско). Стоит отметить, что в районе Лос-Анджелеса сущест-
вует большое иранское сообщество, преимущественно состоящее  
из иранских азербайджанцев. Данные о количестве азербайджан-
цев в США разняться, по некоторым оценкам их число достигает 
450 тыс. человек (в основном эмигранты из Ирана) [8]. 

На сегодняшний день в США функционируют более 30 диас-
порских организаций. Первое «Азербайджанское общество Амери-
ки» было основано еще в 1957 г. в Нью-Джерси и до сих пор явля-
ется одним из наиболее влиятельных институтов азербайджанской 
диаспоры [11]. В разные годы в Нью-Йорке, Техасе и Калифорнии 
были созданы азербайджанские дома, культурные центры и ассо-
циации, которые помогают азербайджанцам в Америке не утратить 
связь с Родиной. Отдельно стоит отметить крупную «Сеть азербай-
джанцев США», основанную в 2007 г., которая занимается защитой 
интересов американских азербайджанцев на всех уровнях. Она так-
же объединяет и координирует деятельность тюркских диаспорских 
организаций, обществ и ассоциаций [22]. Что касается медиа, в 
Нью-Йорке, Вашингтоне и Калифорнии выпускаются журналы об 
Азербайджане на английском языке. В 2004 г. в Чикаго был запу-
щен пантюркистский телеканал GünAz.TV, вещающий на азербай-
джанском языке; также каналу принадлежит сайт новостей [23]. 

В политическом плане американские азербайджанцы акти-
визировались в конце 1990-х, выступая в защиту интересов Азер-
байджана по поводу Карабахского конфликта. Деятельность диас-
поры даже привлекла внимание американского Конгресса [24].  

Согласно переписи населения 2021 г., в Канаде менее 10 тыс. 
граждан заявили об азербайджанском происхождении [25]. Тем не 
менее, по другим подсчетам, число азербайджанцев в стране может 
достигать 170 тыс. [8] (из них 50–60 тыс. иранские азербайджанцы). 
По данным диаспоры, большинство проживает в провинции Онта-



 29

рио и является иранскими азербайджанцами. Азербайджанская ди-
аспора разделена на две части: беженцы из Ирана после Революции 
1979 г. и экономические переселенцы из Азербайджана после обре-
тения страной независимости в 1991 г. [26]. 

В Канаде функционирует ряд азербайджанских общественных 
организаций, которые были основаны в 2000–2010-х годах. Они в 
основном занимаются продвижением азербайджанской культуры  
в массы, организацией национальных праздников и мероприятий, а 
также благотворительностью и помощью мигрантам. Отдельно сто-
ит упомянуть «Сеть азербайджанцев Канады» (основана в Торонто в 
2020 г.), наиболее молодую, но наиболее влиятельную политически 
ориентированную организацию в Канаде [27]. Так, азербайджанские 
канадцы регулярно проводят пикеты и акции протеста против ар-
мянских провокаций [28]. 

 
Азербайджанцы в других странах 
 
В Казахстане проживает около 90 тыс. азербайджанцев 

(0,5% от всего населения), преимущественно в южных областях 
страны (треть – в Туркестанской области), а также в крупных горо-
дах, таких как Алма-Ата, Астана и Актау. Азербайджанцы добро-
вольно переселялись сюда в начале XX в., но позже их также де-
портировали сюда из Грузии и Армении; в 1950–1980 годы они 
приезжали работать на нефтяных предприятиях. Азербайджанская 
диаспора является одной из самых быстрорастущих в стране. Боль-
шая часть исповедует шиизм, однако есть небольшое число сунни-
тов и христиан [29]. 

Что касается диаспорских организаций, с 1992 г. в Алма-Ате 
действует Азербайджанский культурный центр (АКЦ) «Туран», дея-
тельность которого направлена на развитие межнациональных  от-
ношений в Казахстане и продвижение азербайджанцев в общест-
венной и культурной жизни страны. Вскоре АКЦ были открыты во 
многих областях. В 2000 г. АКЦ «Туран» был преобразован в кон-
гресс «Туран», который в 2007 г. стал выпускать газету «Ватан».  

Азербайджанцы являются десятым по численности народом в 
Киргизии (17,2 тыс. в 2009 г.) и составляют 0,3% от всего населения 
страны [30]. В отличие от азербайджанской диаспоры в Казахстане, 
практически вся диаспора в Киргизии состоит из потомков азербай-
джанцев, депортированных из Закавказья в 1940-е годы. Большин-
ство азербайджанцев проживет в сельской местности, в основном в 
Чуйской области (10 тыс.), хотя процент горожан постепенно воз-



 30 

растает. Диаспора увеличивается в основном за счет естественного 
прироста [31]. В 1992 г. была создана организация «Азяри», которая 
занимается защитой прав азербайджанцев в Киргизии, участием в 
общественной жизни страны и поддержанием связей с исторической 
Родиной. В киргизской национальной телерадиокомпании есть от-
дел «Азяри» [7]. 

На сегодняшний день свыше 40 тыс. азербайджанцев прожи-
вает в Узбекистане. Первые азербайджанцы появились здесь еще 
в XVI в., затем активно переселялись сюда в начале XX в.; также 
часть азербайджанцев была депортирована сюда в 1940-х годах во 
времена сталинских репрессий. Кроме того, азербайджанцы помо-
гали восстанавливать разрушенный землетрясением Ташкент в 
1960-е годы. Диаспора в Узбекистане очень сплоченная, в стране 
действуют семь азербайджанских культурно-национальных цен-
тров [32]. С 2003 г. функционирует «Ассоциация культурных цен-
тров Азербайджана», в Ташкенте имеется культурный центр «Гар-
дашлыг» и «Азербайджанский дом», при котором есть музей 
имени Гейдара Алиева [7].  

Количество азербайджанцев в Туркменистане составляет около 
54 тыс. человек [33]. Они преимущественно живут в Туркменбаши, 
Балканабаде и Ашхабаде, где есть целые азербайджанские районы.  
С распадом СССР азербайджано-туркменские отношения обостри-
лись, что вместе с тяжелым экономическим положением привело к 
массовому оттоку азербайджанцев из страны. Также этому способ-
ствовала политика туркменизации, из-за которой многие азербай-
джанцы и представители других этнических меньшинств лишились 
работы. Стоит также отдельно упомянуть покушение на президента 
Туркменистана в ноябре 2002 г., в котором обвинили азербайджан-
ских граждан, что привело к массовой депортации азербайджанцев из 
страны [34]. Со временем отношения между двумя странами налади-
лись [35], в Туркмении проводятся азербайджанские культурные ме-
роприятия [36]. 

После начала карабахского конфликта почти все азербай-
джанцы (85 тыс. по состоянию на 1989 г.) покинули территорию 
Армении. По данным 2001 г. в стране были зарегистрированы 
лишь 29 азербайджанцев [37], сейчас их количество может дости-
гать нескольких сотен [38]. Они проживают в основном в сельской 
местности в смешанных семьях; большинство сменили имена, 
чтобы избежать дискриминации [39]. 

Одна из наиболее крупных азербайджанских диаспор нахо-
дится на Украине. По данным переписи в 2001 г., в стране было 



 31

зарегистрировано 42,2 тыс. азербайджанцев, по другим оценкам их 
количество может достигать 280 тыс. [8] Они расселены по разным 
областям, с концентрацией в крупных городах. С 1999 г. функцио-
нирует «Конгресс азербайджанцев Украины», которая занимается 
защитой азербайджанцев в стране и сохранением национально-
культурных традиций. Отделения Конгресса имеются во многих 
областях; в Киеве издается газета «Голос Азербайджана» [7]. 

Азербайджанская диаспора в Китае составляет 30 тыс. че-
ловек. Близкие торгово-экономические отношения между Китаем и 
Азербайджаном, а также важная роль последнего в инициативе 
«Один пояс – один путь» способствуют росту азербайджанской 
диаспоры. Отдельно стоит отметить высокий взаимный интерес 
между двумя странами [40], причем не только экономический, но и 
культурный. Кроме того, миграции способствуют программы по 
обмену студентами. 

В Израиле проживают около 80 тыс. азербайджанских евреев. 
Большая часть эмигрировала сюда из Азербайджана и Дагестана в 
1990-е годы [41]. Дружеские и экономические связи (особенно в 
нефтяной сфере) между Азербайджаном и Израилем позитивно 
влияют на динамику репатриации в Израиль. В Тель-Авиве и приго-
роде Хайфы есть крупные азербайджанские общины, действуют 
международная ассоциация «Азербайджан–Израиль» («АзИз») [42] 
и «Азербайджанский дом», который организует национальные ме-
роприятия и акции протеста против армянской агрессии [43].  

 
Заключение 
 
В заключение необходимо еще раз отметить, что в Азербай-

джане проживает лишь пятая часть азербайджанцев. Вне Азербай-
джана проживает около 40 млн этнических азербайджанцев. Самой 
крупной является диаспора в Иране, достигающая 30–32 млн. Тем 
не менее статистические данные как по Ирану, так и по большин-
ству других стран сильно разняться, поэтому точно оценить коли-
чество азербайджанцев, расселенных по разным странам мира, не 
представляется возможным. 

По всему миру функционирует большое количество диаспор-
ских организаций регионального и международного уровня, неко-
торые из которых имеют большое влияние в тех странах, где они 
находятся. Организации занимаются финансовой, юридической и 
социальной помощью мигрантам; сохранением национальной 
культуры, традиций и общности в чужой стране; продвижением 



 32 

азербайджанской культуры и интересов Азербайджана за рубежом; 
усилением позиций представителей диаспоры в государственных 
структурах; организацией национальных праздников, мероприя-
тий, фестивалей и т.д. Многие азербайджанские культурные цен-
тры, ассоциации и общественные организации в разных городах и 
даже странах объединены в союзы, федерации или комитеты для 
более эффективного управления. В разных странах проводятся 
съезды и конгрессы диаспорских организаций, на которых проис-
ходит обмен опытом между делегатами и обсуждаются проблемы 
азербайджанцев по всему миру. 

Таким образом, азербайджанцы не утрачивают связей со своей 
исторической Родиной независимо от места проживания, оставаясь 
сплоченной общиной даже за рубежом. 

 
Источники 

 
1. Ethnic composition of Georgia 2014 // URL: http://pop-stat.mashke.org/georgia-

ethnic-loc2014.htm (дата обращения: 22.03.2024). 
2. Ethnic Groups by Major Administrative-Territorial Units // URL: https:// 

upload.wikimedia.org/wikipedia/commons/9/92/Georgia_Census_2002-_Ethnic_ 
group_by_major_administrative-territorial_units.pdf (дата обращения: 22.03.2024). 

3. Волкова Н.Г. Азербайджанцы Грузии (По материалам полевых исследований 
1973–1976 гг.) // Полевые исследования Института этнографии, 1976. – М.: 
Наука, 1978. – С. 109. 

4. Армянское и азербайджанское меньшинства Грузии // URL: 
https://www.crisisgroup.org/ru/europe-central-asia/caucasus/georgia/georgia-s-
armenian-and-azeri-minorities (дата обращения: 22.03.2024). 

5. Конгресс азербайджанцев Грузии планирует созвать чрезвычайный съезд // URL: 
https://www.trend.az/azerbaijan/society/1767397.html (дата обращения: 22.03.2024). 

6. Баскаков Н.А. Введение в изучение тюркских языков. – Высш. школа, 1969. – С. 266. 
7. Diaspora organizations in abroad // URL: https://www.azerbaijans.com/ 

content_495_en.html (дата обращения: 18.03.2024). 
8. Где проживают 50 млн азербайджанцев // URL: https://az.sputniknews.ru/ 

20151230/403219542.html (дата обращения: 13.03.2024). 
9. Number of Azerbaijanis living in Germany announced // URL: 

https://multikultural.az/en/azerbaycanciliq/358/number-of-azerbaijanis-living-in- 
germany-announced/ (дата обращения: 08.03.2024). 

10. Gələn ilin sonuna qədər dünyada yaşayan azərbaycanlıların sayı və məskunlaşma 
coğrafiyasına dair xəritə hazırlanacaq // URL: https://az.trend.az/azerbaijan/ 
society/1034370.html (дата обращения: 08.03.2024). 

11. The activities of Diaspora // URL: https://www.azerbaijans.com/content_ 
494_en.html (дата обращения: 18.03.2024). 

12. Эмин Милли покидает Meydan.Tv. // URL: https://turan.az/ru/politika/emin-milli-
pokidaet-meydantv (дата обращения: 08.03.2024). 



 33

13. Во Франкфурте прошла встреча с главами азербайджанских диаспорских ор-
ганизаций Германии // URL: https://fnkaa.ru/во-франкфурте-прошла-встреча-с-
главам/ (дата обращения: 17.03.2024). 

14. Азербайджанцы во Франции 1920 годы // URL: https://great.az/azerbaycan/ 
10578-azerbajdzhancy-vo-francii-1920-gody.html (дата обращения: 11/.03.2024). 

15. Эмманюэль Макрон наградил азербайджанскую пианистку орденом Почетно-
го легиона // URL: https://1news.az/news/20220714055211746-Emmanyuel-
Makron-nagradil-azerbaidzhanskuyu-pianistku-ordenom-Pochetnogo-legiona (дата 
обращения: 17.03.2024). 

16. Condé Nast launches new magazine about Azerbaijan // URL: https://azertag.az/ 
en/xeber/conde_nast_launches_new_magazine_about_azerbaijan-284630 (дата об-
ращения: 17.03.2024). 

17. First VP Mehriban Aliyeva presents Sami Yusuf honorary diploma // URL: 
https://www.azernews.az/culture/156735.html (дата обращения: 18.03.2024). 

18. Азербайджанки Джессика и Дженнифер – будущие суперзвезды и главные 
надежды Великобритании // URL: https://haqqin.az/news/207909 (дата обраще-
ния: 18.03.2024). 

19. Дипломат на связи: Посол Элин Сулейманов о выдающихся азербайджанцах 
Британии и США и роли диаспоры // URL: https://1news.az/news/ 
20221114010919297-Diplomat-na-svyazi-Posol-Elin-Suleimanov-o-vydayushcikhsya- 
azerbaidzhantsakh-Britanii-i-SSHA-i-roli-diaspory (дата обращения: 18.03.2024). 

20. Представители азербайджанской диаспоры в Великобритании провели пикет в 
Лондоне // URL: https://vestikavkaza.ru/news/predstaviteli-azerbajdzanskoj-diaspory- 
v-velikobritanii-proveli-piket-v-londone.html (дата обращения: 18.03.2024). 

21. В Лондоне прошла мирная акция азербайджанцев в связи с последними прово-
кациями Армении // URL: https://www.trend.az/azerbaijan/politics/3276407.html 
(дата обращения: 18.03.2024). 

22. U.S. Azerbaijanis Network // URL: https://usazeris.org/who-we-are/ (дата обраще-
ния: 24.03.2024). 

23. GünAz.TV // URL: https://gunaz.tv/en/static/about (дата обращения: 24.03.2024). 
24. Foreign Operations, Export Financing, and Related Programs Appropriations for 

2003: Hearings Before a Subcommittee of the Committee on Appropriations, House 
of Representatives, One Hundred Seventh Congress, Second Session, Part 4. – U.S. 
Government Printing Office, 2002. – PP. 474, 477. 

25. Census Profile, 2021 Census of Population // URL: https://www12.statcan.gc.ca/ 
census-recensement/2021/dp-pd/prof/details/page.cfm?LANG=E&GENDERlist= 
1&STATISTIClist=1,4&DGUIDlist=2021A000011124&HEADERlist=31&Search
Text=Canada (дата обращения: 20.03.2024). 

26. Azerbaijani diaspora in Canada should do much to resist Armenians // URL: 
https://web.archive.org/web/20131002100648/http://www.news.az/articles/18085  
(дата обращения: 20.03.2024). 

27. Network of Azerbaijani Canadians // URL: https://azcanet.ca/#/we-are-nac (дата 
обращения: 20.03.2024). 

28. Azerbaijani community holds picket in Canada against Armenia’s recent provoca-
tions // URL: https://news.az/news/azerbaijani-community-holds-picket-incanada-
against-armenias-recent-provocations (дата обращения: 20.03.2024). 



34 

29. Азербайджанская диаспора Казахстана // URL: https://web.archive.org/web/
20150402182836/http://www.ia-centr.ru/archive/public_details8e00.html?id=1094
(дата обращения: 23.03.2024).

30. Численность постоянного населения по национальностям // URL:
https://www.stat.kg/media/files/9cd9d7ee-78f0-413e-885d-80f914049ebf.pdf (дата
обращения: 23.03.2024).

31. Демографические тенденции, формирование наций и межэтнические отноше-
ния в Киргизии // URL: https://www.demoscope.ru/weekly/2005/0197/
analit04.php (дата обращения: 23.03.2024).

32. В солнечном Узбекистане – 20 лет спустя: азербайджанцы из XVI века, изю-
минки Ташкента, первое посольство // URL: https://www.trend.az/life/
travel/1869124.html (дата обращения: 23.03.2024).

33. Azeri in Turkmenistan // URL: https://joshuaproject.net/people_groups/10528/TX
(дата обращения: 23.03.2024).

34. Р. Назаров: Национальные диаспоры в Туркменистане. Часть 3. Азербайджанцы //
URL: https://centrasia.org/newsA.php?st=1201781640 (дата обращения: 23.03.2024). 

35. Туркменистан и Азербайджан приветствуют успешное развитие стратегиче-
ских связей // URL: https://www.newscentralasia.net/2023/10/31/turkmenistan-i-
azerbaydzhan-privetstvuyut-uspeshnoye-razvitiye-strategicheskikh-svyazey/ (дата
обращения: 23.03.2024).

36. Азербайджанская культура в Туркменистане: кулинарные и музыкальные изы-
ски // URL: https://www.newscentralasia.net/2023/12/31/azerbaydzhanskaya-kultura- 
v-turkmenistane-kulinarnyye-i-muzykalnyye-izyski/ (дата обращения: 23.03.2024).

37. Ազգային փոքրամասնություններ. ազգային խճանկար // URL: https://archive.168.am/
articles/10810 (дата обращения: 23.03.2024). 

38. Second Report Submitted by Armenia Pursuant to Article 25, Paragraph 1 of the
Framework Convention for the Protection of National Minorities // URL:
https://www.ecoi.net/en/file/local/1052022/432_1163080631_pdf-2nd-sr-armenia.pdf
(дата обращения: 23.03.2024).

39. Country Reports on Human Rights Practices – 2003: Armenia // URL: https://2001-
2009.state.gov/g/drl/rls/hrrpt/2003/27823.htm (дата обращения: 23.03.2024).

40. Азербайджан-Китай: чем обусловлен взаимный интерес // URL: https://
vestikavkaza.ru/articles/azerbajdzan-kitaj-cem-obuslovlen-vzaimnyj-interes.html
(дата обращения: 25.03.2024).

41. Векторы современной политики Азербайджана на Ближнем и Дальнем Восто-
ке // URL: https://idmedina.ru/books/islamic/?1277 (дата обращения: 23.03.2024).

42. Азербайджанская диаспора в Израиле обратилась к международным органи-
зациям // URL: https://caliber.az/post/140908/ (дата обращения: 24.03.2024).

43. В Израиле прошел марш и митинг в поддержку Азербайджана и азербайджан-
ского солдата // URL:https://vzglyad.az/news/171374/В-Израиле-прошел-марш-
и-митинг-в-поддержку-Азербайджана-и-азербайджанского-солдата-ФОТО.html
(дата обращения: 24.03.2024).

Статья поступила в редакцию 13.09.2024.
Принята к публикации 12.10.2024.

 



 35

Atamali K.E. 
Azerbaijanis outside Azerbaijan (Part 2) 
 
Ksenia E. Atamali, 
Research Associate, 
Center for Interdisciplinary Research, 
INION RAN 
e-mail: mrsxeniya@ya.ru 

 
Abstract. The article examines the life of Azerbaijanis outside 

Azerbaijan, the activity of Azerbaijani diasporas around the world, the 
activities of diaspora organizations, the history of migration and territorial 
distribution. Of the 50 million Azerbaijanis around the world, only one fifth of 
them lives in Azerbaijan itself. The article pays special attention to the 
Azerbaijani diasporas in Europe (especially those in Germany, Great Britain 
and France), the US, Canada, the CIS countries and Georgia. Information on 
numerous Azerbaijani organizations, communities and cultural centers 
operating abroad is also provided. 

 
Keywords: Azerbaijan; diaspora, diaspora organizations, migration; 

Azerbaijani diaspora; Azerbaijanis in the CIS countries; Azerbaijanis in the 
USA; Azerbaijanis in Great Britain; Azerbaijanis in France; Azerbaijanis in 
Germany; Azerbaijanis in Europe; Azerbaijanis in Canada; Azerbaijanis in 
Georgia. 



 36 

ИСЛАМ В СТРАНАХ ДАЛЬНЕГО ЗАРУБЕЖЬЯ 
 
 
 
 
 
 
 
 
Ахмедов В.М. 
ПОЛИТИКА ИРАНА В СИРИЙСКОМ КОНФЛИКТЕ:  
РЕЛИГИОЗНОЕ ИЗМЕРЕНИЕ 

 
DOI:10.31249/rimm/2024.03.03 

 
Для цитирования:  Ахмедов В.М. Политика  Ирана в сирийском 

конфликте: религиозное измерение // Россия и мусульманский мир : научно-
информационный журнал. 2024. № 3 (333). DOI: 10.31249/rimm/2024.03.03 

 
Аннотация. С начала 2000-х годов Исламская Республика Иран 

(ИРИ) проводит активную политику в регионе. Кризис в САР бросил вы-
зов иранским позициям на Ближнем Востоке. Группа факторов опреде-
ляла политику Ирана в Сирии и других государствах Ближнего Востока. 
Соображения религиозного характера, обусловленные арабо-иранским 
историческим наследием, наличие близких ИРИ в конфессиональном и 
этническом отношениях групп населения, способность Тегерана менять 
в свою пользу региональный баланс сил оказали влияние на отношение 
ИРИ к сирийскому конфликту. В то же время политика Ирана в Сирии 
сказалась на отношениях Ирана с ключевыми региональными и мировы-
ми игроками на Ближнем Востоке. Данный факт определил актуаль-
ность данной статьи, в которой исследуются выдвинутые выше поло-
жения.  

 
Ключевые слова: Иран; сирийский кризис; Ближний Восток; 

шииты; алавиты. 
 
Арабо-иранское историческое наследие формировало осо-

бый подход Ирана к сирийскому конфликту. В религиозно-

                                                 
 Ахмедов Владимир Муртузович, кандидат исторических наук, старший на-

учный сотрудник Института востоковедения РАН, e-mail: shamyarabist@gmail.com  
ORCID ID: 0000-0002-4952-296 



 37

идеологическом плане консервативное иранское духовенство рас-
сматривало участие ИРИ в сирийских событиях как продолжение 
векового соперничества между шиитами и суннитами. Давние свя-
зи Ирана с алавитским режимом также определяли отношение Те-
герана к событиям в Сирии (САР).  

В условиях кризиса сирийский социум пребывал в тяжелом 
положении. Образованный  класс пытался обрести идейную осно-
ву для новой самоидентификации. Иран опирался на доверенных 
сирийских клириков, крупных строительных подрядчиков, серьез-
ных дельцов в сфере торговли недвижимостью в распространении 
шиитского вероучения среди жителей столичных центров САР. 
Тегеран стремился мобилизовать широкие народные массы в свою 
поддержку, прежде всего молодежь с низким уровнем образова-
ния. Иран использовал проверенные и наиболее доходчивые сред-
ства и методы.  

Важным направлением иранской дипломатии в САР было 
распространение шиитского вероучения и обращение в шиизм си-
рийского населения. Тегеран провел реконструкцию шиитских 
святынь на территории Сирии, в частности, в самом Дамаске, рас-
ширил географию религиозного паломничества, создал сеть куль-
турно-образовательных центров.  

Сирийский режим на законодательном уровне поддержал 
культурно-религиозную экспансию ИРИ в САР. Это позволило пред-
ставителям шиитского духовенства занять высокие должности после 
получения ими сирийского гражданства. В конце 2021 г. в Сирии был 
принят Закон № 28 об укреплении роли Высшего исламского совета 
(ВИС). ВИС практически ограничил права суннитского духовенства 
на религиозную работу с населением и управление вакфами [1].  
В новом законе было прописано, что сунниты больше не являются 
религиозным большинством в САР и ставятся в один ряд с другими 
мусульманскими конфессиями. После принятия указанного закона 
любые законодательные действия в религиозной сфере стали осуще-
ствляться в соответствии с положениями шиитской доктрины. Преж-
де всего, это затронуло систему управления вакфной1 собственно-
стью и работу с личными сбережениями мусульман.  

Одновременно сирийский режим формировал легальную ос-
нову изменения демографии сирийского общества. В 2018 г. был 
принят Закон № 10, который дал право командирам проиранских 

                                                 
1 Вакфная собственность – имущество, переданное государством или ча-

стным лицом на религиозные или благотворительные цели. 



 38 

милиций отчуждать в свою собственность любые объекты недви-
жимости, в случае если их владелец не мог подтвердить свои права 
владения. Речь идет о пустующих помещениях, так как за время 
конфликта из страны выехало более 6 млн сирийцев, а документы 
и архивы были уничтожены или пропали. Особое внимание Тегеран 
уделял увеличению численности шиитского населения в Дамаске и 
его пригородах. В результате тяжелых сражений в пригородах Да-
маска и Алеппо, суннитская оппозиция потерпела поражение, и ее 
личный состав вместе с семьями вынужден был выехать в  
Идлеб. Вскоре за ними последовали мирные жители расположен-
ных на границе с Ливаном сирийских городов, которые оказались 
под контролем Хезболлы. В результате десятки тысяч шиитских 
бойцов с семьями стали собственниками объектов недвижимости в 
столичных районах Сирии [2]. 

Наряду с Дамаском Тегеран проявил повышенный интерес к 
суннитскому оплоту в Алеппо. В 2014 г. шиитские милиции из Ира-
ка, Афганистана и Пакистана во главе с КСИР начали операцию по 
захвату Алеппо. В 2016 г. восточные районы Алеппо были освобо-
ждены от повстанцев. Сотни тысяч суннитов выехали из разрушен-
ных районов. Связанные с шиитскими милициями агентства недви-
жимости скупали объекты недвижимости под предлогом их 
реконструкции. Восстановленные кварталы заселили десятками ты-
сяч шиитских семей из Ирака, Афганистана, Пакистана [3].  

В период кризиса  в городе Хомс и его пригородах шли дли-
тельные и ожесточенные сражения. Тысячи жителей были пересе-
лены или бежали. Многие мечети Хомса были превращены в цен-
тры пропаганды шиизма, значительная часть недвижимости была 
конфискована.  

В духовной экспансии Ирана в Сирии большое внимание 
уделялось вопросам святых мест. Еще в 1999 г. Тегеран начал 
программу реконструкции шиитских святынь в Сирии [4]. В Да-
маске и пригородах находились три шиитских святыни, которые 
были названы в честь дочерей и внучек Али бен Абу Талиба: 
«Сейида Зейнаб», «Сейида Сакина» и «Сейида Рукъая». Мечеть 
«Сейида Зейнаб» располагается в 10 км от центра Дамаска. Этот 
район был населен преимущественно иракскими шиитами, кото-
рые спасались в Сирии от преследований режима С. Хусейна.  
В 2020 г. квартал был переименован в город Сейида Зейнаб, где 
был начат строительный проект «Пригороды Зейнаб». Располо-
женная в старом Дамаске рядом с мечетью Омейядов могила Сей-
иды Рукъая претерпела серию реконструкций и сегодня занимает 



 39

площадь в 4 тыс. м2. В 2011 г. президент издал закон, согласно ко-
торому комплекс Сейида Рукъая в Дамаске признавался учебным 
заведением по изучению шиизма. Сегодня он известен как Уни-
верситет исламских исследований Биляд аш-Шам. В 2014 г. был 
издан указ о преподавании шиитского вероучения в специализиро-
ванных сирийских школах, которые открылись в том же году в 
различных городах страны.  

В городе аль-Маядин была сооружена мечеть Али бин Абу 
Талиба (Айн Али) на месте, где по преданию, конь Али выбил ко-
пытом из земли источник воды. На регулярной основе стало осу-
ществляться паломничество в шиитскую мечеть аль-Нукта в  
Забдийя. Согласно шиитским поверьям один из камней мечети име-
ет полость в форме капли, где содержится кровь Хусейна бин Али 
(внук Пророка), который был убит в битве при Кербеле (680 г. н. э.).  

В конце 2021 г. КСИР и шиитские милиции установили свои 
религиозные порядки в ряде районов провинции Дейр аль-Зор. 
Они арестовали настоятелей и муэдзинов местных мечетей, кото-
рые отказались изменить формулу азана (призыв на молитву) в 
соответствии с нормами шиизма. На их место поставили новых 
служителей культа. Одновременно были изменены названия неко-
торых мечетей в районах на западном берегу Евфрата. Прежде все-
го, эти нововведения коснулись г. Махкан, где дислоцировались 
бригады «аль-Аббасиюн» и «аль-Зейнобиюн». Так, мечеть Фарук 
Омар стала именоваться Великой мечетью Махкан [5]. После час-
тичной реставрации мечети утратили прежний архитектурный об-
лик, превратившись хусайнии1.  

В конце 2021 г. Иран официально возобновил религиозный 
туризм в САР [6]. До событий марта 2011 г. Сирию ежегодно по-
сещало более 500 паломников из Ирана и Ирака. За годы воору-
женного конфликта в САР Иран построил несколько десятков но-
вых мечетей в ключевых центрах страны (Дамаске, Халебе, Хомсе, 
Дейр аль-Зоре, Деръа), восстановил и реставрировал шиитские 
святыни в Дамаске и Халебе. В итоге Иран расширил географию 
паломничества в Сирии и увеличил число паломников. Распро-
странение шиитского вероучения и обращение в шиизм местного 

                                                 
1 Особый архитектурный стиль строительства молитвенных домов, 

который стал практиковаться в Иране с XV в. в период расцвета династии 
Сефевидов. Сефевиды утвердили шиитское направление ислама в Иране. 
Название «аль-хусайнийя» связано с именем имама Хусейна (внука Пророка) 
павшего в боях с Омейадами при Кербеле (Ирак).  



 40 

населения занимали в этот период  центральное место в политике 
Ирана в САР. Эта деятельность была ориентирована, прежде все-
го, на средние и беднейшие слои сирийского населения в страте-
гически важных для ИРИ районах Сирии. В 2000 г. А.С. Мусави, 
один из видных иранских клерикалов, основал под Алеппо Шиит-
ский культурный центр. До начала событий в САР иранские мис-
сионеры вели активную проповедническую деятельность среди 
сирийских племен на востоке страны. Они смогли обратить в ши-
изм племя Баггара, одно из влиятельных сирийских племен Дейр 
эз-Зора. В последующем это дало возможность ИРИ распростра-
нить свое влияние в этом районе. Тегеран использовал вождей 
племен для обращения в шиизм жителей ряда деревень. В ходе 
конфликта многие племенные вожди тесно сотрудничали с КСИР 
и шиитскими милициями. В поддержку Ирана выступило племя 
аль-Машхад, которое ведет свою родословную от иранского горо-
да Мешхед. В городе аль-Маядин дислоцировались подразделения 
корпуса аль-Кодс, куда вступили сотни местных жителей. Были 
созданы отряды «Имама аль-Махди», где проходили стрелковую 
подготовку тысячи молодых людей [7].   

В сравнении с другими районами САР в провинциях Ракъа и 
Хасака иранские позиции были не так сильны. Несмотря на то что 
еще до кризиса Тегеран привлек на свою сторону племя аль-Хамад 
в Ракъа, Иран испытывал затруднения в распространении шиизма 
в этом районе [8]. Во многом это было связано с присутствием 
курдских отрядов, а также соперничеством между США и Турцией 
за влияние в этом нефтеносном районе. Местное курдское населе-
ние отклонило предложения Ирана восстановить построенную в 
1980 г. большую шиитскую мечеть на окраинах Ракъа, которая была 
разрушена ИГИЛ (запрещено в РФ) в 2014 г. Слабое присутствие 
шиитских милиций в юго-восточных районах Хасака вынуждало 
Иран действовать через сеть культурных центров, пытаясь обратить 
в шиизм местное население [9]. Тегеран смог обратить в шиизм не-
сколько сот жителей г. Мисъяф и завербовать их в шиитские мили-
ции. В отличие от деловых кварталов Дамаска (аль-Хамидийя, на-
пример), где празднование «ашуры»1 стало обычным делом еще до 
кризиса, религиозная ситуация на юге Сирии была иной. С 2018 г. 
после победы над оппозицией в Деръа начался процесс «шиитиза-

                                                 
1 Ашура – комплекс обрядовых действий, совершаемых как суннитами, 

так и шиитами в первой декаде месяца Мухаррам. Поводом для их совершения 
служат разные исторические события. 



 41

ции» местного населения. Иранские миссионеры рассчитывали на 
поддержку иракских шиитов из района аль-Матар, где находилась 
шиитская мечеть. Шииты из района Бусра аль-Шам в пригородах 
Деръа вместе с Хезболлой сражались против суннитского ополчения. 
Город аль-Кафра был центром операций Хезболлы и оплотом иран-
ской духовной экспансии на юге Сирии. КСИР создал здесь местные 
милиции «Корпус аль-Арин» и «Бригаду 313». «Бригада 313» была 
названа по имени 313 сторонников Имама аль-Махди1, которые в его 
отсутствие защищают справедливость на земле.  

В сентябре 2018 г. специальный посланник аятоллы Хаменеи 
в САР А.Ф. Табтабаи посетил Деръа и выделил финансовую по-
мощь новым шиитским милициям. Была также профинансирована 
деятельность иранского благотворительного фонда «аль-Захра», 
который имел вооруженное крыло «Львы аль-Захра» и работал в 
различных районах Сирии.  

Населенная друзами аль-Сувейда была единственной сирий-
ской провинцией, большинству жителей которой удалось сохра-
нить конфессиональную идентичность. Несмотря на то что друзы 
не выступили против режима Б. аль-Асада, их отношения с алави-
тами и шиитами были напряженными. Пытаясь наладить контакты 
с местным населением, офицеры КСИР организовали визит лиде-
ров друзской общины в Тегеран. Представители  посольства ИРИ в 
Дамаске и офицеры корпуса «аль-Кодс» стали чаще посещать аль-
Сувейду. Тегеран запустил ряд гуманитарных и социальных про-
грамм в провинции. С учетом серьезных различий в религиозных 
доктринах друзов и шиитов и строгого запрета переходить в дру-
гую веру, шансы на «шиитизацию» друзов были ничтожны. Одна-
ко офицеры КСИР, пользуясь бедственным положением друзов, 
смогли вовлечь нескольких жителей в состав проиранских воору-
женных отрядов.  

Религиозная политика Ирана в САР имела глубокий полити-
ческий контекст. Иран стремился продемонстрировать, что война в 
Сирии закончилась. Следовательно, присутствие там иностранных 
военных незаконно. Одновременно Тегеран укреплял легитим-
ность шиитских милиций в Сирии. Гуманитарная дипломатия ИРИ 
изменила социокультурный облик современной Сирии и сделала 
сирийские власти еще более зависимыми от Ирана. Использование 
фактора конфессиональной общности сопровождалось определен-

                                                 
1 Имам аль-Махди – 12-й имам шиитов-имамитов, исчезнувший в городе 

Самарра в 941 г. Считается, что он вернется перед концом света.  



42 

ными рисками для политики Тегерана. Поддержка шиитских общин 
высвечивала Иран как не столько политического, сколь религиозно-
го актора на поле сирийского конфликта, и подчеркивала опасность 
религиозного измерения сирийского кризиса. Подобный политиче-
ский инструмент был эффективным, пока Тегеран мог управлять ре-
лигиозными процессами в САР. В случае отказа механизма управле-
ния Иран рисковал ослабить свою политику в Леванте.  

Данное утверждение нашло практическое подтверждение в 
ходе начавшихся в октябре 2024 г. событий в Газе и вокруг анклава. 
Несмотря на стремление Тегерана дистанцироваться от прямого 
участия в вооруженном противостоянии на Ближнем Востоке, атаки 
проиранских вооруженных формирований на израильские и амери-
канские цели сделали Тегеран непосредственным участником кон-
фликта, поставив тем самым под угрозу его интересы в регионе.   

Список литературы 

1. Аль-Хейр, М.М. (2021). Объявление шейха Усамы ар-Рифаъи муфтием Сирии:
ответственность и последствия. Рассказ о борьбе за сирийский муфтият со
времен Г.А. Насера до Башара аль-Асада. – Ноябрь, 11. – URL:
https://mubasher.aljazeera.net/opinions/ [на араб. яз.] (дата обращения: 17.02.2022).

2. Inbari, P. (2014). Demographic Upheaval: How the Syrian War Is Reshaping the
Region. Jerusalem Center for Public Affairs. – June 17, 2014.

3. Saban, N. (2020). Factbox: Iranian Influence and Presence in Syria. Atlantic Coun-
cil. – 05.11.2020. – URL: https://bit.ly/3dOvG7C (дата обращения: 20.01.2021).

4. Alfoneh, Ф. (2022). Ahmadinejad Versus the Clergy. // American Enterprise Insti-
tute, Washington, D.C. – Aug. 21, 2008.

5. Иссам, В. (2021). Сирия: при поддержке Ирана милиции меняют названия
мечети «аль-Фарук Омар» в пригороде Дейр эз-Зора. – Ноябрь, 24. – URL:
https://www.alquds.co.uk/ [на араб. яз.] (дата обращения: 21.09.2022).

6. Нааме, А. (2021). Иран объявляет о возобновлении «религиозного паломниче-
ства» в Сирию. Почему сейчас? – Ноябрь, 13. – URL: https://
www.arab_21.com/story/1397691/ [на араб. яз.] (дата обращения: 24.05.2022).

7. Stein, E. (2017). Ideological Codependency and Regional Order: Iran, Syria, and
the Axis of Refusal // PS: Political Science & Politics. – Vol. 50, No. 3, July 2017.

8. Dukhan, H., Alhamad, А. (2021). Iran’s Growing Network of Influence among
Eastern Syrian Tribes // The Washington Institute for Near East Policy. Washington,
D.C. – Apr. 6, 2021.

9. Hassan, М., al-Ahmed, S. (2022). Iran’s growing presence in Syria’s al-Hasakah
poses a direct threat to US forces. // The Middle East Institute, Washington, D.C. –
Mar. 24, 2022.

Статья поступила в редакцию 01.09.2024. 
Принята к публикации10.09.2024. 



 43

Akhmedov V.M. 
Iran’s Policy in the Syrian Conflict:  
The Religious Dimension 

 
Vladimir M. Akhmedov, 
PhD (History), 
Senior Research Associate, 
Institute of Oriental Studies RAS, 
e-mail: shamyarabist@gmail.com 
ORCID ID: 0000-0002-4952-296 

 
Abstract. Since the early 2000s, the Islamic Republic of Iran (IRI) has 

been pursuing an active policy in the region. The Syrian crisis has challenged 
Iran’s positions in the Middle East. A number of factors determine Iran’s 
policy in Syria and other Middle Eastern states. Iran’s stand on the Syrian 
conflict is influenced by religious reasons stemming from the Arab-Iranian 
historical heritage; the presence of groups of the population that are 
confessionally and ethnically close to Iran; and Tehran’s ability to change the 
regional balance of power in its favor. At the same time, Iran’s policy in Syria 
has affected Iran’s relations with key regional and global players in the 
Middle East. This fact shows the relevance of this article, which examines the 
above-mentioned factors. 

 
Keywords: Iran; Syrian Crisis; Middle East; Shiites; Alawites. 

 
 

Зинин Ю.Н. 
КОНФЛИКТ В ГАЗЕ В КОНТЕКСТЕ  
ИДЕЙНЫХ УСТАНОВОК ХАМАС 

 
DOI: 10.31249/rimm/2024.03.04 

 
Для цитирования: Зинин Ю.Н. Конфликт в Газе в контексте идей-

ных установок ХАМАС // Россия и мусульманский мир : научно-
информационный журнал. 2024. № 3 (333). DOI: 10.31249/rimm/2024.03.04 
 

                                                 
 Зинин Ю.Н., кандидат исторических наук, ст. научный сотрудник Центра 

ближневосточных и африканских исследований Института международных ис-
следований МГИМО МИД России, e-mail: zinin42@mail.ru 

© Зинин Ю.Н., 2024 



 44 

Аннотация. В статье рассматривается ход обострившегося  
7 октября 2023 г. палестино-израильского конфликта в Газе через приз-
му идеологии радикальной палестинской организации ХАМАС. Анализи-
руются ее генезис, документы, легшие в основу  деятельности с 1987 г. 
Реперными точками ХАМАС являются ислам, призыв к джихаду с целью 
«освобождения всей Палестины», т.е. непризнание Израиля. 

Статья анализирует мотивы, особенности организации и дейст-
вий нынешнего руководства ХАМАС после начала конфликта. 

Автор уделяет внимание оценке идейных воззрений и практики 
ХАМАС со стороны властей, общественности и медиа средств арабских 
стран. Несмотря на разницу подходов, в целом законные права Палести-
ны повсеместно поддерживаются. 

Однако реакция и отклики на события не однозначны. Это от-
ражает влияние перебалансировки отношений и происходящих измене-
ний в иерархии стран региона. В то же время сегодня без участия  
ХАМАС, выдвинувшего свою альтернативу в подходах к политическим 
процессам на Ближнем Востоке, трудно разблокировать арабо-
израильский конфликт. Очевидно, что пока жизненная среда для суще-
ствования ХАМАС остается, она будет воспроизводить  взгляды и воз-
зрения организации. 

 
Ключевые слова: ХАМАС; Палестина; Израиль; Газа; «Потоп 

аль-Акса»; неоднозначное восприятие конфликта в мире.  
 
Резкое обострение конфликта между Израилем и ХАМАС 

(Движение исламского сопротивления) после начала последним  
7 октября 2023 г. операции под названием «Потоп Аль-Акса» при-
вело к большому числу жертв и разрушений с обеих сторон, бес-
прецедентных за последние три десятка лет. Эти события и их по-
следствия подстегнули внимание научного и медиасообщества 
Ближнего Востока к ХАМАС, его генезису, эволюции, особенно к 
сфере его идеологических воззрений.   

Движение выделяется своим радикализмом среди современ-
ных партий и движений, действующих в регионе под исламскими 
знаменами. Будучи палестинским крылом Ассоциации братьев-
мусульман (АБМ), ХАМАС стал самостоятельным в 1987 г. В 2006 г. 
организация выдвинулась на авансцену событий, выиграв много-
партийные парламентские выборы в Палестинской автономии, и с 
тех пор  правила в Газе. 

 



 45

Идейно-мировоззренческие основы  
и этапы движения 
 
Основополагающий документ ХАМАС – Хартия, принятая в 

1988 г., констатировал, что ислам является платформой и ядром 
движения. Идеология ХАМАС осенена высшим религиозным 
смыслом. Его ключевой тезис – святость Палестины и проповедь 
джихада. Хартия ХАМАС утверждает, что землю Палестины кате-
горически запрещено отчуждать. Иного пути кроме джихада нет, 
любые переговоры с врагом исключены и являются предательст-
вом или  капитулянтством.  

Долгосрочной целью движения провозглашается создание 
исламского государства на всей территории исторической Пале-
стины: от реки Иордан до берега Средиземного моря, что фактиче-
ски означает непризнание и устранение Израиля.   

Идеологи движения проводят тезис о том, что ислам способен 
сделать внутреннюю жизнь человека духовно самодостаточной в 
противовес нигилизму, индивидуализму западного типа и т.д. 

При этом ХАМАС не отрицает национализм, считая его ча-
стью своей догматики. Его апологеты позиционируют себя защит-
никами национальной идентичности, часто перехватывают попу-
лярные тезисы у других отрядов палестинских национально-
патриотических сил.   

Основные постулаты движения, заложенные при его основа-
нии в Хартии, за последующие годы не подвергались каким-либо 
коренным официальным изменениям или ревизии.  

Но в апреле 2017 г. был принят новый Документ об общих 
принципах и политике ХАМАС. Этому способствовали изменения, 
произошедшие в регионе, в частности на палестинском треке, и собы-
тия, связанные с так называемой «арабской весной». Успехи ряда ис-
ламских партий на выборах в Тунисе, Египте и Марокко продемонст-
рировали тенденции укрепления политического ислама в регионе. 

Крайними и опасными проявлениями этого стали образова-
ние в апреле 2013 г. и дальнейшая активность организации «Ис-
ламское государство Ирака и Леванта», поставившей целью созда-
ние исламского эмирата на территории ряда арабских стран.  
Но влияние политического ислама затем было поколеблено вслед 
за отстранением «Братьев-мусульман» от власти в Египте, пора-
жением ИГИЛ1, эксцессами исламистов в Сирии, Ливии и т.д. 
                                                 

1 ИГИЛ – запрещено в РФ. 



 46 

В этих условиях авторы нового документа, сохраняя вер-
ность ряду принципов Хартии 1987 г., продемонстрировали более 
реалистичные и прагматичные подходы к вопросам теории и прак-
тики, хотя  формулировки некоторых из них  двусмысленны.  

Прежде всего, это касается определения арабо-израильского 
конфликта. Формулу «религиозный конфликт между мусульмана-
ми и евреями», как указывалось ранее, поменяли на «политиче-
ский», что считается важным сдвигом.  

В документе ХАМАС практически дистанцировалось от 
«Братьев-мусульман», не упоминая их, но в то же время не заявляя 
прямо о своем отказе от сотрудничества с ними. 

Указывалось, что создание суверенного палестинского госу-
дарства со столицей в Иерусалиме в границах 1967 г. является 
формулой общего национального консенсуса. Тем не менее под-
черкивалось, что это не означает признания «сионистского образо-
вания». Не изменились подходы ХАМАС к «процессу Осло» о 
создании Палестинской автономии, который Движение изначально 
отвергло. 

Документ был лишен ссылок на коранические аяты и хади-
сы, которые наполняли прежнюю хартию. В нем ХАМАС пред-
принял попытку вывести евреев, как людей «небесной религии», из 
круга враждебности и преследований, в пользу подчеркивания вра-
ждебности к сионистскому движению и израильской оккупации. 
Цель авторов новой хартии – снять поводы для тех, кто попытает-
ся обвинить движение в антисемитизме.  

 
ХАМАС ведет борьбу не против евреев,  
а против «агрессора, оккупанта-сиониста» 
 
Идеологи ХАМАС опираются не только на традиционные  

заповеди ислама, понятные массам, они используют лозунги, за-
имствованные у «левых». Фактически под исламской оболочкой 
скрываются взятые на вооружение многие современные идеи, 
принципы и практика политических действий. Благодаря этому  
руководство ХАМАС сумело действовать весьма гибко для дос-
тижения своих промежуточных целей или ради выигрыша в по-
вседневной политической борьбе.  

Эта тактика и ее идеологическое оформление прослежива-
ются на протяжении всей деятельности ХАМАС, которую можно 
разделить на три основных этапа. 



 47

Первый этап – от основания движения и первой интифады 
(1987) до претворения в жизнь соглашений Осло. Следующий – от 
второй интифады (2000–2005) до прихода ХАМАС к власти в Газе, 
третий – от начала единоличного правления движения в Газе и по 
сей день. 

На протяжении первого периода интифады ХАМАС демон-
стрировал свой радикализм. Он выступил против конференции в 
Мадриде, отверг  подписанную в 1993 г. ООП и Израилем Декла-
рацию о принципах урегулирования, известную как «Осло-1», и 
Соглашение о палестинском самоуправлении на Западном берегу 
реки Иордан, или «Осло-2» (1995), назвав их капитулянтством. 
Тогда ХАМАС не стал открыто противостоять ООП и ФАТХ, ибо 
большая часть палестинцев на территориях одобрила курс на ав-
тономию. Второй отрезок деятельности ХАМАС приходится на 
свертывание процесса Осло, включает срыв переговоров между 
Израилем и Я. Арафатом в 2000 г. и начало второй интифады (Ин-
тифады Аль-Аксы). В ходе ее хамасовцы были в авангарде воору-
женных вылазок против Израиля, что интерпретируется верхами 
движения как «право на сопротивление оккупации». В то же время 
в результате израильских ответных репрессалий ХАМАС лишился 
многих боевиков, а также ряда своих руководителей1.   

Вывод в августе 2005 г. Израилем из Газы всех еврейских 
поселений, а также военных структур поднял авторитет сторонни-
ков жесткой линии движения. В тот период движению удалось 
достичь определенного паритета с ООП и ФАТХ с точки зрения 
поддержки со стороны населения территорий. Линия  ХАМАС на 
критику коррупции в эшелонах власти и в структурах ФАТХ под-
няла его популярность в широких слоях. Все эти факторы сыграли 
на руку организации и предопределили ее победу на парламент-
ских выборах в Палестинской автономии в 2006 г. В противовес 
ФАТХ население сектора отдало предпочтение ХАМАС в нака-
ленной атмосфере, в которой примирительные настроения по от-
ношению к Израилю ассоциировались с коллаборационизмом. 

 

                                                 
1 В июле 2002 г. был убит один из основателей движения и лидер военного 

крыла Салах Шахада, в 2004 г. – духовный отец и основатель организации Ахмед 
Ясин, а затем  сменивший его Абдель Рантиси. После гибели А. Рантиси было 
принято решение о создании коллективного руководства движением в Газе. Фак-
тическим лидером ХАМАС стал находившийся за границей Х. Машаль. 



 48 

Работа с населением, 
особенности управления  
и руководства ХАМАС 
 
С первых лет своей деятельности ХАМАС опирался на достав-

шуюся ему от Ассоциации «Братья-мусульмане» организационную 
структуру и укоренившееся  влияние среди населения. Он апеллиро-
вал к своей базе – униженным годами оккупации низам общества, где 
был велик процент беженцев. Так, в секторе Газа они составляют бо-
лее 67% населения, а на Западном берегу – 31%.  

Один из главных аргументов ХАМАС – упор на реализацию 
традиционных принципов социальной справедливости, сплоченно-
сти и взаимной поддержки мусульман. У него налажена сеть благо-
творительных ассоциаций и комитетов по сбору благотворительной 
милостыни (лиджан закят). Сбору пожертвований, как одному из 
пяти главных столпов ислама, уделяется большое внимание. 

Движение использует для этого не только религиозные учреж-
дения, но и структуру образовательных, культурно-просветительных, 
спортивных, социальных и прочих организаций, клубов, кружков, 
кампании солидарности по оказанию помощи малообеспеченным 
слоям населения. 

По имеющимся данным, от 75 до 80% бюджета ХАМАС 
идет на цели социально-общественного характера: ряд западных 
исследователей, даже те, кто причисляет ХАМАС к «террористи-
ческим организациям», считает, что организация несет черты 
«преимущественно социального института». В этом отношении 
ХАМАС перехватил инициативу у других палестинских организа-
ций, в частности ФАТХ.  

Политика ХАМАС, поддерживающая людей, прошедших 
школу страданий в условиях оккупации, во многом помогает им 
выжить и выстоять. Благодаря этой практике различные слои на-
селения склонны воспринимать и впитывать  радикальные лозунги 
движения. Эта база – главный бастион и источник пополнения 
кадров-активистов, участвующих в демонстрациях и уличных 
выступлениях. Рано или поздно многие из них находят дорогу в 
военное крыло ХАМАС – «Бригады Аль-Кассам».  

Военное крыло ХАМАС, «Бригады Аль-Кассам», хорошо ор-
ганизованная и дисциплинированная структура, разделенная на не-
большие автономные ячейки». Скрытность, маневренность, высокая 
степень конспирации  позволяют им выживать и быстро восстанав-
ливаться в случае провалов или нанесения ударов противником. 



 49

По данным члена политбюро Гази Хамада, у ХАМАС  
35 тыс. хорошо вооруженных боевиков [1]. За последние десятиле-
тия к руководству и на уровень различных звеньев ХАМАС все 
больше приходят люди, получившие современное образование, в 
том числе за границей, дипломированные инженеры, преподавате-
ли, врачи и т.п., имеющие широкий кругозор.  

Его адепты активно используют технологические новинки в 
сфере сетевых мультимедиа. Поток джихадистских идей льется из 
множества сайтов, местных телеканалов клерикальной направ-
ленности, находящихся под влиянием хамасовцев. Это опровер-
гает расхожее мнение, что хамасовцы – это серая масса с миро-
воззрением, зашоренным лишь текстами Корана.   

По общему мнению исследователей, общественная, идеоло-
гическамя и военная деятельность членов ХАМАС взаимно и тес-
но переплетаются. Благодаря системе религиозного воспитания, 
культивирующего жертвенность, вкупе с материальным стимули-
рованием и поддержкой семей погибших шахидов, ХАМАС под-
держивает высокий дух мобилизованности в палестинском обще-
стве, наладил приток добровольцев для проведения боевых акций, 
вплоть до готовности к самопожертвованию. 

Он также отработал глубоко законспирированный стиль управ-
ления закрытыми структурами, наладил систему связей единомыш-
ленников и разветвленной сети подполья. Это было ответом Движе-
ния для самосохранения и защиты от постоянных преследований и 
репрессий, которым оно подвергалось со стороны израильских вла-
стей. Последние делали ставку на нейтрализацию или физическое 
устранение  верхушки и других членов и боевиков ХАМАС. 

Помимо этого движение находилось под давлениями и кон-
тролем со стороны палестинской национальной администрации. 
По приказу Я. Арафата силы безопасности ПНА проводили аресты 
среди активистов ХАМАС, когда их действия выходили за рамки 
дозволенного палестинскими властями [2].  

С момента своего возникновения ХАМАС поддерживал тес-
ные связи с родственными группировками «Братьев-мусульман» в 
Египте, Иордании, пользовался поддержкой исламистских групп и 
симпатизирующих ему деятелей в государствах Персидского зали-
ва, других арабских странах, благотворительных фондов, а также 
исламских общин в Европе и в США.   

Финансы и другая помощь приходят также и из Ирана. Ли-
ванский исследователь сообщает, что Тегеран является крупней-
шим донором ХАМАС [3].  



 50 

Что касается пирамиды управления ХАМАС, то, по имею-
щимся данным, его руководящий орган – Совет Шуры состоит  
из видных политико-религиозных фигур. Совет редко собирается, 
однако до принятия решения по всем главным вопросам они пред-
варительно обсуждаются в рамках Шуры. Имена членов Совета дер-
жатся в секрете, однако известно, что некоторые из них прожива-
ют за пределами Палестины.  

Политбюро ХАМАС сочетает функции Министерства ино-
странных дел и информации и обеспечивает связь Газы с военными 
ячейками Западного берега реки Иордан. Оно базируется в соседних 
странах. С 1996 по 2017 г. его возглавлял Халед Машаль, затем Ис-
маил Хания.  

Представляется важным осветить роль и деятельность ряда 
членов когорты высшего руководства ХАМАС. Данные о них при-
водят некоторые арабские источники.  

Лидером ХАМАС в Газе считается Яхья Аль-Синвар. Ему  
61 год и он родился в 1962 г. в лагере палестинских беженцев  
Хан-Юнис на юге Газы, окончил Исламский университет в Газе со 
степенью бакалавра арабского языка, вступил в движение, когда оно 
было частью Ассоциации «Братьев-мусульман», т.е. до 1987 г.  

Первый раз Аль-Синвар был арестован израильскими вла-
стями в 1982 г. Через три года он возглавил так называемую 
Службу безопасности и проповеди (Аль-Маджд), которая стала 
аналогом аппарата внутренней безопасности организации. В 1985 г. 
он был отправлен израильскими властями за решетку за участие в 
создании СБ.  

Затем был арестован вторично по обвинению в убийстве  
четырех палестинцев, которые сотрудничали с израильской развед-
кой [4]. Аль-Синвар провел  23 года в израильских тюрьмах, был 
среди 1027 палестинцев, освобожденных в рамках сделки, заклю-
ченной в 2011 г. в обмен на похищенного израильского солдата.  

Вернувшись в эшелоны высшей власти движения, Аль-
Синвар держал в своих руках нити связей военного крыла ХАМАС 
с его политическим центром. В 2015 г. его имя было добавлено 
США в список самых разыскиваемых международных террори-
стов вместе с Мухаммедом аль-Дейфом, командиром «Бригад Аль-
Кассам» [5]. В 2017 г. он был избран лидером и главой Политбюро 
движения в Газе. В кругах, близких к ХАМАС, вокруг него создан 
ореол несгибаемого борца. Новое поколение ХАМАС почитает его 
образцом для подражания, В Израиле и других странах его причис-
ляют к архитекторам акции «Потоп Аль-Акса» 7 октября 2023 г. [5]. 



 51

Другая стержневая фигура в верхах ХАМАС – Мухаммед 
Аль-Дейф, нынешний командир «Бригад Аль-Кассам». Аль-Дейф 
(псевдоним Мухаммада Аль-Масри) родился в 1965 г. в лагере бе-
женцев Хан-Юнис, получил диплом в Исламском университете 
Газы, где изучал химию и биологию.   

Он стал известен как Мухаммед Аль-Дейф после вступления 
в ХАМАС в 1987 г. Поднявшись по карьерной лестнице, Аль-Дейф 
курировал прокладку сетей подземных туннелей и изготовление 
оружия в Газе. В 2000 г., в эпоху правления покойного президента 
Ясира Арафата, с началом второй интифады на оккупированных 
территориях, Аль-Дейф был выпущен из тюрьмы Палестинской 
автономии, что вызвало критику израильтян, которые включили 
его в список своих целей [6]. 

В 2002 г. Аль-Дейф был назначен командующим военного 
крыла ХАМАС после того, как его предшественник Салах Шехаде 
был убит в ходе израильского рейда. На протяжении 30 лет он 
участвовал в организации вылазок и атак против Израиля, начиная 
с захвата солдат и заканчивая ракетными обстрелами. 

Этот палестинец уже несколько десятилетий возглавляет 
список самых разыскиваемых лиц в Израиле. Аль-Дейф пережил 
семь попыток покушений со стороны Израиля, был серьезно ранен 
во время одной из них. Его жена, семимесячный сын и дочь по-
гибли в результате авиаудара Израиля в 2014 г.  

Аль-Дейф редко появляется на публике. На видео этот дея-
тель выглядит в маске или его лицо заштриховано. Его местона-
хождение неизвестно, но, по всей видимости, он находится в под-
земных убежищах сектора Газа. 

По словам источника, близкого к ХАМАС, этот функционер 
начал планировать операцию «Потоп Аль-Акса» после беспоряд-
ков вокруг Аль-Аксы, третьей по святости мечети мусульман в мае 
2021 г. [5].   

Источник, близкий к ХАМАС, сообщил, что решение о под-
готовке нападения было принято в глубокой секретности, келейно 
совместно Аль-Дейфом и лидером ХАМАС в Газе Яхьей Аль-
Синваром. Цитируя этот источник, Ливанский центр исследований 
и консультаций указывает, что конспирация достигла такой степе-
ни, что Иран, враг Израиля и важный источник финансирования, 
обучения и вооружения ХАМАС, знал только о том, что движение в 
целом планирует крупную операцию, однако у него не было ника-
ких сведений ни о его дате, ни о сроках проведения операции [5]. 



 52 

Марван Исса – заместитель главнокомандующего «Бригад 
аль-Кассама» и член Политбюро Движения исламского сопротив-
ления, считается правой рукой Мухаммеда Аль-Дейфа. Марван 
Исса, более известный как Абу Аль-Бараа, родился в 1965 г. в ла-
гере палестинских беженцев Аль-Бурейдж (в центральной части 
сектора Газа в провинции Дейр-эль-Балах). Израильские оккупа-
ционные силы арестовали его во время первой интифады и про-
держали в тюрьме пять лет (1987–1993). После освобождения Исса 
сыграл ключевую роль в трансформации «Бригад Аль-Кассам» из 
полувоенных ячеек в батальоны и бригады в соответствии с четкой 
военной иерархией. Израильские спецслужбы включили его имя в 
список наиболее опасных разыскиваемых лиц. Он был ранен в хо-
де попытки ликвидации со стороны израильских спецслужб. Изра-
ильские ВВС дважды разрушали его дом во время налетов на сек-
тор Газа в 2014–2021 гг.  

Марван Исса отвечает за операции «Бригад Аль-Кассам» 
против израильских поселений и их жителей на оккупированных 
территориях. Он стоит за подготовкой и планированием вторже-
ний: от операции «Сланцевые камни» в 2012 г. до «Потопа Аль-
Аксы» в 2023 г. Он также один из руководителей, ответственных 
за проведение обмена пленными.      

Биографии руководителей ХАМАС свидетельствуют о зре-
лости движения и высоком профессионализме его лидеров. Часть 
документов, которые находились в распоряжении палестинских 
боевиков – участников нападения на Израиль 7 октября, были за-
хвачены ЦАХАЛ во время вторжения в Газу в начале декабря. Они 
удивили израильских военных аналитиков уровнем подготовки и 
детализации операции Аль-Акса. 

На компьютерных файлах были обнаружены подробные так-
тические планы, которые включали список целей, названия участ-
вующих подразделений и их членов, задачу каждого из них, а так-
же оперативные детали, список необходимого оружия. Точные 
спутниковые снимки подвергшихся нападению кибуцев были най-
дены у погибших боевиков. Среди них «чек-лист» по захвату за-
ложников и «руководство по общению с ними» [7]. 

В отличие от четырех предыдущих фигур из верхов ХАМАС 
пресс-секретарь «Бригад аль-Кассам», Абу Убайда не обладает 
большими полномочиями в принятии судьбоносных решений.  
Однако его влияние значительно, поскольку он, по сути, представ-
ляет лицо ХАМАС в медиаполе региона и даже шире – в глобаль-
ном плане.  



 53

Абу Убайда зачитывает военные сводки, разъясняет и ком-
ментирует ситуации, ведет дискуссию. Его фото никогда не пуб-
ликовалось. Обычно он выступает по радио и телевидению, плотно 
закрыв лицо палестинским шарфом – куфией. Он часто зачитывает 
официальные сводки на каналах Аль-Акса (канал, связанный с аль-
ХАМАС) и иногда на канале Аль-Джазире, а также других араб-
ских каналах. 

Абу Убайда – псевдоним этого человека. Его настоящее имя 
и внешний вид неизвестны, так же как практически отсутствуют 
данные о его биографии, личной жизни и т.д. Правда, согласно 
одной израильской версии, Абу Убайда родом из деревни Н’Алия, 
которую Израиль оккупировал в 1948 г., и что его семья была пе-
ремещена  в район Джабалия, к северо-востоку от Газы.   

Он совмещает хорошую информированность с умением учи-
тывать психологию арабской аудитории и ее настрой, сочетает эмо-
циональный заряд и четкие формулировки. В нынешних условиях 
он стоит на острие информационно-психологической войны, кото-
рую ведет ХАМАС, отстаивая и пропагандируя свои позиции. 

По мнению ряда арабских экспертов, Абу Убайда получил 
широкую известность, все ждут его выступлений в разных точках 
арабского региона, которые стали почти ритуальными. 

 
Восприятие идейных воззрений  
и практики ХАМАС 
 
Детонатором конфликта между Израилем и ХАМАС стала 

операция «Потоп Аль-Аксы», название которой символично1. Это 

                                                 
1 Аль-Акса – третья святыня мусульман после Заповедной мечети в Мекке 

(аль-Харам аль-Шариф) и Мечети Пророка в Медине. Аль-Акса (отдаленнейшая 
мечеть) находится в Иерусалиме .Она была первой «киблой» – стороной,  к кото-
рой мусульмане обращали взоры во время молений на заре ислама, до того вре-
мени, как киблой стала святыня в Мекке. Мусульманские улемы единодушны 
относительно желательности посещения мечети аль-Акса. 21 августа 1969 г. гра-
жданин Австралии совершил умышленный поджог в мечети, который вызвал 
выступления палестинцев и ожесточенные столкновения с израильскими окку-
пационными силами. Это событие вызвало глубокое возмущение в исламском 
мире и побудило ряд стран объединить усилия для поддержки Палестины и за-
щиты исламских святынь. В этих условиях лидеры 30 мусульманских стран в 
сентябре 1969 г. образовали Организацию Исламская конференция (ОИК), в 2011 г. 
она переименована в Организацию исламского сотрудничества (ОИС).  



 54 

очевидно отражает желание ХАМАС как и раньше перевести кон-
фликт в плоскость противостояния мира ислама и уммы с Израилем.  

Конфликт вызвал большой резонанс в официальных кругах, 
СМИ и социальных сетях Ближнего Востока. События в Газе и 
вокруг нее доминируют в дискуссиях экспертного сообщества. 
Здесь можно выделить два аспекта.  

Первый – медийная составляющая конфликта в Газе сегодня 
как никогда велика, наряду с его военным, религиозным и другими 
компонентами. В региональном коммуникационном пространстве 
налицо схватка по поводу освещения, интерпретации и оценки то-
го, что происходит как на поле боя, так и на политической арене... 

Второй – картина восприятия событий весьма мозаична в за-
висимости от степени вовлеченности арабских государств в кон-
фликт в историческом, географическом, политическом и прочем 
аспектах, а также изменений, произошедших в раскладе сил в ре-
гионе в последние годы.  

Официально большинство арабских государств назвали 
«Потоп Аль-Акса» эскалацией конфликта между израильтянами и 
палестинцами и призвали прекратить военные действия. Лишь не-
сколько стран обвинили Израиль в развязывании войн.  

Последний Саммит стран Персидского залива 5 декабря 2023 г. 
осудил «практику Израиля в секторе Газа» и потребовал немедлен-
ного прекращения огня и возобновления всеобъемлющего мирного 
процесса. 

Что касается позиций на общественном, медийном и прочих 
уровнях, то традиционный нарратив налицо – арабы на стороне 
«правого дела Палестины». Антиизраильская риторика по поводу 
бомбежек, потерь среди жителей, огромных разрушений Газы и т.д. 
практически не сходит со страниц изданий, звучит в выступлениях 
комментаторов и политиков, в ходе различных ток-шоу и т.п.   

По мере продолжения конфликта и роста числа жертв среди 
мирных палестинцев в анклаве, усилилась антиизраильская и ан-
тиамериканская критика в медиа, особенно палестинского, пропа-
лестинского и левого толка, растет сочувствие к жертвам войны, 
множатся призывы к увеличению гуманитарной, продовольствен-
ной и прочей помощи населению Газы.  

Так, Саудовская Аравия развернула сбор пожертвований для 
осажденного сектора. Король и наследный принц были первыми, 
кто сделал щедрые взносы. Эмираты заявили, что они готовы при-
нять у себя для реабилитации 1 тыс. палестинских детей в сопро-
вождении родителей. 



 55

«Благотворительное общество Кувейта» при участии прави-
тельственных и частных структур провозгласило кампанию «Мы 
все – Газа». Его цель – направить максимум доходов от продажи 
своей продукции на местном рынке на благо пострадавшим в сек-
торе Газа.  

При всем обилии и доминировании пропалестинских симпа-
тий в арабских странах  наблюдаются разнообразные мнения по 
поводу отношения к политике и идеологии ХАМАС. Не оспарива-
ется тезис о том, что палестинцы, в том числе из Газы, после дол-
гих лет оккупации имеют право на сопротивление. Заметная часть 
общественного мнения, а также «арабская улица» в коммуникаци-
онном пространстве встали на сторону ХАМАС, поддерживая его 
аргументы и тактику.  

Сторонники ХАМАС подчеркивают, что Израиль в ходе 
предыдущих столкновений (2008/2009, 2012, 2014 и 2021 гг.)  не 
смог достичь целей, которые ставил каждый раз, нанося удары по 
инфраструктуре сопротивления, ведя охоту за его кадровым соста-
вом. Израиль так и не сумел устранить ХАМАС с политической 
арены. В то же время Движение сохранило свой потенциал, не-
смотря на большие разрушения в секторе и людские потери. Они 
считают, что палестинцы, ведя «асимметричную войну», исполь-
зуя специфичные приемы борьбы против израильской военной 
машины, на самом деле выигрывают противостояние с Израилем.  

Значительная часть авторов и изданий в арабском регионе 
превозносят действия палестинцев, считая, что их доблесть и бое-
способность выросли. Это показало внезапное нападение на Изра-
иль 7 октября. Оно потрясло один из столпов структуры израиль-
ского государства, ее военную доктрину, поколебало хваленое 
технологическое превосходство и возможности разведки [8].    

В этом дискурсе утверждают, что вспышка конфликта в Газе 
вернула палестинский вопрос на передний план политической 
сцены, как в регионе, так и за его пределами. С отступлением ис-
ламистов после «арабской весны» палестинский вопрос откатился 
на задний план в сознании арабов. А ведь когда-то он занимал чуть 
ли не центральное место в концепции арабского единства, начиная 
с середины ХХ в., и часто определял внешнеполитические приори-
теты стран региона.  

В атмосфере, накаленной сообщениями о побоище в Газе, 
идет полемика о формах сопротивления, взаимодействия между 
разными частями палестинского движения, его связей со странами 
региона, подоплеке и роли общеарабских действий и т.д. 



 56 

Реагируя на выступление руководства ХАМАС о том, что 
операция «Потоп Аль-Акса» вызвана реакцией на осквернение ме-
чети, терроризм поселенцев и направлена на освобождение мечети 
и прекращение израильской оккупации, обозреватели назвали их 
теоретически законной целью, но вряд ли осуществимой.  

Ряд аналитиков утверждает, что деятели ХАМАС руковод- 
ствуется мотивами слепой исторической мести, что противоречит 
логике, пренебрегают голосом разума и рациональности. Эта 
одержимость вкупе со страстной риторикой возвращают людей к 
словесным войнам, которые преобладали в 1960–1970-е годы.  
На их взгляд, это мешает палестинским деятелям и арабам отка-
заться от обветшалых и потерявших смысл пропагандистских 
догм и лозунгов, принять существующую реальность, которой 
живет регион. Нет сомнений по поводу права палестинцев сопро-
тивляться, включая вооруженный способ, указывает египетская 
газета «Аль-Ахрам»: «Но нужно, чтобы у них были ясные поли-
тические цели, а не только стремление к возмездию» [9].   

Часть комментаторов, особенно в странах Залива подчерки-
вает, что операция «Потоп Аль-Акса» не была согласована ни с 
Палестинской администрацией, ни с другими арабскими странами. 
Некоторые назвали ее ошибочной, сочувствие к страданиям мир-
ного населения Газы не означает поддержки политики и методов 
ХАМАС. Решение начать войну, считает влиятельный арабский 
портал «Эляф», не было региональным решением с участием араб-
ских стран или даже решением Палестинской администрации.  
Поэтому очевидно, что ни одна арабская страна не будет вмеши-
ваться в этот конфликт прямо или косвенно. Палестинская адми-
нистрация приняла такое же решение. 

Арабские страны и Палестинская автономия продемонст-
рировали высокую степень сдержанности и приверженности ме-
ждународным резолюциям, и это, следует особо отметить, заслу-
га самого палестинского руководства, а также Королевства 
Саудовская Аравия, Египта и Иордании [10]. Поддерживая эту 
точку зрения, «Эляф» указывает, что за судьбы арабских народов 
«от моря до моря» отвечают законные, признанные государства, 
а не партизанские организации, получающие поддержку от госу-
дарства, враждебного всем арабам (в данном случае имеется в 
виду Иран). 

Звучат мнения, что происходящее в секторе Газа не должно 
заслонять тот факт, что группировка ХАМАС «свергла Палестин-
скую администрацию», чтобы управлять Газой так, как ей заблаго-



 57

рассудится, и навязать Израилю ситуацию «наскоков и вылазок». 
Распространен взгляд, что такая политика идет на руку Израилю и 
способствует приходу к власти в нем крайне правых сил и вытес-
нению тех, кто поддерживает решение о двух государствах. Опа-
саются, что война в Газе приведет к политизации целого поколе-
ния, которое ранее не было знакомо с подоплекой «палестинского 
вопроса» и которым проще манипулировать.  

Сегодня этот конфликт рассматривается через искаженную 
призму из-за беспрецедентного насилия в противостоянии двух сто-
рон. Прежде всего, правительства Биньямина Нетаньяху, самого ра-
дикального в истории Израиля, и движения ХАМАС, наиболее кон-
фликтующего с основами палестинского национального проекта, 
касается ли это ООП или их понимания характера отношений с Из-
раилем сейчас и в будущем. Обе стороны в настоящее время стремят-
ся добиться полной победы для себя и поражения для другой. Нужно, 
чтобы они убедилась, что оба варианта практически невозможны.  
Ни ХАМАС, ни другие вооруженные палестинские группировки не 
исчезнут, а Государству Израиль не придет конец. У израильской и 
палестинской сторон нет другого выбора, кроме взаимного принятия 
и взаимных уступок, резюмирует эмиратская газета [11].    

Ряд экспертов советует руководству ХАМАС воздерживать-
ся от цитирования Корана и изречений Пророка для оправдания 
своих политических целей и действий в нынешней ситуации.  
К примеру, саудовский политолог и медиадеятель Тарик Хамид 
считает, что вырывания из священных текстов каких-то отрывков 
для интерпретации событий в моменты эмоций, тем более когда 
честные люди сочувствуют невинным в Газе, опасно и вредно.  

К таким популистским приемам с целью ввести в заблуждение 
людей в свое время прибегали «Аль-Каида» и Бен Ладен, это вредит 
репутации мусульман и ислама Поэтому политолог обращается к од-
ному из руководителей ХАМАС и советует «оставить в покое Ко- 
ран и религию» [12]. В свою очередь, саудовский телеканал «Аль-
Арабийя» спрашивает у ХАМАС: будучи исламским движением и 
управляя сектором Газа, слышал ли он о хадисе Пророка («Вы все 
пастыри и все вы несете ответственность за свое стадо») [13]. 

Эксперт опасается, как бы эта война, которая разжигает  
аппетиты террористических группировок на волне воспаленных 
эмоций по поводу Газы не поспособствовала бы возвращению к 
вербовке людей в новую «Аль-Каиду» и, возможно, другие, близ-
кие к ней группировки с названиями, связанными с Палестиной и 
Газой [14].   



 58 

Как видно, обозначилась поляризация взглядов и оценок, с чем 
соглашается ряд арабских исследователей. Мониторинг их мнений и 
оценок  говорит о том, что просматриваются два тренда. Один пред-
ставлен теми, кто полностью поддержал операцию ХАМАС, ее ре-
зультаты, считая вооруженную борьбу единственно верным путем. 
Они делают ставку на ось сопротивления (Иран–Ливан–Хезболла), 
предсказывают неспособность Израиля вести длительную войну.  
В глазах единомышленников из близких исламских групп в разных 
концах региона людские жертвы, даже если они исчисляются тыся-
чами, приемлемы. Другой тренд рассматривает операцию ХАМАС 
как непродуманную. Альтернативой ей является народное, политиче-
ское, дипломатическое сопротивление, которое может привести к 
серьезным переменам. Жертвы должны быть разумными, а формы 
сопротивления – пропорциональны возможностям.  

Эмиратское издание «Аль-Айн аль-ахбарийа» сравнивает 
операцию  «Потоп Аль-Акса» с угоном самолета, что гарантирует 
ХАМАС и его группировкам круглосуточное телевизионное осве-
щение, но  приводит к санкциям и страданиям палестинцев на де-
сятилетия вперед [15].   

Между двумя этими направлениями большая часть общест-
венности и интеллектуалов находится где-то посередине, испыты-
вая тревожное ожидание. В каждом блоке есть свои крайние эле-
менты, настроенные решительно и бескомпромиссно.  

«Может ли ХАМАС победить ценой разрушения родины и 
перемещения народа? Разве он не сознает, что продолжающиеся 
обстрелы ракет, которые не убивают врага, дают ему оправдание 
продолжать свои преступления под предлогом обстрелов его тер-
ритории?» – спрашивает бывший министр Палестинской админи-
страции, видный юрист Ибрахим Абраш [16]. 

«Во времена кризиса общества нуждаются в лидерах разного 
типа, способных проложить для них новый курс и возродить на-
дежду среди  людей. Палестинцам необходимо более активно за-
являть о своем отказе от вариантов, к которым их принуждает 
ХАМАС. Сейчас настало время новому палестинскому голосу вы-
разить чаяния своего народа в более реалистичном подходе», – 
отмечает ливанский политолог Надим Катыш [17].    

 
   

 
Провозглашенный нынешней администрацией Израиля ло-

зунг физического устранения ХАМАС, его верхушки, особенно 



 59

военной, вызывает скептицизм. Ближневосточный конфликт заме-
шан и разросся на почве  острых противоречий и сталкивающихся 
интересов, в которых велик вес религиозной составляющей. 

Этот регион является родиной иудаизма, христианства и ис-
лама. Судьбы местных этносов переплетены в силу географиче-
ской близости, общности исторического наследия и святынь. 

Священным и для израильтян, и для арабов является Иеру-
салим. Однако нити и импульсы конфликта выходят за пределы 
региона – эпицентра  святынь трех монотеистических религий, ко-
торые притягивают взоры их последователей со всей планеты. 

Для арабов это предопределено их исторически родствен-
ными узами в примыкающем географическом пространстве, а так-
же духовной общностью с большим миром мусульманских едино-
верцев. Именно поэтому ХАМАС не хочет терять внешней 
поддержки исламского сообщества.  

Анализ сложившейся ситуации в Газе свидетельствует о вы-
соком уровне конфликтогенности в регионе. В то же время сего-
дня без участия ХАМАС – движения, выдвинувшего свою альтер-
нативу в подходах к политическим процессам на Ближнем 
Востоке, трудно разблокировать арабо-израильский конфликт. 
Часть экспертов считает, что пока жизненная среда для существо-
вания ХАМАС и его воззрений остается, он может через какое-то 
время воспроизвести новые аналогичные образования.  

 
Список источников 

 
 :Member of  HAMAS Politburo]  ألف مقاتل في غز35ا لدين: »حماس«عضو بالمكتب السياسي لـ .1

We have 35000 fighters in Gaza] // Asharq Al-Awsat. October 24, 2023. – URL: 
https://aawsat.com/ -»حماس«لـ-السياسي-بالمكتب-عضو-4625261/العربي- المشرق/العربي-العالم

غزة-في-مقاتل-ألف-35-لدينا  (дата обращения: 04.09.2024). 
2. «Палестинские тюрьмы  забиты сынами ХАМАС», – жаловался в 1999 г. один 

из его руководителей Махмуд Аз-Захар. По заявлению представителя  
ХАМАС, службы безопасности Палестинской автономии «не прекращают 
охоту за нашими муджахедами, ликвидировали ряд лабораторий по производ-
ству взрывчатых веществ и ракет». См. URL: https://meria.iude/ac/il/ 
journal/2000/issue1/jv4n1a7.html (дата обращения: 08.09.2024). 

3. Ризк Имад. «Аш-Шарк Аль-Авсат фи мизан ар-руаб» (на араб. языке) // 
«Ближний Восток на весах страха». – Ливан, 2003. – С. 297. 

 A. Al-Djadia: who decided to launch an] عبدالله الجديع :من قرر ھجوم السابع من أكتوبر .4
attack on 7 of October] // Alwatan. October 15, 2023. – URL: https:// 
www.alwatan.com.sa/article/1135436 (дата обращения: 08.09.2024).    

يجمع بين الراديكالية والبراغماتية السياسية» طوفان الأقصى«مھندس ..يحيى السنوار .5 . [Yahyia As-
Sinwar. An engineer of “Al-Aksa flood” who combines radicalism and political 



 60 

pragmatism] // Center-lcrc. November 30, 2023. – URL: http://center-
lcrc.org/s/28/43710 (дата обращения: 24.08.2024). 

بينھم..أبرز قادة حماس  .6  …The most prominent leader of HAMAS] ”صاحب الأرواح التسعة“ 
Among them “Owner of the Nine Spirits”] // Al-Ain.com. October 13, 2023. – 
URL: https://al-ain.com/article/most-prominent-hamas-leaders-3 (дата обращения: 
02.09.2024). 

 Documents reveal some puzzle of attack on]  أكتوبر7وثائق تفكك بعضا من ألغاز ھجوم  .7
Israel on October, 7] // Middle-east-online. May 12, 2023. – URL: https://middle-
east-online.com أكتوبر-7-ھجوم-ألغاز-من-بعضا-تفكك-وثائق/  (дата обращения: 06.09.2024).       

 Arab Centre] المركز    عربي يناقش الأبعاد الإنسانية والسياسية والاستراتيجية للحرب على غزّة  .8
discusses humanitarian, political and strategic dimensions of the war in Gaza] // Arab48. 
October 18, 2023. – URL: https://www.arab48.com/2023/10/18/ -يناقش-العربي-المركز

غزة-على-للحرب-والاستراتيجية- والسياسية-الإنسانية-الأبعاد  (дата обращения: 25.08.2024). 
 :Alarabiya.  October 10, 2023. – URL // [Abdel Moun’im Said]  أكتوبر7عبد المنعم سعيد  .9

 https://www.alarabiya.net/politics/2023/10/10/ أكتوبر- ٧  (дата обращения: 24.09.2024). 
 Kamal Salman: Results of Gaza battle – a]  كامل  سلمان  : نتائج معركة غزة -  قراءة مستقبلية  .10

vision of the future] // Elaph. October 14, 2023. – URL: 
https://Elaph.com/Web/opinion/2023/10/1517350.html (дата обращения: 09.09.2024). 

 M. Khalfan As-Sawafy: Only one solution] حل وحيد لما يحدث في غزة: محمد خلفان الصوافي      .11
for what is happening in Gaza] // Al-Ain. October 23, 2023. – URL: https://Al-
Ain.com/article/only-one-solution-gaza-war (дата обращения: 13.09.2024). 

 // [Tariq Al-Hamid: A message to Khalid Mashaal] طارق الحميد  :  رسالة إلى خالد مشعل .12
Aawsat. October 22, 2023. – URL: https://aawsat.com - خالد-إلى-رسالة-4620231/الرأي/
 .(дата обращения: 26.08.2024) مشعل

ويزورني السنوار.. يتني أسيرة إسرائيلية .13  Habba Faris : If I were  a prisoner of]  ھبة فارس:
Gaza and As-Sinwar met me] // Alarabiya. December 4, 2023. – URL: 
https://www.alarabiya.net/politics/2023/12/04/نيѧѧѧѧѧѧѧѧѧѧѧѧيرة-ليتѧѧѧѧѧѧرائيلية-أسѧѧѧѧѧѧѧѧѧѧѧѧѧѧزورني-اسѧѧѧѧѧѧوي-
 .(дата обращения: 22.08.2024) السѧѧѧѧѧѧѧنوار

لماذا مختلفة؟ ولماذا يجب أن تنتھي للأبد؟ :  مشاري الذايدي .14 [Mashary Al-Zaidy: why this war is 
different? And why it should be stopped forever?] // Alarabiya. November 01, 
2023. – URL: https://www.alarabiya.net/politics/2023/11/01/ - يجب-ولماذا-مختلفة؟-لماذا

للأبد؟-تنتھي-أن  (дата обращения: 06.09.2024). 
غزة وحرب بلا فائدة: ارق الحميد  ط .15   [Tariq Al-Hamid: Gaza and the useless war] // Al-ain. 

October 8, 2023. – URL: https://al-ain.com/article/gaza-war-without-benefits (дата 
обращения: 04.09.2024). 

 Ibrahim Abrash: It was possible to  cut losses] : كان من الممكن تقليل خسائر حربإبراھيم أبراش   .16
of the war] // Middle-east-online. December 8, 2023. – URL: https://www.middle-east-
online.com/ غزة- حرب- خسائر- تقليل- الممكن- من-  كان (дата обращения: 10.09.2024). 

مرة أخرى » القضية«كي لا تخطفنا :   نديم قطيش  .17 [Nadim Qatish: for not to lose our “case” 
again] // Aawsat. October 31, 2023. – URL: https://aawsat.com/ 4638411الѧѧѧرأي/ -كѧѧѧي-
لا  .(дата обращения: 10.09.2024) أخرى-مرة-«القضѧѧѧѧѧѧѧѧѧѧية»-تخطفنѧѧѧѧѧѧѧѧѧѧѧا-

 
Статья поступила в редакцию 03.09.2024. 

Принята к публикации 10.09.2024. 
 



 61

Zinin Yu.N. 
The Conflict in the Gaza Strip  
in the Context of Hamas’ Ideology 

 
Yury N. Zinin, 
Senior Research Associate, 
Center for Middle Eastern and African Studies, 
Institute of International Studies MGIMO MFA of Russia, 
e-mail: zinin42@mail.ru 

 
Abstract. The article examines the Israel-Palestine conflict in Gaza that 

escalated on October 7, 2023, through the prism of the ideology of the radical 
Palestinian organization Hamas. It analyzes its genesis and the documents that 
have been at the core of its activities since 1987. Hamas’ reference points are 
Islam, the call for jihad with the goal of ‘liberating all of Palestine’, that is, 
non-recognition of Israel. 

The article analyzes the motives, features of the organization and 
actions of the current Hamas leadership since the start of the conflict. 

The author pays close attention to the views on the ideology and 
practices of Hamas from the authorities, the public and the media of Arab 
countries. Despite the differences in approaches, in general, the legitimate 
rights of Palestine are universally supported. 

However, the reaction and responses to the events are not 
unambiguous. This reflects the impact of the rebalancing of relations and the 
ongoing changes in the hierarchy of the countries of the region. At the same 
time, today without the participation of Hamas, which has offered its 
alternative in approach to political processes in the Middle East, it is difficult 
to defuse the Arab-Israeli conflict. It is obvious that as long as the vital 
environment for the existence of Hamas remains, it will continue to support the 
vision of the organization. 

 
Keywords: Hamas; Palestine; Israel; Gaza; Al-Aqsa Flood; ambiguous 

perception of the conflict in the world. 
 
 



 62 

Останин-Головня В.Д. 
ПОЛОЖЕНИЕ ШИИТСКОГО МЕНЬШИНСТВА 
САУДОВСКОЙ АРАВИИ  
НА СОВРЕМЕННОМ ЭТАПЕ 
 

DOI: 10.31249/rimm/2024.03.05 
 

Для цитирования: Останин-Головня В.Д. Положение шиитского 
меньшинства Саудовской Аравии на современном этапе // Россия и му-
сульманский мир : научно-информационный журнал. 2024. № 3 (333). 
DOI: 10.31249/rimm/2024.03.05 

 
Аннотация. Статья посвящена положению шиитского меньшинст-

ва в Саудовской Аравии. Актуальность изучения проблемы межконфессио-
нальных отношений в КСА обусловлена спецификой развития внутренней и 
внешней политики Королевства. Суннито-шиитские взаимоотношения ока-
зывают влияние на политическую динамику Ближнего Востока как на уров-
не отдельных стран, так и в сфере межгосударственных отношений. Осо-
бое внимание автор уделяет историческому аспекту, анализируя 
зарождение шиито-ваххабитского конфликта и положение шиитской об-
щины в социально-политической системе Саудовской Аравии. Современный 
этап рассматривается в контексте развития ирано-саудовских отноше-
ний, текущих региональных процессов, а также трансформаций политиче-
ского курса и внутренних реформ КСА. 

  
Ключевые слова: Саудовская Аравия; шиизм; суннизм; ваххабизм; 

суннито-шиитские взаимоотношения, «шиитский вопрос». 
 
Положение шиитского меньшинства Саудовской Аравии вы-

зывает большой интерес как с точки зрения политического разви-
тия и межконфессиональных отношений внутри самого Королев-
ства, так и в контексте региональных и международных процессов. 
Известно, что своим возникновением саудовская государствен-
ность во многом обязана заключенному в середине XVIII в. союзу 
между эмиром Мухаммадом ибн Саудом и богословом Мухамма-
дом ибн Абд аль-Ваххабом, учение которого стало «идеологиче-
ским базисом» объединения Аравийского полуострова под вла-
стью Саудидов. Несмотря на неудачные попытки построения 

                                                 
 Останин-Головня В.Д., научный сотрудник Отдела Ближнего и Постсовет-

ского Востока, ИНИОН РАН, e-mail: ostanin-golovnya@yandex.ru 



 63

первых двух государств, династии Аль Сауд и Аль аш-Шейх со-
хранили верность друг другу и смогли образовать своеобразный 
«правящий тандем», где в руках первых находится вся полнота 
политической власти, в то время как за вторыми закреплена веду-
щая роль в религиозно-богословских делах.  

Правящий монарх Саудовской Аравии носит почетный титул 
Служителя Двух Святынь (Хадим аль-Харамейн аш-Шарифейн), 
глава рода Аль аш-Шейх занимает должность Верховного муфтия, 
а государственный статус ислама в Саудовской Аравии закреплен 
на законодательном уровне через Основное уложение о власти 
(ан-Низам аль-Асасий ли-ль-Хукм) от 1992 г., первая статья которого 
символически провозглашает Коран и Сунну конституцией Коро-
левства [1]. Более 93% населения страны, по оценкам Pew Research 
Centre, являются мусульманами [2], что, с учетом результатов пе-
реписи населения КСА 2022 г., составляет около 29 млн человек от 
общего показателя в 32,175,224 человека [3].  

Примечательно, что официальная статистика делает акцент на 
таких показателях, как средний возраст жителей страны (29 лет), 
коэффициент фертильности (2,8), средний размер семьи внутри (4,8) 
и за пределами (2,7) Королевства, соотношение мужчин (61,2%) и 
женщин (38,8%), а также саудовцев (58,4%) и (не)саудовцев (41,6%), 
но не приводит никакой информации относительно этнического и 
религиозного состава населения. В связи с этим, для определения 
численности шиитской общины в Саудовской Аравии приходится 
полагаться либо на готовые оценки различных организаций, иссле-
довательских коллективов или отдельных экспертов, либо на кос-
венные показатели и неподтвержденные данные.  

Например, согласно одной из самых авторитетных англоя-
зычных энциклопедий – «Британнике», в 2000 г., с учетом всех 
подданных, не-подданных и трудовых мигрантов, доля суннитов в 
Саудовской Аравии составляла 84% от общего количества верую-
щих, шиитов – 10, католиков – 3, индуистов – 1, неверующих и 
представителей прочих вероисповеданий – 2% [4]. В докладе Ме-
ждународной кризисной группы (ICG) от 2005 г. под названием 
«Шиитский вопрос в Саудовской Аравии» приводится менее точ-
ная оценка в 10–15% [5, с. 5], что в середине 2000-х годов равня-
лось бы примерно 2 млн человек. Также имеется и американская 
версия: по данным отчета Госдепартамента США о международ-
ной свободе вероисповедания за 2022 г., общая численность му-
сульман в Саудовской Аравии составляет 85–90%, из которых 
около 10–12% являются шиитами [6]. 



 64 

Если же опираться на результаты переписи населения КСА 
2022 г., то с очевидными погрешностями, можно подсчитать соот-
ношение населения провинций, где традиционно проживают шии-
ты, с прочими регионами Королевства. Совокупная численность жи-
телей Аш-Шаркийи (5,125,254 человека), Асира (2,024,285 человек), 
Джазана (1,404,997 человек) и Наджрана (592,300 человек) состав-
ляет 9,146,836 человек [7], или 28,43% от общей численности в 
32,175,224 человека. Подобный подход, при учете устаревших 
данных по пропорциям конфессионального состава населения Ко-
ролевства, дает некоторым исследователям возможность предпо-
ложить, что доля шиитского населения Саудовской Аравии со-
ставляет около 20–25%, т.е. приблизительно 7,5 млн человек [8]. 

Так или иначе, вне зависимости от подхода к определению 
пропорций конфессионального состава населения КСА, шииты 
остаются меньшинством, а, с учетом численности суннитов и роли 
ваххабизма в развитии социально-политической системы государ-
ства, Саудовскую Аравию, без преувеличений, можно назвать 
крупнейшей суннитской монархией. При этом на протяжении ис-
тории религиозная специфика страны имела непосредственное 
влияние на формирование как внутренней, так и внешней полити-
ки королевства. 

 
* * * 

 
После провозглашения Королевства в 1932 г. шииты, прожи-

вающие на территории Саудовской Аравии, оказались в положе-
нии дискриминируемого меньшинства. Многие представители 
шиитской общины еще до объединения Неджда и Хиджаза были 
вынуждены бежать на территорию Ирака, Ирана, Йемена и Бах-
рейна, так как в середине 1920-х годов они стали подвергаться 
систематическим гонениям со стороны наиболее ревностных вах-
хабитов [9, с. 135].  

Однако на протяжении 1930 – 1960-х годов «шиитский вопрос» 
оставался преимущественно внутренней проблемой Саудовской Ара-
вии. Шииты принимали участие в ряде забастовок работников неф-
тяных предприятий (например, 1944 и 1953) и демонстрациях про-
тив размещения американских войск на территории Королевства 
(вроде событий 1956 г. в Аз-Захране), но тогда они выходили в од-
ном ряду с недовольными суннитами, а в качестве самостоятельной 
протестной силы фигурировали крайне редко.  



 65

В указанный период Эр-Рияд гораздо больше внимания уде-
лял борьбе с оппозиционными политическими движениями по ти-
пу насеристов, баасистов и радикальных националистов. Однако 
уже в 1970-х годах на фоне начала «исламского пробуждения» и 
последовавших за ним трансформаций политического ландшафта 
Ближнего Востока ситуация стала меняться [10, с. 213]. Иранская 
революция 1979 г. дала мощный импульс для подъема шиитского 
движения во всем регионе, что привело к обострению противоре-
чий с суннитами и, как следствие, усилению влияния исламского 
фактора на мировую политику. Своеобразные «линии разлома» 
возникли практически во всех странах Арабского Востока, где 
имелись шиитские общины: от Ливана, Сирии и Ирака до Йемена, 
Бахрейна и Саудовской Аравии.  

С 1981 г., иранские паломники стали регулярно проводить 
политические демонстрации во время хаджа. Чаще всего их лозун-
ги были направлены против Израиля, а также политики США и 
СССР в отношении стран «исламского мира». Обычно все закан-
чивалось разгоном подобных акций и единичными арестами, од-
нако 31 июля 1987 г. силы полиции и Национальной гвардии КСА 
перекрыли маршрут демонстрации, что привело к давке и жесто-
ким столкновениям, в результате которых погибло около 400 че-
ловек, среди которых насчитывалось 275 паломников из Ирана,  
42 паломника из других стран и 85 саудовских силовиков [11].  

Действия правоохранительных органов Саудовской Аравии 
в той ситуации были обусловлены тем, что в мае 1987 г. в Восточ-
ной провинции Королевства возникла военизированная организа-
ция под названием «Хизбалла Хиджаза», и в Эр-Рияде опасались, 
что ее члены могут попытаться превратить очередную демонстра-
цию в вооруженное восстание [12, с. 186–188]. Во многом опасе-
ния были оправданы, так как вскоре «Хизбалла Хиджаза» опубли-
ковала заявление с призывом к свержению режима Саудидов, а в 
дальнейшем использовала события в Мекке для обоснования те-
рактов на нефтяных объектах в Рас аль-Джуайма (августа 1987 г.) 
и Джубейле (март 1988 г.) [9, с. 138]. 

Тем не менее после завершения Ирано-иракской войны 
1980–1988 гг. и смены руководства Исламской республики в 1989 г. 
отношения между Эр-Риядом и Тегераном стали постепенно «те-
плеть», что сказалось и на положении шиитского меньшинства 
Саудовской Аравии. В 1993 г., по окончании зачистки наиболее 
радикальных элементов «Оргиназации за Исламскую революцию 
на Аравийском полуострове» (ОИРАП) и «Хизбаллы Хиджаза», 



 66 

король Фахд провел встречу с представителями оппозиции, боль-
шинство которых составляли шииты. В обмен на обещание пре-
кратить подрывную деятельность на территории страны монарх 
обязался ликвидировать некоторые формы явной дискриминации. 
В частности, из учебников были исключены уничижительные тер-
мины по отношению к шиитам, некоторые оппозиционные акти-
висты получили разрешение вернуться в КСА [13, с. 110]. Однако 
«перемирие» между Саудидами и шиитами было сорвано терактом 
25 июня 1996 г. в Аль-Хубаре, ответственность за который была 
возложена на проиранскую «Хизбаллу Хиджаза», что повлекло за 
собой репрессии и в отношении шиитских активистов умеренного 
толка [12, с. 192–193]. 

Очередная попытка нормализации отношений между Сау-
довской Аравией и Ираном была предпринята в период президент-
ства Мухаммада Хатами (1997–2005). В 1999 г. состоялся офици-
альный визит Хатами в КСА, его преемник – Махмуд 
Ахмадинежад (2005–2013) – также неоднократно встречался с сау-
довскими монархами. В начале 2000-х годов обе стороны были 
заинтересованы в стабилизации региона, что, в условиях Иракско-
го кризиса и резкого усиления позиций США на Ближнем Востоке, 
было бы невозможно без очередной разрядки в отношениях между 
Эр-Риядом и Тегераном. Напрямую «шиитский вопрос» в ирано-
саудовском диалоге того периода не поднимался, так как проблема 
межконфессиональных отношений могла свести на нет диплома-
тические успехи ваххабитского королевства и шиитской респуб-
лики. Однако Эр-Рияд пошел на определенные уступки, чтобы 
продемонстрировать иранским партнерам и международному со-
обществу свою открытость и готовность к реформам.  

4 августа 2003 г. по инициативе наследного принца Абдаллы 
был создан Центр национального диалога им. короля Абд аль-
Азиза1. Само возникновение Центра, как отметил Г.Г. Косач, вне-
сло «принципиально новые нюансы» в систему власти Саудовской 
Аравии, так как правящая элита, по сути, впервые открыто обра-
тилась к общественному мнению на фоне проводимых реформ [14,  
с. 306]. Эффективность работы Центра и реальная степень «инклю-
зивности» проведенных им «Национальных встреч», конечно, весь-
ма сомнительны. Многое указывает на то, что данная инициатива, 
прежде всего, была нацелена на стабилизацию внутренней ситуации 

                                                 
1 В 2023 г. название организации было изменено на «Центр культурной 

коммуникации им. короля Абд аль-Азиза». 



 67

и консолидацию общества вокруг реформ. Так или иначе, в рамках 
заявленной темы особый интерес вызывают первые два форума. 

К участию в эр-риядском форуме 2003 г. привлекли не только 
богословов официального ханбалитского мазхаба, но и представи-
телей других правовых школ и течений – маликизма, шиизма, ис-
маилизма, суфийских тарикатов и даже оппозиционного салафит-
ского движения «Пробуждение» («Ас-Сахва ас-Саудия» или «Сахва 
биляд аль-Харамейн»). Основной темой для обсуждения было пре-
одоление межконфессиональных конфликтов с целью укрепления 
национального единства в рамках «умеренного исламского дискур-
са». Одним из ярчайших эпизодов форума стал символический жест 
одного из лидеров «Ас-Сахвы» Салмана аль-Уда, который по окон-
чании мероприятия предложил главе умеренного шиитского «Дви-
жения за реформы» («Аль-Харака аль-Ислахия») Хасану ас-Саффару 
подвезти его на своей машине [15, с. 271]. Тем не менее практиче-
ских результатов первая «Национальная встреча» не принесла.  

На мекканском форуме 2003 г., посвященном проблеме тер-
роризма и распространения радикального исламизма в Саудовской 
Аравии, другой шиитский деятель – Хашим Салман – открыто жа-
ловался на продолжение и рост дискриминации шиитов, хотя в 
итоге все участники подписали заявление с призывами к терпимо-
сти, расширению представительности органов власти, а также от-
казу от фетв, вынесенных отдельными лицами «по вопросам, 
представляющим национальный интерес» [16]. В определенной 
степени это отразило две основные тенденции политики саудов-
ского руководства по отношению к шиитскому меньшинству в пе-
риод 2000-х годов.  

Важно упомянуть, что еще до запуска формата «Националь-
ных встреч» 30 апреля 2003 г. 450 представителей шиитской общи-
ны Саудовской Аравии подали наследному принцу, премьер-
министру и главе Нацгвардии коллективную петицию, известную 
под названием «Партнеры по Отечеству» («Шурака фи-ль-Уатан) 
[17]. Документ содержал 16 предложений по укреплению нацио-
нального единства посредством расширения состава старых и соз-
дания новых представительных органов власти, реформы образова-
ния, пересмотра подходов к профилактике межконфессиональных 
конфликтов и улучшения положения шиитов.  

Можно сказать, что на фоне разрядки в ирано-саудовских 
отношениях на рубеже 1990–2000-х годов среди шиитов КСА 
оформилось новое умеренное реформаторское движение, готовое к 
мирной политической борьбе за права, а также к конструктивному 



 68 

сотрудничеству с правящим режимом. Саудиды, в свою очередь, 
пошли навстречу, увидев в этом возможности для укрепления об-
щесаудовской идентичности и повышения собственного имиджа 
как внутри государства, так и на международной арене. Лидеры 
шиитской общины признают, что с приходом к власти короля Аб-
даллы правительство стало демонстрировать большую открытость 
и готовность к диалогу. Однако замедление темпов реформ во вто-
рой половине периода правления короля Абдаллы негативно ска-
залось на ситуации в межконфессиональных отношениях внутри 
Королевства, так как процесс интеграции лояльных и умеренных 
шиитов ограничился формальными мерами, а репрессии против 
радикалов и их сторонников набирали оборот.  

3 сентября 2009 г. Human Rights Watch опубликовала доклад с 
говорящим названием «Лишение достоинства: Систематическая дис-
криминация и враждебность к саудовским подданным-шиитам» [18]. 
Немногим позже Нимр ан-Нимр выступил с публичной критикой 
властей Саудовской Аравии, заявив, что, в случае дальнейшего 
притеснения и несоблюдения прав шиитов, Восточная провинция 
должна отделиться от Королевства. В ответ правоохранительные 
органы КСА вновь арестовали ан-Нимра, а также задержали 35 его 
сторонников, среди которых, по данным Amnesty International,  
было семь несовершеннолетних, включая 16-летнего племянника 
шейха – Али Ахмада аль-Фараджа [19].  

События «арабской весны», конечно, затронули богатые мо-
нархии Залива «по касательной», протесты были там не столь зна-
чительными, как в Тунисе, Египте, Сирии и т.д. Однако в Бахрейне 
ситуация вызвала серьезные опасения в ССАГПЗ и на островное 
государство был введен контингент «Щита полуострова», основ-
ную часть которого составили военнослужащие КСА, что возму-
тило саудовских шиитов. В начале марта 2011 г. власти Саудов-
ской Аравии запретили любые митинги, заявив при этом об 
иностранном вмешательстве, прежде всего со стороны Ирана. По-
лиция и Национальная гвардия получили разрешение на примене-
ние любых средств для пресечения незаконных собраний. Нимр 
ан-Нимр под предлогом солидарности с бахрейнскими единовер-
цами призвал своих сторонников к акциям «ненасильственного 
сопротивления», но достаточно быстро демонстрации переросли в 
массовые беспорядки, обернувшиеся столкновениями с полицией 
и, как следствие, жертвами с обеих сторон.  

После ареста ан-Нимра 8 июля 2012 г. интенсивность про-
тестов в Восточной провинции стала постепенно снижаться. Без 



 69

лидера выступления обрели полустихийный характер и, несмотря 
на свою яркость, пресекались достаточно быстро и жестоко. Тем 
не менее повышенное внимание со стороны мировых СМИ и меж- 
дународных правозащитных организаций к протестной активности 
на Ближнем Востоке в период «арабской весны» превратило «ши-
итский вопрос» Саудовской Аравии не только в одну из самых об-
суждаемых тем, но и в ключевой элемент критики в адрес властей 
Королевства.  

Широкий резонанс вызвал смертный приговор Специализи-
рованного уголовного суда КСА от 15 октября 2014 г. в отноше-
нии Н. ан-Нимра. Заместитель директора программы Amnesty 
International по Ближнему Востоку и Северной Африке Саид Бу-
медуха заявил, что данный шаг «является частью кампании вла-
стей Саудовской Аравии по подавлению любого инакомыслия, в 
том числе тех, кто защищает права мусульман-шиитов Королевст-
ва» [20]. В ноябре 2015 г. 15 правозащитных организаций переда-
ли через Госсекретаря США королю КСА коллективную петицию 
с призывом отменить решение суда, однако документа остался без 
внимания со стороны саудовских властей [21].  

Надежда на пересмотр приговора появилась после кончины 
90-летнего Абдаллы 23 января 2015 г., но приход к власти Салмана 
ничего не изменил, и 2 января 2016 г. ан-Нимр был казнен с  
46 другими заключенными, что стало самой массовой экзекуцией в 
истории Королевства с 1980 г., когда были казнены участники за-
хвата Мечети аль-Харам. Казнь шейха вызвала очередное обостре-
ние в отношениях между Саудовской Аравией и Ираном. 3 января 
2016 г. в Тегеране толпа демонстрантов при попустительстве по-
лиции разгромила посольство КСА, консульство в Мешхеде также 
подверглось нападению, что дало формальный повод для разрыва 
дипломатических отношений.  

Очередная волна протестов охватила Восточную провинцию 
в период 2017–2020 гг. Формальным поводом послужил инцидент 
12 мая 2017 г., когда в ходе перестрелки в г. Аль-Авамия погибли 
малолетний ребенок и пакистанский мигрант. Ситуация обрела 
столь серьезный характер, что для подавления беспорядков Нац- 
гвардии КСА потребовалось применить тяжёлое вооружение и, по 
сути, взять город «в осаду», обнеся его заградительными сооруже-
ниями [22]. Примечательно, что протесты начались на фоне визита 
в Саудовскую Аравию Дональда Трампа, к которому был приуро-
чен Эр-Риядский саммит 20–21 мая 2017 г. с участием представи-
телей 52 государств – членов ССАГПЗ и ОИС. Иран и Турция 



 70 

бойкотировали встречу, что не помешало провести торжественную 
церемонию открытия Глобального центра по борьбе с экстремист-
ской идеологией с говорящим названием «И’атидаль» (араб. 
«Умеренность»).  

 
* * * 

 
Тем не менее, несмотря на жестокое подавление протестов 

2017–2020 гг., после прихода к власти короля Салмана в Саудов-
ской Аравии начался новый этап реформирования, который, прежде 
всего, связан с деятельностью наследного принца Мухаммада ибн 
Салмана. Модернизационный проект «Видение: 2030» был пред-
ставлен в апреле 2016 г. и со временем обрел, как выразился  
Г.Г. Косач, «черты национальной идеи» [23, с. 104]. В частности, 
«Видение: 2030» содержит обширную социальную программу, где 
вопрос межконфессиональных отношений напрямую не фигуриру-
ет, но ряд целей все-таки предполагает решение наиболее острых 
проблем. Как минимум можно выделить такие пункты, как «Продви-
жение ценностей умеренности и терпимости», «Укрепление нацио-
нальной идентичности», «Равный доступ к образованию» и т.д. [24]. 

4 августа 2021 г. в Мекке прошел форум Всемирной ислам-
ской лиги по вопросам межконфессиональных отношений в Ираке, 
во время которого, как считается, была озвучена новая позиция 
Саудовской Аравии по «шиитскому вопросу». Генсек ВИЛ Му-
хаммад ибн Абд аль-Карим аль-Иса, выступая на открытии меро-
приятия, заявил, что «между суннитами и шиитами нет ничего, 
кроме братского взаимопонимания, образцового сосуществования, 
взаимопомощи и дополнения друг друга в искренней любви», а 
религиозные инстанции обеих общин должны «во имя ценностей 
религии и отечества» бороться с тем, кто «соскользнул в лабиринт 
такфиризма, столкновения и противостояния» [25]. Также в каче-
стве сигнала о готовности Саудовской Аравии вернуться к диалогу 
с умеренной частью шиитских общин Ближнего Востока была 
воспринята встреча наследного принца Мухаммада ибн Салмана с 
лидером «Национального движения мудрости» («Тайяр аль-Хикма 
аль-Уатаний») Аммаром аль-Хакимом – одним из ведущих шиит-
ских шейхов Ирака [26]. 

Из этого следует, что возникает перспектива создания более 
терпимой и открытой атмосферы в обществе, которая может по-
ложительно сказаться на положении не только шиитской общины, 
но и иных меньшинств Саудовской Аравии. Однако на текущем 



 71

этапе о практических результатах социальных реформ «Видения: 
2030», из-за отсутствия объективных показателей и достоверных 
источников, судить достаточно трудно.  

 
Список источников и литературы 

 
1. Основной низам правления (النظام الأساسي للحكم) // Консультативный совет КСА 

 /URL: https://www.shura.gov.sa/wps/wcm/connect/shuraarabic – .(مجلس الشورى)
internet/laws+and+regulations/the+basic+law+of+government/the+basic+law+of+ 
government (дата обращения: 04.04.2024). 

2. Fahmy D. 5 fact about religion in Saudi Arabia // Pew Research Center. – URL: 
https://www.pewresearch.org/short-reads/2018/04/12/5-facts-about-religion-in- 
saudi-arabia/ (дата обращения: 04.04.2024). 

3. Перепись населения Саудовской Аравии 2022 ( 2022تعداد السعودية  ) // SAUDI 
CENSUS. – URL: https://portal.saudicensus.sa/portal (дата обращения: 04.04.2024). 

4. Religion of Saudi Arabia // Britannica. – URL: https://www.britannica.com/ 
place/Saudi-Arabia/Religion (дата обращения: 04.04.2024). 

5. Middle East Report №45: The Shiite Question in Saudi Arabia. – Brussels: ICG, 
2005. – 20 p.  

6. 2022 Report on International Religious Freedom // U.S. Department of State. – URL: 
https://www.state.gov/reports/2022-report-on-international-religious-freedom/ (дата 
обращения: 04.04.2024). 

7. Население по национальной принадлежности (السكان حسب الجنسية) // SAUDI 
CENSUS. – URL: https://portal.saudicensus.sa/portal/public/1/18/101511?type= 
TABLE (дата обращения: 04.04.2024). 

8. Сколько шиитов в Саудовской Аравии? (كم عدد الشيعة في السعودية) // Полная араб-
ская энциклопедия (الموسوعة العربية الشاملة). – URL: https://www.mosoah.com/ 

news/ksa-news/ ��-���-������-��-�������� / (дата обращения: 04.04.2024). 

9. Кириченко В. Положение шиитского меньшинства в Саудовской Аравии: со-
циальный и политический аспекты // Россия и мусульманский мир. – 2015. – 
№ 6 (276). – С. 134–147.   

10. Останин-Головня В.Д. Поворот на Ближний Восток: фактор «исламского про-
буждения» // Контуры глобальных трансформаций: политика, экономика, пра-
во. – 2022. – Т. 15 (2). – С. 209–221. DOI: 10.31249/kgt/2022.02.11 

11. Saudis Report Broad Support for Mecca Policy: Envoy Says Heads of 40 Nations 
Hail Tough Stand Against Iranian Rioters // Los Angeles Times. – 1987, August 7. – 
URL: https://www.latimes.com/archives/la-xpm-1987-08-07-mn-1141-story.html 
(дата обращения: 04.04.2024). 

12. Matthiesen T. Hizbullah al-Hijaz: A History of the Most Radical Saudi Shi'a Oppo-
sition Group // Middle East Journal. – 2010. – No. 2. – Р. 179–197. 

13. Федорченко А.В. Межконфессиональные противоречия в Саудовской Аравии: 
«шиитский вопрос» // Вестник МГИМО-Университета. – 2013. – № 2 (29). –  
С. 107–112.  

14. Косач Г.Г. Саудовская Аравия: Центр национального диалога в контексте 
«этапа реформ» // Ислам на Ближнем и Среднем Востоке. – 2010. – № 5. –  
С. 303–324. 



 72 

15. Lacey R. Inside the Kingdom. – New York: Viking, 2009. – 466 p.    
16. Second National Meeting: Fighting fanaticism and extremism // The King Abdu-

laziz Center for National Dialogue. – URL: https://web.archive.org/web/ 
20080119202013/http://www.kacnd.org/eng/second_meeting.asp (дата обращения: 
04.04.2024). 

17. Текст документа «Партнеры по Отечеству» (نص وثيقة شركاء في الوطن) //  
Al-Jazeera. – URL: https://www.aljazeera.net/2004/10/03/ 2-الوطن-في-شركاء-وثيقة-نص   
(дата обращения: 04.04.2024). 

18. Denied Dignity: Systematic Discrimination and Hostility toward Saudi Shia Citi-
zens // Human Rights Watch. – 2009, September 3. – URL: https://www.hrw.org/ 
report/2009/09/03/denied-dignity/systematic-discrimination-and-hostility-toward- 
saudi-shia-citizens (дата обращения: 04.04.2024). 

19. Shi’a men and teenagers held incommunicado by Saudi Arabian authorities //  
Amnesty International. – 2009, March 23. – URL: https://www.amnesty.org/ 
en/latest/news/2009/03/shi039a-men-and-teenagers-held-incommunicado-saudi- 
arabian-authorities-20090323/  (дата обращения: 04.04.2024). 

20. Saudi Arabia: Appalling death sentence against Shi’a cleric must be quashed //  
Amnesty International. – 2014, October 15. – URL: https://www.amnesty.org/ 
en/latest/news/2014/10/saudi-arabia-appalling-death-sentence-against-shi-cleric- 
must-be-quashed/ (дата обращения: 04.04.2024). 

21. NGOs Urge Sec. Kerry to Act in Case of Sheikh Nimr al-Nimr // Shia Rights 
Watch. – 2015, November 15. – URL: https://shiarightswatch.org/ngos-urge-sec-
kerry-to-act-in-case-of-sheikh-nimr-al-nimr/ (дата обращения: 04.04.2024). 

22. Inside the Saudi town that's been under siege for three months by its own govern-
ment // The Independent. – 2017, 4 August. – URL: https://www.independent. 
co.uk/news/world/middle-east/saudi-arabia-siege-town-own-citizens-government- 
kingdom-military-government-awamiyah-qatif-a7877676.html (дата обращения: 
04.04.2024).  

23. Косач Г.Г. Саудовская Аравия после «арабской весны»: меняющаяся внутрен-
няя политика // Восток. Афро-азиатские общества: история и современность. – 
2021. – № 3. – С. 97–108.  

24. Программа развития человеческого потенциала ( قدرات البشريةبرنامج تنمية ال ) // Saudi 
Vision 2030. – URL: https://www.vision2030.gov.sa/ar/vision-2030/vrp/human-
capacity-development-program/ (дата обращения: 04.04.2024). 

25. Форум по Ираку (ملتقى المرجعيات العراقية) // Всемирная исламская лига ( رابطة العالم
 URL: https://www.themwl.org/ar/forum-of-iraqi-references (дата – .(الإسلامي
обращения: 04.04.2024). 

26. Саудовская Аравия: Причина визита Аммара аль-Хакима и встреча с Мухам-
мадом ибн Салманом вызвали резонанс ( سبب زيارة عمار الحكيم ولقاء محمد بن .. السعودية
-CNN Arabic. – URL: https://arabic.cnn.com/middle // (سلمان يثير تفاعلا
east/article/2022/08/19/ammar-alhakeem-visit-saudi-mbs-meeting-social-reactions 
(дата обращения: 04.04.2024). 
 

Статья поступила в редакцию 27.07.2024. 
Принята к публикации 10.09.2024. 

 



 73

Ostanin-Golovnya V.D. 
The Shia Minority in Saudi Arabia:  
The Current Situation 
 
Vasily D. Ostanin-Golovnya, 
Research Associate, 
Department of the Near and Post-Soviet East, 
INION RAN, 
e-mail: ostanin-golovnya@yandex.ru 
 
Abstract. The article deals with the situation of the Shiite minority in 

Saudi Arabia. The relevance of studying the problem of interfaith relations in 
Saudi Arabia is due to the specifics of the development of domestic and foreign 
policy of the kingdom. Sunni-Shia relations influence the political dynamics of 
the Middle East both at the country level and at the level of interstate 
relations. The author pays special attention to the historical aspect, analyzing 
the roots of the Shia-Wahhabi conflict and the position of the Shia community 
in the social and political system of Saudi Arabia. The current situation is 
considered in the context of the development of Iranian-Saudi relations, 
ongoing regional processes, as well as transformations of the political course 
and internal reforms of Saudi Arabia. 

 
Keywords: Saudi Arabia; Shia Islam; Sunni Islam; Wahhabism; Sunni-

Shia relations; “Shia issue”. 
 
 

Бибикова О.П. 
ПРИЧИНЫ РАДИКАЛИЗАЦИИ СУННИТОВ ИРАКА 
(2003–2005) 

 
DOI: 10.31249/rimm/2024.03.06 

 
Для цитирования: Бибикова О.П. Причины радикализации сунни-

тов Ирака (2003–2005) // Россия и мусульманский мир : научно-
информационный журнал. 2024. № 3 (333). DOI: 10.31249/rimm/2024.03.06 
 

                                                 
 Бибикова О.П., кандидат исторических наук, старший научный  

сотрудник, Центр междисциплинарных исследований, ИНИОН РАН, e-mail:  
olbibikova@mail.ru 



 74 

Аннотация. Статья посвящена анализу состояния иракского об-
щества, сложившегося в результате американского вторжения в Ирак в 
2003 г. Сделав ставку на шиитов и посулив курдам независимость, аме-
риканская администрация дискриминировала суннитов под предлогом 
исключения из общественной жизни членов партии БААС. На деле был 
создан предлог для травли интеллигенции, среднего класса, а также ар-
мейских чинов, который со временем заставил суннитов взяться за 
оружие  и войти в контакт с ИГ. 

 
Ключевые слова: Ирак; сунниты; шииты; курды; американское 

вторжение. 
 

Государство Ирак расположено на территории, где с древних 
времен взаимодействуют несколько цивилизаций и религий. Через 
Ирак проходит разделительная линия между суннитским и шиит-
ским исламом, а также между арабским, персидским и турецким 
миром. Именно это придает ему этническую и религиозную уни-
кальность, которая на протяжении многих лет держит этот район в 
состоянии высокой напряженности.  

Конфессиональный аспект является фундаментальной со-
ставляющей социокультурной характеристики иракского общест-
ва, да и соседних с ним  стран. Со времени правления халифа Ус-
мана (644–656) ощущение национальной идентичности уступило 
место религиозному самосознанию. Внутри суннитской уммы му-
сульмане Ирака делятся на приверженцев ислама ханифитского 
толка, признанного главенствующим еще при османской власти, и 
приверженцев шафиитского мазхаба. 

Основная часть населения Ирака состоит из тех, кого называ-
ют иракскими арабами, и курдов. Кроме них, здесь проживают тур-
команы, ассирийцы, иранцы, армяне и более мелкие подгруппы. 

В 2021 г. численность населения Ирака оценивалась в 
43,5 млн человек. Примерно от 95 до 98% населения составляют 
мусульмане, при этом мусульмане-шииты составляют около 55%, 
а сунниты – менее 40% [1].  

Ирак является родиной шиизма. На его территории находит-
ся город Кербела, близ которого 10 октября 680 г. произошла зна-
менитая битва, в результате которой погиб Хусейн, внук Пророка 
Мухаммеда, и началась история нового направления в исламе – 
шиизма. Кроме того, здесь находится весьма почитаемый город 
Наджаф, известный как место захоронения Али ибн Абу Талиба, 
двоюродного брата и зятя Пророка. Шииты считают его правед-



 75

ным халифом и первым из 12 имамов. Город является центром па-
ломничества шиитов, хотя вопрос о могиле имама до сих пор вы-
зывает споры. 

Cеверо-восток Ирака заселен курдами. Их более 6 млн чело-
век, из них 98% сунниты, и 2%  шииты – фейли. Во времена Сад-
дама Хусейна курды подвергались репрессиям. Дело в том, что 
район проживания курдов на севере Ирака – мухафазы Сулейма-
ния, Эрбиль, Халабджа и Дохук – граничит с курдскими районами 
Ирана и Турции. В 1970-е годы идея объединения этих районов в 
единое государство беспокоила государства региона. Пытаясь 
препятствовать реализации этого плана, Ирак предпринял дискри-
минационные меры, выселив своих курдов из приграничных рай-
онов и создав 100-километровую защитную зону вдоль границ.  
В 1974 г. 130 тыс. курдов бежали в Иран. Еще 182 тыс. курдов бы-
ли убиты в ходе операции «Анфаль» в 1987–1989 гг. [2]. 

В последние годы среди курдов укрепился зороастризм 
(Зардашти – курдский яз.) – старейшая монотеистическая религия 
в мире. Переход курдов из ислама в зороастризм объясняется раз-
очарованием в исламе после многих лет насилия и репрессий, со-
вершенных против них багдадским руководством.  

В стране также проживают туркоманы. Их численность со-
ставляет до 800 тыс. Большинство из них – сунниты, есть шииты, 
30 тыс. туркоманов исповедуют католицизм.  

Христиане Ирака – ассирийцы и халдеи – считаются ста-
рейшими христианскими общинами в мире. Считается, что хри-
стианство появилось в Ираке еще в I в. н. э. Здесь, на Ниневийской 
равнине, они проживают почти два тысячелетия. Ассирийцы яв-
ляются коренным народом Ирака, но их в стране осталось всего 
3% населения. Их численность неуклонно сокращается. Если в 
1950 г. их было – 5 млн, то ныне – их менее 500 тыс. [3]. В основ-
ном они проживают на севере Ирака, в мухафазах Найнава и Да-
хук. В ходе истории ассирийцы иногда вынуждено принимали ис-
лам. В XXI в. многие бежали из страны. 

Халдейская католическая церковь возникла в середине XVI в. 
в результате унии между Римским Престолом и епископами 
Ассирийской Церкви Востока. Самым знаменитым ассиро-халдеем 
был покойный Тарик Азиз (1936–2015), неоднократно занимавший 
посты министра иностранных дел и премьер-министра в прави-
тельстве С.Хусейна (1937–2006). В этническом отношении халдеи – 
арабизированные ассирийцы. 



 76 

Кроме того, существуют еще три христианские общины: 
Сирийская католическая церковь, Сирийская православная цер-
ковь, Армянская апостольская церковь. По оценкам, до 2003 г. в 
Ираке проживало от 1,2 до 1,5 млн христиан; сегодня их насчиты-
вается всего 300–500 тыс., что составляет около 1% населения 
Ирака [4]. Отъезду христиан из страны способствовали сначала 
войны, которые вел С. Хусейн: ирано-иракская война (1980–1988), 
затем вторжение иракских войск в Кувейт (1990–1991), американ-
ская экспедиция в Ирак (2003), вторжение и захват ряда террито-
рий Ирака боевиками ИГ. Численность христиан в Ираке резко 
снизилась после американского вторжения в 2003 г., когда в стра-
не началась гражданская война. Многие христиане предпочли бе-
жать на север страны, где в городе Эрбиль возник лагерь христи-
анских беженцев Анкава [5]. 

Особо пострадали от боевиков ИГ езиды [6], подгруппа кур-
дов, отличающаяся своими религиозными взглядами, сочетающи-
ми элементы христианства, ислама (в том числе суфизма), зоро- 
астризма и иудаизма.  

В период правления партии БААС в руководстве страной 
доминировали сунниты. Сегодня суннитов в стране примерно  
12 млн человек, т.е. 35% от всех мусульман [7]. Они в основном 
сосредоточены в центре страны, в так называемом «суннитском 
треугольнике». 

В Ираке религия является основополагающим элементом 
идентичности, о чем свидетельствует Конституция, принятая 
18.09.2005 г. Переходным национальным собранием Ирака и ме-
сяц спустя подтвержденная конституционным референдумом. Эти 
события происходили на фоне присутствия Временной американ-
ской администрации и коалиционных вооруженных сил в стране. 

Следует отметить, что привычный для нас термин «иракские 
арабы» не верен. Исследователи-генетики выяснили, что корен-
ными жителями современной Месопотамии являются потомки ак-
кадцев, шумеров, вавилонян и ассирийцев, которые были арабизи-
рованы своими соседями, т.е. передали им свой язык и религию.  
В частности, жители Ирака говорят на арабском месопотамском 
диалекте1, который сохранил следы языков предков. Кроме того, 
ментальность иракцев значительно отличается от ментальности жи-

                                                 
1Анализ иракского диалекта арабского языка обнаруживает включение 

множества заимствований из арамейского, аккадского, персидского, курдского и 
турецкого языков. 



 77

телей Сирии или Аравии. Это особенно заметно в быту бедуинских 
племен, ведущих полуоседлый образ жизни, которые со времен ос-
манской власти обладали оружием и иногда вступали в стычки с 
соседями. Местные бедуины разводят овец, коз, верблюдов [8]. 

Исследователи отмечают наличие некоторых черт характера 
предков у современных иракцев – воинственность, даже жесто-
кость. Сохранению этих качеств способствовала милитаризация 
общества. С 1936 по 1968 г. в Ираке произошло семь государст-
венных переворотов. То есть семь переворотов за 32 года! Все пе-
ревороты были организованы военными. Напомню лозунг Саддама 
Хусейна: «Сильная экономика, сильная армия и сильное руково-
дство». В период правления С. Хусейна власти уделяли особое 
внимание к военному образованию. Интересно отметить, что из 
страны за границу не выпускали мальчиков из смешанных семей 
(например, навестить родственников, проживающих в другой 
стране). Считалось, что каждый мальчик в перспективе должен 
стать воином. 

Во времена С. Хусейна сунниты обладали привилегирован-
ным положением, хотя в доминировавшей партии БААС (Партия 
арабского социалистического возрождения1) были и христиане и 
шииты, а также курды.  

Однако все они должны были быть лояльны лидеру государ-
ства. За пределами страны был чрезвычайно популярен Тарик 
Азиз, занимавший высокие посты в правительстве С.Хусейна. Ас-
сириец по рождению, относившийся к халдейскому религиозному 
сообществу, еще в молодости сменил имя Михаил Юханна на 
арабское, всегда разделял взгляды своего босса. В конце своей 
жизни он назвал своего младшего сына Саддамом. В Ираке имен-
но сунниты составили костяк государственного аппарата, армей-
ское руководство, они также превалировали среди образованного 
населения страны. 

Саддам Хусейн стал президентом в 1979 г., но уже за не-
сколько лет до этого, сосредоточив в своих руках ключевые посты, 
он стал лидером государства. После национализации иностранных 
нефтяных компаний в 1971 г. была проведена модернизация сель-
ского хозяйства. У Ирака образовался валютный резерв в 30– 

                                                 
1 Партию  Арабского социалистического возрождения (в Ираке – БААС, в 

Сирии – ПАСВ) создали в 1947 г. Мишель Афляк – христианин, Салах ад-дин 
Битар и Заки Арсузи – мусульмане-сунниты, которые первоначально мечтали 
создать идеологию, сочетающую элементы ислама и социализма. 



 78 

35 млрд долл., деньги были потрачены на строительство промышлен-
ных объектов. К началу 1980-х годов Ирак стал, наряду с Египтом, 
наиболее развитым государством арабского мира. Страна занимала  
2-е место в мире по запасам нефти. Уровень жизни вырос настолько, 
что в 1982 г. С. Хусейну даже вручили специальную премию  
ЮНЕСКО. Но уже в 1990 г. против Ирака были введены санкции. 

Саддам Хусейн создал себе репутацию эффективного и даже 
прогрессивного политика, который якобы сумел объединить Ирак, 
разделенный по этническому, социальному и религиозному при-
знакам. На самом деле он был чрезвычайно беспощаден к оппози-
ции, особенно к тем, кто ориентировался на Тегеран. 

Развернувшаяся в соседнем Иране шиитская исламская рево-
люция заставила Хусейна опасаться возможного восстания ирак-
ских шиитов, поскольку усиливавшееся влияние Ирана восприни-
малась в Багдаде как угроза политической стабильности страны. 

Саддам Хусейн стал искать возможность ослабить своего 
соседа и укрепить доминирующее положение своей страны в ре-
гионе. Это стало одной из причин войны между Ираком и Ираном 
в 1980-х годах. Более того, во время этой войны курдское мень-
шинство подверглось репрессиям со стороны иракских властей, в 
частности, в результате симпатий к Ирану, который, в свою оче-
редь, стремился захватить иракскую часть Курдистана. 

Эти события привели к обострению общественного противо-
стояния в Ираке, как межконфессионального, так и межэтническо-
го. Военные действия против курдов продолжалась до 1993 г. 
Иракские войска применяли химическое оружие против населения 
северных провинций. 

Иракское вторжение в Кувейт (1991) вновь погрузило страну 
в глубокую нестабильность. Этот конфликт привел к созданию коа-
лиции нескольких стран против Ирака, после того как ООН приняла 
решение об экономических и торговых санкциях против Багдада. 

В 2002 г. президент Буш-младший причислил Ирак к «оси 
зла», обвинив его в разработке оружия массового поражения и кон-
тактах с террористами. В марте 2003 г. по личному распоряжению 
президента РФ В.В. Путина в Багдад прилетел бывший премьер-
министр России, авторитетный российский политик Е.М. Примаков. 
Он предупредил о готовящейся операции против Ирака и лично 
против С. Хусейна, подчеркнув, что в противном случае катастрофа 
неизбежна. Однако Саддам Хусейн был уверен, что ему ничто не 
грозит. Три дня спустя американцы без каких-либо решений Сов-
беза ООН вторглись на территорию Ирака.  



 79

* * * 
 
Военные действия против иракской армии начались 20 марта 

и закончились 9 апреля, когда американские войска заняли Багдад. 
Основная часть багдадского гарнизона была разгромлена в южных 
пригородах столицы. В этих условиях курды, с которыми амери-
канцами была проведена соответствующая работа, включавшая 
обещания создать отдельное курдское образование, предпочли 
встать на сторону США. Курдская милиция совместно с американ-
скими десантниками заняла Мосул и Киркук. С их помощью коа-
лиционные войска смогли установить контроль над крупнейшими 
городами страны всего за три недели, почти не встречая сопротив-
ления, ибо в иракской армии царил хаос.  

Американцы также сделали ставку на шиитское население, 
предполагая, что шииты, чьи интересы  правительством Хусейна 
долгое время игнорировались,  оценят «великодушие» США. Но 
они забыли, что шииты Ирака всегда ориентировались на своих 
шейхов, которые были в постоянных контактах с шиитским духо-
венством Ирана. Еще в 1960 г. группа иракских религиозных дея-
телей создала шиитскую партию Да’ва1, которая ставила своей це-
лью создание исламского государства в Ираке. Манифест этой 
партии был написан Мухаммедом Бакиром ас-Садром (1935–1980), 
представителем старинного рода (ливанского происхождения), 
давшего шиизму нескольких аятолл. В результате систематической 
дискриминации суннитов, а также репрессий против курдского 
населения недовольство среди шиитов росло. Особенно их возму-
щал запрет на проведение традиционных мероприятий, например, 
траурного шествия в память о гибели имама Хусейна в первой де-
каде первого месяца мусульманского лунного календаря Мухаррам 
в священных шиитских городах. В 1977 г. десятки тысяч активи-
стов Да’ва, вопреки запрету, провели этот обряд, что привело к 
крупномасштабным репрессиям, приведшим к жертвам. 

Через год после шиитской революции в Иране ас-Садр опуб-
ликовал книгу в поддержку Исламской революции в Иране, при-
звав иракских шиитов последовать примеру народа Ирана. Он был 
схвачен и казнен иракскими властями. В ответ уже в 1982 г. в Ира-

                                                 
1 Да’ва – партия исламского призыва – партия радикально-шиитского тол-

ка. Первоначально возникла в 1950-е годы для борьбы со светской формой прав-
ления. В 1980-е годы партия поддержала Исламскую революцию в Иране. 



 80 

не был создан «Высший совет исламской революции в Ираке», объ-
явивший своей целью свержение просуннитского режима Ирака. 

 
* * * 

 
Реформы, инициированные главой Коалиционной времен-

ной администрации в Ираке Полом Бремером, привели к тому, что 
действительно значительную часть новой политической элиты 
страны, на которую опирались американцы, составили шииты. Со-
гласно новой Иракской Конституции 2005 г., премьер-министром 
страны (конституционно ключевая должность) должен был быть 
шиит, президентом – курд, а председателем парламента – суннит. 
Можно предположить, что в качестве модели был взят пример Ли-
вана, но  сами ливанцы считают, что подобная модель ущербна. 
Однако такой проект, якобы основанный на принципе плюрализма 
и консенсусе трех этнорелигиозных общин иракского общества: 
иракцев-шиитов, иракцев-суннитов и курдов, был навязан Ираку 
Вашингтоном. Одновременно был принят закон о создании Совета 
выборщиков – 1 на 100 тыс. человек [9].  

16 мая 2003 г. вступил в силу Приказ №1 «Дебаасификация 
иракского общества», т.е. введение комплекса мероприятий, на-
правленных на отстранение от должностей членов иракской пар-
тии БААС, которая была объявлена вне закона. Все ее члены, в 
том числе рядовые, были лишены возможности работать на госу-
дарственной службе и занимать прежние должности. «Миллионы 
людей в оккупированном Ираке оказались без средств к существо-
ванию. Это были не только сотрудники силовых структур. Из-за 
номинальной принадлежности к БААС безработными в одночасье 
оказалось множество врачей, учителей, инженеров, университет-
ская профессура. Таким образом, стало очевидно, что американцы 
собираются строить демократию в Ираке, опираясь на курдов и 
шиитов, что со стороны выглядело недальновидным заигрывани-
ем. Недовольство суннитов и бывших членов БААС в итоге выли-
лось в мощное повстанческое движение, которое противостояло 
американцам и новым властям» [10]. 

Как известно, именно сунниты составляли численное боль-
шинство среднего класса и занимали высокопоставленные долж-
ности при С. Хусейне. В новых условиях именно среди суннитов 
активизировались салафитские течения, которые резко отличаются 
от традиционных националистических течений. Таким образом, 
американская администрация, поставив суннитов в унизительное 



 81

положение и приравняв их к другим меньшинствам, способствова-
ла подъему исламского радикализма. Отметим также, что разору-
жить иракскую армию полностью не удалось. 

После 2003 г. столкновения между суннитами и шиитами 
стали почти ежедневными. Так начиналась гражданская война, 
которая в тот период приобрела характер этнических чисток: об-
щины все чаще объединялись в отдельные кварталы, в городах с 
преимущественно суннитским населением стали возникать отряды 
самообороны. 

Конституция, принятая в 2005 г. на референдуме, ввела фе-
дерализм как новую форму государства с консоциативной демо-
кратией [11]. Целью последней было обеспечить широкое участие 
в принятии решений всех религиозных и этнических компонентов 
страны (шиитов, суннитов и курдов). Для успешной реализации 
модели консоциативной демократии, целью которой было дости-
жение политической стабильности, требовалось добиться сотруд-
ничества элит, представляющих разные сегменты общества. Однако 
в начале 2000-х годов элиты еще не достаточно созрели для реали-
зации консоциативной модели. В Ираке предлагаемые механизмы 
не сработали.  

Выбор иракского федерализма был продиктован, по сути, 
курдским вопросом. Он позволил признать этот регион на севере 
страны автономным, а курдские языки (курманджи и сорани) бы-
ли признаны официальными наряду с арабским. Это стало новым 
поворотным пунктом в отношениях между центральным прави-
тельством и курдской общиной. 

Оценивая сложившуюся ситуацию Пьер-Жан Луизар, дирек-
тор по исследованиям в CNRS (Париж), отметил: «Политический 
кризис в Ираке не связан с каким-либо конкретным правительством, 
но он является частью непреодолимого системного кризиса» [12]. 

Американское правительство, искавшее союзников, чтобы 
заполнить вакуум после падения режима Хусейна, обратилось к 
авторитетным шиитским деятелям, однако уже скоро должностные 
лица администрации президента Буша были вынуждены признать, 
что они недооценили организационное единство шиитов. Оказа-
лось, что за Верховным советом Исламской революции (ВСИР) в 
Ираке, ведущей группировкой иракских шиитов, стоит правитель-
ство Ирана. Попытки наладить контакт с представителями ВСИР 
вызвали недоумение в арабском мире, так как укрепление позиций 
шиитов в Ираке открывало новые возможности для шиитской 
пропаганды во всем регионе.  



 82 

П. Бремеру, главе Коалиционной временной администрации 
в Ираке (2003–2004), уже скоро стало ясно, что ставка исключи-
тельно на шиитов ущербна. Американцы наконец поняли, что  
этноконфессиональная мозаика в Ираке чрезвычайно сложна.  
Из США были затребованы специалисты по Ираку, которые указа-
ли коалиционному руководству на ошибочные расчеты. В Ирак 
прибыла группа этнологов, но механизм гражданской войны уже 
был запущен. 

И здесь надо отметить разницу ментальности иракских шии-
тов и суннитов. Долгие годы, находясь под угрозой репрессий, 
иракские шииты выработали особый стиль поведения, основанный 
на многовековом опыте. В шиизме есть понятие такыйа1. Предпо-
лагается, что в случае угрозы жизни верующий может проявить 
благоразумие, скрывая свои истинные взгляды. Это принято у ис-
маилитов, алавитов и друзов, но при определенных обстоятельст-
вах может практиковаться и другими направлениями шиизма. Та-
ким образом, мусульманин-шиит мог прикинуться светским 
человеком, но на деле оставаться приверженцем своей религии.  
В этих условиях авторитет шиитского духовенства по-прежнему 
оставался для него по-прежнему непререкаемым.  

Уже в 2003 г. под руководством религиозного деятеля Мук-
тады ас-Садра2 шииты создали свое полувоенное формирование – 
Армию Махди, которая стала одной из ключевых дестабилизи-
рующих сил в Ираке. 

Что касается суннитов, то они более раздроблены, ибо у них 
авторитетом является шейх племени. Поэтому и американская ад-
министрация и ваххабиты, которые воспользовались иракской 
смутой для вербовки своих адептов, сделали ставку именно на 
племенную верхушку.  

Как правило, возникающие суннитские группировки отра-
жали интересы той или иной провинции. Так, в провинции аль-
Анбар возникло суннитское движение, известное как Совет спасения 
Анбара, во главе с вождем племени Дулейм3 Ахмедом абу Риши.  

                                                 
1 Аналогичный принцип существует в других религиях. Например, reservation 

mentalis (лат. яз.) – мысленная оговорка в католицизме. 
2 Муктада ас-Садр – 1974 г. р. – выходец из известной религиозной семьи 

ливанских шиитов, обосновавшихся в Иране. Двоюродный брат Мусы ас-Садра, 
основателя ливанского движения Амаль. 

3 Дулейм – федерация суннитских племен численностью около 3 млн че-
ловек, располагающаяся в провинции аль-Анбар на западе Ирака. 



 83

В 2007 г. американцам удалось создать суннитское ополчение  
«ас-Сахва» (пробуждение). Однако преодолеть напряженность в 
отношениях между властью и суннитскими общинами было прак-
тически невозможно. Впоследствии Д. Корантен, французский ис-
следователь, писал: «Преданные властями и военными США, не 
получив обещанных должностей в армии, племенные вожди, вы-
ступавшие против исламистов в 2007–2008 гг., выбрали радикали-
зацию. Даже шейхи, не разделяющие ригористическую салафит-
скую идеологию, видят в союзе с ИГ новую возможность для 
борьбы с властью Багдада» [13].  

Тем не менее шейхи племен  часто занимали неустойчивую 
позицию, периодически меняя свою точку зрения. В связи с этим 
показательна судьба Насера Абдель Карима аль-Мухлифа, наиболее 
влиятельного шейха племени аль-бу Фахд, которое доминировало 
в районе ар-Рамади1. До 2006 г. он был университетским профессо-
ром, но по закону о дебаасизации был уволен из университета. 
Шейх Мухлиф вместе с религиозным деятелем Мухаммедом Мах-
мудом Латифом организовал отряды сопротивления «Бригады рево-
люции 1920 г.». Однако к 2005 г. он, «устав от насилия»,  установил 
контакты с американской военной разведкой и даже решил участво-
вать в парламентских выборах 2005 г. В отместку боевики «Аль-
Каиды» организовали в январе 2006 г. его ликвидацию [14]. 

Как отмечает российский исследователь А.А. Кузнецов, «ко-
гда в 2014 г. началась экспансия ИГ, союзники США и Багдада из 
племени Фахд были фактически преданы. Таким образом, можно 
говорить не о “восточном коварстве”, а об измене со стороны Ва-
шингтона, бросившего на произвол судьбы своих союзников.  
По словам члена городского совета Рамади Хасаля аль-Фахдауи, 
“США сыграли постыдную роль. В 2015 г. они заверяли нас, что 
Рамади не падет, они придут на помощь своими войсками. В то же 
время зарплата ополчению не выплачивалась Багдадом четыре ме-
сяца. Когда наши бойцы увидели, что помощь не приходит, а мно-
гие фахдауи (члены племени Фахд) сотрудничают с ИГ, началось 
дезертирство…”» [15]. 

Очевидно, что американцы сделали ставку на шиитов и кур-
дов, полагая, что накопленное за время правления БААС недо-
вольство станет предпосылкой для осуществления целей США. 
Любопытно отметить, что в обвинительном приговоре, в соответ-
ствии с которым С. Хусейн был казнен, не были упомянуты развя-
                                                 

1 Ар-Рамади – административный центр провинции аль-Анбар. 



 84 

занные им войны, речь шла только об убийстве 148 шиитов, подоз-
ревавшихся в причастности к попытке убийства главы государства. 

Анализируя действия США в Ираке, арабская печать с удив-
лением отмечала, что, опираясь на шиитов, американцы  практиче-
ски поддержали Иран, который искал союзников именно среди 
иракских единоверцев. Повышение авторитета шиитской общины 
в Ираке (несмотря на существующие разногласия между духовны-
ми лидерами Ирака и Ирана) способствовало, сближению шиитов 
обеих стран.   

Свои действия в Ираке, США аргументировали необходимо-
стью покончить с распространением оружия массового поражения, 
международным терроризмом и тиранией в Ираке. Впоследствии вы-
яснилось, что оружия массового поражения у Саддама Хусейна нет и 
никогда не было. Очевидно, что эти «аргументы» были рассчитаны 
лишь на массовую аудиторию. На самом деле предполагалось ликви-
дировать иракскую государственность и раскачать ситуацию в дру-
гих странах региона, разрушить неподконтрольно США развивав-
шиеся интеграционные процессы на Ближнем Востоке. 

В 2003 г. в Ирак прибыл Ахмед аз-Заркауи, иорданец, лидер 
радикальной группировки «Джамаат ат-Таухид валь-Джихад» 
(Община единобожия и джихада), ранее воевавший в Афганистане 
и имеющий обширные связи с арабскими радикалами, вплоть до 
Усамы бен Ладена. С этого времени в Ираке начали регулярно 
происходить нападения на видных шиитских деятелей, взрывы в 
шиитских мечетях и т.п. Люди, входящие в группировку подозре-
вались в организации множества террористических актов, в том 
числе похищений иностранцев, подрывов автомобилей иракцев, 
сотрудничающих с американцами и новой иракской администра-
цией в Ираке. 

В 2004 г. «Джамаат ат-Таухид валь-Джихад» присоедини-
лась к «Аль-Каиде» и стала называться «Аль-Каидой в Ираке».  
В октябре 2006 г., после гибели аз-Заркауи и слияния с другими 
радикальными исламистскими группировками, организация полу-
чила новое название – «Исламское государство Ирак»1. 

Впоследствии о возникновении организации «Исламское го-
сударство Ирак» писала независимый саудовский ученый, писатель 
и антрополог Май Йамани2: «Почти с момента падения Саддама 

                                                 
1 Запрещено в РФ. 
2 Май Ямани (يѧѧاني مѧѧيم) – саудовский ученый, писатель и антрополог (1956 г. р.), 

дочь бывшего  саудовского министра нефти Ахмеда Заки Ямани (1930–2021). 



 85

саудовские / ваххабитские джихадисты почти беспрепятственно 
хлынули в Ирак… Мусульмане, поддерживавшие проект демократи-
зации Ирака, [широко] подозревали, что суннитское сопротивление, 
сопровождавшее гражданскую войну в Ираке, финансировалось за 
счет нефтяных денег Саудовской Аравии» [14]. 

Обычно, когда обсуждают трагедию Ирака, политологи гово-
рят об ошибках американских политиков и военных, которые опи-
рались на непроверенные данные о якобы наличии в Ираке биоло-
гического оружия. Это признал и глава Госдепартамента США 
Колин Пауэлл, который ранее, 5 февраля 2003 г., на СовБезопасно-
сти ООН заявил о наличии у режима Хусейна химического ору-
жия. В качестве доказательства он даже продемонстрировал про-
бирку с белым веществом, сообщив, что это и есть образцы ОМУ. 
Весной 2004 г. в прямом эфире телеканала Эн-би-си во время теле-
моста Иордания–Вашингтон он назвал эти данные не просто «не-
точными и неверными, даже намеренно дезинформирующими» [15]. 

На самом деле информация о наличии биологического ору-
жия в Ираке была предлогом для вторжения в страну. Одним из 
результатов этого вторжения стало разграбление Ирака. Искусст-
воведы, археологи и музейные работники  сетуют по поводу того, 
что «в 2003–2004 гг. из страны было вывезено 130 тыс. культурно-
исторических ценностей (при этом 90 тыс. принадлежащих Ираку 
археологических артефактов оказались в США) [16]. 

Бывший премьер-министр Великобритании Тони Блэр в сво-
ем интервью телеканалу CNN в октябре 2015 г. принес свои изви-
нения «за ошибки в войне и признал, что есть доля правды в том, 
что вторжение США и их союзников в 2003 г. в Ирак стало одной 
из основных причин появления ИГИЛ» [17]. 

Таким образом, разрушение иракской государственности стало 
одной из причин радикализации суннизма и зарождения «Исламского 
государства», в ряды которого вступили не только представители сун-
нитской общины, но и некоторые племена Юго-Запада Ирака. Впо-
следствии деятельность этой организации распространилась на со-
седнюю Сирию, где также нанесла большой урон этой стране. 

Никто из западных лидеров не задумался о том, что дискри-
минация суннитов Ирака на самом деле была ударом по государ-
ственности страны. Именно они были  странообразующим элемен-
том иракского общества. Удастся ли преодолеть раздор между 
этноконфессиональными общинами? Возможно, для этого понадо-
бятся долгие годы…  



 86 

Война в Ираке была инициирована США не только с целью 
перераспределить природные ресурсов, сократить «избыточное» на-
родонаселение на Ближнем Востоке, но и стереть следы предшест-
вующих культур и цивилизаций Древнего Востока. На самом деле в 
Ираке произошло целенаправленное уничтожение и разграбление 
исторических и культурных ценностей государств древней Месопо-
тамии. Кроме военнослужащих в Ирак из США прибыли специали-
сты, оснащенные каталогами иракских музеев и картами раскопок. 
Из страны вывозились многочисленные артефакты, а то, что невоз-
можно было вывезти, разрушалось на месте. Таким образом, за дей-
ствиями командования коалиционных сил по имитации «построения 
демократии» в стране осуществлялось уничтожение исторической 
памяти не только Ирака, но и всего человечества. 

P.S. 28 сентября 2024 г. на спецбрифинге представитель ва-
шингтонской администрации заявила, что США через год «завершат 
международную операцию “Непоколебимая решимость” против тер-
рористической группировки “Исламское государство” на территории 
Ирака». Однако это не означает, что США покинут Ирак [18]. 

 
Список источников 

 
1. Religion in Iraq // Wikipedia. – URL: https://en.wikipedia.org/wiki/Religion_ 

in_Iraq (дата обращения: 12.03.2024). 
2. Хроники смутного времени. Операция «Аль-Анфаль» – URL: 

https://radio_mohovaya9.tilda.ws/hroniki_iraq (дата обращения: 15.03.2024). 
3. Les minorités au Moyen-Orient: l’éternel recommencement? // Middle East Eye édi-

tion française // URL: https://www.middleeasteye.net/fr/opinion-fr/les-minorites-au-
moyen-orient-leternel-recommencement (дата обращения: 10.03.2024). 

4. Dans les camps de réfugiés des chrétiens d’Irak. – URL: https://www.lepoint.fr/ 
monde/dans-les-camps-de-refugies-des-chretiens-d-irak-14-12-2014-1889559_24.php 
(дата обращения: 14.02.2024). 

5. OBSERVATOIRE GÉOPOLITIQUE DU RELIGIEUX. LA DIVERSITÉ RE-
LIGIEUSE EN IRAK – URL: https://www.iris-france.org/wp-content/uploads/ 
2021/06/Obs-Géopo-du-religieux-La-diversité-religieuse-en-Irak.pdf (дата обра-
щения: 15.03.2024). 

6. Кочоян Дж. Современный Ирак как совокупность квазигосударств (27.06.2016). – 
URL: https://topwar.ru/97252-sovremennyy-irak-kak-sovokupnost-
kvazigosudarstv.html?ysclid=ltrluyxobf261407746 (дата обращения: 12.03.2024). 

7. Иракский арабский народ с трудной судьбой: где и как живут. – URL: 
https://travelask.ru/articles/iraktsy-arabskiy-narod-s-trudnoy-sudboy?ysclid= 
lu3xtek0sg572891903 (дата обращения: 14.02.2024).   

8. Сапронова М.А. Конституция Ирака одобренная на всеобщем референдуме  
15 октября 2005 года: структура, основные положения, особенности. – URL: 



87

http://www.iimes.ru/?p=3890&ysclid=lu40ff10n0256973347 (дата обращения: 
18.03.2024). 

9. К каким последствиям привело американское вторжение в Ирак // RT на рус-
ском. Дзен. – URL: https://dzen.ru/a/ZBhAtZcCO0lQp0AG (дата обращения:
18.03.2024).

10. Консоциативная демократия. Демократизация. – URL: https://ozlib.com/
866347/sotsium/konsotsiativnaya_demokratiya (дата обращения: 12.03.2024).

11. Entretien avec Pierre-Jean Luizard – La crise du système politique irakien
(19.10.2021). – URL: https://www.lesclesdumoyenorient.com/Entretien-avec-Pierre- 
Jean-Luizard-La-crise-du-systeme-politique-irakien.html (дата обращения: 12.03.2024). 

12. Yamani М. We are no longer all Americans // The Guardian. – URL: https://
www.theguardian.com/commentisfree/2006/sep/07 (дата обращения: 02.04.2024).

13. Corentin D. Les sunnites d’ Irak au coeur des crises depuis 2003 l’analyse par les
cartes (29.12.2014). – URL: https://www.lesclesdumoyenorient.com/Les-sunnites-
d-Irak-au-coeur-des-crises-depuis-2003-l-analyse-par-les-cartes.html (дата обра-
щения: 02.04.2024 ).

14. Кузнецов А.А. О раскладе сил среди суннитских племен Ирака. Часть 2 //
Институт Ближнего Востока. – URL: http://www.iimes.ru/?p=38377 (дата об-
ращения: 12.03.2024).

15. Колин Пауэлл покаялся в прямом эфире // Известия (18.05.2004). – URL:
https://iz.ru/news/290039 (дата обращения: 06.04.2024).

16. Боевые действия в Ираке. Вторжение США в Ирак (2019). – URL:
https://www.sofida.ru/boevye-deistviya-v-irake-vtorzhenie-ssha-v-irak.html (дата
обращения: 12.03.2024).

17. Тони Блэр извинился за войну в Ираке // Коммерсантъ (25.10.2015). – URL:
https://www.kommersant.ru/doc/2840518 (дата обращения: 10.03.2024).

18. США объявили об окончании миссии в Ираке. // Caliber.Az (24.09.2024). –
URL: https://caliber.az/post/ssha-obyavili-ob-okonchanii-missii-v-irake (дата об-
ращения: 28.09.2024).

Статья поступила в редакцию 29.08.2024. 
Принята к публикации 14.09.2024. 

Bibikova O.P. 
Reasons for the Radicalization  
of Sunni Muslims in Iraq 

Olga P. Bibikova, 
PhD(Hist.), Senior Research Associate, 
Center for Interdisciplinary Research, 
INION RAN 
e-mail: olbibikova@mail.ru

Abstract. The article analyzes the state of Iraqi society that emerged as 
a result of the American invasion of Iraq in 2003. Having placed its bets on the 



 88 

Shi’ites and promised independence to the Kurds, the American government 
discriminated against the Sunnis under the pretext of social exclusion of the 
members of the Ba’ath Party. In fact, a pretext was created for persecuting  
the intelligentsia, the middle class, and army officials, which eventually forced 
the Sunnis to take up arms and get in contact with ISIS. 

 
Keywords: Iraq; Sunnis; Shi’ites; Kurds; American invasion. 



 89

МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР: ТЕОРЕТИЧЕСКИЕ 
И ФИЛОСОФСКИЕ ПРОБЛЕМЫ 
 
 
 
 
 
 
 
Филоник А.О. 
АРАБСКАЯ ЖЕНЩИНА: 
ОТ СТАРЫХ ДОГМ К НОВЫМ РЕАЛИЯМ 
(Часть 2) 
 

 
DOI: 10.31249/rimm/2024.03.07 

 
Для цитирования: Филоник А.О. Арабская женщина: от старых 

догм к новым реалиям (Часть 2) // Россия и мусульманский мир : научно-
информационный журнал. 2024. № 3 (333). DOI: 10.31249/rimm/2024.03.07 

 
Аннотация. Основу мусульманской общины составляет семья, и 

Ислам изначально призывает мусульман крепить эту главную опору сво-
его бытия в сложном окружающем мире преумножением своих рядов, 
как залога успехов и процветания. Веками эта истина закреплялась в 
сознании и стала неотъемлемой частью представлений, которые вос-
принимались многими поколениями, как руководство, регулирующее се-
мейный быт и строй, а также место в нем женщины и определяющее ее 
роль и функции на демографическом векторе. Сходный комплекс проблем 
тесно сопрягается с явлениями, которые  сопровождают жизнь жен-
щины уже в современном египетском обществе. В жизни женщин в се-
мье и браке все еще очень многое подчинено традиционализму, который 
во многих отношениях мало отвечает современным взглядам на роль 
женщины в быту и вне дома и вступает в противоречие с курсом на мо-
дернизацию страны. В свете этих императивов анализируются некото-
рые современные аспекты положения женщин в египетском обществе, 
трактовки их прав в рамках правовых брачных норм и традиций, отно-

                                                 
 Филоник А.О., кандидат экономических наук, ведущий научный сотруд-

ник Центра арабских и исламских исследований Института востоковедения РАН, 
e-mail: fao44@mail.ru  

© Филоник А.О., 2024 



 90 

шение власти к проблеме места и роли женщины в обществе. Оценены 
позиции государства по вопросам семейной и общественной нравствен-
ности. Рассмотрены подход к расширению женской занятости в эконо-
мике и обстоятельства, вынуждающие массы женщин полностью по-
гружаться в работу по дому.  

 
Ключевые слова: Аль-Азхар; брак; информационно-коммуника- 

ционные сети; женщины; заочный развод; ранние браки; общество;  
рождаемость; президент; семья; терпимость. 

 
Египетская женщина: долгий путь к равенству 
 
На фоне развертывающихся в современной египетской дей-

ствительности процессов в обществе и во власти растет обеспоко-
енность живучестью сознания, отрицающего признание за женщи-
нами права на выбор своего места в социуме сообразно с их 
представлениями о своем месте в нем и собственным видением 
своего будущего, сообразно со способностями, талантом и призва-
нием, оставаясь при этом матерью и женой, выполняющей прису-
щие ей функции. Однако и сегодня трудно переступить границы 
уклада расширенных семей, который исторически уготовил жен-
щине заранее предсказанный путь служения семье и роду.  

В стране сохраняется немало ригористов, готовых защищать 
свои взгляды, но не готовых отстаивать их публично в надежде на 
живучесть домостроевских устоев, отчасти, может быть, понимая, 
что их идеалы не вечны и будут отвергнуты временем, даже если 
сторонники патриархального бытия будут бурно протестовать 
против новых веяний, тем более уже проросших в новой социаль-
ной и политической среде.   

Пока традиционное и современное начала уживаются в еди-
ном русле, в котором развивается женская инициатива, с одной 
стороны представленная группами активисток, олицетворяющих 
будущее более весомой части женского населения, а с другой – 
конкурирующими слоями женщин, которые довольствуются своим 
нынешним образом жизни и рассматривают свой удел, как естест-
венный способ существования.   

На таком фоне западные структуры типа USAID, ссылаясь 
на египетские источники, признают, что в стране остается много 
препятствий к тому, чтобы констатировать равенство полов, учи-
тывая масштабы гендерного разрыва и такие факторы, как насилие 
по отношению к женщинам, высокие темпы роста населения и 



 91

значительный уровень бедности. В других трактовках к негатив-
ным моментам относится все еще минимальная доля женщин, ра-
ботающих в госаппарате или занятых в крупном бизнесе [1]. По 
этой причине в документах циркулируют показатели, фиксирую-
щие место Египта в последней трети списка обследуемых госу-
дарств. В частности, в начале второго десятилетия века Египет за-
нимал по всем показателям 134-е место среди 153 государств.  
С небольшим временным интервалом Глобальный индексе ген-
дерного разрыва на 2021 г. отвел Египту 129-е место среди  
156 государств. При этом, по показателям участия в экономике и 
перспективным возможностям, египтянки были отнесены на 146-е 
место из 156. И только 18% женщин в трудоспособном возрасте 
были заняты в экономике, по сравнению с  мужчинами, доля кото-
рых составляет 75% [2]. При этом, по данным на 2022 г., индекс 
гендерного разрыва в Египте находился на уровне 0,64, оставшись 
в рамках предшествовавшего года [3]. 

Но если рассматривать положение дел в стране с точки зре-
ния приобретения женским полом со временем новых социальных 
характеристик, то ситуация здесь с определенными допусками 
может квалифицироваться как, в общем, удовлетворительная, если 
учитывать перспективы в сфере высшего и специального образо-
вании, которые открываются перед женщинами.  

Имеются и региональные свидетельства продвижения пред-
ставительниц женского пола по социальным лифтам. Во всяком 
случае, Египет, по данным на 2021 г., занял четвертое место среди 
19 стран БВСА с общим результатом 0,639, опередив целую груп-
пу родственных стран. Даже аравийские монархии отстают в этой 
области от Египта, поскольку только с недавних пор стали ослаб-
лять ограничения, ущемляющие свободу женщин [4]. 

Достижения Египта, ставшие заметными, но еще пребы-
вающими в далеко не завершенной стадии, требуют развития и 
становятся ведущими в публичных выступлениях президента Аб-
дель Фаттаха ас-Сиси, которые находят широкий отклик. Они дей-
ствительно отражают озабоченность власти положением женщин, 
которые на настоящем этапе формируют растущую социальную 
силу, продемонстрированную событиями «арабской весны». И это 
обстоятельство наталкивает на мысль, что государство ожидает 
более существенных результатов от пробуждения женщин и за-
крепления их положения, как реальной гражданской силы, способ-
ствующей углублению начавшегося процесса. Хотя власть должна 
отчетливо видеть, что новая фаза в развитии женского самосозна-



 92 

ния, даже получившего серьезный импульс, все же во многом ос-
тается только преддверием выхода на новый уровень политическо-
го взросления, которое должно вывести достаточно большую часть 
женщин за рамки их предопределенного традицией брака и места 
внутри такой же традиционной семьи.  

Неустойчивое положение женского сообщества в политиче-
ском пространстве Египта отражает тот факт, что в обществе со-
храняются множественные болевые точки, которые имеют кон-
кретные экономические, социальные и гендерные привязки и 
порождают серьезные противоречия, мешающие женщинам оце-
нить свое значение как гендера, имеющего все гражданские права 
и способного играть самостоятельную роль в жизни государства и 
общества, а не быть объектом насилия и издевательств со стороны 
сильного пола. 

Поводом к одному из наиболее ярких выступлений прези-
дента ас-Сиси по женской проблеме стали «свидетельства нападок 
на женщин вплоть до открытого их унижения, демонстраций вра-
ждебности в их адрес и даже применения силы, что происходит 
вопреки национальным представлениям о цивилизованности, мо-
рали и терпимости, которые не допускают подобное». Президент 
подчеркнул, что такие случаи не редкость и больше должны быть 
свойственны «кочевникам и экстремистам с их глубоким пренеб-
режением к женщине» [5]. 

Этой логике потворствуют информационно-коммуника- 
ционные сети. Они развращают сознание людей, особенно моло-
дежи, картинами и событиями, которые побуждают последних к 
поступкам, идущим вразрез с официальной пропагандой, распро-
страняя картины морального разложения. 

Настоящие покушения на нравственность поддерживаются 
социальными сетями, разлагающими население нескромными сце-
нами, подобными произошедшему  на мосту Ас-Сахиль с участием 
молодой пары в январе 2023 г. Инциденты подобного рода не еди-
ничны и противоречат государственной политике, которая «при-
зывает к терпимости, солидарности, достоинству и стремится по-
высить культурный и эстетический уровень общества, как силы, 
противостоящей аморальной волне, заполнившей коммуникаци-
онные платформы» и подрывающей целостность семьи и уничи-
жающий женщин [6].  

Прямым следствием такой идеологии становится практика, 
при которой и сегодня египтянин без ведома жены может заочно 
расторгнуть брак, на законных основаниях нарушать ее юридиче-



 93

ские и имущественные права. В этих обстоятельствах только вве-
дение в бракоразводную практику более жестких правил может 
запретить бесконечное унижение женщин и защитить права  
детей [5].  

В этих условиях в силах государства и высших органов вла-
сти принять законы, которые должны начать работать уже сегодня 
и мобилизовать религиозных деятелей и лидеров общественного 
мнения на создание условий, гарантирующих восстановление дос-
тойного отношения к женской части общества. 

Между тем самое большое и опирающееся на традицию зло 
для женщины видится в заочном разводе. Вопрос этот достиг апо-
гея, поскольку даже президент высказался в том духе, что женщи-
на «не вещь, с которой можно обходиться по усмотрению хозяина, 
чего не позволяли себе даже древние бедуины». Тем не менее пе-
режитки сохраняют силу во множестве случаев, и если не прямо, 
то косвенно. Формально, по закону, у женщины есть возможность 
возбудить дело против мужа по встречному иску, но этот ход со-
пряжен с большими расходами и нравственными потерями. Ныне 
эти нормы «отвергаются, как непригодные по форме и содержа-
нию». И главное лицо страны привлекает к ней внимание Аль-
Азхара, который, как признанный в исламском мире авторитетный 
религиозный институт, не должен устраняться от того, чтобы 
удержать мужа от попрания достоинства жены, ограничивать ее 
материально и в социальном плане, а после  развода продолжать 
эксплуатировать ее в своих интересах, пользоваться ее финансами 
и не отвечать за подобное мошенничество [5].  

Ситуация побудила президента поставить перед обществом 
конкретный вопрос: каким образом большинство арабских стран 
опередило АРЕ с юридической точки зрения, приняв закон, кото-
рый не признает этот вид развода, и как могло случиться, что Еги-
пет при всем стремлении модернизировать экономику и социаль-
ную сферу отстает от родственных стран в юридических и 
культурных вопросах, регулирующих эту среду? 

Помимо весьма специфического вида развода, в египетской 
брачной практике есть и форма в виде условного, или неофици-
ального, брака, который в народном сознании нередко восприни-
мается как прикрытая законом неформальная связь, сопровождае-
мая малозначащими брачными формальностями, которые не 
затрагивают имущественные и иные отношения между супругами. 
Практика весьма распространена в Египте и позволяет сглаживать 
требования морали, которые в обществе еще массово сохраняются 



 94 

и вызывают если не осуждение, то, во всяком случае, неодобрение 
по поводу облегченных контактов между полами [7]. 

Нормальное функционирование такого брака едва ли воз-
можно, поскольку женщина в сомнительном семейном союзе про-
сто обречена превратиться в прямой объект эксплуатации, что, в 
принципе, нередко встречается и среди пар, состоящих в зарегист-
рированных браках. Они могут фиксироваться повсюду, чаще в 
семьях с низким уровнем жизни, где терпимы и домашнее наси-
лие, и домогательства, и иные случаи дурного обращения с жен-
щинами.  

Отдельное место в нарушении прав женщин принадлежит 
нелегальным операциям с калечащими последствиями. В Египте 
женское обрезание трактуется как наиболее острая проблема  
медицинского и нравственного порядка. Она имеет длительную 
историю и, видимо, сохранится и на будущее, хотя в 2021 г. госу-
дарство ужесточило наказание за незаконное вмешательство в здо-
ровье девочек и женщин [8].  

Однако применению санкций препятствует скрытое сопро-
тивление более ригористично настроенной части общества, влия-
тельность традиции и масштабы явления, которые игнорируют 
негативные последствия для взрослой жизни женщины в угоду 
мужскому гендеру.  

Государство усиливает пропагандистский нажим на наибо-
лее консервативно настроенную мужскую часть населения, кото-
рая мешает женщинам вырваться из узкого круга домостроя, обре-
кающего их на испытания в браке, при разводе, в вопросах опеки. 
Одновременно ведется работа через женские организации и граж-
данские общества, которые пытаются расшатывать женскую 
инертность, Однако увещевательные меры государственного и да-
же религиозного воздействия чаще пропадают втуне, сталкиваясь 
с экономическими, социальными и поведенческими стереотипами, 
которые в большом числе случаев разрушают волю женщин.  

Примером могут служить ранние браки, которые ныне кри-
минализованы и трактуются как совершенно неприемлемые поло-
жениями Конституции, двух серьезных законов и нескольких фетв 
Дар аль-Ифтаа. И тем не менее продолжают оставаться «настоя-
щей бедой египетского общества» [8].    

По официальным египетским данным, статистика ранних 
браков в стране не снижается, достигая не менее 117 тыс. в год, 
что составляет около 40% всех браков (на 2017 г.). Почти наполо-
вину контингент прежде срока «брачующихся» образован негра-



 95

мотными, особенно девочками из беднейших слоев, составляющих 
30% населения страны, а роль «рассадника» этого явления при-
надлежит нескольким городам провинции Бухейра [9]. 

Египет предпринимает точечные меры для противодействия 
этому явлению. Но при этом есть убежденность, что широкая мо-
дернизация производительных сил на техническом и гуманитар-
ном направлениях может стать лучшим средством побуждения 
людей обоего пола к новой жизни в условиях индустриализации 
производства и приобщения масс к интеллектуальным формам 
труда. 

Но одного этого недостаточно для корректировки и согласо-
вания экономической, социальной и демографической динамики. 
Только здоровое взаимодействие между полами, при котором они 
могут оказывать взаимное влияние друг на друга и выстраивать 
отношения по вопросам, определяющим характер общения народа 
с властью, будет способствовать повышению продуктивности дей-
ствий государства и целенаправленно решать проблемы не только 
общего, но и гендерного плана.  

Продвигаясь ныне на этом векторе, Египет, если и не взры-
вает обстановку, то, во всяком случае, готовит почву для расшире-
ния альтернативных традиционным вариантам семейных отноше-
ний, которые будут выравнивать семейный пейзаж и проникать в 
межличностное пространство с переносом этого момента на всю 
модель гендерного устройства общества, корректируя и обновляя 
его. Эта констатация лишь подтверждает наличие пространства, в 
котором египетское общество будет, скорее всего, развиваться и 
далее, и оно отнюдь не является безальтернативно ущербным, с 
точки зрения целостности и устойчивости института брака, по 
крайней мере, в той части, которая сформирована социально и 
культурно продвинутыми парами, хотя и таковые не обязательно 
являются идеалом высоконравственного гендерного сосущество-
вания.  

Современный тип брака привился, но по отдельным показа-
телям находится на разных стадиях зрелости. Это сложный про-
цесс, который развивается естественным путем преимущественно 
за счет новых поколений, склонных к копированию общепризнан-
ных форм брака. Подобная тенденция облагораживает семью, но 
одна эта тенденция не дает особых оснований считать, что тради-
ционный дискурс на соседних площадках изменится в пользу оп-
тимального варианта брака, в короткой перспективе превратив все 
брачное пространство в гомогенное.  



 96 

Государство же добивается именно такой эволюции, пола-
гая, что смена курса и замещение расширенных семей нуклеарны-
ми приведет к сокращению рождаемости до максимум двух детей 
в семье и предотвратит развал имеющейся для поддержания жиз-
неспособности общества инфраструктуры. 

Египту еще предстоит преодолеть череду сложных ограни-
чителей, которые разрывают связь между демографическими пока-
зателями, с одной стороны, и экономическим и социальным про-
грессом – с другой. На текущем этапе демографический фактор в 
виде высокой рождаемости явно преобладает над другими показа-
телями и является самым уязвимым звеном в планах модернизации 
страны, проблема населения в которой была впервые осознана в 
начале 60-х годов прошлого века.  

В свете изложенного можно предположить, что, если исклю-
чить какие либо чрезвычайные обстоятельства локального или 
глобального уровня, Египет все-таки имеет определенные шансы 
развиваться поступательно и, в принципе, приемлемыми темпами, 
преодолевая регулярные трудности и проблемы, которые будут 
видоизменяться в той или иной степени, но будут постоянно нака-
тываться, сдерживая его усилия, имеющие целью полноценное 
вхождение страны в круг индустриально развитых государств с 
претензией на встраивание в кибернетическую эпоху, приметы 
которой просматриваются в нынешних египетских реалиях и в бу-
дущем могут сулить выгоды для общества, в том числе и для жен-
ской его половины. 

 
Список источников и литературы 
 

1. Promoting Gender Equality and Women’s Empowerment // USAID. – URL: 
https://www-2021.usaid.gov/egypt/gender-equality-and-womens-empowerment 
(дата обращения: 15.07.2023). 

2. Promoting Gender Equality and Women’s Empowerment. – URL: 
https://www.usaid.gov/egypt/gender-equality-and-womens-empowerment#:~:text= 
In%202021%2C%20Egypt%20ranked,compared%20to%2075%25%20of%20men 
(дата обращения: 21.07.2023). 

3. Gender gap index in Egypt 2016–2022 // Statista. – URL: https://www.Statista.com> 
statistics>gender-gap-index-i (дата обращения: 11.06.2023). 

4. Egypt Human Development Report 2021 // Renaissance of Egyptian women: Lead-
ing roles and societal contribution. – Chapter 4. – P. 174. 

5. Аль-Кассас Амани. Заочный развод.  (27.03.2022) أماني القصاص  طلاق غيابي. – URL: 
https://gate.ahram.org.eg/News/3455775.aspx (дата обращения: 12.11.2023). 



 97

6. Сабит Аляа. Пространства общения, духовные ценности и сокрытые помыс-
лы. (6 2023  يناير)  عـــلاء ثابـت  .   منصات التواصل   وقيم التسامح والستر  – URL: 
https://gate.ahram.org.eg/daily/NewsQ/883646.aspx (дата обращения: 06.01.2023). 

7. Canada: Immigration and Refugee Board of Canada, Egypt: Process for applying 
for divorce for women who were married in the Muslim community, including 
laws, difficulties and obstacles (2004–December 2013), 23 December 2013, 
EGY104705.FE. – URL: https://www.refworld.org/docid/53c4d6a74.html (дата 
обращения: 15.09.2023). 

8. Egypt. Key Developments in 2021. – URL: https://freedomhouse.org.country/ 
egypt/freedom-world/2022#CL (дата обращения: 27.10.2023). 

9. Ранний брак в Египте: законы и обычаи (NoonPost, Египет) (27.03.2021) // 
ИноСМИ. – URL: https://inosmi.ru/20210327/249401400.html (дата обращения: 
29.09.2023). 

 
Статья поступила в редакцию 28.08.2024. 

Принята к публикации 10.09.2024. 
 
Aleksandr O. Filonik 
Arab Woman: From Old Dogmas 
to New Realities 
(Part 2) 
 
Alexander Filonik, 
PhD(Economics), Leading Research Associate, 
Center for Arab and Islamic Studies, 
IOS RAS 
e-mail: fao44@mail.ru 
© Filonik A. 2024 

 
Abstract. The basis of the Muslim community is the family, and Islam 

has always called on Muslims to strengthen this main pillar of their existence 
in the complex world by increasing their numbers as a guarantee of success 
and prosperity. For centuries, this truth has been ingrained in the minds and 
has become an integral part of the ideas that have been perceived by many 
generations as a guide regulating family life and structure, as well as the place 
of women in it and determining their role and functions on the demographic 
vector. A similar set of problems is closely associated with the phenomena that 
accompany the life of women in modern Egyptian society. In the life of women 
in the family and marriage, many things are still subordinated to 
traditionalism, which in many respects does not meet modern views on the role 
of women in everyday life and outside the home and is at odds with the course 
towards modernization of the country. In light of these imperatives, some 



 98 

modern aspects of the position of women in Egyptian society, the 
interpretation of their rights within the framework of legal marriage norms 
and traditions, the attitude of the authorities to the problem of the place and 
role of women in society are analyzed. The state's position on issues of family 
and public morality is assessed. The approach to expanding female 
employment in the economy and the circumstances that force the masses of 
women to fully immerse themselves in housework are considered. 

 
Keywords: Al-Azhar; marriage; information and communication 

networks; women; divorce in absentia; early marriages; society; birth rate; 
president; family; tolerance. 

 



РОССИЯ 
И 

МУСУЛЬМАНСКИЙ МИР 
3 (333) – 2024 

Научно-информационный журнал 

Содержит материалы по текущим политическим, 
социальным и религиозным вопросам 

Корректор О.В. Шамова 
Компьютерная верстка 

К.Л. Синякова 

Подписано к печати 15 / ХI – 2024 г. Формат 60×84/16     
Печать офсетная  

Усл. печ. л. 5,8           Уч.-изд. л. 5,2 
Тираж 250 экз. (1–100 экз. – 1-й завод) Заказ №    

Институт научной информации  
по общественным наукам Российской академии наук 

Нахимовский проспект, д. 51/21, Москва, 117418 

Отдел печати и распространения  изданий 
Тел.: +7 (925) 517-36-91 

e-mail: inion-print@mail.ru

Отпечатано в типографии 
АО «Т8 Издательские Технологии», 

109316, г. Москва, Волгоградский проспект,  
д. 42, корп. 5, к. 6 




