
 1



 
 

Николай Константинович Рерих 
(1874–1947) 

 



ИНСТИТУТ  НАУЧНОЙ  ИНФОРМАЦИИ   
ПО  ОБЩЕСТВЕННЫМ  НАУКАМ  
РОССИЙСКОЙ  АКАДЕМИИ  НАУК  

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

О.А. Лавренова 

 
НИКОЛАЙ РЕРИХ: 

ПУТЬ К ВЕРШИНАМ  

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

МОСКВА 
2024  



УДК 75 (092) + 130.1 
ББК 85.143(2)-8 + 87.3(2)6 
    Л 13 
 
 
 
 
 
 
 
 
  
Л 13 
 
 
 
 
 
   
 

 
Научные рецензенты: 

Герасимова И.А., доктор философских наук  
Синявина Н.В., доктор культурологии 

 
 

Печатается по решению ученого совета ИНИОН РАН 
 
 
Лавренова О.А. 

Николай Рерих: путь к вершинам / ИНИОН РАН. – 
Москва, 2024. – 272 с., ил. 
 
ISBN 978-5-248-01098-1 
 

В книге освещаются разные аспекты жизни и творчества Николая 
Константиновича Рериха, великого художника, мыслителя, выдаю-
щегося общественного деятеля, ученого, путешественника, просве-
тителя. Его грандиозный общественно-культурный проект Пакт Ре-
риха и Знамя Мира, посвященный защите культурных ценностей, 
раскрывает возможности деятельного воплощения в социальную 
материю высокой философии культуры и чрезвычайно актуален в 
современном мире. Этот проект, как и вся его деятельность, опирал-
ся на философское учение Живой Этики. Его Центрально-Азиатская 
и Маньчжурская экспедиции были многозначны и нацелены на ре-
шение множества задач, лежащих в историческом и внеисториче-
ском времени. Его научная деятельность, начиная от археологии и 
заканчивая междисциплинарным проектом Института гималайских 
исследований «Урусвати», до сих пор служит концептуальным и ме-
тодологическим источником для заинтересованных ученых. Будучи 
путешественником и художником, Н.К. Рерих создал свои уникальные 
геокультурные образы Европы, Индии, Срединной Азии и России, 
которые раскрывают их глубинные историко-культурные смыслы. 

 
УДК 75 (092) + 130.1 

ББК 85.143(2)-8 + 87.3(2)6 
 

 
 
 
ISBN 978-5-248-01098-1                                                              ИНИОН РАН, 2024 

 



 3

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

СОДЕРЖАНИЕ 
 
 

Жизненный путь и Живая Этика ........................................................ 6 
Пакт Рериха ........................................................................................ 16 

«Разворачивая Знамя Мира и Культуры». Первая и  
Вторая конференции Пакта Рериха в Брюгге................................. 18 

«Мир мыслит о мире». Третья конференция Пакта Рериха  
и Знамени Мира ............................................................................ 24 

Подписание Пакта Рериха ................................................................ 32 
Концепция культуры Н.К. Рериха и ноосферная реальность ............ 37 

Центрально-Азиатская экспедиция .................................................. 48 
Маршрут .......................................................................................... 50 
«Научные рекогносцировки» в условиях политической 
нестабильности ............................................................................. 54 

Идея Общины в Живой Этике .......................................................... 58 
Проекты культурного строительства в условиях  
советской реальности.................................................................... 66 

Значение экспедиции ....................................................................... 70 
Путешествие в контексте семиосферы ............................................. 74 
Знаки на пути................................................................................... 84 
Картография .................................................................................... 87 

Маньчжурская экспедиция................................................................ 91 
Ботаника и политика ........................................................................ 92 
Дневник Мастера ........................................................................... 104 
«Архипелаг Россия»....................................................................... 111 
«Самоотвержение зла»................................................................... 118 
Кооперативное строительство ........................................................ 131 



 4 

Вехи науки будущего....................................................................... 148 
Ученый и организатор науки.......................................................... 148 
Переписка с учеными..................................................................... 153 
Институт «Урусвати»..................................................................... 161 

Цвет и слово...................................................................................... 171 
Философия духовного цвета в Живой Этике .................................. 171 
Символика и чувство цвета в творчестве Мастера.......................... 176 
Космическая эссеистика................................................................. 180 

Образы мира и философия геокультурного пространства........... 193 
Философия ландшафта: пересечение инобытийного  
и реального пространств ............................................................. 194 

Сокровенные Гималаи ................................................................... 201 
Образы мира .................................................................................. 212 

Образ России .................................................................................... 222 
Светочи ......................................................................................... 224 
Заповедная Страна ......................................................................... 228 
Заветы культуры и православные святыни ..................................... 230 
Великая Отечественная война ........................................................ 235 

Список литературы .......................................................................... 238 
Архивные материалы....................................................................... 249 



 5

 
 
 
 
 
 
 
 

В 2024 г. исполняется 150 лет со дня рождения великого 
русского художника, мыслителя, путешественника, общественного 
деятеля, публициста и просветителя Николая Константиновича 
Рериха. Его творчество вдохновило меня на исследовательскую 
деятельность на протяжении более четверти века и было во многих 
жизненных перипетиях путеводной звездой. 

Биография Н.К. Рериха была написана и опубликована в се-
рии «Жизнь замечательных людей» ведущими исследователями-
рериховедами П.Ф. Беликовым [1973] и Л.В. Шапошниковой 
[2023]. Поэтому данная книга не ставит целью новое осмысление 
биографии Мастера, но, вдохновляясь этими монументальными 
трудами, лишь освещает некоторые аспекты его жизненного пути 
и творчества.  

Книга создана на основе уже публиковавшихся исследова-
ний автора.  



 6 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

ЖИЗНЕННЫЙ ПУТЬ И ЖИВАЯ ЭТИКА1 
 

Николай Рерих известен не только как художник, но и как 
культурный водитель и личность, чье имя произносится с уваже-
нием как в западных, так и в восточных культурных кругах, не 
только среди белых, но и желтых рас. Интеллигентности его 
духа присуща истинно универсальная амплитуда, поле его дея-
тельности и идей изумительно широко и благозвучно. Нас в лично-
сти Рериха особенно привлекает то, что он не является просто 
мыслителем-проповедником или мечтателем, он не провозгласил 
ни одной идеи, которую невозможно было бы реализовать и для 
осуществления которой он уже не клал бы первые непоколебимые 
основы. Он создал множество мощных начинаний, культурных 
учреждений и единений, которые своим монументальным строе-
нием заставляют нас вспоминать великих исторических строи-
телей. 

Рихард Рудзитис 
 
Николай Константинович Рерих – одна из самых ярких и мас-

штабных личностей в замечательной плеяде русских мыслителей  
и художников первой половины XX в. Его предшественники – 
Ф.М. Достоевский, Л.Н. Толстой, Вл. Соловьев, С. Булгаков, Н. Бер-
дяев – писатели и философы-гуманисты, открывшие миру духов-
ный космос. После Великой Октябрьской революции, когда насту-
пил коллапс для философских обществ и искателей истины, стал 
вопрос о развивавшемся в тот период симбиозе революционных, 
имперско-либеральных и демократических идей и направлений – ми-
ражи различных утопий и иллюзорных построений были сметены 
грозными событиями. Рерих, оказавшийся в то время за пределами 
страны, продолжил творить во имя просвещения и спасения – и в  
самом утвердительном характере его творчества была философия 
надежды, на которую опирались потом многие соотечественники. 
                                                 

1 Использованы материалы статьи [Лавренова, 2000]. 



 7

Рерих был достойным продолжателем линии русской духов-
ной философии и во многом превзошел своих учителей. Он гармо-
нично соединял в своем творчестве самые разные области интел-
лектуальной и духовной деятельности. Он был художником, 
писателем и поэтом, ученым и путешественником, общественным 
деятелем и глубоким мыслителем-космистом. Все грани его твор-
чества взаимосвязаны. Его живописные полотна являются вопло-
щением философского мировоззрения, так же как очерки и стихи, 
его литературные произведения – живопись словами. 

Масштаб личности и широкоохватность сфер его деятельно-
сти становятся понятны только сейчас. Его живопись несла в мир 
нездешнюю красоту гималайских высот и иных миров. Его фило-
софско-литературное творчество было нравственным врачеванием 
человечества, пробуждением от сна обыденности и пошлости. Его 
жизнь была подвигом творца культуры и общественного деятеля. 
Своими идеями он создавал «историю помимо историков», закла-
дывал те самые вехи и такие уровни понимания истории и культу-
ротворчества, на которых будет строиться гуманистическое обще-
ство будущего. Историк и археолог, совершивший несколько 
экспедиций по России, Центральной и Восточной Азии, он был 
знатоком русской, азиатской и европейской культур и большую 
часть жизни посвятил поиску их единых исторических корней. 

Что его существенно отличало от других деятелей русской 
культуры того времени – он не был отвлеченным мечтателем, а 
создал несколько глобальных проектов, таких как Музей Рериха и 
Мастер-институт объединенных искусств в Нью-Йорке, Пакт Ре-
риха или Международный договор о защите художественных и 
научных учреждений и исторических памятников, и пытался осу-
ществить не менее грандиозные культурно-общественные бизнес-
проекты на Алтае, в Маньчжурии и Внутренней Монголии. 

В своих размышлениях и исканиях он не был одинок, это 
был тот счастливый случай, когда супружеский союз является 
также союзом духовным и творческим. Его жена и другиня Елена 
Ивановна Рерих (урож. Шапошникова) была уникальным филосо-
фом и не только поддерживала мужа во всех его начинаниях, но  
и вдохновляла многие из них. Два их сына – Юрий Николаевич и 
Святослав Николаевич тоже стали великими людьми, внесшими 
свой вклад в расширение горизонтов познания человечества и в 
сближение культур Востока и Запада.  

Главный результат их сотворчества – философское учение 
Живой Этики, которое ведущий рериховед современности  



 8 

Людмила Васильевна Шапошникова (1926–2015) назвала «фило-
софией космической реальности». Это учение зиждется на глу-
бинном синтезе философии и культуры Востока и Запада, Индии и 
России. Взаимопритяжение культур этих двух стран было особен-
но сильным на рубеже XIX–XX вв., и крупнейшие деятели русской 
и индийской культуры внесли свой вклад в сближение двух, каза-
лось бы, непохожих миров. 

Взаимодействие культур России и Индии подготовило почву 
для такого глубинного проникновения русских людей в культуру 
Индии, какое было совершено супругами Рерихами, а затем их 
сыновьями, Юрием и Святославом. Рерихи подняли это взаимо-
действие на качественно иную ступень, вошли в соприкосновение 
с древнейшей духовной традицией Востока, исходящей из свя-
щенных мест, обителей легендарных Мудрецов [Шапошникова, 
1997]. 

Из этого древнего Источника Николаем Константиновичем и 
Еленой Ивановной Рерих с великой бережностью и тонким пони-
манием были почерпнуты глубочайшие знания и создан уникаль-
ный философский труд, известный под названием «Живая Этика», 
или «Агни Йога», ставший концептуальной основой творчества 
всех членов этой замечательной семьи. Идеи Живой Этики, первые 
тома которой были опубликованы в 20-е годы ХХ в., удивитель-
ным образом перекликались с новыми естественно-научными и 
философскими концепциями того времени. Особенно – с мыслью 
русских космистов о взаимодействии человека, Земли и Космоса, 
предвосхитившей открытия науки будущего. 

И по словам Л.В. Шапошниковой, «Живая Этика, возникшая 
в духовно-культурном поле планеты Земля в 20-е годы прошлого 
века, вполне поддается научному анализу, определению ее гносео-
логических корней, методологии и того космического мироощу-
щения, которое она несет в своих текстах, в основных постулатах 
и, наконец, в своей системе познания. Возникает вопрос, почему 
именно Рерихи, Николай Константинович и Елена Ивановна, ока-
зались причастными к созданию этой философской системы. <…> 
В пространстве их творчества оказались те умения и способности, 
которые составили главные направления гносеологии самой Жи-
вой Этики. Красота, мысль, искусство, наука – все это слилось в 
гармоническом синтезе, в едином творчестве этих двух, идеально 
дополнявших друг друга людей. Оба обладали тем расширенным 
сознанием, которое давало им возможность глубоко вникать в са-
мые сложные процессы космической эволюции и использовать 



 9

метод свидетельства при соприкосновении с реальным духовным 
источником. Высокая духовность обоих Рерихов позволила доне-
сти информацию, которую они получали из этого источника, в не-
искаженном и неизвращенном виде» [Торосян, Дробязко, 2014,  
с. 186–190].  

Парадигматическая значимость этого философского учения 
стала понятна только несколько десятилетий спустя, во многом 
опять же благодаря Л.В. Шапошниковой, которая смогла система-
тизировать заложенную в эти тексты новую методологию позна-
ния. С тех пор в современной науке стали обсуждать научную зна-
чимость Живой Этики. Особенно это актуально в ситуации 
«кризиса науки». 

По мнению многих авторитетных ученых, современная фун-
даментальная наука перестала снабжать культуру новыми смыс-
лами. «Сегодня научные открытия встречаются с безразличием 
или даже со страхом, а технические прорывы связываются лишь с 
потребительским спросом. Переход от идеалов “светоносной” нау-
ки к “плодоносной”, достигнув своего пика в наше время, застав-
ляет все больше задуматься не о кризисе науки или даже “конце 
науки”, провозглашенного Дж. Хорганом, а о кризисе или даже 
конце цивилизации» [там же]. 

В философии русского космизма уже почти столетие назад 
заложены новые культурообразующие смыслы, которые ждут сво-
его часа, но пока они не востребованы обществом в достаточной 
мере. Ответы на многие «проклятые вопросы» современности 
можно найти, если обратить внимание на философское наследие 
наших великих соотечественников – Рерихов и других мыслите-
лей-космистов – не только как на тексты в историко-философском 
дискурсе, но и как на источник продуктивных идей. 

Живая Этика состояла из четырнадцати книг [Учение Живой 
Этики: Листы Сада Мории, 1 и 2 ч., Община, Агни Йога, Мир Ог-
ненный, 1–3 кн., Иерархия, Сердце, АУМ, Братство, ч.1, Братство, 
ч. 2. Надземное, 1–3 кн.]. 

Живая Этика, созданная век назад и благополучно пережив-
шая испытание временем и востребованностью, относится к вели-
ким текстам человечества, которые наполняют мир высокими 
идеями и ценностями, одухотворяют культуру, помогают сформи-
ровать новое мировоззрение. Классическая триада эволюции ми-
ровоззрений в истории человечества по Огюсту Конту – мифоло-
гическое, религиозное, научное, – по мысли исследователя 
творчества Рерихов и философа истории Л.В. Шапошниковой, 



 10 

должна быть дополнена качественно новой ступенью – мировоз-
зрением космическим, которое отличается от позитивистского по-
зицией наблюдателя. Человек «вовнутряет» космос (определение 
известного поэта и философа К. Кедрова), ощущает себя причаст-
ным не только Земле, но и Вселенной.  

Тексты в культуре имеют свою иерархию не только по сте-
пени значимости и долговременности воздействия, но также – по 
способу передачи информации, обмена ею с читателем и взаимо-
обмена в ряду других текстов (дискретному и недискретному).  

«Недискретные тексты», которые, по мысли Ю. Лотмана, 
принадлежат к сфере мифологий (т.е. несут в себе сакральные 
смыслы) и «дешифруются на основе механизма изо- и гомеомор-
физма, причем огромную роль играют правила непосредственного 
отождествления, когда два различных, с точки зрения дискретной 
дешифровки, текста рассматриваются не как сходные в каком-
либо отношении, а в качестве одного и того же текста» [Лотман, 
Минц, 2002, с. 728–729]. Соответственно, такие тексты могут рас-
сматриваться как некое смысловое и сущностное единство, обла-
дающее Единым Сюжетом [там же, с. 729]. Можно говорить о раз-
вернутых семиотических системах разных духовных традиций как 
о недискретных текстах, восходящих к Единому Сюжету, первоис-
точнику, имеющему непосредственное отношение к трансцедент-
ным уровням Бытия, мирам более высоких, духовных измерений. 

Это философское учение – кладезь новых смыслов, идей, 
подходов и методов – может быть использовано для формирова-
ния новой мировоззренческой и научной парадигмы.  

Во-первых, по энергетическому, инновационному, этиче-
скому, аксиологическому потенциалу Живая Этика занимает осо-
бое место среди философских доктрин. Ее мировоззренческий 
потенциал огромен, это учение, которое при должном приложе-
нии способно организовать сферу гуманитарной науки. 

Во-вторых, синтетичность Живой Этики как способа фило-
софской рефлексии и ее гибкость, ее насыщенность смыслами по-
зволяет ей при должном понимании и использовании взять на себя 
коммуникационную функцию. Это очень важно в современном 
мире, который представляет собой пространство всевозможных 
информационных взаимодействий. Чрезвычайно востребованы 
коммуникации между науками и между различными научными 
отраслями, между наукой и духовной традицией, между наукой и 
культурой, между традициями научной мысли и культурными тра-
дициями Востока и Запада. И синтетичность стиля мышления  



 11

Живой Этики как нельзя лучше позволит ей выполнить эту функ-
цию, если она широко войдет в научный оборот.  

В-третьих, важен культуротворческий потенциал. В этом 
философском учении содержатся принципы построения нового 
общества, «зерна» качественных изменений социальной материи. 
Идея общины, от которой полностью отказался современный мир 
после неудачных экспериментов построения социализма, в Живой 
Этике обоснованно показана как путь построения нового общества 
и как способ преодоления современных кризисов. Показаны и пу-
ти преодоления тех самых ловушек и соблазнов, которые завели в 
тупик социалистический эксперимент. Духовность, свобода и не-
предубежденное познание рассматриваются как основные прин-
ципы, краеугольные камни построения общины – именно эти 
принципы и были изначально отвергнуты в советском историче-
ском эксперименте длиной в семьдесят лет.  

В-четвертых, в современном мире уже стало неопровержи-
мым фактом личностное познание, к которому и классическая, и 
постнеклассическая науки все еще не знают, как относиться. 
Очень много фальсификаций, из-за которых существует практика 
его полного отрицания, создания комиссий по лженауке и т.п.  
И в этой, казалось бы, патовой ситуации Живая Этика предлагает 
критерии верификации этого способа познания, которые позво-
лят отделить зерна от плевел – это красота и эволюционность, что 
согласуется с тенденциями современной науки, где идет смещение 
акцентов с познания на проектирование и конструирование реаль-
ностей, ставится проблема ценностей, гармонии (красоты), гармо-
низации биосферы и техносферы (экотехносфера). И эти критерии 
можно использовать в дальнейшем для того, чтобы личностное 
познание было действительно востребовано и адекватно использо-
вано наукой. В таком ключе также можно говорить о соединении 
науки и искусства в творчестве. 

В-пятых, Живая Этика обладает мощным когнитивным по-
тенциалом. Это философское учение фактически направляет соз-
нание и помогает ему адаптироваться в духовном мире, является 
ключом к сферам нуменов, предлагает новые методы и инструмен-
ты познания. В современной постнеклассической науке есть уче-
ние о сложных системах, где говорится о том, что систему невоз-
можно понять изнутри. Об этом можно рассуждать в категориях 
философии сложности, где дискутируется проблема наблюдателя 
локального, наблюдателя второго порядка. Для того чтобы система 
была понята, к ней нужно подойти с каким-то вопросом извне, с 



 12 

каким-то контекстом. Правильно заданный вопрос уже сдержит в 
себе пятьдесят процентов ответа. Мы можем и должны ставить 
свои вопросы, подходить со стороны других систем, например по-
пытаться исследовать Живую Этику текстологическими, лингвис-
тическими методами, пытаться расшифровать ее текстовые коды, 
подходить с позиции структурного анализа, контекстного анализа 
и т.п. И чем больше мы будем задавать вопросов, тем больше она 
будет давать ответов, чем глубже и правильнее будет задан вопрос – 
тем более интересным и даже ошеломляющим будет результат.  
С другой стороны, ни одну духовно-философскую систему невоз-
можно понять, не пройдя предложенным в ней путем, т.е. изнутри. 
И Живая Этика предлагает путь духовного познания, сонастраивая 
сознание, подготавливает его к утонченному восприятию, обучает 
тому, как приобщиться Истине и облечь ее искру в материю науч-
ного текста. Кажущееся противоречие снимается пониманием син-
тетичности Живой Этики как философской системы, которая вклю-
чена во всеобъемлющую систему мировой философии и потому 
открыта к вопросам извне, но также представляет собой последова-
тельный путь саморазвития, который доступен к его прохождению. 

Современная наука начала использовать потенциалы Живой 
Этики, чтобы магнит мысли этой философской системы смог пол-
ноценно действовать в научном и культурном пространстве.  
И пример в таком подходе показали сами Рерихи, чье творчество 
опиралось на эти философские положения, развивало, иллюстри-
ровало и популяризировало их.  

Великие тексты сейчас вполне обоснованно рассматриваются 
как основа «памяти культуры» и как геном культуры. «Любой про-
цесс эволюции требует механизма наследования для передачи ин-
формации из поколения в поколение и выражение ее фенотипа в 
каждом поколении. Генетические механизмы наследования изуча-
ются уже более ста лет, но механизмы культурного наследования 
изучены недостаточно. Священные тексты обладают свойствами, 
необходимыми для системы наследования. Они реплицируются че-
рез поколения с высокой точностью, воплощаются в действия ново-
го поколения…» [Hartberg, Wilson, 2017, p. 178]. 

Каждый из великих текстов в той или иной степени меняет 
сознание человечества. Некоторые тексты имеют резонанс на ты-
сячелетия. «Функция текста становится его социальной ролью» 
[Иванова, 2008, с. 71]. 

Живая Этика несет в себе философскую основу обществен-
ных движений, возникающих на ее основе и воплощающихся в 



 13

социальной реальности. В самом тексте заложены принципы по-
следующей ее реализации в общественном сознании и идеи преоб-
ражения общества через красоту и культуру. Например, «так 
Культура будет произнесена как единственная самозащита от раз-
ложения. Ныне можно стремиться лишь по этому направлению» 
[Учение… Мир Огненный, 1, §190]1. Поэтому уже почти век соз-
даются и активно действуют организации именно культурно-
просветительского типа.  

Самые первые из них создавались еще под руководством 
Н.К. Рериха в 1930-е годы. Можно сказать, что художник и мыс-
литель воплощал в жизнь эти идеи последовательно, вдумчиво и 
бережно, опираясь на собственный жизненный опыт, в том числе 
на опыт путешествий. Они становились канвой и основой его но-
вых начинаний. В начале ХХ в. он вместе с женой путешествовал 
«по городам русским», итогами стали многочисленные этюды 
древнерусских архитектурных комплексов. Впоследствии картины 
небрежения к архитектурным памятникам, которое он увидел на 
этом маршруте, побудили его создать международный документ в 
защиту культуры – Пакт Рериха (Договор об охране художествен-
ных и научных учреждений и исторических памятников), 15 апре-
ля 1935 г. его подписали 22 американские страны. Это документ, 
который впервые провозгласил, что «ценности культуры незави-
симо от их принадлежности являются культурным достоянием 
всего человечества» [Куцарова, 2006, с. 255], подчеркивает роль 
общественности в деле сохранения культурного наследия. Идеи 
Пакта Рериха продолжают развиваться в современном обществен-
ном сознании, так как они намного шире действующей Гаагской 
конвенции и предполагают защиту не только культурного насле-
дия в военное время, но и в мирное время, а также культурных 
миссий и персонала. «Пакт Рериха – это мечта глобального мас-
штаба, предуказанный путь, движущая сила культурного про-
странства, поиск человеческой сущности», – так поэтически оха-
рактеризовал его известный индийский ученый и общественный 
деятель Локеш Чандра [Чандра, 2006, с. 58]. 

Николай Константинович Рерих не писал философских 
трактатов в обычном понимании, но тем не менее можно говорить, 

                                                 
1 Здесь и далее при цитировании книг учения Живой Этики приводится не 

номер страницы, а параграф, поскольку это позволяет соотнести цитату с любым 
из изданий книг Живой Этики, которых с 1924 г. насчитывается более двадцати 
на разных языках. 



 14 

что в своих книгах и эссе он создал стройную концепцию филосо-
фии культуры, которая опирается на философию Живой Этики и 
пронизывает все его творчество. В его понимании культура – это 
не простая совокупность артефактов и текстов, но прежде всего – 
cult-Ur, «поклонение Свету». Культура – это проявление человече-
ского духа, и культурное наследие представляет собой созданную 
в веках лестницу к новым духовным восхождениям. «…Культура 
есть то прибежище, где дух человеческий находит пути к религии 
и ко всему просветительному и прекрасному» [Рерих Н., 1995а,  
с. 81]. Он разработал новый понятийный язык философии истории, 
логично вытекающей из его концепции культуры – истории как 
этапов духовного становления человечества. Он говорил об исто-
рии помимо историков, о глубинных причинах исторических со-
бытий, лежащих вне социальной плоскости, – Л.В. Шапошникова 
сформулировала этот подход как концепцию метаистории. 

В числе его книг – путевые дневники и размышления о куль-
турном пространстве Центральной Азии, по которой он совершил 
несколько путешествий, таких как «Алтай–Гималаи», «Сердце 
Азии» и др. В этих книгах на основе «полевых наблюдений» он 
продолжает развивать свою концепцию культуры, показывая, как 
лучшие ценности объединяют людей в разных частях света. 

Грандиозная Центрально-Азиатская экспедиция (1924–1928), 
которая была организована Музеем Рериха в Нью-Йорке, стала 
кульминацией его творческого пути – на ее маршруте он был со-
звучен с сердцем Азии и строил мосты взаимопонимания, которые 
будут актуальны и через столетия.  

Экспедиция в Маньчжурию и Внутреннюю Монголию в 
1934–1935 гг. под эгидой Департамента сельского хозяйства США 
была посвящена поиску засухоустойчивых растений. Но парал-
лельно Рерих также разрабатывал проекты сельскохозяйственных 
и добывающих кооперативов, которые могли стать точкой кри-
сталлизации культуры и экономики Маньчжурии и Внутренней 
Монголии. Обе экспедиции Н.К. Рериха были связаны с намере-
ниями и мечтами реализовать в социальной материи идею духов-
ной, культурной и трудовой Общины, о которой достаточно раз-
вернуто сказано в Живой Этике. 

Николай Константинович и Елена Ивановна стали президен-
тами-основателями Института гималайских исследований «Урусва-
ти», который возглавил их старший сын, уже всемирно известный 
востоковед Юрий Николаевич Рерих. Миссией института было по-
строение новой науки на основе философской концепции Живой 



 15

Этики. Институт отличал комплексный подход и дистанционные 
методы работы, которые станут мейнстримом спустя почти век. 

И, конечно, на всех жизненных этапах Рериха главной его 
творческой задачей была живопись. Он прошел путь от модерна и 
символизма до космизма в живописи – визуального воплощения 
идей философии Живой Этики. Светоносные краски на его полот-
нах превращали земные пейзажи в отблески надземного мира, при-
открывали завесу тайны искушенным и неискушенным зрителям. 
Его сюжетные картины несли в себе метаисторическую весть [Ша-
пошникова, 2013] – становились образами-предупреждениями или 
образами надежды. На некоторых полотнах были изображены обра-
зы великих духовных водителей человечества – Христа, Будды, Ма-
гомета, Моисея, Падмасабхавы и других, и символы высших духов-
ных принципов, таких как Матерь Мира. Так же как в философию и 
историю он внес свой вклад новым пониманием философии культу-
ры и метаистории, так же в живопись он привнес новое видение, 
новую оптику, новое цветовосприятие и новую образность. 

Надо отметить, что периодически личность и творчество 
Н.К. Рериха вызывали нападки со стороны современников, и все 
эти идеи и обвинения заново запускаются в информационное про-
странство нынешнего времени. И тем и другим критикам Рерих не 
по росту, поскольку требуется конгениальность, чтобы проникнуть 
в чудо его величия и подвижничества на ниве культуры. В таких слу-
чаях сам Мастер показывает пример ответа таким измышлениям – он 
всегда отвечал с позиций культуры на нападки и попытки предста-
вить его самого как политика, мессию и проч., он пытался пролить 
свет и мудрость в тьму невежества и бескультурья. 

Жизнь Рериха была подвигом человека, художника и мысли-
теля-историософа, давшего нам ответы, способные осветить пере-
путья русской судьбы и сумерки человеческой цивилизации.  
У истории есть свои ритмы, взлеты и падения. И в нынешних ус-
ловиях имя и творчество Мастера, заново осмысленное, дает отве-
ты на многие вызовы современности и показывает основы культу-
ры будущего, простые, казалось бы, известные издревле, но снова 
и снова необходимые к усвоению: «“Слава в вышних Богу, а на 
земле мир, в человецех благоволение”. Торжественный день воз-
носится в такое моление. Не о туманном чем-то утверждает оно.  
В нем выражены три основы: осознание высочайшее, мирное зем-
ное строение и благоволение как основа быта. Без этих трех основ 
строение невозможно; но предпослать их нужно не отвлеченно, а в 
полной и неотложной реальности» [Рерих Н., 1995a, с. 245]. 



 16 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

ПАКТ РЕРИХА1  
 

Если возможно такое объединительное мировое соглаше-
ние, то ведь также возможно и проведение и других общечелове-
ческих принципов любви и строения. Никакой дом в раздоре не 
строится и никакая песня в больных судорогах не складывается. 
Но если мы будем знать, что лучшие люди героически и жерт-
венно согласились защитить священное, мудрое и прекрасное, то 
через такие врата согласия войдут и многие другие знаменатель-
ные шествия. 

Каждое накопление в сокровищах Культуры будет истин-
но благим знаком нашего века. Это будет не блуждание, готовое 
к предательству. Это не будут случайные часы или дни Культу-
ры, это будет вообще время, эра Культуры. В стремлении к этой 
эре соберем наши лучшие мысли, лучшие слова, лучшие жертвы и 
лучшее дружелюбие. 

Н.К. Рерих. Друзья сокровищ Культуры 
 
Пакт Рериха, Знамя Мира и связанное с ними общественное 

движение – наиболее актуальный в современном мире проект ху-
дожника и мыслителя, который показал не только возможность 
воплощения в жизнь самой высокой философии культуры, но и 
дал прекрасные примеры и методы этого воплощения. 

В самом начале своей творческой карьеры Н.К. Рерих со-
вершил путешествие по древнерусским городам (1903–1904). Ху-
дожник создал более 90 прекрасных этюдов памятников старины. 
И во время путешествия он, к сожалению, вынужден был конста-
тировать их плачевное состояние во многих городах. Поэтому в 
1904 г. Николай Константинович сделал доклад в Императорском 
русском археологическом обществе о плачевном состоянии исто-
рических памятников и о необходимости срочных мер по их охра-

                                                 
1 Использованы статьи [Лавренова, 2006; Лавренова, 2012]. 



 17

не. С тех пор мысль о необходимости защиты культурного насле-
дия не оставляла его, причем он размышлял об опасности, навис-
шей над памятниками старины не только во время военных дейст-
вия, но и в мирное время, в частности от неумелой реставрации. 
Например, в статье «Тихие погромы» (1911) он пишет о неумелой 
реставрации храма Иоанна Предтечи в Толчкове в Ярославской 
области.  

Известно, что Н.К. Рерих в 1915 г. представил доклад Импе-
ратору Николаю II и Великому князю Николаю Николаевичу-мл. с 
проектом охранных мер, в том числе и законодательных, в отно-
шении культурных памятников. Эта идея в результате трансфор-
мировалась в проект международного Договора об охране художе-
ственных и научных учреждений и исторических памятников 
(Пакта Рериха), который был разработан уже в бытность Н.К. Ре-
риха в Индии. И этот договор был примером воплощения в соци-
альную материю высокой идеи Красоты и Культуры, разработан-
ной Н.К. Рерихом. Можно даже определить ее как новою 
парадигму культуры, которую он трактовал как Почитание Света 
(Cult-Ur) и писал с прописной буквы: «Культура есть почитание 
Света, Культура есть любовь к человеку. Культура есть благоуха-
ние, сочетание жизни и Красоты. Культура есть синтез возвышен-
ных и утонченных достижений. Культура есть оружие Света. 
Культура есть спасение. Культура есть двигатель. Культура есть 
сердце. Если соберем все определения Культуры, мы найдем син-
тез действенного Блага, очаг просвещения и созидательной Красо-
ты» [Рерих Н., 1932, с. 93]. 

Эта парадигма культуры уходит от призрачного антропоцен-
тризма современных наук о человеке, для которых весь мир – «по-
ле обнаружения и построения личностных смыслов» [Шор, 2003, 
с. 3]. Понимание красоты Рерихом как воплощения Высших ду-
ховных вибраций во многом сходно с пониманием одного из 
крупнейших русских философов Владимира Соловьева, по мне-
нию которого она есть «преображение материи через воплощение 
в ней другого сверхматериального начала» [Соловьев, 1902, с. 37]. 

В первых статьях текста договора, разработанного в 1929 г. 
при участии доктора международного права и политических наук 
Парижского университета Г. Шклявера и профессора Ж. де ла Пра-
деля, говорилось о том, что «образовательные, художественные и 
научные учреждения, художественные и научные миссии, персонал, 
имущество и коллекции таких учреждений и миссий будут считать-
ся нейтральными и как таковые будут под покровительством и ува-



 18 

жаемы воюющими. <…> Учреждения, Коллекции и Миссии таким 
образом могут выставить отличительный Флаг (красная окружность 
с тремя кружками в середине на белом фоне), который даст им пра-
во на особенное покровительство и уважение со стороны воюющих 
Государств и народов всех высоких Договаривающихся Сторон» 
[Знамя … , 1995, с. 26]. Этот отличительный знак, предложенный 
Николаем Константиновичем, получил название Знамени Мира, и 
его охранительная роль предполагалась не только во время военных 
конфликтов. По мысли Рериха, такой договор и общественное дви-
жение в его поддержку должны стать «Красным Крестом культуры»,  
т.е. идея о необходимости защиты культуру должна незыблемо вой-
ти в сознание людей. 

Проект Пакта был представлен в Международный комитет 
музеев в Лиге Наций, который передал его на рассмотрение Ко-
миссии международного интеллектуального сотрудничества.  
Но при всем одобрении «музейным комитетом» идеи Пакта про-
двигались в основном силами общественности. Общественное 
движение было настолько мощным, что привело к тому, что Пакт 
стал официальным международным документом – в 1935 г. доку-
мент был подписан американскими странами. 

 
 

«Разворачивая Знамя Мира и Культуры». 
Первая и Вторая конференции Пакта Рериха в Брюгге 

 
Укажите, как история отметит все имена, способство-

вавшие развитию этих общечеловеческих и просветительных 
идей. Укажите, что тот отзвук, который нашли наши идеи и 
Знамя Мира во всех странах, ярко свидетельствует, что созна-
ние народов проснулось и требует всякую защиту сокровищам 
человеческого творчества. Потому каждое правительство, иду-
щее в ритм с сознанием своей страны, должно прислушаться к 
этому велению охраны Просвещения и Культуры. Пространство 
насыщено этим велением, ибо нужно бороться с тьмою масс. 

Е.И. Рерих. Письмо от 3.06.1931
 
Большая подготовительная работа началась в Европе за че-

тыре года до подписания Пакта. Усилиями Николая Константино-
вича и его европейских сотрудников идея международного дого-
вора по защите культурных ценностей обретала новых и 
деятельных сторонников, понимающих огромное значение этого 
договора для судеб мира. Н.К. Рерих вел обширную деловую пе-



 19

реписку, знакомство с которой позволяет восстановить цепь собы-
тий того времени. 

Подписанию Пакта Рериха в Вашингтоне предшествовали 
три конференции. Первые две состоялись в бельгийском городе 
Брюгге. В 1931 г., незадолго до Первой конференции, в этом горо-
де был организован Международный союз Пакта Рериха под руко-
водством члена комиссии по охране памятников Бельгии Камилла 
Тюльпинка. Маленький европейский город, первым поднявший 
Знамя Мира, стал отправной точкой в широком распространении 
идей Пакта Рериха.  

«Велик список организаций, обществ, музеев, библиотек, 
школ, научных и государственных деятелей, которые выразили 
нам свою горячую надежду, что этот проект войдет в жизнь, – пи-
сал в приветствии к Первой международной конференции в Брюг-
ге Н.К. Рерих. – Несколько учреждений уже подняли наше Знамя 
над своими сокровищами. Музейный комитет Лиги Наций под 
председательством Ж. Дестрея, бельгийского министра, едино-
гласно принял этот проект. А теперь, благодаря инициативе г-на 
Тюльпинка, под покровительством маркиза Адачи, президента По-
стоянного Международного Суда, в историческом городе Брюгге 
организована особая конференция, для которой выработана широ-
кая программа. В связи с этой конференцией заслуживает большо-
го внимания предположенная Лига Городов, объединенных тем же 
Знаменем Мира. <…> Поистине, я хотел бы приветствовать Кон-
ференцию в Брюгге как начало Лиги Культуры. <…> Без сомне-
ния, внутреннее значение Конференции в Брюгге будет очень за-
мечательным и откроет новые врата для всех будущих славных 
построений в области культуры. Конференция в Брюгге не ока-
жется тем мотыльком, который обжигает крылья на первом пла-
мени. Она образует тот светоносный легион, пламенные крылья 
которого будут расти в созвучии с подвигом великой красоты и 
славной необходимости» [Знамя … , 1995, с. 72–73].  

В работе Первой конференции в Брюгге, организованной 
преимущественно усилиями К. Тюльпинка, приняли участие пред-
ставители ряда европейских государств, культурные и обществен-
ные деятели. В подготовке этого международного форума принял 
участие и барон Михаил Александрович Таубе, профессор Меж-
дународного института права, впоследствии организатор и предсе-
датель Комитета Пакта Рериха при Европейском центре в Париже.  

«Конгресс бесспорно удался, – писал М.А. Таубе Н.К. Рериху 
сразу после его завершения, – насколько может быть удачным пер-



 20 

вый шаг большого международного и гуманитарного дела, пред-
принятого частными лицами, и притом в области новой, трудной и 
“деликатной”: он был хорош, но не “блестящ”, – интересен, но не 
многолюден, – богат возможностями в будущем, но скромен дос-
тижениями для настоящей минуты. Его плюсы я приписываю то-
му, что Ваша благородная идея успела зажечь сердца многих бла-
городных людей романского мира, частью достаточно 
влиятельных, чтобы не дать этой идее заглохнуть и в практическо-
международной области; его минусы – приходится отнести на счет 
явно недостаточной предварительной подготовки конгресса (о чем 
будет сказано ниже), а также выжидательно-недоброжелательного 
отношения международно-дипломатическо-официального мира, с 
Лигой Наций во главе.  

Реальные плюсы конференции я вижу в следующем: 1. ра-
душное и даже восторженное отношение к делу со стороны худо-
жественно-музейного мира Бельгии; 2. согласие и даже настояние 
на том, чтобы Брюгге стал официальным международным центром 
этого движения в Европе с постоянным в нем комитетом; 3. такое 
же отношение правительственных кругов Бельгии (телеграмма ко-
роля); 4. явно доброжелательное отношение Католической Церкви 
(телеграмма ст. секр[етаря] Пачелли); 5. официальное участие 
гор[ода] Парижа и итальянских музеев; 6. открытое “покровитель-
ство” французского министерства (пожалование Вам [ордена]  
Почетного Легиона, – с которым я здесь Вас сердечно поздрав-
ляю); 7. личное более близкое знакомство между главными фран-
ко-русско-бельгийскими деятелями в этой области (в частности, 
между мною и энергичной г-жей де Во)» [Таубе М.А. Письма 
Н.К. Рериху. ОР МЦР. № 8075. Письмо от 23.09.1931. Л. 12].  

Первая конференция прошла без участия представителей 
Англии, Германии, Скандинавских стран. Представительство 
Америки, которого все ждали, было скромным, хотя старинный 
город Брюгге, приветствуя форум, вывесил американские флаги. 
Тем не менее форум принес свои замечательные плоды. «На кон-
ференции был разработан план пропаганды пакта в школах, выс-
ших учебных заведениях. Были также установлены контакты с 
Международным комитетом по делам искусства и с бюро конфе-
ренции по ограничению вооружений» [Беликов, Князева, 1996,  
с. 165–166]. Николай Константинович со свойственной ему широ-
той подхода отметил, пожалуй, главное достижение этой конфе-
ренции: «Если Знамя Красного Креста не всегда доставляло пол-
ную безопасность, то все же оно ввело в сознание человеческое 



 21

огромный стимул человеколюбия. Так же и Знамя, нами предло-
женное для охраны Культурных сокровищ, если оно и не всегда 
спасет драгоценные памятники, то все же оно постоянно напомнит 
о нашей ответственности и необходимости забот о сокровищах 
человеческого гения. Это Знамя внесет в сознание еще один сти-
мул, стимул культуры, стимул уважения ко всему, что создает эво-
люцию человечества» [Знамя … , 1995, с. 66]. 

Кроме того, было решено, опираясь на контакты, налажен-
ные в Брюгге с рядом энергичных и влиятельных лиц, считать 
Брюгге городом будущего Центрального международного комите-
та Пакта Рериха и отсюда воздействовать на правительства евро-
пейских стран и Лигу Наций, на мировое общественное мнение. 
После Первой конференции в Брюгге в Европе действительно бы-
ла проделана огромная работа, которая продвигалась не без пре-
пятствий. Помимо деловых встреч, лекций, публикаций приходи-
лось еще отражать нападки, поскольку идея защиты культурных 
ценностей представлялась одним «чуть ли не “большевистской” 
затеей, другим – антирелигиозной “масонской” работой» [Таубе 
М.А. Письма Н.К. Рериху. Отдел рукописей МЦР. № 8075. Копия 
письма к З. Лихтман от 26.12.1931. Л. 21]. «С провокационными 
целями распространялись слухи о связи Рериха с сионистской ор-
ганизацией и о специальных заданиях, которые он якобы выпол-
нял в Палестине» [Беликов, Князева, 1996, с. 160]. Против этих 
наветов сотрудники выдвигали главное оружие – исчерпывающую 
информацию о Пакте Рериха, о деятельности комитетов Пакта в 
Париже, Брюгге, Нью-Йорке. Большую роль в утверждении идеи 
играли специальные печатные издания, которые представляли со-
бой прообраз современных списков памятников культуры, взятых 
под охрану ЮНЕСКО. «Ежегодник Знамени Мира, – писал Нико-
лай Константинович, – как и журнал, посвященный каталогизации 
сокровищ человечества, должен входить в ближайшую программу 
фонда Знамени Мира» [Знамя … , 1995, с. 77]. 

Организаторы Пакта Рериха в Европе предпочитали дер-
жаться подальше от русско-эмигрантской политики, но старались 
привлечь к своей деятельности все созидательные силы. В письмах 
Н.К. Рериха к барону Таубе упоминается целый ряд организаций, в 
том числе сибирская группа, группа кавказских мусульман под 
руководством Али Акбара бек Топчибашева.  

В 1930-е годы Европа представляла собой сплетение самых 
разных политических сил. На отношение к Пакту влияли анти-
русские настроения и амбиции набирающего силу фашизма. 



 22 

«…Произошли в мире многие события, к сожалению, вполне 
подтвердившие неотложную насущность Пакта. Мы удивлялись, 
слыша, что некоторые голоса не прозвучали при обсуждении 
этого, казалось бы, близкого всему человечеству предмета. Если 
даже некоторые люди по каким-то своеобразным соображениям 
не желали присоединяться к единодушному решению, то ведь 
непозволительно даже не участвовать в обсуждении. Правда, 
нам приходилось слышать, что главным препятствием для неко-
торых государств было, что идея Пакта исходила от русского. 
Мы достаточно знаем, как для некоторых людей, по какому-то 
непонятному атавизму, все русское является неприемлемым.  
Не сказать ли примеры? Также мы слышали от некоего компе-
тентного лица, что дуче охотно занялся бы Пактом, если бы идея 
была предоставлена ему, чтобы исходить исключительно от него» 
[Рерих Н., 1995б, с. 242]. В Италии, уже начавшей свой путь к 
фашизму, к Пакту проявляли нездоровый интерес.  

«Подозрительный интерес к Пакту проявил далеко не один 
Муссолини. Католический Мальтийский орден приглашал Нико-
лая Константиновича в Рим для переговоров. <…> Все это гово-
рит о том, что на мировой политической арене значение Пакта 
котировалось достаточно высоко и Рериху стоило немалых уси-
лий уберечь свое детище» [Беликов, Князева, 1996, с. 160].  

Идея Пакта не вызвала понимания и в Германии. Страна 
была в хаосе – накануне предстоящих выборов участились выходки 
«диких гитлеровцев», как писал Н.К. Рериху барон Таубе. Про-
зондировав почву в Италии и Германии, он еще более утвердился 
в мысли, что «большие государства значительной пользы нашему 
делу не окажут, но могут быть вовлечены в работу малыми куль-
турными государствами – с Бельгией во главе. Вот почему так важ-
но строительство именно в этой стране и в союзе – или под эгидой – 
именно ее правительства» [Таубе М.А. Письма Н.К. Рериху. Отдел 
рукописей МЦР. № 8075. Письмо от 15.06.1932. Л. 36]. 

Тем временем в Бельгии работа по продвижению Пакта Ре-
риха велась на самом высоком уровне, были очевидные успехи в 
этом направлении – министр бельгийского правительства Гюманс 
поручил представлять идею Пакта Рериха в Лиге Наций бельгий-
ской делегации в Женеве [там же. Письмо от 15.02.32. Л. 22]. Ра-
бота была направлена на то, чтобы бельгийское правительство 
официально представляло идею Пакта Рериха в международном 
сообществе: «Если все пойдет нормально и благополучно, то Бель-
гия должна сыграть относ[ительно] Вашего Пакта ту же роль, что 



 23

в 1864 году сыграла Швейцария по отнош[ению] к Красному Кре-
сту» [Таубе М.А. Письма Н.К. Рериху. Отдел рукописей МЦР.  
№ 8075. Письмо от 8.04.1932. Л. 26]. 

В августе 1932 г. в Брюгге состоялась Вторая конференция 
Пакта Рериха. Это был год, когда положение в Бельгии напомина-
ло предреволюционную Россию, тем не менее конференция при-
влекла всеобщий интерес. В своем приветствии Н.К. Рерих с тре-
вогой констатировал: «Со времени Первой Конференции не 
прошло и года, как из целого ряда стран поступили сведения о но-
вых прискорбных и незаменимых уничтожениях как предметов 
искусства, так и книгохранилищ. Эти печальные знаки еще раз на-
помнили всем нам, насколько сама современность, сама жизнь 
требует внимания на защиту памятников Творчества Человечест-
ва» [Знамя … , 1995, с. 84]. 

На выставке, открывшейся в дни работы конференции, было 
представлено более шести тысяч фотографий уникальных архи-
тектурных памятников, которые безотлагательно нуждались в спе-
циальной охране и защите. Организаторы выставки задумали ее 
так, что центральная зала должна быть посвящена Знамени Мира и 
Пакту Рериха, а от нее радиусами отходят галереи изображений 
памятников культуры, которые человечество рискует потерять.  
По окончании конференции М.А. Таубе напишет Н.К. Рериху: «Вы-
ставка производит наилучшее впечатление, – и в этом все согласны. 
Устроена она с большим вкусом, громадные “панно” с огромным 
количеством интересных фотографий (особенно отличилась Фран-
ция) прерываются для глаза отдельными экспонатами скульптуры, 
живописи, старинной мебели, оригинальной утвари и пр., и различ-
ными флагами, главным образом бельгийскими и “banner of Peace”. 
Центр, конечно, – зала, посвященная Вашим картинам: настоящее 
ожерелье драгоценных жемчужин, среди которых всеобщее изумле-
ние и восторг возбуждают, само собой, “Мадонна [Орифламма]” и 
Святой Франциск. <…> Официальный “осмотр” выставки с поясне-
ниями-лекциями по бельгийскому (M. Fraeijs), французскому (M. Rey 
de Villette) и русскому (граф Рошфор) отделам также оказался очень 
удачным и интересным» [Таубе М.А. Письмо от 10.08.1932. Л. 40]. 
Как образно высказалась мадам де Во Фалипо, первый председатель 
Общества Рериха при Европейском центре, картина Н.К. Рериха 
«Мадонна Орифламма» председательствовала на выставке. 

Вторая конференция в Брюгге обратилась ко всем странам с 
призывом признать за Пактом силу международного документа. 
Было также принято решение создать в этом городе Музей Рериха 



 24 

(но это начинание не было реализовано). Высказанная К. Тюль-
пинком мысль об основании Федерации мировой прессы, объеди-
ненной идеей Пакта Рериха и Знамени Мира, была поддержана 
присутствующими журналистами.  

После Второй конференции работа по утверждению Пакта 
Рериха и Знамени Мира в Брюгге, Париже, других городах Евро-
пы продолжилась. «Повелительно принять немедленные меры, 
чтобы оградить от опасности благородное наследие Прошлого для 
славного Будущего. Это произойдет тогда, когда все страны тор-
жественно поклянутся охранять сокровища Культуры, которые, в 
сущности, принадлежат не одному народу, но миру. Этим путем 
мы можем создать еще одно приближение к расцвету Культуры и 
Мира» [Знамя … , 1995, с. 105], – писал Николай Константинович 
Рерих в своей статье о Знамени Мира.  

 
 

«Мир мыслит о мире». 
Третья конференция Пакта Рериха и Знамени Мира 
 

Дело Пакта сильно продвинулось. Общественное мнение 
очень горячо отзывалось и отзывается на эту благородную идею. 
<…> История Пакта явится очень поучительной книгой, в кото-
рой ярко будут обозначены стороны Света и тьмы, и народы 
убедятся, что все строительное, все имевшее перед собою буду-
щее было за ратификацию Пакта и принятие Знамени, но все 
осужденное на разрушение противилось ему. Истинно, Знамя 
Мира есть великий пробный камень для сознания человечества. 

Е.И. Рерих. Письмо от 5 марта 1935 г.
 
Следующим шагом на пути к подписанию Пакта Рериха стра-

нами Панамериканского союза 15 апреля 1935 г. стала посвященная 
ему третья конференция, которая прошла в столице США за полто-
ра года до этого знаменательного события, 17 ноября 1933 г.  

Конференция в Вашингтоне (конвенция1, как ее называли 
американские сотрудники) ставила своей задачей утвердить в мире 
значение Пакта Рериха и выработать резолюцию, предлагающую 
правительству США и правительствам других стран официально 
признать и подписать этот договор, обеспечивающий защиту куль-
турных ценностей и учреждений культуры в военное и мирное 
время. Эта резолюция была единогласно принята представителями 

                                                 
1 Convention (англ.) – съезд.  



 25

33 стран1, приехавшими в Вашингтон. Помимо государств Пан-
американского союза в этом международном съезде участвовали 
Чехословакия, Ирландия, Персия, Польша, Португалия, Испания, 
Швейцария, Югославия и Япония, а Бельгия, Италия, Нидерланды, 
Турция, Франция, Албания послали на конференцию своих на-
блюдателей.  

Этот представительный форум, созванный в американской 
столице, стал одним из узловых событий общественного движения 
за Пакт Рериха. В 1935 г., уже после подписания Пакта, Н.К. Рерих 
обозревал многотрудный путь этого международного движения: 
«Вспомним, сколько за протекшие четыре года было предпринято 
полезных начинаний. Вспомним, что помимо трех международных 
конференций, сколько лекций было устроено в разных странах. 
Сколько выступлений состоялось в школах, сколько статей появи-
лось в разнообразной прессе, сколько процессий и всяких манифе-
стаций Знамени было неутомимо устроено, чтобы вносить в жизнь 
понятие охраны Культурных ценностей. Наконец, кроме местных 
комитетов, Вашингтонская конвенция установила Постоянный 
Комитет Пакта. Этим наименованием уже было предопределено 
несменное постоянное существование такого комитета. Этот Ко-
митет является хранителем традиций, выявленных и утвержден-
ных Вашингтонской конвенцией. Комитет был поставлен в силу 
единогласного постановления конвенции как верный страж, как 
священный дозор по охране Культурных ценностей» [Рерих Н., 
1995а, с. 207]. 

Третья конференция Пакта Рериха, по мнению ее участни-
ков, стала «новым звеном для закрепления культурной связи меж-
ду Америкой и иностранными государствами. С признанием этого 
Проекта нациями всего мира все художественные, научные, рели-
гиозные, культурные Центры будут признаны нейтральной терри-
торией, и Знамя Мира Рериха будет развеваться над ними как знак 
их неприкосновенности» [Результаты Третьей Международной 
Конвенции Пакта и Знамени Мира Рериха. Отдел рукописей МЦР. 
№ 3535. Л. 1]. 

Форум, имевший большой международный резонанс, был 
тщательно подготовлен силами американских сотрудников под 
руководством Н.К. Рериха, которое осуществлялось из далекой 

                                                 
1 В очерках Н.К. Рериха «Постоянная забота» и «Итоги» говорится о  

36 странах, участвовавших в конференции. В отчетах о конференции приведены 
данные только о 33 странах.  



 26 

Индии. По письмам-отчетам, которые шли из Америки в Кулу 
почти три недели, можно восстановить поучительную историю 
этого масштабного проекта.  

Еще в 1932 г. официальный Вашингтон (администрация пре-
зидента Гувера) довольно сдержанно отвечал на запросы о под-
держке Пакта, который поначалу воспринимался Государственным 
департаментом как частная инициатива. Через год внутриполити-
ческая ситуация в США изменилась и позволила с большей уве-
ренностью проводить в жизнь культурные начинания с расчетом 
на поддержку правительства. В 1933 г. Америка, очарованная  
новым, энергичным президентом, Франклином Делано Рузвель-
том, с надеждой смотрела в будущее. Путь экономических реформ, 
«новый курс» (New Deal), предложенный Рузвельтом, давал все 
основания для оптимизма. В состав нового правительства был 
включен и Генри Уоллес, фермер и политик, занявший теперь пост 
министра сельского хозяйства США. Министр, близко знакомый с 
вице-президентом Музея Рериха в Нью-Йорке Фрэнсис Грант, 
глубоко ценивший творчество Н.К. Рериха, сыграл одну из ключе-
вых ролей в деле продвижения Пакта Рериха в Америке. Он горячо 
поддержал идею Пакта в защиту культуры и увидел в нем пер-
спективу для развития своей страны, расширения спектра ее влия-
ния в мировом сообществе.  

Журналистка Фрэнсис Грант весьма успешно занималась 
международными связями Музея Рериха, благодаря ее деятельно-
сти идеи Пакта Рериха нашли широкую поддержку в Латинской 
Америке. В процессе подготовки Третьей конференции американ-
ские сотрудники Музея посещали иностранные посольства в Ва-
шингтоне, после этих визитов многие посольства обратились с за-
просом к своим правительствам о делегировании официальных 
представителей для участия в конференции Пакта Рериха.  

В 1933 г. сотрудники Музея Рериха параллельно продвигали 
три больших и важных дела: конференцию Пакта Рериха, реорга-
низацию своих учреждений, подготовку экспедиции Н.К. Рериха в 
Маньчжурию с предстоящим созданием там сельскохозяйственно-
го кооператива. Кроме того, американские сотрудники изыскивали 
средства на научную деятельность Института гималайских иссле-
дований «Урусвати». Все горели идеями, данными их руководите-
лями и наставниками Рерихами. «Заложено прекрасное основание 
для Конвенции и других, самых значительных планов, каждый час 
сверкает возможностями, и мы все напряжены, лишь бы не упус-
тить и не испортить!» [Лихтман (Фосдик) З.Г. Письма Е.И. и  



 27

Н.К. Рерихам. Отдел рукописей МЦР. № 2227. Письмо от 11.06.33. 
Л. 130]. Е.И. и Н.К. Рерихи писали в Америку о необходимости 
сосредоточить усилия на ближайшем из событий – конференции: 
«…Конвенция Пакта должна быть рассматриваема как действие, 
полезное как всему миру, так и всем нашим задачам. <…> Было 
сказано, чтобы все без исключения наши учреждения и наши об-
щества устремились бы к Конвенции Пакта Мира и в этом нашли 
бы путь сотрудничества с правительством. Значит, каждое учреж-
дение наше должно приурочить свои планы к Конвенции Мира, 
чтобы никакая причина не легла черной преградой на пути Светлого 
продвижения. Конечно, мы уверены, что Вы в полном согласии, и 
великодушии, и сердечности работаете в эти трудные дни, и мы 
знаем, что именно в этом залог успеха. Не хочу и думать, что в 
ком бы то ни было мелькнула бы черта несогласованности. Да и не 
может быть несогласованности там, где сказано так твердо и опре-
деленно. Поэтому напрягите все силы, чтобы привлечь участие 
лучших людей, а такое сотрудничество привлекается лишь под 
знаком единения» [Рерих Н., 2020, с. 69].  

С тех пор как к делу подключился Генри Уоллес, конферен-
ция, и без того имевшая широкий международный резонанс благо-
даря усилиям сотрудников Музея Рериха, получила возможность 
сотрудничества с правительством на новом уровне.  

В июле 1933 г. Г. Уоллес впервые говорил с президентом о 
Н.К. Рерихе как о человеке, открывающем новые возможности для 
Америки. Как свидетельствуют американские сотрудники в своих 
письмах, президент был взволнован, он давно слышал о русском 
художнике и мыслителе, был знаком с его творчеством [Грант Ф. 
Письма Е.И. и Н.К. Рериху. Письмо от [5].07.33. ОР МЦР. Ф. 1 
Оп. 5-1. Д. № 296]. Второй разговор с Рузвельтом уже был посвя-
щен Знамени Мира и Пакту Рериха. Президент «нашел идею пре-
восходной и немедленно написал записку Холлу, называя это 
“очень значительным явлением”» [Лихтман (Фосдик) З.Г. Письма 
Е.И. и Н.К. Рерихам. Отдел рукописей МЦР. №2227. Письмо от 
11.10.33. Л. 171]. Разговоров о Пакте Рериха с Рузвельтом было не-
сколько. После одного из них президент лично говорил с госсекре-
тарем о большом значении конференции [Грант Ф. Письма Е.И. и 
Н.К. Рерихам. Письмо от 25.10.33. ОР МЦР. Ф. 1 Оп. 5-1. Д. № 296]. 

Уоллес считал, что госсекретарь США, министр внутренних 
дел Корделл Холл лучше других подходит на пост попечителя 
(протектора) конференции и может помочь продвижению Знамени 
Мира [там же. Письмо от [5].07.33]. С этой целью велась интен-



 28 

сивная переписка на правительственном уровне, что само по себе 
замечательно, – министр писал официальные письма госсекрета-
рю, в которых подробно рассказывал о Пакте Рериха, его значе-
нии для мира и Америки. Ответы Холла, слишком осторожного 
политика, были довольно сдержанными. Поэтому позже эта идея 
попечительства трансформировалась в официальное протекторст-
во Уоллеса с полномочиями, переданными ему госсекретарем.  
Корделл Холл поручил ему зачитать свое приветствие, что уже бы-
ло не мало: «С огромным удовлетворением слежу за усилиями, ко-
торые прикладываются для защиты и сохранения образовательных, 
культурных и научных ценностей в каждой стране во время воо-
руженных конфликтов, когда возникает угроза их повреждения 
или уничтожения. Несмотря на то что они находятся под патрона-
жем определенных организаций, которые занимаются охраной по-
добных реликвий, я с глубокой симпатией отношусь к идеям, ко-
торым посвящена сегодняшняя конференция, и буду счастлив, 
если вы достигнете желаемой цели» [Переписка Г. Уоллеса и  
К. Холла. Отдел рукописей МЦР. № 10986. Л. 17]. Но даже в этом 
письме госсекретарь высказал свое мнение, что «для Соединенных 
Штатов еще не настало время одобрить план сохранения достиже-
ний цивилизации, научного и культурного наследия» [там же].  

Тем не менее участие министра сельского хозяйства Уоллеса 
в роли официального протектора имело огромное значение – факти-
чески конференция прошла под покровительством правительства 
США, что сыграло свою роль в дальнейшем распространении идеи 
Пакта Рериха и его подписании в 1935 г. странами обеих Америк.  

15 ноября 1933 г. состоялось официальное ознакомление 
президента США Франклина Рузвельта с Пактом Рериха. Прези-
дент принял делегацию в составе министра сельского хозяйства 
Г. Уоллеса, заместителя директора Панамериканского союза Эсте-
бана Гиля Боргеса, президента Музея Рериха Луиса Хорша и по-
четного президента Археологического института США Ральфа 
В.Д. Магофина. «Президент Рузвельт сердечно приветствовал деле-
гацию и принял экземпляр Пакта вместе со списком американских и 
иностранных отзывов и другими документальными доказательства-
ми глубокого интереса к Пакту выдающихся представителей об-
щественной и частной жизни нашей страны. Президент принял 
также копию Знамени Мира, выразив свою симпатию целям со-
хранения сокровищ человеческого гения – культурного наследия 
всего человечества. Президент очевидно уже ранее был полностью 
ознакомлен с Пактом Рериха и заверил, что он заинтересован в 



 29

поддержке этого движения» [Материалы Третьей конференции 
Пакта Рериха. Отдел рукописей МЦР. № 8753. Л. 4].  

Заседания конференции проходили очень торжественно. Все 
ораторы признавали эпохальное значение Пакта Рериха и подчер-
кивали неотложность применения в жизнь этого международного 
договора в защиту культуры. «Особенно культурно и с высоким 
пониманием необходимости Пакта и Знамени Мира говорили 
представители Южно-Америк[анских] стран, но министр Панамы 
говорил, пожалуй, лучше всех. Побольше бы таких достойных 
представителей во всех странах! <…> Все наши друзья, приехав-
шие с нами отсюда, говорили очень хорошо, голосом сердца, и все 
дали свои лучшие силы и мысли для успеха Конвенции. <…> 
Портреты Ваш и Президента были на эстраде, а портрет Светика в 
тибетск[ом] костюме на противоположной стороне, как бы окру-
жая и освещая зал. Хорошо также говорил Форман, приводя па-
раллели с Красным Крестом и трудностями, возникшими при его 
создании, очень тонко и духовно говорил Гиль Боргес, представ-
ляющий Пан Американ Юнион1. Приятно было слышать культур-
ного представителя флота, адмирала Таузига, приветствовавшего 
Знамя Мира. Очень зажигательно говорил Дабо2, серьезную речь 
произнес Маггофин. Произвел большое впечатление Епископ Фри-
ман своим благословением Знамени» [Лихтман (Фосдик) З.Г. Пись-
ма Е.И. и Н.К. Рерихам. Отдел рукописей МЦР. № 2227. Письмо от 
19.11.33. Л. 179]. Советник японского императорского посольства 
Тошихико Такетоми торжественно провозгласил с трибуны, что в 
этот самый день, 17 ноября, Знамя Мира развевается над Музеем 
министерства просвещения в Токио. «Таким образом этот символ 
красоты и знания соединяет Восток и Запад» [Материалы Третьей 
конференции Пакта Рериха. Отдел рукописей МЦР. № 8753. Л. 72].  

Конференция привлекла внимание американских политиков 
и общественных деятелей и, что важно, – высших военных чинов 
США и других стран, в числе которых были: главный юрист воен-
ного департамента генерал-майор Блентон Бишоп, главный ин-
спектор военного департамента генерал-майор Дж.Ф. Престон, 
контр-адмирал военно-морского флота США Дж.К. Таузиг, замес-
титель министра военно-морского флота США Генри Рузвельт, 
маршал Франции Лиотэ, генерал Альфредо де Леон (Колумбия). 

                                                 
1 Панамериканский союз. 
2 Леон Дабо – почетный советник Музея Николая Рериха в Нью-Йорке. 



 30 

Военные говорили и писали о том, что именно памятники культуры 
оказываются наиболее беззащитными во время боевых действий. 

На конференцию было прислано множество приветствий со 
всех концов мира от делегатов правительств самых различных 
стран, культурных и религиозных деятелей, которые поддержали 
Пакт и Знамя Мира, в том числе пришли приветствия от Лиги Наций 
и Красного Креста. Альберт Эйнштейн выразил сожаление, что не 
может присутствовать на конференции, «цели которой, – как вели-
кий физик написал в своем письме, – я абсолютно симпатизирую» 
[Эйнштейн А. Письмо от 30.10.1933. Отдел рукописей МЦР.  
№ 7183. Л.5].  

Генеральный секретарь Общества Маха Боддхи (Калькутта, 
Индия) Деваприя Валисинка обратилась к участникам конферен-
ции с болью за утраченные реликвии и надежной на будущее: «Ни 
один буддист не может видеть без чувства глубокой скорби и воз-
мущения поверженные статуи Благословенного Будды, развалины 
великолепных университетов в Таксиле, Наланде и др., разбросан-
ные по всей Индии несчетные вихари, полностью разрушенные 
бессмысленным безумием захватчиков Индии. <…> Поэтому из-
вестие о благородных усилиях профессора Рериха пришло к ним 
[буддистам] как начало новой эры. <…> У нас нет ни малейшего 
сомнения, что все нации в конце концов примут Пакт, потому что 
наиболее передовые нации Европы во время прошлой войны уже 
пережили уничтожение своих неоценимых сокровищ» [Материалы 
Третьей конференции Пакта Рериха. Отдел рукописей МЦР.  
№ 8753. Л. 113]. К сожалению, спустя десятилетия буддийские 
реликвии оказались столь же незащищенными, как и во времена 
британского владычества в Индии. Мир содрогнулся, когда начало 
третьего тысячелетия было отмечено разрушением древних буддий-
ских святынь в Афганистане, но ничего не смог с этим поделать.  
И виновные не понесли никакой ответственности за это беспреце-
дентное злодеяние, хотя еще в послании Третьей конференции Пак-
та Рериха профессора международного права Парижского универ-
ситета, знаменитого юриста-международника Луи Ле Фюра было 
пожелание, которое и по сей день высказывается всеми представи-
телями культурной общественности уже по отношению к совре-
менному международному законодательству в области охраны куль-
турного наследия: «Что касается санкций, то проект международного 
пакта, подготовленного в Брюгге в 1931 году Музеем Рериха, пока 
остановился на простой моральной санкции, на предании гласно-
сти результатов работы Комиссии по расследованию. Если когда-



 31

нибудь позже цивилизованные страны смогут подняться до уровня 
всемирной юридической организации, нужно будет применить 
главные принципы права, которые предусматривают ответствен-
ность за каждое преступное разрушение и обязанность восстанов-
ления разрушенного» [Материалы Третьей конференции Пакта 
Рериха. Отдел рукописей МЦР. № 8753.Л. 64].  

Конференцию сопровождала широкая радиовещательная 
кампания. С речами о Пакте Рериха выступили на радио Г. Уоллес, 
Маггофин, Луис Хорш, Дабо, Флейшер и Фрэнсис Грант. Амери-
канская пресса с восторгом отозвалась о произошедшем съезде. 
Издательство Музея Рериха выпустило к торжественному дню но-
вую книгу Н.К. Рериха – «Твердыня Пламенная» на английском 
языке. В Вашингтон «было прислано 50 книг, и они были выстав-
лены на специальном столе при входе в зал, где состоялась Кон-
венция, там же были выставлены все остальные книги Н.К. [Рери-
ха], и издания Р[ерих] М[узеум] Пресс, и прочая литература всех 
учреждений» [Лихтман (Фосдик) З.Г. Письма Е.И. и Н.К. Рерихам. 
Отдел рукописей МЦР. № 2227. Письмо от 19.11.33. Л. 180].  
В русскоязычной газете «Свет» вышла большая редакционная ста-
тья отца Иоанна Крашкевича о конференции.  

Третья конференция оказалась мощным толчком, сдвинув-
шим не только мировую общественность, но и правительства мно-
гих стран с мертвой точки в осознании необходимости защиты 
культурных сокровищ. Первые две конференции Пакта Рериха, 
проходившие в Брюгге в 1931 и 1932 гг., были первым шагом на 
этом пути и собрали только представителей европейских стран, гео-
графия же Третьей конференции была несравненно более обширной – 
Северная и Южная Америка, Европа, Азия. Человечество наконец 
задумалось о реальных мерах по защите своего культурного насле-
дия, и проект великого художника и мыслителя Н.К. Рериха был 
признан как чрезвычайно своевременная мера, как новый этап в ис-
тории международного права. Конференция подготовила рекомен-
дацию о принятии Пакта правительствами всех стран.  

На основе решения Третьей конференции Пакта Рериха и 
Знамени Мира состоявшаяся месяцем позже, в декабре 1933 г., 
Седьмая международная конференция американских стран в Мон-
тевидео в своей резолюции рекомендовала «тем странам Америки, 
которые еще не сделали этого, подписать Пакт Рериха, инициато-
ром которого является Музей Рериха в США и целью которого 
является всемирное принятие уже созданного и распространенного 
Знамени, чтобы в любой момент опасности защитить под ним все 



 32 

недвижимые памятники национальной и частной собственности, 
которые составляют сокровища культуры народов» [Материалы 
Третьей конференции Пакта Рериха. Отдел рукописей МЦР.  
№ 8753. Л. 130–131]. Более того, Совет Панамериканского союза в 
феврале 1934 г. принял решение создать специальный комитет 
«для извещения, каким способом Панамериканский союз может 
содействовать высокой цели и благородным идеалам Пакта Рери-
ха» [там же]. 4 апреля 1934 г. комитетом была определена пример-
ная дата подписания Пакта Рериха странами Панамериканского 
союза – 14 апреля 1935 г. [Отчет Специального комитета Совета 
Панамериканского союза о Пакте Рериха / Материалы Третьей 
конференции Пакта Рериха. Отдел рукописей МЦР. № 8753. 
Л. 134], которая впоследствии была изменена на 15 апреля.  

В одной из своих статей Н.К. Рерих, подводя итоги движе-
ния за Пакт Рериха, напишет: «Нужно собрать все материалы, что-
бы все дружеские лики выявились и запечатлелись. В полной 
справедливости нужно отмечать каждое благородное устремле-
ние» [Рерих Н., 1995а, с. 644]. 

 
 

Подписание Пакта Рериха 
 

Не может быть международного соглашения и взаимного 
понимания без культуры. Не может народное понимание обнять 
все нужды эволюции без культуры. Потому Знамя Мира вмещает 
все тонкие понятия, которые приведут народы к понятию куль-
туры. Человечество не умеет явить уважение к тому, что есть 
бессмертие духа. Знамя Мира даст понимание этого великого 
значения. Не может человечество процветать без знания величия 
культуры. Знамя Мира откроет врата к лучшему будущему. Ко-
гда страны на пути к разрушению, то даже малодуховные долж-
ны понять, в чем заключается восхождение. Истинно, спасение в 
культуре. Так Знамя Мира несет лучшее будущее. 

Учение Живой Этики. Иерархия. §331

 
…История будущего отметит Знамя Мира наравне с ве-

личайшими идеями, преобразившими сознание человечества. 
Е.И. Рерих. Письмо от 2.08.1934

 
 
Летом 1934 г. Николай Константинович Рерих вместе с сы-

ном Юрием Николаевичем уехал в Маньчжурскую экспедицию 



 33

(1934–1935). Движение писем оттуда было не быстрым, но тем не 
менее он «держал руку на пульсе» событий, связанных с дальней-
шим движением Пакта Рериха. 

Конференция Пакта Рериха в Вашингтоне 1933 г. имела ши-
рокий международный резонанс. Движение в поддержку Пакта 
расширялось. Этим занимались Постоянный комитет Пакта Рериха 
и Знамени Мира в Нью-Йорке, Музей Рериха в Нью-Йорке и  
его Европейский центр, Латвийское общество им. Н.К. Рериха.  
Г.Г. Шклявер писал 21 октября 1934 г.: «Финляндская Миссия пе-
редала Пакт на рассмотрение своего Правительства. Венгерская 
Миссия обещает сообщить решение Будапештского Кабинета. 
Датская Миссия также уведомит нас о решении Правительства ко-
роля Христиана Х. Болгарская Миссия передала Пакт в Софию и 
даст знать о решении. Сиамская Миссия передаст Пакт своему 
Правительству, по получении некоторых дополнительных сведе-
ний…» [цит. по: Книжник, 2006, с. 179]. 

Комитеты Пакта были организованы по всему миру, в том 
числе и в Харбине, когда здесь находился Н.К. Рерих в Маньчжур-
ской экспедиции. Здесь комитет был образован 5 октября 1934 г. в 
следующем составе: секретарь В.К. Рерих (брат Н.К. Рериха), 
председатель – востоковед и общественный деятель Н.Л. Гондатти, 
почетный председатель – архиепископ харбинский Нестор и др. 

В США глава Департамента сельского хозяйства Генри Уол-
лес, как дальновидный политик, распознал в Пакте Рериха пер-
спективу для развития своей страны и расширения спектра ее 
влияния в мировом сообществе.  

Мысли Николая Константиновича, находящегося на мар-
шруте Маньчжурской экспедиции, продолжали энергетически на-
питывать международное общественно-культурное движение.  
Он записывает в Пекине: «Новое внимание Рузвельта и последние 
шаги Уоллеса и действия Гиль Боргеса и других южно-американских 
друзей дали новую подвижку Пакту. Но в смысле Европы отсюда 
мы мало усматриваем, в чем произошли полезные движения» [Ре-
рих Н., 2015, с. 111]. Его беспокоила задержка выхода новой книги 
о Пакте, он торопил своих американских сотрудников: «Еще раз 
вижу, почему все это время я так беспокоился о своевременном 
выходе книги Пакта и об охранении точного титула. После снимка 
с письма президента Рузвельта как будто казалось, что после его 
личного правильного упоминания все в порядке, но затем внутрен-
нее чувство опять подсказывало, что что-то должно быть не упуще-



 34 

но. Из письма Люиса вижу, что книга не могла выйти вовремя из-за 
отсутствия специальных сумм» [Рерих Н., 2015, с. 121].  

США и латиноамериканские страны готовились к процедуре 
подписания Договора. Предполагалось, что прибалтийские страны 
тоже примут участие в этой церемонии. Е.И. Рерих писала сотруд-
никам: «Радостно было услышать, что три Прибалт[ийских] госу-
дарства подпишут Пакт в день его ратификации 15 апреля обеими 
Америками в Вашингтоне. Написала нашему Постоянному Ко-
митету по продвижению Пакта, прося их узнать, почему не было 
получено Прибалт[ийскими] странами уведомление о ратифика-
ции Пакта. Думается мне, что Ст[ейт] Департм[ент] оповещает 
все страны через их соответствующих представителей в Вашинг-
тоне» [Рерих Е., 2001, с. 129]. Но Латвия, Литва и Эстония, не-
смотря на свою готовность, не участвовали в этой церемонии, по-
скольку кто-то из Госдепартамента не послал вовремя официальные 
приглашения. «Из Америки получила телеграмму, что уведомле-
ние о ратификации Пакта было разослано Ам[ерикэн] Стейт Де-
парт[мент] всем странам через их соответствующих представите-
лей в Вашингтоне (как я и предполагала). Также известили меня, 
что Президент Рузвельт перенес Конвенцию по ратификации Пак-
та из помещения Пан-Америк[анского] Союза в свой офис в Белом 
Доме. Это очень красивый и широкий жест. За последнее время 
присоединилась еще Респ[ублика] Чили. И выразить не могу, как 
мне хотелось бы, чтобы Прибалтийские страны показали пример 
большим державам Европы» [там же, с. 171]. 

Изначально дата подписания Пакта Рериха была назначена 
на 14 апреля, но потом ее перенесли на день позже. 

15 апреля 1935 г. Пакт Рериха был подписан в Белом доме в 
присутствии президента Рузвельта Соединенными Штатами и два-
дцать одной американской страной. Этот документ и по сей день с 
точки зрения международного права является действующим меж-
дународным договором, который предоставляет максимально вы-
сокий уровень защиты наиболее широкоохватному кругу объектов 
культуры.  

В этот день, мысленно сопричастный этому событию, в сте-
пях Внутренней Монголии Н.К. Рерих напишет: «Пусть Знамя 
развевается и над очагами Света над святилищами и твердынями 
прекрасного. Пусть оно развевается над всеми пустынями, над 
одинокими тайниками Красоты, чтобы от этого зерна священного 
процвели пустыни. Знамя поднято. В духе и сердце оно не будет 



 35

опущено. Светлым огнем сердца процветет Знамя Культуры. Да 
будет!» [Рерих Н., 1995а, с. 347]. 

Елена Ивановна обобщала присланные ей в Индию сведе-
ния: «Вы уже знаете, конечно, как торжественно прошло подписа-
ние Пакта Рериха в Белом Доме в Вашингтоне и поднятие Светло-
го Знамени. Как пишут друзья, во время этого великого Акта 
всеми присутствующими ощущалась и была подчеркнута атмо-
сфера необычайной торжественности, радости и дружелюбия. Ко-
нечно, Высокий Луч насытил всех и всё. Произнесены были пре-
красные речи самим Президентом и остальными Спикерами, и 
даже мин[истр] ин[остранных] дел К. Х[олл], так противившийся 
этому Пакту, признал, что “никогда еще все нации Южн[ой] и 
Центр[альной] Америки, собравшиеся вместе для решения, не  
вынесли его так единодушно, как в этом акте”. И вечером того же 
дня, произнося речь в помещении Пан-Америк[анского] Союза, он 
закончил свою речь словами, что он надеется, что все нации собе-
рутся для взаимного процветания под Знаменем, причем заклей-
мил всех идущих против врагами цивилизации и еще более силь-
ным словом. Так совершаются удивительные метаморфозы. Так 
действует тактика Адверза, когда недруги принуждены произно-
сить самые сильные формулы. Но, конечно, все это лишь на устах. 
Пресса широко отметила это событие по всем Америкам, и отго-
лоски долго еще будут доходить до нас» [Рерих Е., 2001, с. 255]. 

Американские газеты действительно дали серию восторжен-
ных публикаций. Пакт был ратифицирован Сенатом США летом 
1935 г. 

Идеи Пакта Н.К. Рерих распространял и среди официальных 
лиц Азии. По его указанию книга о Пакте была послана из Амери-
ки в императорский дворец в Токио. Николай Константинович 
лично вручил Знамя Мира императору Маньчжоу-диго Пу И и ру-
ководителю автономной Внутренней Монголии князю Де-вану. 

Уже в конце 1935 г. Н.К. Рерих подводит итоги года и дви-
жения за Пакт: «В знаменательный день 15-го Апреля я был в да-
лекой Монголии и только духовно мог приобщиться к Культурно-
му торжеству, когда представители двадцати одной Американских 
республик подписывали Пакт охранения Культурных Сокровищ. 
Не мог я тогда сказать всем этим воодушевленным поборникам 
Культурных ценностей мой сердечный привет. Только теперь, 
вернувшись из Азийских пустынь, я могу послать самое сердечное 
приветствие и пожелание всем тем, кто рукою своею скрепил До-
говор о Ценностях всего человечества. Духовные ценности чело-



 36 

вечества, выраженные в многообразном творчестве, не могут быть 
обсуждаемы холодно и формально. В таком огненном предмете 
выразится все сердечное накопление, все благородство, все пони-
мание чести и достоинства человечества. Не хладною рукою подпи-
сывали этот Договор представители Великих Республик» [Рерих Н., 
1995а, с. 644–645]. 

После того как Пакт Рериха был принят и ратифицирован 
многими из подписавших его государств, Н.К. Рерих в письмах и 
эссе раз за разом обосновывает мысль о том, что такой междуна-
родный документ не должен быть формальностью. Сам договор не 
предусматривал никаких санкций за его нарушение. Соответст-
венно, действенной силой, обеспечивающей его соблюдение, 
должно было стать развитие общественного сознания, которое не 
допустило бы варварских действий со стороны своих прави-
тельств. Фактически, перенося ответственность за сохранение 
культурного достояния с правительств на народы, Николай Кон-
стантинович писал о высочайшем уровне гражданственности, до 
которого было очень далеко в его время, и современность нена-
много приблизилась к этому идеалу. 

Ни Германия, ни СССР не были в числе тех, кто заинтересо-
вался идеями защиты памятников культуры, и когда началась Вто-
рая мировая война, многие памятники культуры в Европе были 
разрушены до основания.  

В 1945 г. вновь начал работу Комитет Пакта Рериха в Нью-
Йорке. 

После того как Н.К. Рерих покину этот мир в 1947 г., про-
движением Пакта Рериха занималась Елена Ивановна. «В 1948–
1949 годах Комитеты Пакта Рериха и Знамени Мира действовали в 
Италии, Бельгии, Швейцарии, Франции, Англии, Португалии, Бра-
зилии, Колумбии, Уругвае, Боливии и на Кубе. В августе 1948 года 
Правительство Индии, возглавляемое Джавахарлалом Неру, при-
няло решение об одобрении Пакта Рериха. Для последнего обстоя-
тельства немало потрудился младший сын Елены Ивановны – Свя-
тослав Николаевич Рерих. В 1950 году Нью-Йоркский комитет 
Пакта Рериха и Знамени Мира передал всю документацию по пак-
ту ЮНЕСКО. Специальная Комиссия ЮНЕСКО подготовила на 
основе этих документов проект международного соглашения, и  
14 мая 1954 года конференция ООН в Гааге приняла “Междуна-
родную конвенцию о защите культурных ценностей в случае воо-
руженных конфликтов”» [Книжник, 2006, с. 191]. Гаагская конвен-
ция выбрала в качестве знака защиты памятников ныне широко 



 37

известный Голубой щит, но он, в отличие от Знамени Мира, не пред-
полагается к использованию в мирное время. «Эти правила <…> 
обусловлены <…> самим знаком, использование которого в мир-
ное время “может вызвать трудности эстетического и даже психо-
логического характера”. Эти проблемы не могут возникнуть со 
Знаменем Мира. Знак Пакта Рериха, созданный одним из вели-
чайших художников ХХ века, прежде всего красив, и его символи-
ка находится в контексте ценностей культуры. С самого начала 
Николай Константинович Рерих считал, что важнейшее значение 
Пакта – образовательное. Поэтому и был создан знак-символ, об-
ладающий художественным воздействием, способный устремлять 
мысли к Красоте, Знанию, Духовности» [Куцарова, 2006, с. 253].  

 
 

Концепция культуры Н.К. Рериха  
и ноосферная реальность 

 
Часто вы произносите слово культура, оно значит почи-

тание Света. Так напоминаю, насколько велика общая ответст-
венность перед Светом, если каждая мысль может или затем-
нить, или очистить пространство. Так будем помнить. 

Учение Живой Этики. Иерархия. §173
 
«Знамя, принятое сознаниями просветленных умов, несет 

высшее благо человечеству. Оно несет конец безумному разруше-
нию и уничтожению высших ценностей, несет охрану человече-
ской жизни, которая так нужна не только нашей планете, но и всем 
другим мирам. Но кто думает в таких масштабах? И все же подхо-
дит время, когда мы должны будем заглянуть за пределы не только 
нашего очага и страны, но за пределы нашей планеты», – писала 
Е.И. Рерих [Рерих Е., 1999а, с. 433–434]. 

Пакт Рериха остался в истории человечества важным доку-
ментом, который поднял значение культуры на достойную высоту. 
Уровень защиты культурных памятников, коллекций и миссий в 
Пакте Рериха остался непревзойденным и был существенно сужен 
Гаагской конвенцией 1954 г. Концепция Пакта была непосредст-
венно связана с философией культуры Н.К. Рериха. 

Одна из проблем современного гуманитарного знания в том, 
что культура представляется производной от человеческого созна-
ния и общения. «…По своей природе культура, как и язык, – явле-
ние общественное, то есть социальное. <…> Культура есть форма 



 38 

общения между людьми и возможна лишь в такой группе, в кото-
рой люди общаются. <…> Следовательно, культура имеет, во-
первых, коммуникационную и, во-вторых, символическую приро-
ду», – утверждал классик российской семиотики и культурологии 
Ю.М. Лотман [Лотман, 1994, с. 5–6].  

В современном гуманитарном знании существует множество 
подходов к изучению культуры и еще большее количество ее оп-
ределений. Позиция, занимаемая исследователем, естественным 
образом влияет на результат. Учеными с равной внимательностью 
и бесцельностью изучается андеграунд масскультуры и высшие 
взлеты человеческого духа, запечатленные в артефактах и текстах.  

Некоторые исследователи пытаются объединить несколько 
направлений и подходов в одно емкое определение, при этом не 
делая различий между культурой и цивилизацией, например: 
«Культура, или цивилизация, понимаемая в широком этнографи-
ческом смысле, это то сложное целое, которое включает в себя 
знания, верования, искусства, мораль, законы, обычаи и любые 
иные способности и привычки, приобретаемые человеком как чле-
ном общества» [Тейлор, 1989, с. 13]. 

Концепция Н.К. Рериха в чем-то перекликается с аксиологи-
ческим, эталонным, идеациональным и социологическим подходом 
в современной философии культуры, но в то же время принципи-
ально отличается от них. Она основана на методологических поло-
жениях философской системы Живой Этики и подробно разработа-
на Н.К. Рерихом в его философско-художественных очерках о 
культуре. «Культура в рамках энергетического мировоззрения, мно-
госторонне раскрытого на страницах Живой Этики, выступает не 
отвлеченным явлением, которое человек может включать в поле 
своего внимания или может вовсе не учитывать, а именно явлением 
живым, ежедневно необходимым для его развития» [Соколов, 2008]. 

Художник и мыслитель различал понятия культуры и цивили-
зации. Культура укоренена в сфере духа, а цивилизация – всего 
лишь «общественное устроение жизни», а также ее материальная 
обустроенность. Понятия культуры и цивилизации, с одной сторо-
ны, необходимо четко разграничить, с другой – они, «несмотря на 
различную природу и назначение, в то же время представляют со-
бой целостную структуру, где приоритет принадлежит культуре. 
Поэтому ухудшение и спад достижений цивилизации, выразившие-
ся в кризисе экономики, политики, социальной сферы и т.д., есть 
прежде всего следствие упадка культуры, или духовного кризиса. 
То глубокое взаимодействие, которое существует в паре “культура – 



 39

цивилизация”, позволяет объяснить основные особенности куль-
турно-исторического процесса, в частности, причины циклов рас-
цвета и упадка исторических периодов» [Соколов, 2008]. 

В философском наследии Рерихов обосновывается космиче-
ская природа культуры. Человек – главный инструмент эволюции, 
а движущие силы и закономерности исторического процесса – 
взаимодействие «субъект – объект», двойственность «дух –  
материя», энергетическое поле культуры, способное воспринять 
импульсы высших миров. Как формулирует известный ученый 
Л.В. Шапошникова, один из ведущих исследователей наследия 
Рерихов, культура есть самоорганизующаяся система духа. Соот-
ветственно, культура интерпретируется как энергетическое поле, в 
котором происходят процессы самоорганизации. В этих процессах 
важнейшим условием выступает импульс от более высоких само-
организующихся систем. Поэтому можно говорить о таком явлении, 
как энергетическое поле культуры, которое неразрушимо на энерго-
информационном уровне, что отличает культуру от цивилизации, 
которая разрушается вместе с ее материальными носителями. 

В этом схожесть концепции Рериха и понимание культуры и 
методы ее изучения с точки зрения системного подхода и синерге-
тики, где культура рассматривается как открытая самоорганизую-
щаяся полиморфная система, находящаяся в постоянном взаимо-
действии как с другими культурами, так и со средой обитания.  
В этом взаимодействии она одновременно является и «донором», и 
«акцептором», и субъектом, и объектом. Изучение функциониро-
вания культуры как открытой системы с точки зрения семиотики 
наметил Ю.М. Лотман в работе «Культура и взрыв» [Лотман, 2000, 
с. 12–149], описывая непредсказуемые пути семиозиса в момент 
«взрыва» в художественном творчестве – создания новых или пе-
реосмысления уже существовавших семиотических систем.  

Процесс культурогенеза в философии Рерихов рассматрива-
ется с совершенно неожиданной для современной гуманитаристи-
ки точки зрения – в нем субъектами эволюции выступают куль-
турные герои, которые были с человечеством от начала времен, 
словно ведя его за руку. Их творчество неразрывно связано с кос-
мосом и импульсами Высшего. Через культуру проявляются  
аспекты самой Вселенной: ее бесконечность, неуничтожимость, 
иерархичность, скачкообразное развитие – взрывами, революция-
ми. Культура одухотворяет земную косную материю, соединяет 
Небо и Землю. 



 40 

Эта концепция рассматривает культуру и человека в контек-
сте энергетического мировоззрения и космической эволюции, в 
чем перекликается с философскими работами русских космистов 
начала ХХ в. – Бердяева, Вернадского, Циолковского, Флоренского, 
Чижевского и др. Чижевский, например, считал и, более того, до-
казывал на основе эмпирических наблюдений за деятельностью 
Солнца, что космос определяет исторические процессы и процес-
сы культурогенеза. Этой же теории придерживался Лев Гумилев. 
Но особенность концепции Живой Этики в том, что она подразу-
мевает существование одухотворенного Космоса, в котором дей-
ствуют разумные и более высокоорганизованные силы. 

Изучая семиотическое пространство культуры, Ю.М. Лот-
ман приходит к выводу, что граница между ними служит фильт-
ром, превращающим хаос внешнего мира в структурированный 
текст [Лотман, 1992]. То же можно сказать и про культуру как  
таковую, если рассматривать ее в космическом контексте, – она 
превращает внешние импульсы в символы и тексты, в материали-
зованные творения человеческого духа, в культурное наследие, с 
тем чтобы эти импульсы и дальше подпитывали человечество и, 
принятые, готовили его к новым ступеням эволюции.  

По мнению Л.В. Шапошниковой, культура в пространстве 
нашей планеты выполняет роль «медиатора», не только привнося 
новые импульсы Вселенной, но и обеспечивая их трансформацию, 
адаптацию к условиям Земли, тем самым оберегая ее от «сгора-
ния» – как несовершенный элемент в сети излишне высокого на-
пряжения. При этом необходимо отметить фундаментальную не-
однородность культуры – всегда можно выделить ее центры, ядра, 
через которые, если можно поэтически выразиться, протянуты  
серебряные нити, соединяющие Небо и Землю, и – лакуны, пери-
ферии, где пространство «отдыхает» от напряженного духовного 
творчества. Причем на локальном уровне центрами культуры мо-
гут оказываться и природные объекты, что особенно характерно 
для архаических сообществ. «Священные рощи, священные реки, 
священные горы были связаны с экологией местности, где жили 
люди, поклонявшиеся им. На них распространялись определенные 
табу, мудро и строго регулировавшие необходимое экологическое 
равновесие огромных территорий. Включение самой природы в 
цельную систему “Культура – цивилизация” было одной из харак-
терных и важнейших особенностей самой системы. Это единение с 
природой, умение жить в ритме с ней являлись тем важнейшим 
средством первоначального синтеза, которое делало элементы 



 41

Культуры и цивилизации подчас столь неразличимыми» [Шапош-
никова, 2011, с. 56]. Сейчас это понимание человечество пытается 
возродить, выделив категорию природного наследия и особо охра-
няемых природных территорий. 

Здесь мы вплотную подходим к тому, что, реализуясь в про-
странстве, любая культура становится пространственным явлени-
ем, и в этом концепция Рериха оказывается созвучной концептам 
ноосферы и пневматосферы, на которых сейчас строится абсолют-
ное большинство исследований взаимодействия человека и среды 
обитания, человечества и планеты.  

Концепция ноосферы, разработанная В.И. Вернадским и 
Тейяр де Шарденом при участии Ле Руа, констатирует, что дея-
тельность человека становится геологической силой и что особым 
фактором воздействия на окружающую среду является его мысль, 
направляющая эту деятельность. Под воздействием идей изменя-
ются техногенные процессы и, как следствие, меняет свой облик 
оболочка Земли. С развитием нового агента биосфера, сфера живо-
го вещества, начинает претерпевать качественные изменения и 
эволюционировать в ноосферу.  

Ноосфера Шардена представляется более целостною, «чем 
все предшествующие покровы, она действительно новый покров, 
“мыслящий пласт”, который, зародившись в конце третичного пе-
риода, разворачивается с тех пор над миром растений и животных – 
вне биосферы и над ней» [Шарден, 1992, с. 149]. По Шардену, 
ткань Универсума имеет «фундаментальную зернистость» и 
структурируется наличием нитей (волокон), которые сейчас мы бы 
определили как ядра и коммуникационные механизмы культуры, 
разворачивающиеся в пространстве. «Из ноосферной парадигмы 
Тейяра де Шардена выявляется как пространственная «горизон-
таль», «центры синтеза» и ноосферной трансформации, так и вре-
менная «вертикаль», на которую последовательно «нанизываются» 
ноосферные структурные слои» [Шишин, 2003, с. 62], – «вертикаль» 
и «горизонталь» пересекаются именно в тех центрах синтеза, семи-
озиса и культурогенеза, где сосредоточено культурное наследие.  

Вернадский писал о том, что преобразование биосферы в 
ноосферу идет с помощью особого рода энергии – энергии челове-
ческой культуры, или культурной биогеохимической энергии 
[Вернадский, 1991, с. 126]. Она проявляется как геологическая си-
ла, «материализуется» в изменении окружающей среды с помо-
щью земледелия, скотоводства, промышленности.  



 42 

Исследуя эволюцию биосферы в ноосферу, Вернадский не-
однократно подчеркивал закономерность этого процесса. Он рас-
сматривал историю культуры человечества, систему существо-
вавших на протяжении веков культурных центров – Халдейское 
междуречье, долину Нила, Египет, доарийскую Северную Индию, 
Северный Китай – и подчеркивал многотысячелетний (но перио-
дический, а не постоянный) характер связей между ними, обозна-
чая, таким образом, единство и внутреннее разнообразие культурно-
го пространства Земли с незапамятных времен. Он обращает особое 
внимание на «одновременное» (примерно в V–IV вв. до н.э.) движе-
ние религиозной и философской мысли, в результате которого 
«впервые идея единства всего человечества, людей как братьев, 
вышла за пределы отдельных личностей <...> и стала двигателем 
жизни и быта народных масс или задачей государственных образо-
ваний» [Вернадский, 1991, с. 37]. Позднее это свойство «синхрон-
ности» идей современный классик культурной антропологии  
Вяч. Вс. Иванов объяснит тем, что ноосфера «как бы включает в 
себя, хотя бы отчасти, свое будущее» [Иванов, 2004, с. 46] – мат-
рицы еще не созданных творений культуры и еще не оформленных 
научных идей, которые имеют свойство воплощаться практически 
одновременно и независимо друг от друга в разных частях Земли. 
С точки зрения философии культуры Н.К. Рериха это явление объ-
ясняется более логично – как результат Высших импульсов, реали-
зующихся одновременно и обеспечивающих новый этап эволюции 
человечества. В концепции Л.Н. Гумилева эти импульсы обозна-
чены как пассионарные. 

Сегодня часто «забывают» о том, что создатели концепции 
ноосферы Вернадский и Шарден, рассматривая ноосферу как про-
дукт в основном научной мысли, представляли ее в аксиологиче-
ском ключе – как некое благое изменение качества пространства 
Планеты, как новую, более высокую ступень его эволюции 
(вспомним мысль о культуре-«медиаторе», обеспечивающей нашу 
эволюцию). Ручательством дальнейшего существования мировой 
цивилизации Вернадский полагал «сознание нравственной ответ-
ственности ученых за использование научных открытий и научной 
работы для разрушительной, противоречащей идее ноосферы,  
цели (выделено мной. – О. Л.)» [Вернадский, 1991, с. 45]. Тем са-
мым ноосфера подразумевалась как область примата не только 
науки, но и культуры с ее ценностными установками. И разум в 
концепции «сферы разума» трактовался в расширительном ключе, 
как духовно-культурная деятельность в целом.  



 43

Современные исследователи полагают, что целесообразно 
развести понятия «ноосфера» (конкретно-историческое состояние 
сферы бытия человеческого сознания) и «Ноосфера» (некое иде-
альное, мыслимое в доступных человеку формах рефлексии). 
«Анализ работ В.И. Вернадского позволяет утверждать, что для 
него “ноосфера” есть состояние биосферы, которое связано с 
функционированием в ней разума, научной мысли цивилизованно-
го человечества, а “Ноосфера” есть некоторое будущее состояние 
космопланетарной системы (организованности), которое возникает 
в перспективе, когда человечество в той или иной мере сможет 
осуществить оптимизационные и гармонизационные процессы 
глобальной среды обитания человека» [Смирнов, 2000, с. 105], при 
этом вводится понятие «ужасной ноосферы» – «ноосфераты», той, 
в которой мы живем. 

Ценностные аспекты учения о ноосфере развивают преиму-
щественно экологи. Они более, чем представители других наук, 
имеют дело с реальностью экологического кризиса, вызванного 
отсутствием ценностей в современном обществе, или по крайней 
мере их игнорированием при принятии экономических и полити-
ческих решений, затрагивающих состояние окружающей среды: 
«Ноосфера – это сфера Разума и Нравственности, когда наиболее 
полно раскрываются сущностные интересы человека – духовные и 
интеллектуальные, когда достигают высокой степени развития та-
кие планетарные явления, как наука и культура» [Муравых, 1997, 
с. 117]. По сути современная философия ноосферы (но не совре-
менная теория культуры) оказывается практически полностью 
коррелирующей с концепцией культуры Рериха. Видимо, когда 
объект рассматривается в планетарном масштабе, становятся не-
существенными заигрывания с масскультурой, на первый план вы-
ступают непреходящие духовные ценности, ибо уже мало кто мо-
жет отрицать, что затяжной кризис современного человечества, 
поставивший планету на грань необратимой экологической ката-
строфы, имеет духовную природу. Вернадский же, поскольку раз-
рабатывал идею ноосферы до овладения человечеством силами 
атома, полагал, что «энергия, доступная человечеству, не есть ве-
личина безграничная, так как она определяется размерами биосфе-
ры. Этим определяется и предел культурной биогеохимической 
энергии» [Вернадский, 1991, с. 131].  

Роль культуры в ноосферогенезе – вопрос, который еще не 
разработан современной наукой. По мнению М.Ю. Шишина, кото-
рый попытался решить эту задачу в рамках философии культуры, 



 44 

в ее аксиологическом понимании, – как система вечных ценностей 
культура задает идеал ноосферного существования. С точки зре-
ния синергетической концепции «культура выполняет в отноше-
нии ноосферогенеза функцию целевой детерминации (детермина-
ции будущим)» [Шишин, 2003, с. 146] – она создает те образы, 
идеи, архетипы, которые впоследствии реализуются в пространст-
ве, на земной поверхности. В этом отношении современные иссле-
дования сближают концепции ноосферы и пневматосферы.  

Концепция пневматосферы как встречная теория к учению о 
ноосфере была выдвинута Павлом Флоренским. Он определял 
пневматосферу как сферу высших духовно-нравственных ценно-
стей, где накапливается и из которой транслируется духовный 
опыт человечества, который может воплощаться как в артефактах 
и текстах, так и в ландшафтах. В более поздних исследованиях уже 
более явно, чем в оригинальной концепции, прослеживается вклю-
ченность в пневматосферу артефактов и символов, как проявление 
гармонии духа и косной материи: «Например, гармония воплоще-
на в афинском Акрополе, храме Покрова-на-Нерли, идеал мате-
ринства – в иконе “Владимирской Богоматери”, “Сикстинской 
Мадонне” и так далее. В этой сфере духа, пневматосфере, <…> 
находятся не только высшие и вечные ценности, но и всеми при-
знаваемые и, что особенно важно, практически “без перевода” по-
стигаемые. Не важно, из какой страны приехал человек в Афины, 
не важно, на каком языке он говорит и каков его культурный уро-
вень, – афинский Акрополь не оставит его равнодушным. И чем 
глубже художественное, философское, духовное и эстетическое 
восприятие у зрителя, тем больше он сможет проникнуть в глуби-
ну культурного объекта, тем большее число слоев и смыслов раз-
вернутся для него при постижении артефакта культуры» [Шишин, 
2003, с. 138]. В свете теории кросскультурных коммуникаций инте-
ресен постулат отдельных культурных «реперов», «вех», не нуж-
дающихся в интерпретации из-за их всеобщности. Пневматосфера 
выступает в роли эйдетического пространства, подразумевающего 
сплошность, универсальность и однородность, реализуя в себе 
высшую составляющую культуры, в то время как ноосфера при 
всеохватности подразумевает внутреннее разнообразие, подобно 
биосфере и литосфере.  

Согласно концепции Рериха, культура имеет непосредствен-
ное отношение к энергии мысли и творчеству духа. При этом дух 
рассматривается как особый вид материи и высокий по своему 
уровню вид энергии, которая в системе Живой Этики носит назва-



 45

ние огненной энергии. Творчество духа, с одной стороны, высту-
пает посредником, проводником влияний Космоса, с другой – об-
ладает способностью вовлекать в свою орбиту нужные элементы и 
явления, соединяя небо и землю (высшие энергии и грубую мате-
рию). Этот процесс имеет результатом как эволюцию духа челове-
ка-творца, так и одухотворение материи. Эта положение близко 
учению Павла Флоренского, который на примере чудотворных 
икон писал о способности культуры преображать косную материю, 
утончать ее физические свойства, в современной терминологии –  
о «проявлении тонкоматериальной (эйдетической) составляющей в 
артефактах культуры» [Шишин, 2003, с. 131]. Вполне возможно 
это свойство культуры транслировать на отдельные участки зем-
ной поверхности, о чем пишут современные культурологи: «Куль-
тура как самоорганизующаяся система духа, будучи неотъемлемой 
от творчества, преображает окружающую материю, способствуя ее 
утончению… <…> Постепенно преображается и та территория, на 
которой сосредоточено большое собрание культурных сокровищ, 
так как она заключает в себе высокую энергетику творений духа 
человека…» [Соколов, 2008, с. 15]. 

Пакт Рериха, один из первых договоров в защиту культурно-
го наследия, приобретает особое значение в рассмотренном выше 
контексте ноосферной реальности. Пакт, содержащий общие, 
принципиальные положения об охране культурных ценностей, мог 
быть воплощен в действие посредством заключения как всемирно-
го, так и регионального договоров. Универсален и предмет регу-
лирования этого договора – культурные ценности и культурные 
институты, а также регламент применения – как во время мира, так 
и в случаях вооруженных конфликтов. Принципиально, что поло-
жение о защите объектов носит в Пакте безусловный характер и не 
ослабляется оговорками о военной необходимости, снижающими 
эффективность охраны культурных ценностей в условиях воору-
женных конфликтов. «Учреждения, Коллекции и Миссии таким 
образом могут выставить отличительный Флаг (красная окруж-
ность с тремя кружками в середине на белом фоне), который даст 
им право на особенное покровительство и уважение со стороны 
воюющих Государств и народов всех высоких Договаривающихся 
Сторон» [Знамя … , 1995, с. 26]. Охранительное значение этого 
знака, Знамени Мира, предполагалось не только во время военных 
конфликтов. Сам Рерих трактовал этот символ как прошлое, на-
стоящее и будущее в едином круге Вечности. Это единство трех 
ипостасей времени необходимо для устойчивого развития общест-



 46 

ва и подразумевает культурную преемственность, базирующуюся 
на непреходящих ценностях. «…Для нас Знамя Мира является во-
все не только нужным во время войны, но, может быть, еще более 
нужным каждодневно, когда без грома пушек часто совершаются 
такие же непоправимые ошибки против Культуры» [Знамя … , 
1995, с. 68]. «Повелительно принять немедленные меры, чтобы 
оградить от опасности благородное наследие Прошлого для слав-
ного Будущего. Это произойдет тогда, когда все страны торжест-
венно поклянутся охранять сокровища Культуры, которые, в сущ-
ности, принадлежат не одному народу, но миру. Этим путем мы 
можем создать еще одно приближение к расцвету Культуры и Ми-
ра», – писал Николай Константинович Рерих в своей статье о Зна-
мени Мира [там же, с. 105]. 

Н.К. Рерих особо отмечал необходимость общественной ох-
раны культурного наследия, что предусмотрено в положениях 
Пакта. В своих выступлениях и статьях он не раз подчеркивал 
воспитательное значение Пакта. Если уважение к духовной ценно-
сти памятников культуры не было воспитано, не было глубоко 
осознано, то условности внешней культурности осыпаются, как 
неправильно положенная штукатурка, и проявляется лик разруши-
теля во всем его безобразии. И не так уж важно, что служило оп-
равданием или поводом для разрушения – война, религия или без-
денежье. 

Опознавательные знаки должны присутствовать на культур-
ных объектах и учреждениях и в мирное время, такова была мысль 
Н.К. Рериха. Знак, предложенный Рерихом, Знамя Мира, был при-
зван изменять семантику культурного ландшафта (которая сама по 
себе имеет воздействие на сознание и подсознание человека), со-
ответственно усиливая значение культурного наследия для воспи-
тания национального самосознания. 

Защищая культурное наследие, объявляя о его приоритете, 
Пакт Рериха фактически закреплял в пространстве планеты необ-
ходимость сохранения базиса культуры будущего – те накопления 
духовной энергии, которые сосредоточены в артефактах, памятни-
ках, текстах, священных местах и проч. Современные междуна-
родные и тем более российские внутригосударственные правовые 
документы в защиту культурного наследия не подразумевают без-
условный приоритет культуры, что в большинстве случаев ведет к 
утрате ценностей, имеющих не только национальное, но и мировое 
значение. Тем не менее мы не должны забывать, что, сохраняя 
всепланетную ткань культуры, мы сохраняем те самые целевые 



 47

детерминанты, способные вывести реальность нашей планеты из 
состояния ноосфераты на уровень Ноосферы. Сохраняемое и на-
копляемое культурное наследие призвано трансформировать, 
утончать не только коллективное сознание человечества, но и ма-
терию земной поверхности, а может быть, и ее глубин. 

«Семя брошено, а как и где оно будет расти – не нам судить» 
[Рерих Н., 1995а, с. 642]. 

 



 48 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

ЦЕНТРАЛЬНО-АЗИАТСКАЯ ЭКСПЕДИЦИЯ1  
 

Хочу видеть вас идущими по лицу мира, когда от множест-
ва границ стираются народности. Как можем летать, когда при-
шпилены на маленький гвоздик?! Удумать надо, как человечеству 
нужны путешествия! 

Учение Живой Этики. Община, §93 
 

Все полно знаками. Лишь не просмотрите. Смотрите зор-
ко и радостно, и подвижно.  

Н.К. Рерих 
 
Через пустыни и горные цепи Азии к 30-м годам прошлого 

века пролегли маршруты экспедиций великих русских путешест-
венников – Н.М. Пржевальского, В.И. Роборовского, Г.Н. Потанина, 
братьев В.Е. и Г.Е. Грумм-Гржимайло, П.П. Семенова-Тяншанс- 
кого, В.А. Обручева, П.К. Козлова – и западных ученых – Отто 
Франке, Свена Гедина и др. Путешествие Н.К. Рериха по Цен-
тральной Азии было особенным, поскольку экспедицией руково-
дил известный мыслитель и художник, имеющий свою концепцию 
культуры и ее истории, в ней участвовали также философ Елена 
Ивановна и ученый-востоковед Юрий Николаевич Рерихи. Это 
определило значимость и многомерность ее результатов. 

Экспедиции был присущ свой особый подход к изучению 
пространства культуры, которую Н.К. Рерих трактовал как Почи-
тание Света (Cult-Ur). Неразрывно связана с этой экспедицией 
была реальность священных мест Азии, обителей духовных Учи-
телей Востока – легендарной Шамбалы. Караван экспедиции пе-
редвигался известными тропами, но «казалось, что легенды и 
рассказы о Заповедной Стране, Мудрецах и Камне ожили на его 
                                                 

1 Использованы статьи [Лавренова, 2009; Лавренова, 2012; Лавренова, 2021]. 



 49

маршруте. Караван шел по какой-то особой, тайной тропе. И если 
сам экспедиционный маршрут был достоянием обычных истори-
ков, то тайная тропа пересекала пространство “помимо истори-
ков”. <…> Караван имел прямое отношение к важнейшему пла-
нетарному процессу – формированию нового эволюционного 
мировоззрения. Николай Константинович называл его энергети-
ческим. Оно нашло свое отражение и объяснение в книгах Живой 
Этики и в философских работах Елены Ивановны Рерих, в очер-
ках и картинах самого Николая Константиновича» [Шапошнико-
ва, 1994, с. 10].  

Вышедшие по результатам экспедиции книги Николая и 
Юрия Рерихов, безусловно, обогатили человечество новыми зна-
ниями, а собранный материал стал основой научного института – 
Института гималайских исследований «Урусвати», но этим ее зна-
чение не исчерпывается. В частности, на маршруте экспедиции бы-
ло собрано несколько новых книг философского учения Живая 
Этика. 

Экспедиция проследовала и в географическом, и в полити-
ческом, и в культурном пространствах. Караван, груженый необ-
ходимыми вещами, палатками и продовольствием, преодолевал 
не только высокие перевалы, горные реки, пустыни и соляные 
болота, но и сопротивление чиновников, козни английской раз-
ведки, напряженность политических отношений в спорных ре-
гионах Центральной Азии, на которые явно или тайно претендо-
вали великие державы того времени. Но в отличие от других 
научных экспедиций, Рерихи перемещались также и в сакраль-
ном пространстве Азии, искали и находили скрытые смыслы ее 
духовного пространства.  

 
 



 50 

Маршрут 
 

Основной маршрут экспедиции выразился в следующем 
обширном круге по серединной части Азии. 

Дарджилинг, монастыри Сиккима, Бенарес, Сарнат, Се-
верный Пенджаб, Равалпинди, Кашмир, Ладак, Каракорум, Хо-
тан, Яркенд, Кашгар, Аксу, Кучар, Карашар, Токсун, Турфанские 
области, Урумчи, Тянь-Шань, Козеунь, Зайсан, Иртыш, Новони-
колаевск, Бийск, Алтай, Ойротия, Верхнеудинск, Бурятия, Троиц-
косавск, Алтын-Булак, Урга, Юм-бейсе, Анси-Джау, Шибочен, 
Наньшань, Шарагольчи, Цайдам, Нейджи, Хребет Марко Поло, 
Кокушили, Дунгбуре, Нагчу, Шендза-Дзонг, Сага-Дзонг, Тингри-
Дзонг, Шекар-Дзонг, Кампа-Дзонг, Сепола, Ганток, Дарджилинг. 

Следуя по горным перевалам перейденным, мы получаем 
следующий лист 35 перевалов, от 14 000 до 21 000 футов. 

Соджи-Ла, Кардонг-Ла, Караул-Даван, Сассер, Дабзанг, 
Каракорум, Сугет, Санджу, Урту-Кашкариин-Дабан, Улан-
Дабан, Чахариин-Дабан, Хенту, Нейджи-Ла, Кукушили, Дунг-буре, 
Танг-Ла, Кам-Ронг-Ла, Тазанг-Ла, Ламси, Наптра-Ла, Тамакер, 
Шенца, Ланце-Нагри, Цаг-Ла, Лам-Линг, Понг-Чен-Ла, Дончен-
Ла, Санг-Мо-Ла, Киегонг-Ла, Цуг-Чунг-Ла, Чжя-Ла, Уранг-Ла, 
Шару-Ла, Гулунг-Ла, Сепо-Ла. 

Н.К. Рерих. Сердце Азии 
 
Первая часть маршрута Центрально-Азиатской экспедиции 

пролегала по путям, уже пройденным русскими исследователями – 
через Кашмир, Каракорум, Куньлунь, Кашгар, через Урумчи и 
Джунгарию к озеру Зайсан. Оказавшись на территории Советского 
Союза, экспедиция проследовала в Москву, из Москвы – на Алтай. 
Вторая часть экспедиции стала новой страницей в исследованиях 
Центральной Азии, так как шла по еще не пройденному маршруту – 
из Улан-Батора через Гоби, Наньшань, Цайдам и Восточный Ти-
бет. Как справедливо заметил известный советский географ Юрий 
Константинович Ефремов, Н.К. Рериху «первому из русских лю-
дей удалось осуществить вековую мечту отечественных исследо-
вателей – совершить то, чего не смогли сделать ни Пржевальский, 
ни Роборовский, ни Потанин, ни Козлов, – пересечь с севера на юг 
все Тибетское нагорье, Трансгималаи и Гималаи с выходом на  
Индию» [Ефремов, 1960, с. 255]. Было пройдено свыше 25 тыс. км, 
пересечены две пустыни, преодолены 35 высокогорных перевалов, 
многие из которых путешественники впервые нанесли на карту.  

Центрально-Азиатская экспедиция под руководством  
Н.К. Рериха начала свой путь с Гималаев. Гималаи, Ладак, Кара-



 51

корум, Куньлунь, Алтай, Тибет – все эти высокогорные страны 
были не столько препятствиями на пути каравана, сколько особы-
ми смысловыми вехами на пути экспедиции.  

Знакомство с Гималаями началось в Сиккиме – небольшом 
княжестве на севере Индии. Над Сиккимом возвышалась величе-
ственная Канченджанга (8585 м), у одной из пяти вершин которой, 
по преданию, находился вход в священную страну Шамбалу.  
В Сиккиме были собраны этнографические коллекции и предметы 
тибетского искусства – создана коллекция тибетских танок, кото-
рые Ю.Н. Рерих описал в монографии «Тибетская живопись»  
[Roerich G., 1925] – одной из своих первых работ, ставшей фунда-
ментальной для мирового востоковедения.  

В марте 1925 г. Рерихи переместились из Восточных Гима-
лаев к Западным, в Кашмир. Большую часть времени провели в 
Гульмарге, на взгорьях Пир-Панджала, где совершались приготов-
ления к длительному путешествию. Кашмир, как перекресток 
древних путей, впитавший в себя краски и узоры тех стран, откуда 
шли торговые караваны, чрезвычайно интересовал Николая Кон-
стантиновича.  

Из Кашмира, преодолев всевозможные препятствия, в орга-
низации которых были замешаны британские власти, экспедиция 
выдвинулась в Ладак, Малый Тибет, следуя по караванной дороге 
Шринагар–Лех через перевал Зоджи-ла (3529 м). В Ле, столице 
Ладака, Рерихи по приглашению бывшего короля Ладака жили в 
королевском дворце. Здесь Николай Константинович рисовал близ-
лежащие монастыри и крепости, окрестные горы, долину Инда. Эти 
произведения составили серию «Святыни и твердыни». Ю.Н. Рерих 
продолжил изучение искусства – кашмиро-тибетской деревянной 
резьбы, ранее описанной итальянцем Дж. Туччи.  

В конце сентября 1925 г. караван направился дальше на  
север, к снежным хребтам Каракорума. Экспедиция шла опасней-
шим маршрутом, пять высокогорных перевалов, в числе которых 
Кхардонг-ла (5183 м) и Сассэр (5364 м), миновали за двенадцать 
дней. «На Дапсангском плато экспедиция прошла мимо камня  
с латинской надписью, высеченной экспедицией де Филиппи в 
1914–1915 гг.» [Рерих Ю., 1960, с. 258]. 

9 октября 1925 г. экспедиция прошла перевал Каракорум 
(5575 м), затем миновала перевалы Сугет-дабан (5367 м) (за кото-
рым находился китайский пограничный пункт), Санджу-дабан 
(5075 м) и Санджутаг. 



 52 

В Хотане экспедиция была задержана местными властями и 
простояла до конца января 1926 г. Судя по книге Ю.Н. Рериха, 
первоначально из Синьцзяна предполагалось отправиться через 
Ганьсу в Пекин, а в СССР Рерихи попали под давлением обстоя-
тельств, – возможно, эти строки были рассчитаны на западных чи-
тателей, которым трудно было бы понять поворот экспедиции на 
территорию Советской России. После Хотана полный трудностей 
и опасностей путь пролег через Китайский Туркестан, через горя-
чую Такла-Макан вдоль южных предгорий Тянь-Шаня. В Урумчи 
намеревались пройти горным путем, но местные власти предписа-
ли двигаться в обход, по окраине Турфанской котловины, одной из 
самых жарких и сухих областей на земле. 

В начале лета 1926 г. состоялся важнейший визит в Москву, 
встреча с советскими руководителями и передача послания Ма-
хатм к советскому народу. И только в июле-августе 1926 г. снова 
встреча с горами – роскошным и изобильным Алтаем, куда, как 
отмечал Николай Константинович Рерих, «доходил Благословен-
ный Будда» [Рерих Н., 1992а, с. 132], «где родилось учение о Бе-
лом Бурхане и его благом друге Ойроте» [там же, с. 280]. Здесь 
Рерихи остановились в селе Верхний Уймон, где собирали преда-
ния о заповедной стране духа, которую уходили искать староверы. 
Из Верхнего Уймона делались радиальные маршруты в горы, в 
том числе к подножьям священной горы Белухи.  

После Алтая экспедиция направилась к столице Монголии 
Урге, через несколько лет после народной революции 1921 г. пе-
реименованной в Улан-Батор, где Н.К. Рерих подарил монгольско-
му правительству картину «Великий всадник» («Ригден Джапо – 
Владыка Шамбалы»). Здесь провели зиму 1926–1927 гг., готовясь 
к пути через Гоби на Кукунор и Тибет. Дальше маршрут шел через 
монастырь Юм-Бэйсэ, Аньси, урочище Шара-хулусун. Ю.Н. Рерих 
отмечает, что «островные» оазисы, «расположенные в горных мас-
сивах монгольского Гоби, представляют большой интерес как 
центры расселения кочевого населения в гобийских районах и в 
древности играли значительную роль в жизни кочевых государ-
ственных образований» [Рерих Ю., 1960, с. 259]. В пустыне экспе-
диция отмечала множество оленьих камней, высоких менгирооб-
разных гранитных и песчаниковых глыб, покрытых орнаментом, 
несколько курганов и каменных баб, «совершенно того же харак-
тера, как каменные бабы южнорусских степей. В одном случае от 
каменной бабы в восточном направлении шла длинная аллея про-



 53

долговатых камней, на расстоянии около километра» [Рерих Н., 
1992в, с. 190]. 

Июнь и июль 1927 г. экспедиция провела на берегу Шара-
гола, во время этого стояния было сделано несколько радиальных 
маршрутов по Северному Цайдаму. Был собран «лингвистический 
материал по наречию дэд-монголов (хошутов), тангутов-амдосцев, 
как оседлых, так и кочевых, их соседей банаков и даже голоков» 
[Рерих Ю., 1960, с. 260]. 

Цайдам Рерихи пересекали по новому, никем ранее не прой-
денному маршруту – мимо озера Дабасун-нур (Давасан-нур) и по 
реке Нэйчжи-гол.  

Пройдя Цайдам, экспедиционный караван вышел на границу 
Тибета, на реке Дричу состоялась встреча с пограничниками лхас-
ского правительства. Затем – переход экспедиции через перевал 
Тангла (4993 м) – местопребывание 33 богов и духов. Уже после 
завершения экспедиции на картинах Н.К. Рериха не раз будет за-
печатлен узнаваемый силуэт сверкающего хребта Тангла.  

В октябре 1927 г. на высокогорном плато Чантанг тибетские 
чиновники по наущению английской разведки [см.: Шапошникова, 
1998а, с. 461–483] остановили караван и фактически обрекли экс-
педицию на гибель. Но нищета и невежество тибетцев не могли 
затмить красоту высокогорий и сломить дух путешественников. 
Н.К. Рерих писал пейзажи в период зимнего стояния под Нагчу. 
Позднее, в 1940-х годах, художник создал несколько этюдов, где 
на картоне запечатлены черные палатки на фоне заснеженных гор 
Чантанга. Ю.Н. Рерих во время зимовки собирал материал о ко-
чевниках хорпа. В монастыре Шаруген, где прошла часть зимовки, 
было найдено собрание писаний тибетского добуддийского шама-
низма, или пёна (бон). Кроме того, «экспедиции удалось открыть 
интересные памятники кочевого прошлого Тибета: 

1. Погребения (каменные могилы, курганы). 
2. Мегалитические памятники (менгиры, кромлехи, ряды 

менгиров). 
3. Предметы с орнаментом в “зверином” стиле, обнаружен-

ные в могилах, а также бытующие в современном обиходе кочев-
ников» [Рерих Ю., 1960, с. 260]. 

Когда высокогорный снежный плен закончился и экспеди-
ции было предписано вернуться в Индию в обход столицы Тибета 
Лхасы, путь Рерихов лежал через область Великих Озер Тибета и 
через Трансгималаи. Это был малоисследованный район, здесь 
встречались неразграбленные погребения, интересные археологи-



 54 

ческие находки. В урочище Доринг, к югу от озера Панггонг, была 
найдена и описана группа мегалитов и кромлехов, состоящих из 
двух концентрических кругов камней. 

Трансгималаи перешли через перевал Сангмо-бэртик, на ко-
тором анероид экспедиции показал высоту 7000 м. С перевала 
увидели долгожданные Гималаи. На берега Цангпо (верховья свя-
щенной реки Брахмапутры) вышли у Сага-дзонга.  

В мае 1928 г. Центрально-Азиатская экспедиция вернулась в 
Сикким.  

 
 

«Научные рекогносцировки»  
в условиях политической нестабильности 

 
На наших глазах погибал караван. Каждую ночь иззябшие 

голодные животные приходили к палаткам и точно стучались 
перед смертью. А наутро мы находили их павшими тут же около 
палаток, и наши монголы оттаскивали их за лагерь, где стаи 
диких собак, кондоров и стервятников уже ждали добычу. Из ста 
двух животных мы потеряли девяносто два. На тибетских на-
горьях осталось пять человек из наших спутников: три ламы, 
один бурятский, и два монгола, затем тибетец Чампа и, наконец, 
жена оставленного с нами майора, умершая от воспаления лег-
ких. Даже местные жители не выдерживали суровых условий.  
А ведь наш караван помещался в летних палатках, неприготов-
ленный для зимовки на Чантанге, который считается наиболее 
суровою частью Азии. 

Н.К. Рерих. Сердце Азии 
 
Центрально-Азиатская экспедиция имела много аспектов, ее 

сокровенные смыслы запечатлены в основном в трудах Е.И. и Н.К. 
Рерихов. Н.К. Рерих издал свой путевой дневник как книгу «Алтай – 
Гималаи» [Roerich N., 1929], а также свои размышления о геокуль-
турной реальности (если выразиться в современной научной тер-
минологии) – «Сердце Азии» [Рерих Н., 1929]. Книгу Ю.Н. Рериха 
«По тропам Срединной Азии» [Roercih G., 1931] можно рассмат-
ривать и как одно из документальных свидетельств путешествия, и 
как текст о путешествии, написанный в лучших традициях отече-
ственной науки. Если книги Н.К. Рериха – это скорее философские 
и антропологические эссе, написанные на геокультурном материале, 
то путевой дневник Ю.Н. Рериха выполнен в академическом стиле 
и его также можно было бы назвать «научной рекогносцировкой», 
применив выражение великого русского путешественника 



 55

Н.М. Пржевальского. Основной целью таких рекогносцировок из-
начально было всестороннее и научно обоснованное описание 
пройденных местностей, собирание коллекций. Хотя собственно 
топографические съемки в Центрально-Азиатской экспедиции не 
велись, в книге Ю.Н. Рериха представлена в полной мере визуаль-
ная оценка и анализ характера местности и памятников культуры 
по маршруту следования, особенностей местного быта.  

«Для путешественника, в высоком значении этого слова, 
требуется сочетание многих незаурядных физических и нравст-
венных качеств, без чего крупный успех дела, даже при лучшей 
внешней обстановке, мало будет обеспечен. Откровенно говоря, 
путешественником нужно родиться, да и пускаться вдаль следует 
лишь в годы полной силы», – писал Н.М. Пржевальский [цит. по: 
Козлов, 1947, с. 25]. Великий русский путешественник учил, что 
«необходимо более всего наблюдать, то есть собирать голые фак-
ты», вести записи на свежую память.  

Как полагал Ю.Н. Рерих, в орбиту исторических судеб Цен-
тральной Азии (позднее он напишет фундаментальный труд «Ис-
тория Средней Азии») входили великие культурные очаги древно-
сти, такие как Иран, Индия, Китай и в меньшей степени Древний 
Восток и Византия. Поэтому, хотя маршрут экспедиции Н.К. Ре-
риха проходил исключительно в континентальных районах, дыха-
ние обширных пространств от моря до моря присутствует в книгах 
отца и сына – в описании караванных путей, встреченных палом-
ников, номадов. По мере описания пути становится зримым свое-
образный рисунок дорог и караванных путей, открывается кара-
ванная и кочевая Азия – особая культура, спровоцированная 
природой пустыни, которая «оказывает необычное, почти сверхъ-
естественное воздействие на каждого, кто хоть раз путешествовал 
по ее пространствам» [Рерих Ю., 2012б, с. 259] и побуждает к 
движению.  

Рерих-художник на холстах и в книгах рисует красочные 
пейзажи, в том числе описывая словами пластику гор и холмов и 
их краски. По маршруту экспедиции были созданы сотни картин и 
набросков. В карандашных скетчах Николая Константиновича уз-
наваемо вырисовывается морфология горного ландшафта, словами 
он помечает в каждой плоскости ее цвет, часто обозначая его соче-
танием художественных красок.  

Современные исследователи текстов о путешествиях отме-
чают существенную их особенность: «Где перемещение в про-
странстве – там и пересечение границ. Не только географических 



 56 

или политических, но также (и может быть, в первую очередь) 
культурных. А это уже проблематика “образа Другого”: статус пу-
тешественника располагает и иногда даже вынуждает к вынесению 
суждений об увиденном…» [Толстиков, Кошелева, 2010, с. 6].  
Антропологические заметки Н.К. Рериха свидетельствуют о глу-
боком проникновении в иную культуру, суждения выносятся не 
отстраненно, а с непосредственным и заинтересованным участием 
в увиденном.  

Центральная Азия представляла собой на тот момент взры-
воопасный паровой котел из-за внутренних конфликтов, к тому же 
то и дело ощущалось влияние враждебных сил, стремящихся за-
труднить научную и художественную работу, – как позже выяс-
нится, многие из препятствий и главное – зимнее стояние на Чан-
танге, в Тибете, были организованы английской разведкой, 
которая была не заинтересована в благополучном возвращении 
Рерихов в Индию. Но Н.К. Рерих за всеми этими перипетиями ви-
дит корнем зла невежество, будь то самодурство правителя Хота-
на, остановившего экспедицию и запретившего писать картины, 
или тибетские власти, фактически обрекшие караван на верную 
смерть, оставив его зимовать на высокогорье в летних палатках.  

Кроме этих двух вопиющих случаев, в регионе в тот период 
происходили крупные и мелкие вооруженные конфликты, которые 
отражались на потоках беженцев и умонастроениях местного на-
селения. Взаимоотношения местных и центральных властей были 
довольно странными, что отражалось и на караване – пекинские 
паспорта, пересланные Рерихам в Индию через китайского посла в 
Париже, не признавались в Синьцзяне, одной из провинций Китая, 
а документы, выданные на проход экспедиции в Тибет, оказались 
абсолютно бессильными перед скрытыми инсинуациями англий-
ских резидентов, поскольку Тибет находился под протекторатом 
Великобритании.  

Против экспедиции устраивались провокации, как, напри-
мер, агрессивное недовольство торгоутов, организованное чинов-
никами Карашара для того, чтобы помешать идти в Урумчи гор-
ным, более коротким и прохладным путем. Были и бандитские 
нападения. К ним готовились – перед выходом из Урги в сторону 
Тибета, например, в штат экспедиции набирали опытных стрелков, 
охотников и проводили специальные военные учения, чтобы каж-
дый знал свою роль и место в случае нападения, а Ю.Н. Рерих, 
имевший также военное образование, был ответственным за безо-
пасность. Перед лицом приближающейся опасности спокойно, со 



 57

знанием дела даются распоряжения по отряду, ситуация преломля-
ется в пользу участников экспедиции, и противники еще потом 
приходят в лагерь «с мирным визитом», чтобы убедиться, дейст-
вительно ли хорошо вооружены путешественники, как это было в 
случае нападения голоков на подступах к Тибету. Один из участ-
ников экспедиции, полковник В.П. Кордашевский, присоединив-
шийся к Рерихам в долине р. Шарагол на пути в Тибет, в своих 
путевых заметках рисует схему столкновения с голоками и схему 
последующих укреплений лагеря, благодаря которым удалось 
одержать победу над опасным противником [Декроа, 2000, с. 120]. 
Во многом благодаря продуманной умелой организации обороны 
лагеря удалось избежать кровопролитной стычки с разбойниками, 
к которым должно было подойти подкрепление.  

Долгие пять зимних месяцев Рерихам пришлось провести в 
невыносимых условиях на высоте свыше четырех тысяч метров. 
Хотя снаряжение экспедиции было тщательно продумано и для 
этого участка маршрута были привезены из США так называемые 
канадские палатки, они не были рассчитаны на морозы высокого-
рий, поскольку предполагалось миновать Тибет до наступления 
зимы. Гибли животные каравана, умирали люди, оставшиеся в жи-
вых пытались согреться. Экспедиции было запрещено двигаться 
вперед и возвращаться назад. Н.К. Рерих вспоминает: «Опять мо-
розы, вихри, запрещение покупать пищу и сноситься с проходя-
щими караванами. <…> И так каждый день среди мерзлой равни-
ны с вялыми мрачными очертаниями мертвых гор. <…> Просили 
пустить нас в ставку Кашёпа в Каме, ответили: [“Ме, ме, ме”, что 
значит] “нельзя”. Просили пропустить нас Восточным Тибетом – 
опять “ме, ме, ме”. Просили вообще отпустить нас назад – “ме, ме, 
ме”. Все “ме, ме, ме”» [Рерих Н., 1992а, с. 306]. Ю.Н. Рериха запи-
сывает в один из дней: «6 ноября 1927. Снег продолжал идти всю 
ночь и следующий день. Нам пришлось оставаться в палатках. Все 
были измучены ужасным морозом, из-за которого наши силы были 
на исходе. На такой большой высоте сохранить тепло в палатке – 
это за пределами возможного. Развести огонь во всех палатках бы-
ло нельзя, поскольку у нас был крайне скудный запас аргала на 
каждый день, и его едва хватало на нашу кухню и кухню наших 
монголов. Нам приходилось согреваться ходьбой по лагерю – по 
дорожкам, протоптанным специально для этого. Посидев полчаса 
в палатке, приходилось снова вставать и идти, чтобы согреться; и 
так – целый день. Чтобы сохранить наши ноги в тепле, мы сделали 
большие войлочные сапоги из верблюжьих седел умерших живот-



 58 

ных» [Рерих Ю., 2012б, с. 440]. В этом сдержанном описании – 
суровая правда отчаянной борьбы за жизнь каравана, поставленно-
го тибетскими чиновниками на грань уничтожения. 

Но экспедиция преодолела все препятствия. Сам по себе 
этот путь был примером духовного и научного подвижничества, 
которое сложно представить современным путешественникам. 

 
 

Идея Общины в Живой Этике  
 

Вы понимаете, что без общины Земля жить не может. 
Вы понимаете, что без расширения небесных путей существова-
ние становится ничтожным. Новый Мир нуждается в новых 
границах. У ищущих должна быть дорога. Разве она узка по всему 
небосклону? Счастье в том, что искатели не должны приникать 
ухом к земле, но могут обратить взгляд на духовную высь. Лучу 
легче искать поднятые головы. И каждое движение мира обу-
словлено общиною. 

Учение Живой Этики. Община, §29 
 

Утверждающий общину способствует ускорению эволю-
ции планеты. Всякое окаменение и неподвижность будут озна-
чать возвращение к первичным формам. 

Обратите внимание на историю прошлого; вы увидите 
ясные толчки преуспеяний, вы наглядно увидите, что эти толчки 
совпадают с проявлением идеи Общины-сотрудничества. Разру-
шались деспотии, проникали достижения науки, возникали новые 
способы труда, сияли благие дерзновения, когда развертывалось 
знамя сотрудничества. 

Если бы человечество чаще мыслило о сотрудничестве, 
оно давно уже вступило бы в мировое понимание Общего Блага. 

Учение Живой Этики. Община, §212 
 
Маршрут Центрально-Азиатской экспедиции проходил по 

Советской России с заездом в Москву. Вокруг этого визита мно-
жатся разные домыслы. Но у этого визита была своя глубинная 
подоплека, укорененная не в политических интригах, а в филосо-
фии космического мировоззрения и в идеях общины, которые в 
учении Живой Этики поднимались на космическую высоту. Этой 
идее была посвящена одна из книг Живой Этики – «Община» – и 
именно она была привезена в Москву как дар, вместе с посланием 
Махатм. Но здесь она не была понята и принята, и Рерихи издали 
ее в Урге. Еще один вариант издания был сделан в Риге, но там из 
текста были изъяты имена Ленина и Маркса, которые в ургинской 
книге упоминались неоднократно в самом позитивном ключе. 



 59

Живая Этика – это текст, который постоянно меняется в зави-
симости от состояния сознания читающего. Более того, этот текст, 
вернее, его восприятие, меняется и в зависимости от исторической 
ситуации, от того, что происходит в мире сегодня. И вполне логич-
но понимать и трактовать Живую Этику в актуальном историческом 
и событийном контексте. Было бы ошибкой пытаться познать это 
философское учение, не пытаясь анализировать, во-первых, той ис-
торической ситуации, в которой она была создана, во-вторых, со-
временные события, новейшие открытия науки, новые веяния фило-
софской мысли. Именно так открываются новые глубины текста, 
становится более очевидной вечность изложенных там истин и воз-
можность их применимости в самых разных аспектах нашего бытия.  

Идея Общины – один из таких аспектов, который обретает 
разные прочтения в разные исторические периоды. Эта идея не но-
вая, и Живая Этика была не первым философским произведением, 
которое всесторонне осмысливает общину как социальное явления.  

Но есть важные аспекты, которые показывают особенность 
точки зрения Живой Этики. Для того чтобы эти особенности были 
понятны, нужно посмотреть на философское учение в историче-
ской перспективе.  

Если заглянуть в социальную и духовную жизнь Древнего Вос-
тока, в античность, то известны и тексты, ставшие частью мирового 
культурного наследия, и практические локальные эксперименты, ко-
торые были связаны с Общиной в глубокой исторической перспекти-
ве. Духовные общины существовали в разные времена в разных стра-
нах, их жизнь регламентировали собственные уставы и этические 
кодексы, определяющие их иерархию и самоорганизацию. 

Важный аспект исторической перспективы в данном вопросе – 
это ситуация 1920-х годов, когда писалась книга «Община». Так 
же важна ситуация 1930-х годов, с которой связана книга «Напут-
ствие вождю». И наконец, для понимания Общины в Живой Этике 
важна историческая ситуация конца XX и начала XXI в., в которой 
мы живем, – когда мир отказался от этой идеи как социальной 
перспективы практически полностью.  

Почти столетие эта идея будоражила умы человечества. Она 
не только будоражила, но и пыталась реализоваться на практике в 
невиданных до сих пор масштабах, она стучалась во все двери.  
И книга «Община» была одним из проводников этой великой идеи, 
которая пыталась реализоваться в социальной материи.  

Но именно в XX в. сложилась ситуация, когда родилось мощ-
ное противодействие этой идее из-за неправильного ее использования 



 60 

и реализации в социальной практике. Это очень симптоматично, по-
тому что если вспомнить средневековую структуру ада, которую ри-
совали мыслители того времени, то в самом низу, близ поверженного 
Сатаны, были не убийцы, не насильники, не извращенцы – там нахо-
дились фальсификаторы, поскольку дьявол – отец лжи и извращения 
Истины. Это самый большой грех в этом мире.  

От фальсификации и извращения идея Общины пострадала 
более, чем другие великие идеи. На основе такого фальсифициро-
ванного воплощения в жизнь и родились антиутопии – А. Платонов, 
Е. Замятин, Д. Оруэлл, О. Хаксли и другие авторы создали мощную 
основу для интеллектуального противодействия не только тотали-
таризму, но и идее всеобщего благоденствия, равенства и братства.  

В учении Живой Этики можно найти не только философию 
Общины, но и философию бытия социума и философию истории. 
Согласно этой комплексной системе мысли, для того чтобы любое 
историческое событие сложилось, должно совпасть несколько 
элементов. Первое – импульс, который исходит из реальности бо-
лее высоких измерений, или космическая необходимость. Этот им-
пульс идет через избранника, вестника космических сил, т.е. 
именно так объясняется роль личности в истории. Когда идее 
нужно пробиться несмотря на то, что не нашлось пассионария, че-
ловека, воспринявшего этот импульс, того самого Вестника, кото-
рый ее начнет разрабатывать, космический импульс воплощается 
через народные массы. Соответственно, второй элемент соверше-
ния исторического события – уровень сознания народа. Третий – 
энергетика народа. Бывают исторические коллизии, когда народ 
обладает высоким сознанием, но ему лень что-то менять, потому 
что уютная стабильность дороже любых перемен. Четвертый – 
собственно социальная материя, которая соткана из человеческих 
отношений. Социальная материя в современной науке рассматри-
вается как объективная реальность, о чем сейчас учит социология. 
И существует два основных состояния социальной материи – от-
носительно спокойное, стабильное, в котором общество саморегу-
лируется с помощью социальных институтов: институт семьи, ин-
ститут государственной власти, институт религии, и все эти 
институты действуют фактически уже автоматически, потому что 
это то, что создавалось веками, то, что имеет грандиозную силу 
инерции, то, что практически нереально сдвинуть с места эволю-
ционными методами. И другое – это состояние взрыва – револю-
ции, когда все старое строение общества рушится. Именно в этом 
состоянии возможно что-то переустроить или переформатировать.  



 61

Живая Этика тоже говорит о состоянии взрыва социальной 
материи. Она говорит о том, что эволюция мира складывается из 
революций или взрывов материи. То есть, казалось бы, эволюция – 
состояние спокойное, постепенное, поэтапное. Но именно в отно-
шении социальной материи и, вероятно, в отношении многих дру-
гих видов материи взрывы – это двигательный процесс эволюции 
и без них нельзя что-то существенно изменить, всю эту инерцион-
ную массу без взрыва сдвинуть практически невозможно. Из со-
временной теории синергетики мы знаем, что взрыв – это точка 
бифуркации, когда система свободна, она не закреплена в самой 
себе и в пространстве, она вольна пойти по любому из предлагае-
мых путей. И если мы обратим взгляд на сто лет назад, то в совре-
менной терминологии историческая ситуация в первой четверти 
ХХ в. может быть обозначена именно как точка бифуркации.  
Тогда социальная система России да и мира в целом была настоль-
ко разбита и раскрепощена социальным взрывом, который про-
изошел у нас в стране (и по всему миру происходили малые взры-
вы), что в принципе возможностей выбора дальнейшего пути было 
множество и можно было их реально использовать. 

Живая Этика в книге «Община» и Рерихи в своих письмах и 
в других произведениях писали о Новом Мире, который должен 
быть построен на совершенно иных принципах. В книге «Община» 
идет речь о качественно ином состоянии социальной материи, ко-
торая построена не на общественных (горизнтальных) взаимодей-
ствиях, которые были базовыми на протяжении всей истории че-
ловечества, а на вертикали духовной реальности, которая в идеале 
должна регулировать эту горизонталь. И Община в данном случае 
выступала в двояком качестве – и как условие изменения качества 
социальной материи, потому что новое сознание должно формиро-
ваться в новых условиях, и как результат, потому что именно об-
щинная, а не институциональная, структура социума могла стать 
базовой для будущего человечества.  

Очень многое из того, что было за века перед этим сказано, 
написано и сделано, в Живой Этике опять заново повторялось. 
Прежде всего это этика в отношениях между людьми. Первона-
чально смыслом слова этос были правила, порожденные совмест-
ным проживанием. Но для повышения качества социальной мате-
рии регулятором должен быть не просто свод правил, но именно 
высокая нравственность. Так же важна духовность, большинство 
общин древности создавались ради духовного совершенствования. 
И наконец – Иерархия, которая должна обеспечивать не столько 



 62 

«вертикаль власти», сколько связь с миром Высшим, приток и пере-
распределение духовной энергии. Это вечные элементы, которые 
были, есть и будут при любом обсуждении или попытке построе-
ния духовной общины. Исключением были социальные экспери-
менты просветителей, которые пытались построить общину на 
принципах экономической справедливости – своего рода прообраз 
Царства Божьего на земле, но без Бога, царства равенства и брат-
ства, которое будет создано руками человеческими.  

В Живой Этике помимо вечных признаков и принципов ду-
ховной общины открывались новые ее аспекты, они выносилась на 
суд человечества именно в тот период, когда идея Общины билась 
во все двери и пыталась воплотиться в жизнь. Новое – это космич-
ность социальных построений, их соответствие камертону Высшего 
мира, т.е. социум ставился в прямую зависимость от иного состоя-
ния материи, от духовной реальности, от иных миров, оказывался 
сонастроенным грандиозной энергетической системе Вселенной.  

Если применить к социуму метафору механизма, то в Живой 
Этике основные его элементы – культура и Вождь. Культура показана 
как трансформатор космических энергий, т.е. рассматривается в кон-
тексте космичности общины. Собственно община как социальная 
структура – ретранслятор, т.е. она призвана радиировать высоковибра-
ционные энергии в социальную материю, их реализовывать. Община 
может быть рассмотрена и как генератор, т.е. именно в ней должны 
создаваться новые смыслы, новые возможности творчества. Вождь – 
медиатор, непосредственный проводник этих высоких энергий.  

В контексте идеи Общины следует вспомнить книгу «Напут-
ствие Вождю», не входящую в корпус книг Живой Этики, являю-
щейся как бы дополнением к ней. Она была собрана в 1933 г., напе-
чатана в 50 экземплярах намного позднее и распространялась среди 
узкого круга лиц, которые были непосредственными сотрудниками 
Рерихов. Главная мысль этого текста – Вождь народов должен быть 
связан накрепко с духовным миром, и такая боговдохновленная 
личность существенно изменяет структуру саморегуляции социума. 
(Вождь народов – так называли Сталина в СССР – опять в истори-
ческой реальности мы видим, как фальсифицировалась, искажалась, 
инвертировалась до неузнаваемости великая мысль.)  

Государственные и общественные институты – инерция со-
циальной материи, накопленная обществом за многие века, – ста-
новится пластичной, и Вождь может ее заново форматировать, 
вносить новые импульсы и полностью отменять старые структуры. 
Духовный Вождь, Правитель-Иерарх, становится творцом, для ко-



 63

торого роль «первичной глины» выполняет социум, социальная 
материя, он волен лепить из нее ту самую структуру, которая иде-
ально соответствует велению времени.  

Сейчас много говорится о невежестве и мы констатируем, что с 
этим уже ничего поделать нельзя, но в «Напутствии Вождю» был дан 
такой совет, который опять же в основном соответствовал, конечно, 
иному состоянию социальной материи: «Уничтожить путь невежест-
ва можно лишь пробуждением творчества» [Напутствие Вождю, 
§35]. «Если творчество тягостно, это верный признак ошибки в по-
строении» [там же, §66], т.е. невежеству противопоставляется не про-
свещение, а творчество, потому что невежество – это омертвевший, 
обездвиженный, стагнированный тип сознания. Творчество – это 
пластичное сознание, которое меняется в соответствии с действи-
тельностью, в соответствии с высшими духовными импульсами, ко-
торое способно создавать новое. Мы видим противоречие омертвев-
шей статики и динамики, соответствующей высшим импульсам. 

И еще: «Не слова, но наполненное пространство толкает вождя 
в непреложном приказе» [Напутствие Вождю, §61], т.е. то, что сло-
жилось в мире идей, его отзывчивость на историческую ситуацию, на 
вибрации космических импульсов, заставляет Вождя действовать.  

В «Напутствии Вождю» описываются различные качества 
действия Вождя. Одно из них – это законность. Оно не имеет отно-
шения к гражданскому и уголовному кодексу, созданному людьми. 
Вспомним Евангелие – Иисус Христос говорил «как власть имею-
щий», как наделенный властью свыше. «Только сознание Основ 
эволюции мира подвинет действие в непреложность» [там же]. То 
есть когда действие законно, тогда оно начинает утверждаться в 
трехмерном мире. И наконец, как мы можем оценивать современ-
ную историческую ситуацию после крушения социалистической 
системы, после отказа от идеи Общины. Но в книге «Община» ска-
зано, что «неудача одной общины должна быть поводом к новым 
общинным строениям» [Учение… Община, §226].  

ХХ век закончился тем, что мир отказался от идеи Общины. 
Практически сто лет назад была совершенно противоположная си-
туация. Людмила Васильевна писала в своей книге о том, что счастье 
человечества – внеисторическая задача. «Подобная цель <…> может 
быть достигнута в пространстве более высокого состояния материи 
нежели наша» [Шапошникова, 1998, с. 73]. Как пишет Л.В. Шапош-
никова, «Община» была книгой-предупреждением. Она была дана 
миру на переломном моменте, когда социалистическая страна еще 
могла повернуть в эволюционное русло. Община понималась в самом 



 64 

широком, космическом контексте, как форма организации общества, 
наиболее отвечающая новому этапу духовного развития человечест-
ва. «В книге, созданной Махатмами, речь идет об общине как при-
родном эволюционном процессе. Понятие это трактуется ими много 
шире и носит более глубокий философский характер, нежели просто 
социально-экономическое понятие. С этой точки зрения коммуна, по 
мысли Учителей, является основой, в первую очередь, для духовного 
совершенствования человека и развития его свободного творческого 
труда» [Шапошникова, 1998, с. 29].  

Н.К. Рерих на протяжении двух десятилетий пытался реализовать 
идею общины в конкретных социокультурных проектах. Это и концес-
сии на Алтае (1926), это и кооператив в Маньчжурии (1934), это и «ско-
ларшипс» во Внутренней Монголии (1935). В тяжелейших условиях, в 
условиях противодействия со стороны политических сил, в условиях 
противоречий со стороны разных разведок, он тем не менее надеялся 
воплотить их в жизнь. Вот строки из учения, которым Рерихи руковод- 
ствовались во всех своих начинаниях: «Кооператив не есть закрытое 
общежитие. Сотрудничество, основанное на законе природы, содержит 
в себе элемент беспредельности. Обмен труда и взаимопомощь не 
должны накладывать условных ограничений. Наоборот, кооператив от-
крывает двери ко всем возможностям. При этом кооперативы связаны 
между собою, и таким образом трудовая сеть покроет весь мир. Никто 
не может предопределить, какие виды сотрудничества могут развиться. 
Учреждения, основанные кооперативами, могут быть разнообразными и 
покроют задания просвещения, промышленности и сельского хозяйства. 
Невозможно представить ни одной отрасли, которая бы не могла быть 
усовершенствована кооперативом. Нельзя запретить, если люди сойдут-
ся для сотрудничества в совершенно новом сочетании. Кооператив есть 
оплот государства и рассадник общественности. Откуда придет общест-
венное мнение? Откуда составится желание преуспеяния? Откуда оди-
нокие труженики получат помощь? Конечно, сотрудничество научит и 
единению» [Учение … АУМ, §441]. 

Как читаем выше, «трудовая сеть покроет весь мир»… По-
этому имеет право на существование иная гипотеза о возможности 
построении Светлого Града на Земле. В социально-экономической 
материи есть такое понятие, как точки роста. Если страна хочет 
резко поднять свою экономику, она должна сделать ставку либо на 
одну какую-то отрасль, либо на наиболее перспективный регион 
или город, на какое-то предприятие или на передовую технологию. 
И за этот маленький хвостик перспектив страна может вытянуть 
себя из трясины, даже если она полностью находится в разрухе. 



 65

Наиболее яркие исторические примеры в экономическом про-
странстве – строительство Петербурга, который не только перетя-
нул на себя большинство экономических потоков, но и стал «точ-
кой роста» для страны в целом, которая вошла на новый 
политический и экономический уровень. Или, например, совет-
ский план ГОЭЛРО. Это был гениальный проект, когда страна с 
разрушенной экономикой, после Гражданской войны сделала 
ставку на передовую для того времени технологию и за несколько 
лет смогла выйти в число экономических лидеров. 

Если учитывать состояние социальной материи 20–30-х го-
дов ХХ в., то несколько в ином аспекте можно рассматривать про-
ект Н.К. Рериха по организации кооперативов – своеобразных об-
щин, основанных на труде, на философии Живой Этики, на 
духовности, на роли духовного Вождя, поскольку мы знаем, что 
Рерихи чутко отзывались на космические веления и старались во-
площать их в жизнь. Можно предположить, что проекты Н.К. Ре-
риха – это попытка форсировать эволюционный процесс. Как мы 
помним, в 1920–1930-е годы многие страны Азии, те же Китай и 
Монголия, находились в состоянии глубокого кризиса, там были 
сильны революционные движения, а в Советском Союзе еще не 
набрала обороты репрессивная система ГУЛАГа. Если бы один из 
проектов Рериха осуществился, это была бы своеобразная «точка 
роста», которая могла бы в абсолютно разрушенную социальную 
материю, не соответствующую еще по энергетике Новому миру, 
но беременную идеей общины как основы переустройства мира, 
забросить кристалл будущего. Состояние социальной материи бы-
ло близко к «точке кристаллизации» и, возможно, первый кри-
сталл запустил бы процесс и преобразил планету целиком. 

Идею, не воплощенную в мир, можно извратить в любом со-
стоянии, что и происходило с идеей Общины. Если бы любой из 
проектов Н.К. Рериха удался, это была бы верификация идеи на 
практике, поскольку можно предположить, что именно в этом слу-
чае форма реализации максимально соответствовала бы высоте и 
величию идеи. Соответственно, такой проект мог бы стать зерном 
или кристаллом Нового мира, вытянуть человечество из пожара 
страстей и социальных катастроф.  

Сейчас идея Общины как формы преобразования социума 
отринута повсеместно. Современное направление в гуманитари-
стике, называющееся «история ментальностей», изучает не столь-
ко исторические события, сколько основные мысли и чаяния эпо-
хи, которые рассматриваются в разных дискурсах.  



 66 

Современные исследователи могут взять духовно-социальную 
теорию Живой Этики и мировую социальную практику, все неудачи 
и позитивные попытки XX в. и сотворить из этого некий нарратив – 
последовательное описание. И откроется грандиозная картина, как 
великая идея пыталась реализоваться в мире, как она была извраще-
на, какие возможности она могла принести, если бы смогла хотя бы 
локально воплотиться в жизнь без искажений, с максимальным со-
ответствием ее потенциалу. Это историческое полотно могло бы 
стать документальным свидетельством, на которое могли бы опи-
раться дальнейшие поколения, когда придет новый исторический 
момент и община снова начнет стучаться во все двери. В Живой 
Этике говорится о том, что общинность – неотъемлемая природа 
человека, и рано или поздно, когда мир снова будет искать попытки 
выхода из очередного кризиса, он опять придет к жизненности идеи 
Общины. И опыт ХХ в., изученный и проанализированный, помо-
жет избежать новых ошибок и искажений. 

 
 

Проекты культурного строительства  
в условиях советской реальности 

 
Почему на Востоке почитают Ленина? Именно за яс-

ность построений и нелюбовь к условностям, и за веру в детей, 
как символ движения человечества. 

Только из общины мы можем мыслить о будущем. Перене-
сем сознание на улучшение всей жизни, и борьба за существова-
ние сменится завоеванием возможностей. Так мыслите об общи-
не. Улучшайте сознание. 

Учение Живой Этики. Община (Урга). Ч. 3, I, §12 
 

Кооператив не лавка, но культурное учреждение. Может 
быть в нем и торговля, но основа должна быть просветительная. 
Только при таком направлении можно приложить кооперацию к 
новой жизни. 

Не легко такое объединение, люди привыкли соединять тор-
говлю со своекорыстием. Такое заблуждение трудно искоренить. 
Но безотлагательно следует путем школьного просвещения уяс-
нить смысл здорового обмена. Заработок не есть корысть. Плата 
за труд не есть преступление. Можно видеть, что труд есть еди-
ная справедливая ценность. Так можно без потрясений и смущения 
все разъяснить под знаменем Просвещения и Мира. 

Учение Живой Этики. Община (Рига), §71 
 
Экспедиция прибыла в Москву в июне 1926 г. Вместе с Ре-

рихами в Москву приехало уже упомянутое письмо Махатм Со-



 67

ветскому правительству, в также ларчик с гималайской землей «на 
могилу Брату нашему, Махатме Ленину». Имя Ленина, великого 
преобразователя, упоминалось и в книге «Община». 

В Москве произошла встреча с наркомом иностранных дел 
Г.В. Чичериным, в которой Рерихом делались наметки на будущее, в 
том числе и на возможность сближения идей буддизма и коммуниз-
ма. Община, сангха, – один из устоев буддизма, по крайней мере в 
этом эти две системы совпадали. А также с наркомом просвещения 
А.В. Луначарским, которому была передана серия картин «Майт-
рейя» (впоследствии она оказалась в музее Нижнего Новгорода).  

Но расслабляться было нельзя. 
Широко распространена гипотеза о том, что Рерих должен был 

встретиться с Дзержинским и ничего хорошего не ожидал от этой 
встречи [Шапошникова, 2017, с. 59–60]. Но именно в назначенный 
день железный Феликс скончался от инфаркта. На это указывает опи-
сываемая в очерке «Вехи» ситуация: «Один из моих друзей должен 
был повидать человека, чрезвычайно для него опасного. Конечно, все 
помыслы были к тому, чтобы по возможности избежать это роковое 
свидание. Странным образом, несколько раз это свидание не состоя-
лось – появлялись какие-то неожиданные препятствия. Но, в конце 
концов, по-видимому, избежать этот опасный час было уже невоз-
можно. Видимо, сила посылаемой мысли уже не могла помочь. Итак, 
мой друг, явившийся в назначенное место, ожидал. Время уже наста-
ло. Опасный человек еще не появился. Вдруг поднялось какое-то 
волнение, и оказалось, что этот злобный человек все-таки не доехал – 
сердце лопнуло» [Рерих Н., 1995а, с. 326]. 

За два дня до смерти Дзержинского и вероятной несостояв-
шейся встречи с Рерихом, 18 июля 1926 г., Е.И. Рерих запишет в 
своем дневнике послание Учителя: «Настоящее мужество состоит 
в том, чтоб принести Мое письмо самым страшным людям. Нельзя 
выразить, около каких опасностей прошли в М[оскве]. Малейшее 
сомнение или содрогание могло принести разрушения. Я потому 
просил поднять серьезность момента. <…> Считаю результат 
М[осквы] важным исторически» [цит. по: Шапошникова, 2014, с. 61]. 

В Москве помимо деловых встреч с политической элитой 
были и встречи с творческой элитой России – с оставшимися в Со-
ветах мэтрами А.В. Щусевым, А.А. Бахрушиным, И.Э. Грабарём, 
К.С. Станиславским, М.А. Бабенчиковым, а также с молодыми ху-
дожниками объединения «Амаравелла», которые подхватят знамя 
космизма как художественного направления и пронесут его через 



 68 

годы и беды до оттепели и один из них – Б.А. Смирнов-Русецкий – 
даже до перестройки. 

В день похорон Дзержинского Рерихи из Москвы отправи-
лись в сторону Алтая. На Алтае экспедиция провела почти весь 
август 1926 года. Собственно путевые записи Н.К. Рериха показы-
вают, насколько он был очарован этими местами, с которыми бы-
ли связаны чаяния на построение города будущего в предгорьях 
горы Белухи. В 1920-е годы, вероятно, еще существовала возмож-
ность качнуть весы исторической реальности от зарождающегося 
тоталитаризма к разумному социальному устройству…  

Согласно этим планам построения города будущего, в Нью-
Йорке в 1924 г., за два года до того, как экспедиция приехала на Ал-
тай, была создана корпорация «Белуха» как культурно-коммерческий 
проект в числе многочисленных организаций вокруг Музея Рериха. 
Директора – Н.К. и Е.И. Рерихи, сотрудники музея Л. и Н. Хорши,  
М. и З. Лихтманы, Ф. Грант. Велись переговоры с официальными 
представителями Советов с целью получения концессий на добычу 
полезных ископаемых и прочую хозяйственную деятельность. Судя 
по уставным документам и проспектам, предполагалась очень широ-
кая комплексная программа.  

«Направления деятельности: 
А. Добыча полезных ископаемых и металлургия, особенно: 
1. Все виды добычи и металлургии, особенно серебро и со-

путствующие металлы и продукты. 
2. Уголь, нефть, гранит, графит, мрамор, известняк, соль, торф. 
3. Использование всех водных и сухопутных путей и комму-

никаций и строительство будущих средств транспорта, там, где 
будет необходимо для дальнейшей работы. 

4. Использование гидроэнергии рек, озер и водопадов в ре-
гионе, где это необходимо. 

5. Право электрификации всех локальностей, где будет осу-
ществляться работа. 

6. Строительство центров химической и научной промыш-
ленности и продукции во всех отраслях. 

7. Устройство курортов и санаториев различного характера. 
Б. Сельское и лесное хозяйство. 
1. Выращивание всех продуктов для сельской, городской и 

коммерческой экономики в широком применении. 
2. Ловля и разведение пушного зверя, мускусного оленя, ма-

рала, лис, возможно, разведение длиннорунных и каракулевых 
овец, так же как и использование продукции животноводства. 



 69

3. Использование лесов и возведение лесопильных и бумажных 
фабрик для производства древесной массы» [Belukha … , 1924. ACRC].  

Предполагалось освоить территорию в радиусе 100 верст от 
вершины г. Белухи, концессия рассчитывалась на 99 лет, но в тек-
сте исправлено карандашом на 50.  

В общем-то со стороны Советов к проекту отнеслись благо-
склонно, тем более что Рерих с уважением и даже восторгом отзы-
вался о советской действительности, что неудивительно для 1920-х го- 
дов. И был шанс, что его удастся реализовать.  

Надо отметить, что подобные планы, которые Рерих заду-
мывал осуществить первоначально на Алтае, потом в Маньчжурии 
(1934) и во Внутренней Монголии (1935), во всех случаях были не 
столько бизнес-проектами, сколько попыткой реализовать в соци-
альной и исторической реальности основные положения, заданные 
в одной из книг Живой Этики – в книге «Община». Если в творче-
стве Рерихов, как и в чаяниях многих соотечественников, Индия 
была страной Духа, убежищем в смутные времена, то в историко-
культурной перспективе, как ее видел Н.К. Рерих, Алтай и выше-
указанные области Центральной Азии стали вероятным местом 
воплощения Нового мира, построенного на принципах духовного 
Братства, сотрудничества и всесторонней кооперации. Но по впол-
не понятным причинам и условиям того времени все эти идеи так 
остались в сокровищнице вдохновений будущих поколений [см.: 
Лавренова, 2018]. 

Экспедиция покинула границы Советского Союза и оказа-
лась в Монголии, которая находилась в сфере влияния СССР, в 
том числе тут была достаточно большая русскоязычная диаспора, 
которая при случае писала доносы и свидетельства о передвиже-
ниях и действиях Рериха.  

По свидетельству Л.В. Шапошниковой, которая общалась с 
бывшим советским поверенным в Монголии (1926–1927) Львом 
Ефимовичем Берлиным, в Ургу пришла телеграмма о срочном за-
держании Рерихов и немедленной их отправке в Москву. «Трудно 
сказать, что подвигло Льва Ефимовича на его поступок. Он поло-
жил телеграмму в ящик своего письменного стола и не придал ей 
никакого значения. Это значение было рассекречено, когда Рерихи 
уже перешли границу Тибета и оказались вне досягаемости. Труд-
но сказать, какие силы при этом действовали. Одно лишь было 
верным – советский консул Лев Ефимович Берлин сознательно 
или несознательно спас жизни участников рериховского отряда» 
[Шапошникова, 2014, с. 61–62]. 



 70 

Видимо, Берлин не поставил Рерихов в известность об этом 
письме и идея общественно-культурных проектов концессий и 
кооперативов в СССР продолжала развиваться. В 1927 г. появился 
еще один проект – корпорация «Ур» в Урянхае, в Туве. Ее продви-
гали Зинаида и Морис Лихтманы, встречаясь с представителями 
Главконцесскома и другими чиновниками в Москве в 1927 г. 
Позднее Рерихи писали «...и «Б[елуха]», и «Ур» <...> предполага-
лись, как кооперативы для широкого экономическо-культурного 
преуспеяния» [Рерих Е., 2002, с. 149]. Для развития проектов тре-
бовались деньги, но они так и не поступили (по мнению Рериха, в 
этом была повинна нерешительность финансиста и одного из ди-
ректоров корпорации Луиса Хорша), и в 1929 г. Главный концес-
сионный комитет постановил признать права корпорации «Белу-
ха» утраченными по истечении установленного в договоре срока.  

 
 

Значение экспедиции 
 

Бьется ли сердце Азии? Не заглушено ли оно 
песками? 

От Брамапутры до Иртыша, и от Желтой ре-
ки до Каспия, от Мукдена до Аравии всюду грозные 
беспощадные волны песков. Как апофеоз безжизнен-
ности, застыл жестокий Такла-Макан, омертвив се-
рединную часть Азии. В сыпучих песках теряется 
старая императорская китайская дорога. Из барха-
нов торчат остовы бывшего когда-то леса. Огладан-
ными скелетами распростерлись изгрызанные време-
нем стены древних городов. Где проходили великие 
путники, народы переселений? 

Н.К. Рерих. Сердце Азии 
 
Эта экспедиция, без сомнения, внесла свой вклад в иссле-

дования Центрально-Азиатского региона с точки зрения геогра-
фии (в частности, Ю.Н. Рерихом не раз отмечалось несоответст-
вие географических карт реальному прохождению караванных 
путей и местонахождению перевалов), археологии, лингвистики, 
этнографии.  

Несомненную ценность представляют религиоведческие ис-
следования, которые включены в текст книги «По тропам Средин-



 71

ной Азии». Буддологические исследования Ю.Н. Рериха во время 
Центрально-Азиатской экспедиции во многом связаны с увиден-
ными по маршруту памятниками, монастырями, найденными кни-
гами, многие из которых приобретались и передавались в собрание 
Музея Николая Рериха в Нью-Йорке. Юрий Николаевич вводит в 
научный оборот понятие Шамбалы – как мощный духовный ори-
ентир, формирующий культурное пространство буддийской Цен-
тральной Азии. С ним связано учение о Калачакре, о котором в 
книге «По тропам Срединной Азии» сказано немного, но в более 
поздней своей работе [Roerich G., 1932], также написанной в ос-
новном по материалам, собранным в экспедиции, Ю.Н. Рерих бо-
лее подробно напишет о Шамбале в контексте обзора письменных 
источников этого учения. 

Опираясь на труды своих предшественников Дж. Ван Мане-
на и А.Х. Франке, Ю.Н. Рерих провел собственное исследование 
религии бон, истории этого учения в Тибете, проследил его истоки 
и поздние формы, описал пантеон преобразованной ее ветви, кото-
рая близка тантрическому буддизму, но имеет собственные боже-
ства. Эти сведения Юрию Николаевичу удалось получить из бесед 
с ламами бон-по, в частности, «выяснилось, что верховным боже-
ством бона является бонская форма Самантабхадры, или Бонку 
Кунту Зангпо (Bo:*-sku Kun-tu Bzang-po). Он занимает в школе то 
же положение, что и Самантабхадра в тантрических школах нере-
формированного буддизма и Адибудда в учении Калачакры девя-
того-одиннадцатого веков» [Рерих Ю., 2012б, с. 496]. И далее опи-
сываются все божества, от высших до злобных духов, бонская 
иконография, бонская литература. 

Этнографические и страноведческие очерки о монголах и 
хорпах тоже немаловажны в истории востоковедения. Если Мон-
голия и до Ю.Н. Рериха была исследована достаточно подробно, 
то тибетский Хор, его восточный регион, описал только француз-
ский исследователь М.Ж. Бако в 1909 г. Свен Гедин, путешество-
вавший по Северному Тибету, опускает описание этого района, 
полагая, что район, называемый Хор, не населен. П.К. Козлов при-
водит некоторые сведения о населении, торговле и администра-
тивном делении Хорского округа [Козлов, 1947, с. 321], собранные 
участником его экспедиции Бадмажаповым, но при этом сам отме-
чает неполноту этой информации. Маршрут экспедиций Козлова 
тоже проходил восточнее маршрута Центрально-Азиатской экспе-
диции Н.К. Рериха. Юрий Николаевич описывает Западный Хор, 
район, который находится севернее Нагчу, опираясь «на личные 



 72 

наблюдения во время пяти месяцев пребывания среди пяти хор-
ских племен, которые живут к северу и к югу от хребта Танг-ла» 
[Рерих Ю., 2012б, с. 472], – особенности рельефа и растительно-
сти, климат, административное деление, экономику, жилища, оде-
жду, вооружение, прически и т.п. и даже национальный характер. 
Он отмечает распространенность в этом районе эпоса о Гесэре и 
то, что он составляет часть бонской литературы. Это, пожалуй, 
самая полная и глубокая культурогеографическая характеристика 
Западного Хора из существующих.  

Ю.Н. Рерих стал первым русским путешественником, дав-
шим описание грандиозной горной системы Трансгималаев (Ган-
дисышаня), открытой и исследованной в 1906–1908 гг. Свеном 
Гедином. В ее северных отрогах экспедиция вела разведку архео-
логических памятников. «Наличие мегалитических памятников к 
северу от Трансгималаев значительно расширило известную науке 
зону распространения этих памятников в районах, прилегающих к 
Гималайской горной стране» [Рерих Ю., 1960, с. 262]. 

Экспедиции был присущ свой особый подход к изучению 
пространства культуры, которую Н.К. Рерих трактовал как Почи-
тание Света (Cult-Ur).  

Реальность священных мест Азии, обителей Учителей Вос-
тока – легендарной Шамбалы – была неразрывно связана с этой 
экспедицией. Об этом остались лишь скупые упоминания и намеки – 
о том, что в долине р. Шарагол была построена ступа, и о визите 
необычного незнакомца, предупредившего Рерихов о засаде голо-
ков. Как пишет Людмила Васильевна Шапошникова, «караван 
имел прямое отношение к важнейшему планетарному процессу – 
формированию нового эволюционного мировоззрения. Николай 
Константинович называл его энергетическим. Оно нашло свое от-
ражение и объяснение в книгах Живой Этики и в философских 
работах Елены Ивановны Рерих, в очерках и картинах самого Ни-
колая Константиновича» [Шапошникова, 1994, с. 10].  

Л.В. Шапошникова обоснованно утверждает, что путеше-
ствие «по праву может претендовать на особое место среди экс-
педиций XIX и XX вв. Пожалуй, ни одна из известных нам экс-
педиций не была снабжена таким количеством первоклассного 
художественного материала, как экспедиция Рериха. Картины, 
написанные выдающимся художником как во время Центрально-
Азиатской экспедиции, так и после нее, не были прямой иллюст-
рацией пройденного маршрута, какими обычно бывают экспеди-
ционные зарисовки или фотографии. Рериховские полотна не 



 73

только дополняли собранный экспедицией материал, но и явля-
лись самостоятельной частью этого материала, без которой он ока-
зался бы неполным и незавершенным. Кистью написавшего эти 
полотна водила рука не только художника, поддающегося свобод-
ному полету фантазии и прихотям вдохновения, но и точная рука 
ученого. И тот, и другой словно слились в одном человеке. Ху-
дожник давал в картинах научную информацию, а ученый обладал 
художественным прозрением и интуицией» [Шапошникова, 1998, 
с. 20]. 

Материал, собранный во время Центрально-Азиатской экс-
педиции, был огромен и требовал глубокого научного осмысления. 
Научно-художественными ее результатами, по словам Ю.Н. Рери-
ха, явились «почти 500 полотен и этюдов Н.К. Рериха, большое 
собрание произведений тибетского искусства (живопись и скульп-
турные изображения), этнографические коллекции» [Рерих Ю., 
1960]. Древние тибетские манускрипты, найденные во время экс-
педиции, в том числе уникальные Канжур и Танжур из Нартанга, 
были переданы в библиотеку Музея Николая Рериха в Нью-
Йорке. Собрана и описана коллекция древних танок. В ходе экс-
педиции были проведены исследования по таким отраслям зна-
ния, как история, археология, этнография, история философии, 
искусств и религий, география; собран богатейший лингвистиче-
ский материал, который впоследствии ляжет в основу уникально-
го тибетско-русско-английского словаря [Рерих Ю., 1983–1993]. 
Итогом этого путешествия стали философские труды Е.И. Рерих, 
многочисленные этнографические и культурологические труды 
Ю.Н. Рериха – помимо книги «По тропам Срединной Азии» это 
классическая работа «Звериный стиль у кочевников Северного 
Тибета» [Roercih G., 1930], «Тибетская живопись» [Roerich G., 
1925] и др.  

Для обработки собранного материала и обеспечения пер-
спектив новых исследований Центральной Азии Рерихами был 
создан Институт гималайских исследований «Урусвати». Институт 
не был похож на другие научно-исследовательские учреждения, он 
опережал свое время. Передовой для того времени комплексный 
исследовательский подход стал визитной карточкой этого широко-
го междисциплинарного проекта, который, к сожалению, перед 
Второй мировой войной был заморожен.  

 
 



 74 

Путешествие в контексте семиосферы 
 

Возможно, вы встречали многих путешественников во 
время ваших странствий, молча бредущих по пустыне в холод и 
зной к своей, неведомой вам цели. Не думай, что если одежда 
проста, то странник незначителен! Если его глаза полузакрыты, 
не считай, что его взгляд не остер. Невозможно распознать, 
откуда приближается сила. 

Н.К. Рерих. Шамбала 
 
Путешествие – одно из древнейших явлений культуры. По-

этому Центрально-Азиатскую экспедицию Рериха следует рас-
смотреть и в этом контексте. 

Пространство, простор изначально манит к его постижению. 
Преодолеть пространство – значит приблизиться к его пониманию. 
Не только к пониманию конкретных ландшафтов и народностей, 
но и пространства как духовной категории. Личность становится 
«пространственней», расширяя границы сознания. Открываются 
новые горизонты, преодолеваются границы, в том числе внутри-
личностные.  

При взаимодействии с географическим пространством «обна-
жается важный принцип культурного мышления человека: реальное 
пространство становится иконическим образом семиосферы – язы-
ком, на котором выражаются разнообразные внепространственные 
значения, а семиосфера, в свою очередь, преобразует реальный 
пространственный мир, окружающий человека, по своему образу и 
подобию» [Лотман, 2000б, с. 320]. В путешествии ярче, чем при 
других видах этого взаимодействия, происходит символизация 
пространства культурой. 

В символе зашифровано то, что сложно выразить словами. 
Как писал Павел Флоренский, символ – это «такая реальность, ко-
торая больше себя самой» [Флоренский, 1988, с. 73], и ничто так 
не богато смыслами, укладывающимися как матрешка в матрешку, 
или, наоборот, начинающимися с начертания на камне как указа-
ния пути, или придорожного креста и охватывающими небесные 
сферы как темы путешествия.  

Символичность характерна для пространства культуры, для 
сакрального пространства, но эти пространства требуют не бесстра-
стного наблюдения, а вживания – исследования его герменевтиче-
скими методами. Мирское, обыденное пространство доступно сто-
роннему наблюдению и описанию, но чрезвычайно скудно по своей 
семантике. Эти пространства существуют одновременно в одном и 



 75

том же культурном ландшафте, и путешественник, перемещаясь по 
лицу планеты, выбирает сам, в каком из них он совершает свой 
путь, насколько богаты и полисемантичны будут его наблюдения.  

В разных культурах существуют сходные семиотические 
коннотации пути, которые можно классифицировать следующим 
образом. 

Вектор на плоскости – обыденные путешествия, совершае-
мые с бытовыми и научными целями – торговля, туризм. О таких 
путешествиях Н.К. Рерих, преодолевший просторы Центральной 
Азии, писал: «Умножаются всякие научные экспедиции, далеко 
проникают всевозможные торговые миссии. Бороздят воздух же-
лезные птицы и с вестями, а то и просто на скорость. Ведь с доб-
рою целью накопляются все эти знаки. Будем думать, что именно с 
доброй целью. Туризм-путешествие есть действительно тот жиз-
ненный университет, который вдыхает в народы новые обновлен-
ные возможности» [Рерих Н., 1995а, с. 170]. Жизненный опыт, на-
капливаемый в путешествии, – драгоценный кристалл в копилку 
сознания, который, может быть, однажды под лучами духовной 
мудрости засверкает новыми огнями и даст возможности расши-
рения сознания.  

Движение по кругу – мифологические путешествия прокля-
тых персонажей, в которых выражена бесконечность и бесцель-
ность вечного скитания, как вариант в реальной жизни и реальном 
пространстве – бродяжничество. Независимо от траектории скита-
ния окружность в данном случае символизирует лишенное цели 
путешествие, превратившееся в наказание. В «Божественной коме-
дии» Данте, суммируя философские представления своего времени 
и собственный мистический опыт, связывает круговое движение с 
организацией пространства Ада, которому противопоставлено со-
всем иначе устроенное горнее пространство: «Греховность цир-
кульного движения распространяется только на Ад, поскольку свя-
зывается с сужением пространства, его возрастающей теснотой, 
чему противопоставлено расширяющееся пространство небесных 
сфер и бесконечность сверкающего Эмпирея. Пространство Ада не 
только тесное, но и грубо материальное. Ему противостоит одно-
временно бесконечно суженного до одной Точки (Рай XXVIII, 16, 
22–25 XXIX, и 16–18) и расширенного до беспредельности. Про-
тивопоставление дополняется антитезами: “свет – тьма”, “благо-
воние – зловоние”, “тепло – крайний жар или крайний холод”, ко-
торые в сумме образуют семиотическую конструкцию дантовского 
мироздания» [Лотман, 2000б, с. 310].  



 76 

Вектор на плоскости, расширяющий всеобщее поле по-
знания, – научные экспедиции. Проходя в обыденном, десакрали-
зованном пространстве, экспедиции качественно отличаются от 
бытовых путешествий своей информативностью, хотя в ряде слу-
чаев представляют собой лишь конструирование образа «другого», 
другого мира, где отправной точкой суждения неизменно остаются 
культура и природа родной страны. Научные экспедиции пред-
ставляют собой особый случай взаимодействия человека и геогра-
фического пространства, ибо в результате таких путешествий ми-
ровая культура и наука обогащаются новыми знаниями, новой 
информацией, преимущественно географической и этнографиче-
ской. Анализ полученных данных позволял многим ученым выйти 
на новый уровень понимания закономерностей географической 
оболочки в целом или отдельных регионов. Так, П.П. Семенов-
Тян-Шанский, пройдя сотни километров пути по Азии, делает за-
ключение о необходимости разграничения географии «в обшир-
ном смысле» и «в тесном смысле». Первая, по мысли ученого, 
имеет задачей «полное изучение земного шара, т.е. законов строе-
ния его, с его твердою, жидкою и воздушною оболочками, законов 
отношения его к другим планетам и к обитающим на нем организ-
мам» [Семенов-Тян-Шанский, 1856, с. 7–8]. Вторая, или «физио-
графия земной поверхности», имеет задачей «описание как посто-
янных, неизгладимых веками черт ее, набросанных самою 
природою, так и переменных, изгладимых, проведенных рукою че-
ловеческою» [там же]. Наблюдения, сделанные ученым с широчай-
шим кругозором, позволили ввести в науку такие принципиальные 
методологические подходы, как районирование, основы учения о 
природно-хозяйственных зонах, тем самым приблизить человечест-
во к более совершенному пониманию своего дома – Земли.  

Красота слога, красота литературного «портрета» местности – 
отличительная особенность путевых заметок русских путешест-
венников. Но для ученых святыни и символы – не более чем при-
знак выявления культуры во «вмещающем ландшафте», хотя не 
чуждое красоты. Вот одно из описаний священного для буддистов 
и практически недоступного для европейцев города Лхаса, сде-
ланное П.К. Козловым: «Самый интересный город по представле-
нию европейцев и самый идеальный по представлению самих ти-
бетцев – Лхаса – очаровывает путника издали, когда он впервые, с 
ближайших предгорий, видит лхасскую долину, окаймляющие ее 
горные цепи, а главное – Поталу и храм медицины, расположен-
ные на отдельных горках, по преданию, привезенных на вьюках из 



 77

Индии. После тяжелой монотонной дороги Лхаса с дворцом Да-
лай-ламы и массою храмов, ярко блестящих на солнце золочеными 
кровлями и ганчжирами, действительно производит сильное впе-
чатление. Дивное сочетание долины и божественных холмов – 
Марпо-ри и Чжангпо-ри, – прозрачных голубых небес и яркого солн-
ца, оригинальных построек и красных, золотых и белых красок по-
рождает живую сказку» [Козлов, 2004, с. 48]. Так же красивы описа-
ния далеких земель и пройденных путей Н.М. Пржевальским, 
который тем не менее признавался: «Как ни разнообразна, по-
видимому, почти ежедневно изменяющаяся обстановка путешест-
венника во время его движения с караваном, но все-таки, несмотря 
на частую новизну в том или другом отношении, на постоянную 
смену внешних впечатлений, общее внутреннее течение жизни 
принимает однообразный характер» [цит. по: Мурзаев, 1996,  
с. 217–218]. Но ученых в путешествие ведет не только страсть к 
познанию иных земель и обычаев, стремление принести эти знания 
своему народу и миру, но и желание увидеть иные звезды под 
иным небом – об этом писал П.К. Козлов, вспоминая о судьбонос-
ной для себя встрече с Н.М. Пржевальским [Козлов … , 1929]. 

«Польза путешествия и всестороннего познавания, – писал 
Николай Рерих, – вероятно, никогда настолько не занимала умы, 
как сейчас. Скоро земной шар будет испещрен пройденными пу-
тями. Но это будет все-таки лишь первичная степень познания.  
И на каждых этих путях нужно будет и взглянуть высоко наверх, и 
глубоко проникнуть внутрь, чтобы оценить все разнообразие воз-
можности, так недавно вообще незамеченное» [Рерих Н., 1995а,  
с. 195].  

Но в семантическом поле культуры даже научная экспеди-
ция – это караван, уходящий вдаль, тем самым выходящий за пре-
делы обыденного познанного мира. «Полюс близко реален в том 
смысле, что он находится в конкретно-пространственной зоне, а 
полюс далеко ирреален, так как теряет связь с самой идеей про-
странственной локализации» [Яковлева, 1994, с. 47]. В этом отно-
шении к путешественникам всегда складывается особое отноше-
ние, роднящее их с древнейшим явлением культуры – 
путешествию за границы ойкумены в поисках Неведомого. 

Вектор восхождения – символизирует духовные путешест-
вия и паломничества. О совершенствовании человека все религии 
говорят в терминах пути – пути к Богу. В этом контексте изменя-
ется и собственно географическое пространство, превращаясь в 
духовное. «Что высота небесная, широта земная, глубина мор- 



 78 

ская? Иоанн рече: отецъ, сынъ и святый духъ», – так говорится в 
апокрифической «Беседе трех святителей» [Памятники … , 1980, 
с. 136]. Поэтому образ пути и путешествия в традиционной куль-
туре – один из основополагающих. Путешествие воспринимается 
как инициация, посвящение в великие таинства, которые постига-
ются на грани жизни и смерти – ведь преодоление неосвоенных и 
даже неблагоустроенных пространств всегда чревато опасностями.  

Паломничество по святым местам в крайней своей форме не 
предполагает любования пейзажами – только переживание собы-
тий Святого Писания или предания. Ландшафт становится симво-
лом исторических или мифологических событий, выступающих 
как инициация. В этом случае перемещение по лицу земли рас-
сматривается как символ и практически аналог духовного пути.  
По мнению многих скитальцев и пустынников, стремившихся к 
духовному преображению, этому наиболее способствует неяркий, 
аскетический пейзаж, который должен быть местом «смиренным, 
лишенным случаев к утешению и тщеславию» [Иоанн Лествинич-
ник, Слово 3, 17]. Ничто не должно отвлекать глаза и душу от 
внутреннего сосредоточения. Для этого и уходили в «пустыню», 
лишенное обычных благ земли место.  

Иную семантику имеют путешествия – поиски Светлого Града. 
Здесь пересекаются две темы мировой культуры – мудрость земли и 
земли мудрецов. Преодолевая пространство, человек, открытый вос-
приятию красоты земли, набирается у нее мудрости. Для человека, 
чувствительного к божественной вибрации красоты, понятно, что 
именно «осознание красоты спасет мир» – великолепный пейзаж, 
радующий глаз, станет самым высоким духовным символом только 
для того, кто пытается увидеть отраженный в нем Божественный 
Лик. Устремление к землям легендарных мудрецов, святым землям (в 
смысле обитаемым святыми людьми) определяет взгляд путешест-
венника на географическое пространство как таковое.  

Русской духовной культуре было присуще особое явление – 
странничество, в котором сосредотачивалась неизбывная тоска по 
иному пространству, преодоление горизонтального пространства 
приобретало свойства вертикали – дороги в небо. Николай Рерих 
писал об этом явлении культуры: «От океана до океана, через все 
препоны и трудности, шли путники воображенного града. Тоска 
по светлому Китежу, неугомонное хождение в Беловодье, поиски 
святого Грааля, не от тех ли исканий, когда наблюдательный про-
никновенный взор, восхищаясь богатствами царств природы, звал 
неутомимо вперед. 



 79

Было бы малым решением предположить, что эти путники 
механически выталкивались народностями, восстававшими поза-
ди. Правда, незабвенный Тверитянин восклицал: “И от всех наших 
бед уйдем в Индию”, куда он все-таки и ушел и, подкрепившись 
светом путешествия, вернулся назад, овеянный чудесною опытно-
стью» [Рерих Н., 1995а, с. 70]. 

Бердяев характеризовал странничество следующим образом: 
«Тип странника так характерен для России и так прекрасен. 
Странник самый свободный человек на земле. Он ходит по земле, 
но стихия его воздушная, он не врос в землю, в нем нет призе- 
мистости. Странник – свободен от мира и вся тяжесть земли и 
земной жизни свелась для него к небольшой котомке на плечах. 
Величие русского народа и призванность его к высшей жизни со-
средоточены в типе странника. <…> В России, в душе народной 
есть какое-то бесконечное искание, искание невидимого града-
Китежа, незримого дома. Перед русской душой открываются дали, 
и нет очерченного горизонта перед ее духовными очами» [Бердяев, 
1990, с. 12–13]. 

В семантике преодоления пространства особая тема – поня-
тие границы. Граница – самое семантически насыщенное понятие 
в культурной географии. Граница соединяет и разъединяет два ми-
ра, образы границы и ее преодоления наиболее значимы в каждой 
национальной культуре. Запредельное, чужое пространство вызы-
вает вполне обоснованный трепет – оно всегда символ запретного 
пространства, куда непозванный не пройдет. Поэтому в каждой 
культуре существуют и легендарные «герои пути» – «они постоян-
но находятся в движении и, что еще важнее, постоянно пересекают 
границы запретных пространств» [Лотман, 2000б, с. 311]. Это либо 
люди, наделенные особыми (божественными или инфернальными) 
свойствами, либо не люди (ангелы, демоны, элементалы). 

Центрально-Азиатская экспедиция Рерихов стоит особняком 
в ряду путешествий по Центральной Азии. Она не походила на 
обычные экспедиции, хотя вышедшие по ее результатам книги 
Николая и Юрия Рерихов, безусловно, обогатили человечество 
новыми географическими и этнографическими знаниями, а соб-
ранный материал стал основой целого научного института – Ин-
ститута гималайских исследований «Урусвати». В отличие от дру-
гих научных экспедиций, Рерихи перемещались в сакральном 
пространстве Азии, хотя и не были и странниками в полном смыс-
ле этого слова. Караван шел груженый необходимыми вещами, 
палатками. Перед экспедицией стояли и научные, и духовные  



 80 

задачи. Причем последние были намного выше, чем достижение 
святых мест, этот караван шел по лицу земли, не ища «новой зем-
ли и нового неба» в географическом смысле, а творя их. «И с ко-
нями, и с мулами, и с яками, и с баранами и со псами по старому 
пути, но со знаками новых возможностей пойдем на горы», – пи-
сал Н.К. Рерих [Рерих Н., 1992а, с. 108]. Но русская душа руково-
дителей экспедиции была сродни тем, «взыскующим Града», об 
этом свидетельствует одна из записей руководителя экспедиции: 
«Опять вечерние пески, лиловые. Опять костры. Караван с вещами 
сильно запоздал, и мы сидим налегке, как будто и не бывало этих 
вещей, которые так усложняют всю жизнь. На песке пестрые кош-
мы. Веселые языки пламени красно и смело несутся к бесконечно 
длинным вечерним тучам» [там же, с. 166–167].  

Особые путешествия из разряда странничества – популяр-
ные в Средневековье поиски земного рая. Особое значение в этом 
контексте приобретает сама характеристика дальности. Путешест-
венник преодолевает трудности пути и скорбь земли, очищая свою 
душу, готовя ее к принятию особой, духовной радости. «Наиболее 
отдаленный пункт – рай – противостоит обычным странам <…> по 
признаку веселья, радости, удобства для жизни в земном значении. 
Учитывая особое значение географической отдаленности, можно 
объяснить, почему в средневековую утопию обязательно входил 
признак дальности. Прекрасная земля – земля, путь в которую до-
лог» [Лотман, 2000б, с. 303]. Рай связывался с движением на вос-
ток (вероятно, навстречу солнцу) и на юг. Ад – с движением на 
север или запад. 

Позднее поиски рая сменятся поисками Шамбалы – после 
того, как Запад соприкоснется с глубинными понятиями Востока. 
Существовавшая издревле в буддизме традиция, основанная на 
текстах-путеводителях в Шамбалу, в трансформированном виде 
была ассимилирована западной культурой. Реальность Шамбалы – 
точка и бесконечность, близость (не надо никуда идти, надо найти 
ее в сердце) и бесконечная удаленность (ищущий не дойдет, если 
не позван). Для успешного путешествия качества пространства 
должны соответствовать качествам человека. Созвучие, когда 
культурное и духовное пространство либо принимает, либо оттал-
кивает чужака. «Есть у мене земля, в неи же трава, ея же всяк 
зверь бегает, а нет в моей земли ни татя, ни разбойника, ни завид-
лива человека, занеже моя земля полна всякого богатства. А нет в 
моей земли ни ужа, ни жабы, ни змеи, а хотя и войдеть, ту и умрет», – 
так в древнерусском тексте говорит пресвитер Иоанн о своем  



 81

царстве [Памятники … , 1980, с. 468]. Если перевести это на язык 
современной науки, то очевидно, что речь идет о различных энер-
гетических уровнях, высший из них может быть губительным для 
низшего, если тот пересечет заветную границу, не оставив за поро-
гом свою мерзость (воплощенные в средневековом тексте в обра- 
зах пресмыкающихся).  

С понятием Шамбалы из всех географических реалий тесно 
связаны прежде всего Гималаи. «Горы знаменательны как начало, 
выводящее из низших земных условий. На высотах можно ощу-
щать выход из обычных требований земли» [Учение … Агни Йога, 
73]. «У Наших гор темп вибраций так высок, что даже на расстоя-
нии выведены из равновесия…», – говорит Учитель о Гималаях 
[цит. по: Рерих Е., 2000, с. 82]. Участки земной поверхности отли-
чаются по темпу и напряженности вибраций, созвучный им путе-
шественник входит в резонанс, дух получает новые возможности. 
В сфере символов, семиосфере Гималаи выступают и как символ 
мировой горы. «Кто бы ни созерцал Гималаи, вспоминает великое 
значение горы Меру. Благословенный Будда путешествовал в Ги-
малаях в поисках Света. Там, около легендарной святой Ступы, в 
присутствии всех Богов, Благословенный получил свое Озарение. 
Воистину, все, что связано с Гималаями, несет великий символ 
горы Меру, стоящей в Центре Мира», – писал Николай Рерих [Ре-
рих Н., 1994, с. 45]. 

Понятие Шамбалы неразрывно связано с Центрально-
Азиатской экспедицией Н.К. Рериха хотя бы потому, что с Рери-
хами путешествовал Камень – осколок метеорита, по преданию 
пришедшего на Землю из созвездия Орион и находящегося именно 
в той точке земной поверхности, где пространство обретает не-
свойственную для нашей планеты мерность, становясь мостом, 
живой связью с иными мирами, с Космическим магнитом. Соглас-
но преданиям, Камень не первый раз путешествовал по Земле.  
В записях Рерихов есть указания на то, что Александр Македон-
ский и Наполеон в походах несли его с собой. Но Центрально-
Азиатское путешествие отличалось тем, что роль Камня была 
осознана его носителями.  

Семантический вектор устремления вверх, противопостав-
ленный передвижению по поверхности, может иметь еще две раз-
новидности. Первая – проникновение вглубь, в сакральные слои 
культурного ландшафта, и как следствие – озарение, путь в бес-
предельные высоты духа. Вторая вытекает из концепции место-
развития человеческих сообществ, выдвинутой Петром Савицким 



 82 

[Савицкий, 1997]. Человек развивает место, место служит опорой 
для развития проживающего на нем общества. И наивысшая сту-
пень, достижимая для святых, подвижников, мудрецов, властите-
лей дум, – устремление гóре ВМЕСТЕ с территорией. В Живой 
Этике упоминается такой процесс как «заложение магнитов». 
Магнитами могут быть места, связанные с духовными взлетами, 
совершавшимися в определенной точке географического про-
странства. К таким местам потом устремляются массы людей, на-
чинают формироваться исторические события (вроде войн за гроб 
Господень, строительство храмов на местах отпечатков ноги Буд-
ды и т.п.). Так, даже предполагаемое место самадхи Будды Гаута-
мы и места мощного духовного возвышения героев духа являются 
магнитами, точками напряжения современной культуры. Соприка-
саясь с их аурой, человек, если он подготовлен к этому, приобре-
тает собственный трансцендентный опыт.  

Сам акт преобразования территории также является восхож-
дением для подвижника. Земная материя созвучна ему по рожде-
нию, перерождая себя, рождая в себе нового, иномирного человека, 
если пытаться осмыслить этот процесс в терминах синергетики, 
духовный подвижник как бы взрывает косную материю изнутри, и 
волна этого «взрыва» очищает и трансформирует прилежащие 
слои географической оболочки. Преодоление косности материи не 
только своего тела, но и окружающего мира формирует духовное 
напряжение необычайной силы, возносящее подвижника в миры 
соответствующей напряженной энергетики. Семантика такого 
действа – расширяющаяся до Беспредельности сфера – примени-
тельно не к путешественнику, но к территории, которая обретает 
новые смысловые измерения. 

Центрально-Азиатская экспедиция Рерихов может быть отне-
сена к этой категории взаимоотношения человека и пространства. 
Экспедиция проследовала и в географическом, и в политическом, 
и в культурном пространствах. Караван преодолевал перевалы, гор-
ные реки, пустыни и соляные болота. Люди преодолевали сопро-
тивление чиновников, козни английской разведки, напряженность 
политических отношений в спорных регионах Центральной Азии, 
на которые явно или тайно претендовали великие державы того 
времени. И в то же время, перемещаясь по земной поверхности, 
экспедиция находилась вне власти Земли, ибо ее руководители 
обладали космическим сознанием. Космические лучи, лучи Брат-
ства, ассимилированные земной женщиной, чертили на поверхно-
сти Земли свой огненный узор – по мере перемещения экспедиции 



 83

по Центральной Азии их напряжение менялось, достигнув наи-
высшего напряжения над Тибетским нагорьем. Фактически проис-
ходило соединение огня пространства и напряженного огня чело-
веческого духа. Кульминационный, знаковый период духовного 
преображения Елены Ивановны Рерих пришелся на стояние экспе-
диции на плато Чантанг [см.: Шапошникова, 2000], на Крыше Ми-
ра. За Крышу Мира, Тибет, в начале ХХ в. велись сложные поли-
тические баталии. Решая стратегические проблемы и пытаясь 
заглянуть в будущее на несколько десятков лет вперед, государст-
ва стремились овладеть этой территорией, в то время как там про-
исходили события, имеющие отношение к совершенно иным про-
странственным масштабам, иной временной шкале. 

Время тоже осмысливается культурой и имеет свои знаки и 
символы в пространстве, эти символы улавливают его текучую 
материю, привязывая к определенному месту. Происходит свое-
образная спатиализация времени, когда по знакам в географиче-
ском пространстве можно двигаться и в разных временных слоях 
и ритмах.  

Центрально-Азиатская экспедиция несла потенциал будуще-
го. И хотя то и дело безобразными знаками старого мира вставали 
грязь и невежество, как знаки старого мира, которым тоже отводи-
лось должное место в дневниках Рериха, знаки грядущего обнов-
ления мира, по которым шли Рерихи, перемещали экспедицию в 
иной временной срез. Будущее настолько было созвучно созна-
нию, что казалось очень близким. Вектор устремления в будущее 
делал саму экспедицию знаковым явлением. На ее путях была соз-
дана книга «Община», книга о будущем социальном и духовном 
устройстве мира – в противовес старому отжившему миру, вста-
вавшему на ее пути. Эта книга говорила и о том, что в осознании 
Беспредельности, имеющей бесконечное множество проявлений и 
непознаваемую непроявленность, исчезает изначально присущая 
человеческому сознанию центрированность на собственной лич-
ности: «Может отдать свое “я”, кто осознал пространство» [Уче-
ние… Община, 176].  

 



 84 

Знаки на пути 
 

Над пустыней опять несется песня Шамбалы. Вокруг 
безжизненные скалы и груды камней и морозное нагорье, но знаки 
Шамбалы не покидают вас. 

Ламы нагнулись над галечным скатом. Что-то прилежно 
выкладывают из белых осколков кварца, собранных на соседней горе. 

Что это за замысловатый узор? Не узор — это моно-
грамма Калачакры. Издалека для всех путников будет белеть 
буква, зовущая к великому Учению. 

Н.К. Рерих. Сердце Азии 
 
Наиболее емкий пространственный символ, вмещающий все 

мироздание, – крест. Крест в путешествии – это и перекресток до-
рог, одно из сакральных мест любого культурного ландшафта. Пе-
рекресток – горизонтальная проекция Креста, ориентированного 
вертикально – от Земли к Небу, а также символ человеческой 
судьбы, или точки бифуркации. От того, какие характеристики бу-
дет иметь процесс в точке бифуркации, зависит, по какому пути он 
будет развиваться дальше. От того, какое решение примет в судь-
боносный момент человек, зависит его духовный и жизненный 
путь. От того, какую дорогу выберет на перекрестке путешествен-
ник, будет зависеть дальнейший его маршрут. Возможна и обратная 
семантика, когда крест воспринимается как перекресток в самом 
глубоком экзистенциональном смысле: «Человек мифопоэтическо-
го сознания стоит перед крестом как перед перекрестком, развил-
кой пути, где налево – смерть, направо – жизнь, но он не знает, где 
право и где лево в той метрике мифологического пространства, 
которое задается образом креста» [Топоров, 1988, с. 12]. Из этого 
положения выход укажет только сердце, которое само по себе 
символически представляет перекрестье земной и небесной дорог. 

Для Николая Константиновича Рериха перекресток символи-
зировал прежде всего переплетение легенд и миграцию культур-
ных символов, которыми как нитями прошито и объединено, за-
креплено культурное пространство Азии: «На перекрестках дорог 
ткутся сложные ковры – слухи азиатских узоров» [Рерих Н., 1992а, 
с. 285]. 

Одна из картин Н.К. Рериха, написанная после экспедиции, 
называется «Ступа в Ше. Перекресток Христа и Будды». Здесь пе-
рекресток, увенчанный памятным знаком вечности и Учения, во-
площает совсем иную семантику – в одной географической точке, 
согласно легенде, в разное время сошлись пути двух великих Учи-



 85

телей, принесших миру новое знание. Между их путями пролегло 
почти пять веков, но память места, наслоение легенд и преданий 
соединили два Имени, пространство в противовес времени высту-
пило великим объединителем. Отправляясь в путь, этот знак из 
прошлого Рерихи стремились перенести в будущее.  

Легенды формировали особый пласт духовного и культурно-
го пространства, имеющий свою глубокую символику. «Много 
легенд о полетах Соломона. Среди калмыков очень распростране-
но так называемое Тибетское Евангелие, то есть не что иное, как 
уже знакомая нам рукопись об “Иссе, лучшем из сынов человече-
ских”. Конечно, сюда она дошла не из Хеми, а из другого источни-
ка. Всюду рассыпаны знаки красоты. Пора их собрать бесстрашно, 
без суеверия» [Рерих Н., 1992а, с. 204]. Подвиги и жития героев и 
подвижников, записанные на скрижалях народной памяти, генети-
чески были связаны с чаяниями прихода грядущего мессии – ле-
генды прошлого были ручательством правды будущего. 

 Красота духовная и красота природы в текстах и картинах 
Николая Рериха становятся равнозначными символами – символа-
ми иномирности, символами иной, более высокой реальности. За-
писывая некоторые выродившиеся обычаи и суеверия, художник и 
мыслитель учит нас, что следует различать знаки, создаваемые и 
считываемые невежественным сознанием (как умерший человек, 
сулящий удачу путешественнику) [там же, с. 259], и знаки красо-
ты, возвышающие дух. 

И хотя то и дело безобразными знаками старого мира вста-
вали грязь и невежество, которым тоже отводилось должное место 
в дневниках Рериха, знаки грядущего обновления мира, по кото-
рым шли Рерихи, перемещали экспедицию в иной временной срез. 
Экспедиция сталкивалась с пережитками прошлого, которое по-
стоянно стремилось уничтожить ростки будущего, но грядущий 
мир настолько был созвучен сознанию, что казался очень близким.  

Сам Николай Рерих в путевых дневниках неизменно подме-
чал знаки грядущего или древнего мира, встречающиеся на его 
пути. «В Драсе лишь первый знак Майтрейи. Но в древнем Мауль-
беке гигантское изображение Грядущего стоит властно при пути. 
Каждый путник должен пройти мимо этой скалы. Две руки к небу, 
как зов дальних миров. Две руки вниз, как благословение земли. 
Знают, Майтрейя идет» [там же, с. 93]; «Майтрейя стоит как сим-
вол будущего. Но видели и знаки прошлого. На скалах изображе-
ния оленей, круторогих горных козлов и коней» [там же, с. 94];  
«И даже дни кажущегося бездействия полны знаками. Вот замеча-



 86 

тельный ларчик. Вот сведения о Севере. Вот сведения о монастыре 
около Кульджи. И там Майтрейя. <…> Бывают времена, называе-
мые “шар событий”, когда всякое обстоятельство подкатывается 
все к одному и тому же общественному концу. Уже семнадцать 
лет наблюдаем явления спешащей эволюции. Между могилой от-
ходящего и между колыбелью грядущего электроны несказуемой 
энергии собирают новообразования. И живописец-затворник гор-
ных обителей уверенно изображает битву и победу Майтрейи. 
Уверенно наносит черты и отличия наступающих и признаки ухо-
дящих», – так записывал Николай Константинович в своем путе-
вом дневнике [Рерих Н., 1992а, с. 158].  

Духовный путь подразумевает возможность пройти по нему 
вслед за первопроходцем. На этом пути нет карт и прочерченных 
маршрутов. Сами Рерихи шли по пути, назначенному им Учителя-
ми Мудрости, временами проходя там, где путь уже был пройден 
Ими: «Странно и дивно идти теми самыми местами, где проходили 
Махатмы. Здесь была основанная Ими школа. В двух днях пути от 
Сага-дзонга был один из Ашрамов, недалеко от Брамапутры. Здесь 
останавливался Махатма, спеша по неотложному делу, и стояла 
здесь синяя скромная палатка» [там же, с. 317]. Героические ле-
генды составляли саму суть пространства Азии, по которому шла 
экспедиция. «Говорят, что Благословенный после посещения Хо-
тана посетил великий Алтай, где находится священная Белуха.  
В Ойротии, где кочевники ждут прихода Будды, Белого Бурхана, 
знают, что Благословенный Ойрот уже путешествует по всему ми-
ру, провозглашая великое Пришествие» [Рерих Н., 1994, с. 49]. За 
этими легендами таилась великая реальность, о которой Рерихи 
умели сказать или промолчать удивительно красиво. И они остав-
ляли свои духовные вехи и на караванных тропах, и на пути по-
знания высшей реальности. «“Отчего вы не говорите подробно о 
том, что знаете? Все будто жемчуг сыпете или вехи расставляете”. 
По вехам сами весь путь пройдете. Сами – ногами человеческими. 
Жемчуг сами подберете себе по росту. Руками переберете жемчу-
жины. Своими руками разовьете динамику. “Отдадите”, излучите 
свою волю», – свидетельствовал Николай Рерих [Рерих Н., 1992а, 
с. 48]. Получается практически полное соответствие буддийским 
путеводителям в Шамбалу, связывающим воедино географическое 
и иномирное пространство, где обозначены только некоторые кон-
кретные места, перемещение от одного до другого происходит ме-
тодом восхищения духа. 

 



 87

Картография 
 

Недаром опытный географ предлагал не только заучивать 
названия, но именно запечатлеть иероглифы земли и линиями, и 
красками, и рельефами. В этом делании пробуждалась и любовь, и 
внимательность, и соизмеримость земных начертаний. Художе-
ство вносилось в эти прикасания к земле. А там, где знание будет 
сочетаться с искусством, там остается особенная убедитель-
ность. 

Н.К. Рерих. Полвека 
 
Маршрут экспедиции тщательно разрабатывался на каждом 

участке пути, при этом досконально изучались пути предыдущих 
экспедиций по Центральной Азии. Картографическое сопровожде-
ние экспедиции еще в полной мере не изучено, надо полагать, 
именно Ю.Н. Рерих отвечал за предварительную проработку мар-
шрута и составление маршрутных карт. Ряд подлинных маршрут-
ных карт Центрально-Азиатской экспедиции, хранящихся теперь в 
частной коллекции, был опубликован в каталоге выставки «По ли-
цу Земли: Географические карты и атласы XVI–XX веков в Музее-
институте семьи Рерихов» [По лицу … , 2007].  

А.В. Постников, один из ведущих исследователей в области 
истории картографии, обнаружил хранившуюся в Отделе рукопи-
сей Международного центра Рерихов часть картографического 
материала Центрально-Азиатской экспедиции. Он представлен 
картами, по которым готовился маршрут, и одной рукописной кар-
той участка маршрута Урга – Шихпачен. Приведем их описание.  

Дело № 11 764. 18 листов. Нарезки номенклатурной карты 
топографической съемки Индии по маршруту экспедиции. Часть 
дорог поднята цветом как возможные варианты планирования 
маршрута экспедиции.  

Для перехода через Цайдам Рерихи использовали материалы 
третьей центральноазиатской экспедиции Пржевальского, экспе-
дициями американского дипломате и путешественника У. Рокхил-
ла (1891–1892) и Г.Ц. Цыбикова (1899). Тому подтверждением де-
ло № 11 739 – маршрут экспедиции Г.Ц. Цыбикова (1899), Ролинга 
(1903), Ролинга, Райдера, Вуда и Бейли (1904–1905) по Фиберу (не 
позднее 1924 г.). Машинопись на русском и английском языках. 
Это текстовые маршруты с расстояниями между перевалами и 
очень краткими заметками.  

Дело № 11 764. 18 листов. Нарезки номенклатурной карты 
топографической съемки Индии по маршруту экспедиции. Часть 



 88 

дорог поднята цветом как возможные варианты планирования 
маршрута экспедиции.  

Дело № 11 743. Карта маршрутов Центрально-Азиатской 
экспедиции в апреле-мае 1927 г. Выполнены предположительно 
Ю.Н. Рерихом.  

Лист 1. Район Сарыкамьии – Хоросан. Красным и синим 
цветами показаны дислокации и перемещения войск на русском 
языке (напр., 155 п.п. (пехотный полк) и другие подобные обозна-
чения). Нанесена река Аракс. 

Лист 2. Route followed by the Roerich Expedition Urga–Shih-
Pao-Ch’eng. April-May, 1927. (Путь экспедиции Рериха Урга–
Шихпачен. Апрель-май 1927.) Схема на кальке. Обозначены по 
пути следования эродированные хребты, низкие хребты, осыпные 
склоны, редкая кустарниковая поросль, высохшие русла рек, по-
росшие кустарником, руины храма Джа-ламы. На востоке нанесе-
на Южная монгольская Гоби, каменная пустыня, песчаные холмы, 
галечная пустыня, песчаные дюны. Типичная маршрутная карта с 
профессиональным изображением форм рельефа, видимых с мар-
шрута, с описанием пересекаемых караваном рек и хребтов.  

Эти материалы показывают основательную топографическую 
подготовку и разработку пути экспедиции с учетом расстояний, вы-
сот перевалов, предположительных мест для стоянок. Маршрут 
экспедиции был хорошо продуман, хотя, как уже говорилось, поли-
тическая ситуация в регионе, невежество и самодурство местных 
чиновников неизбежно вносили в него свои коррективы. 

Для репрезентации географической уникальности Централь-
но-Азиатской экспедиции, грандиозности покоренного ею про-
странства Международный Центр Рерихов создал рельефную кар-
ту как часть постоянной экспозиции – уникальный экспонат 
ручной работы, сочетающий географическую точность и художе-
ственную выразительность. Основа карты – стол-полусфера, в 
масштабе повторяющий кривизну Земли (погрешность = 4 см), 
был изготовлен по чертежам киевского художника В.А. Козара. 
Для географической точности отражения маршрута экспедиции 
использовались карты ВТУ масштаба 1:1000000 (в 1 см 10 км). 
Вертикальный масштаб для наглядности увеличен в 10 раз: рельеф 
отражен в масштабе 1:100000 (в 1 см 1км). 

 Карта лепилась вручную из глины, затем с глиняного макета 
были сняты гипсовые формы, и в окончательном варианте экспо-
нат был отлит из гипса. Затем тщательно исправлялись неизбеж-
ные дефекты гипсовой отливки, обтачивалась форма гор, прореза-



 89

лись русла рек. Для того чтобы более точно отразить природные 
условия, в которых находились путешественники, в цветовом ре-
шении карты ее создатели старались следовать не столько карто-
графическим канонам, сколько основным цветам природных 
ландшафтов.  

Основные пункты маршрута экспедиции были нанесены на 
карту с помощью красных электродов. Цепочка красных огоньков 
маршрута пересекает величайшие горы мира и пустыни Евразии. 
Географические названия набраны из латунных букв, матрицы ко-
торых вырезались вручную, также вручную обрабатывались буквы 
после отливки. 

В перспективе Центрально-Азиатская экспедиция Н.К. Ре-
риха нам представляется чрезвычайно богатым материалом для 
создания современной картографической продукции – «много-
слойной» ГИС.  

В этой ГИС могли бы быть учтены: 
1) маршрут экспедиции; 
2) разновременные литературные описания пунктов маршрута: 
– Н.К. Рерих «Алтай–Гималаи», «Сердце Азии» и другие 

книги; 
– Ю.Н. Рерих «По тропам Срединной Азии», «Звериный 

стиль у кочевников Северного Тибета»; 
– Л.В. Шапошникова «Великое путешествие. По маршруту 

Мастера»; 
3) соотнесение текста Живой Этики с маршрутом экспеди-

ции – восстановление по дневникам Е.И. Рерих времени и места 
написания параграфов Живой Этики; 

4) разновременные визуальные образы мест: 
– картины и этюды Н.К. Рериха; 
– немногочисленные фотографии, сделанные Рерихами на 

маршруте экспедиции; 
– фотографии мест, пройденных экспедицией, сделанные 

другими авторами в тот же период времени; 
– фотографии мест, пройденных экспедицией, сделанные 

Л.В. Шапошниковой; 
– фотографии мест, пройденных экспедицией, сделанные в 

2000-е годы другими авторами. 
Такая ГИС способна с помощью современных технологий 

репрезентативно представить первую и фактически единственную 
экспедицию, ставившую перед собой широкий спектр не только 
географических и этнографических, но также научно-философских 



 90 

и художественных задач, показать, что Центрально-Азиатская экс-
педиция Н.К. Рериха проследовала не только в географическом 
пространстве, но и в пространстве культуры. 

 
* * * 

 
Вернувшись на Родину в 1957 г., Ю.Н. Рерих, уже к тому 

времени всемирно известный востоковед, автор многочисленных 
трудов по истории, философии и антропологии азиатского мира, 
выступил с докладами о Центрально-Азиатской экспедиции в Гео-
графическом обществе СССР в Ленинграде и Москве. Частично 
его доклад в Московском филиале, состоявшийся 26 марта 1959 г., 
был опубликован в «Вопросах географии» [Рерих Ю., 1960].  
В этом докладе Юрий Николаевич так резюмирует основные итоги 
этого путешествия: «Научно-художественная экспедиция акаде-
мика Н.К. Рериха в Центральную Азию занимает особое место в 
истории русских центральноазиатских экспедиций. Во время пу-
тешествия была пересечена высокогорная часть Тибетского наго-
рья и прилегающая к нему с юга Гималайская горная страна. 
Впервые художник смог запечатлеть на своих полотнах ландшаф-
ты малодоступных и малоизвестных областей внутренней Азии, 
отобразить исключительные панорамы горных стран и воплотить в 
художественных образах ее народные предания. Попутно велись 
научные наблюдения, сборы коллекций и материалов для даль-
нейшего изучения не только природы этих областей, но и человека 
в его географической и социально-экономической среде» [там же, 
с. 257]. Добавим, что основное внимание участников экспедиции 
было обращено на особенности локальных культур в контексте 
истории и географии Великого переселения народов. Но, как под-
черкивала Л.В. Шапошникова, смыслы этого путешествия так и 
остались во многом за гранью научного познания, хотя уже напи-
сано достаточно книг о ней, поскольку «был в ней какой-то таин-
ственный механизм со странными, малообъяснимыми закономер-
ностями. Он действовал неведомым образом. Отчего казалось, что 
экспедиция не закончилась, а продолжала свой путь по Планете, 
продолжала жить и прясть какую-то одной только ей ведомую 
нить» [Шапошникова, 1994, с. 5]. Поэтому раскрывать эти смыслы 
можно бесконечно. 

 



 91

 
 
 
 
 
 
 
 
 

МАНЬЧЖУРСКАЯ ЭКСПЕДИЦИЯ1  
 

Главное, чтобы творилось добро. Силы тьмы особенно не-
годуют, когда что-либо доброе и строительное возникает. 
В таких случаях особенно нужно, чтобы ночные Никодимы нахо-
дили в себе силы и обращались в действенных воинов. 

Н.К. Рерих. Дневник Маньчжурской экспедиции. 9.12.1934 
 
Последняя экспедиция великого художника и мыслителя 

сейчас вызывает много споров и размышлений, что неудивитель-
но, ибо на нее были возложены большие надежды Мастера, кото-
рые выходили за рамки научных задач. С нею были связаны и са-
мые нелепые инсинуации и попытки очернить его имя, отголоски 
которых слышны и по сей день.  

В отличие от организованной Музеем Рериха в Нью-Йорке 
Центрально-Азиатской (1924–1928), Маньчжурская экспедиция 
была снаряжена госструктурами США (бюро растениеводства Де-
партамента сельского хозяйства) и потому имела много внешних 
ограничений. Тем не менее Н.К. и Ю.Н. Рерихам удавалось широ-
ко действовать в рамках условностей, навязанных чиновниками. 
Е.И. Рерих не принимала участие в экспедиции, но из Кулу на-
правляла и корректировала действия американских сотрудников 
Музея Рериха, через которых шли многие организационные нити 
этого путешествия.  

Обе экспедиции Рериха «несли в себе концепцию и основ-
ные идеи Живой Этики и реализовывали их на практике» [Ша-
пошникова, 1995, с. 16]. Это философское учение, показывающее 
человечеству пути к новому эволюционному этапу развития, было 
создано Рерихами в сотрудничестве с Великими Учителями Вос-
тока, Махатмами. В последней экспедиции важным моментом, 

                                                 
1 Использована статья [Лавренова, 2015]. 



 92 

связанным именно с Живой Этикой, были проекты организации 
кооперативов, воплощающих принципы общинножития, эволюци-
онные принципы созидания на основе духовности и красоты и од-
новременно прочно укорененных в экономической реальности того 
времени. Но последнее путешествие Мастера происходило нака-
нуне нового передела мира во взрывоопасном регионе, представ-
ляющем собой кипящий котел, где сталкивались интересы разных 
политических сил, многие из которых были опытными игроками 
на мировой арене, а недавно вступившие в эту игру Советы, не-
смотря на свою молодость, быстро освоили ее основные приемы.  

Времена смуты в российской, как и в мировой истории, обу-
словливали уплощенное, прагматическое восприятие действитель-
ности и обрекали на непонятость великих людей, пытающихся до-
нести до человечества высокие истины. Через призму такого 
заземленного понимания любые культурные начинания рассмат-
ривались либо как политика, либо как афера, либо как заговор. 

Одним из итогов Центрально-Азиатской экспедиции стала 
книга «Алтай–Гималаи» – экспедиционные наблюдения в контек-
сте философской концепции культуры, разработанной Николаем 
Константиновичем, а также мощные сюжетные полотна и тысячи 
эскизов, сделанных на маршруте. Во время Маньчжурской экспе-
диции живописных работ было написано гораздо меньше. Это был 
период зрелых метаисторических размышлений Мастера, который 
отражен в литературных очерках Рериха – в «Записных листах». 

 
 

Ботаника и политика  
 

Вы знаете, что экспедиция эта Правительственная и, ко-
нечно, не от избытка в средствах принял Н.К. [Рерих] водитель-
ство ею. Я лишь сожалею, что мое здоровье и также необходи-
мость надзора за делами не позволили мне присоединиться к ним. 
Что же касается до опасностей, то мы давно перестали стра-
шиться их. Ибо все люди с момента рождения ходят на краю 
пропасти, разница лишь в том, что одни видят это, другие же 
нет. Кроме того, над нами простерта Мощная Рука Преподобно-
го Сергия. 

Е.И. Рерих. Письмо от 2.04.1935 
 
Проект экспедиции в Маньчжурию под руководством  

Н.К. Рериха зародился в 1933 г. у Генри Уоллеса, главы Департа-



 93

мента сельского хозяйства, в то время тесно сотрудничавшего с 
Музеем Рериха в Нью-Йорке. 

Это сотрудничество имело свою историю и началось в 1927 г., 
когда Уоллес, тогда еще фермер и редактор газеты «Wallace’s 
farmer», впервые пришел в Музей. Вице-президент Музея Фрэнсис 
Грант провела для Уоллеса экскурсию по Музею, живопись и идеи 
Рериха произвели на фермера из Айовы сильнейшее впечатление. 
Потом, приезжая в Нью-Йорк по делам, Уоллес иногда заходил в 
Музей, между ним и Ф. Грант завязалась переписка. Особенно  
заинтересовал его новый проект Рериха – Гималайский институт 
научных исследований «Урусвати», в частности ботанические 
изыскания. Со временем Уоллес начал переписку с русским ху-
дожником и мыслителем как со своим духовным учителем, Гуру. 
В письмах Рерихов и сотрудников Музея за Уоллесом закрепились 
имена «друг» и «Галахад». 

Летом 1933 г. Франклин Рузвельт предложил Уоллесу занять 
пост главы Департамента сельского хозяйства. В то время помимо 
всемирного финансового кризиса Штаты настигла еще одна беда – 
американская экономика несла громадные убытки из-за почти сто-
процентной распаханности земледельческих угодий. В степной 
зоне в засушливые месяцы пыльные бури уничтожали плодород-
ный слой почвы. Борьба с эрозией пахотных земель стала одной из 
задач возглавляемого Уоллесом департамента. Фрэнсис Грант 
вспоминала: «Однажды, я полагаю, в конце 1933 г., в одной из за-
писок или в личном разговоре Уоллес сказал мне, что у департа-
мента есть план послать экспедицию на поиск засухоустойчивых 
трав в Азию. Он спросил, считаю ли я, что профессор Рерих и 
Юрий заинтересуются возможностью возглавить такую экспеди-
цию, учитывая их близкое знакомство с Азией, с ее языками и 
культурой в предыдущей экспедиции, а также имея в виду их рас-
тениеводческую и научную работу в Кулу» [Frances R. Grant Pa-
pers, Box. 14. Fail 74. P. 11.]. Грант телеграфировала Н.К. Рериху в 
Индию. Он ответил телеграммой, что «находит план экспедиции 
превосходным, привезет важные планы для друга о важных мест-
ностях, ничего не имеет против reliable botanist1» [Лихтман (Фос-
дик) З.Г. Дневник. Запись от 4.01.1934], и запросил дополнитель-
ные детали. «Я хочу подчеркнуть, – продолжает свои 
воспоминания Ф. Грант, – что проф. Рерих не добивался этого на-
значения и объяснял принятие на себя этой сложной задачи только 
                                                 

1 Reliable botanist (англ.) – надежный ботаник. 



 94 

глубокой убежденностью в том, что дружба между Соединенными 
Штатами и до сих пор неисчерпанным Азиатским миром может 
служить этой стране и истинному миру во всем мире и благополу-
чию» [Frances R. Grant Papers. Box. 14. Fail 74. P. 11].  

Получив предварительное согласие Рерихов, Уоллес начал 
искать пути реализации этой идеи. Уже в январе 1934 г., судя по 
телеграмме Ф. Грант, он «пытается организовать поступление 
большой суммы для экспедиции, покрывающей ее полевые [рас-
ходы]» [Грант Ф. Телеграмма Н.К. Рериху от 02.01.1934. ОР МЦР. 
Ф. 1 Оп. 5-1. Д. № 296]. Со своей стороны Рерихи включили пред-
стоящие полевые работы в планы научных исследований Институ-
та «Урусвати», тем более что в них должен был принять участие 
его директор Юрий Рерих. 

В начале 1934 г. все формальности были улажены, маршрут 
экспедиции утвержден, и 16 марта Уоллес написал официальное 
письмо Н.К. Рериху с просьбой возглавить экспедицию. Русский ху-
дожник, к тому времени приехавший в США, ответил согласием. Но, 
казалось бы, удачное начало было испорчено самим Уоллесом. Он не 
потрудился (вернее, побоялся) четко и ясно обозначить своим подчи-
ненным роль Рериха в служебной иерархии, тем самым заложив ос-
нову многих проблем. Судя по всему, договоренность по этому во-
просу не была достигнута и с Госдепартаментом США. «Негоже, 
негоже, негоже устроили экс[педицию]» [Рерих Е., 2000а, с. 344], – не 
раз потом повторялись слова Великого Учителя в письмах Е.И. Рерих. 

С геоботанической точки зрения экспедиция, отправляю-
щаяся в Маньчжурию, была организована очень грамотно. На по-
верхности земного шара существует шесть флористических облас-
тей. Каждая область имеет свои не повторяющиеся вне ее 
семейства и роды растений. Ядро флористической области Север-
ного полушария – голарктической – составляет китайская релик-
товая флора [Богомолов, Судакова, 1971, с. 171]. Поэтому проект 
имел реальные шансы на успех в поиске новых видов засухоус-
тойчивых растений, которые потенциально могли прижиться «на 
периферии» той же флористической области.  

Но к 1934 г. Маньчжурии как одной из провинций Китая уже 
не существовало. Осенью 1931 г. Япония ввела войска на террито-
рию Северо-Восточного Китая, в марте 1932 г. было провозглашено 
создание «независимого» Маньчжурского государства (Маньчжоу-
го), в 1934 г. оно было переименовано в Великую Маньчжурскую 
империю (Да Маньчжоу-диго). Ее правителем японцы сделали  
последнего императора маньчжурской династии Цин Генри Пу И. 



 95

Политикой марионеточного государства руководили японские со-
ветники и чиновники, занимавшие самые ответственные государ-
ственные посты, которые получали указания напрямую из Токио.  

Экспедиция, возглавляемая Н.К. Рерихом, – согласно докумен-
там Департамента она называлась Азиатской – началась весной 1934 г. 
Ее предваряла телеграмма, посланная Госдепартаментом США в 
американское посольство в Токио, о том, что содействие следует ока-
зывать только американским сотрудникам: «…в консульства в Кобе, 
Дайране, Мукдене и Харбине – Рерих не гражданин, и ввиду этого 
дипломатические и консульские службы не должны делать для него 
что-либо, что ставит в затруднительное положение их или правитель-
ство. Службы уполномочиваются распространять соответствующую 
и практическую помощь гражданам [США] – членам [экспедиции] по 
их запросу» [Phillips, Telegram. 01.06.1934]. Смысл этой телеграммы 
станет ясен намного позже, когда по многим организационным во-
просам у Рерихов будут возникать непредвиденные сложности. Рас-
поряжение «не оказывать содействие» было на местах истолковано 
как «оказывать противодействие».  

Рерихи – Николай Константинович и Юрий Николаевич, 
помощник руководителя экспедиции, – в апреле направились через 
Токио в Харбин. В Токио они сделали несколько официальных 
визитов, в том числе военному министру Хаяши, а также Тейджи 
Цубоками, возглавлявшему Бюро по культурной деятельности в 
правительстве Японии.  

Визит к Хаяши Рерихи объясняли необходимостью обсудить 
вопросы безопасности экспедиции: «Генерал Хаяши после изуче-
ния предлагаемой программы исследований выдал представитель-
ские документы для военных властей в Харбине, Цицикаре, Хай-
ларе и Йехоле» [[Рерих Ю.Н.] Отчет о деятельности за период 
май-июнь 1934 г.]. Вот что об этой встрече писали японские газе-
ты: «Военный министр настоятельно посоветовал Рериху обратить 
внимание на японские мечи, как важную часть восточной культу-
ры. Поскольку это лучший способ понять душу Японии. Японский 
меч создан для защиты родины, в нем нет агрессии. Это символ 
мира. Когда смотришь на меч, дух проясняется и успокаивается. 
Также министр подчеркнул, что японское присутствие в Мань-
чжурии необходимо, чтобы помочь населению и сделать ее мир-
ной страной с высоким уровнем культуры» [Amherst Centre for 
Russian Culture. Roerich collection. Box 3, folder 70]1. 
                                                 

1 Пер. с яп. Ю. Минаковой. 



 96 

Были сделаны деловые визиты в Императорский ботаниче-
ский сад и на ботанический факультет Императорского универси-
тета в Токио. Также, судя по памятной записке Н.К. Рериха, посе-
тили японскую Академию художеств, Общество японо-
американских культурных сношений, буддийский университет 
[Рерих Н.К. [Основные события Маньчжурской экспедиции]. ОР 
МЦР. Ф. 1. Оп. 4. Д. № 525. Л.1]. 

На самом высоком уровне Рериху был оказан прекрасный 
прием, во многом подготовленный японским консулом в США 
Савадой, с которым Музей Николая Рериха поддерживал друже-
ские отношения. Еще ничего не зная о телеграмме Госдепартамен-
та США, Рерихи не искали особой поддержки у американских 
официальных лиц; будучи в Токио, они даже не посетили амери-
канское посольство. 

Полевой сезон планировали начать в конце июня, к этому 
времени в Харбин должны были прибыть доктор Ховард Макмил-
лан, ботаник от Департамента сельского хозяйства США, и 
Джеймс Стефенс, помощник ботаника. Американские ботаники 
опаздывали – приехав в Токио, они принципиально не пошли на 
переговоры с японским куратором по Маньчжоу-диго (государст-
ва, не признанного Штатами) и добивались разрешения на въезд 
через американские консульства. В результате Рерихи провели в 
Харбине весь июль.  

Ненадолго оставив Харбин, Николай Константинович и 
Юрий Николаевич посетили столицу Маньчжоу-диго – Чанчунь 
(Синьцзин), где им предоставил аудиенцию император Пу И, ко-
торый «очень любезно выразил свой интерес к целям экспедиции» 
[Рерих Н.К. Письмо Г.Уоллесу от 1.10.1934. National Archive in 
Washington, DC]. Императору была вручена памятная медаль Му-
зея Николая Рериха в Нью-Йорке, выпущенная в 1929 г. и предна-
значенная для того, чтобы отмечать вклад в культуру выдающихся 
государственных деятелей [Museum … , 1934]. 

Реакция Госдепартамента США была незамедлительной – 
Уоллеса довольно безапелляционно одернули по поводу события, 
публикации о котором появились не только в местных, но и в за-
океанских газетах: «Такие действия г-на Рериха (не американского 
гражданина), [который находится] в Маньчжурии как член амери-
канской государственной экспедиции, не соответствуют отноше-
нию американского правительства к нынешней власти в Маньчжу-
рии и поэтому ставят в неловкое положение Государственный 
департамент и американское правительство» [Официальное письмо 



 97

Госдепартамента США от 5 июля 1934 г. ОР МЦР, Ф.1. Оп. 4.  
Д. № 384]. 

Тем временем американские ботаники добрались-таки до 
Харбина, опоздав почти на два месяца. Еще 5 июля, когда они бы-
ли в пути, Е.И. Рерих получила от своих духовных Учителей ука-
зание, что «нужно будет очень зорко следить за бот[аником], тай-
ные инструкции имеет от сослуживцев» [Рерих Е., 2000а, с. 206], и 
переслала его в Маньчжурию. Это полностью подтвердилось – как 
только американцы оказались в Харбине, в Департамент сельского 
хозяйства полетели письма Макмиллана с собранными по всем 
углам сплетнями и собственными измышлениями о Н.К. Рерихе.  
В этих письмах впервые появилась выдумка о связях Рериха с ка-
заками атамана Семенова, которая потом разрастется до размеров 
международной информационной утки.  

Ботаник упорно ждал, что руководитель экспедиции свяжется 
с ним. Рерихи же недоумевали и ждали, когда их подчиненные со-
изволят выйти на контакт. В результате в поле американцы выехали 
отдельным от Рерихов отрядом, хотя и в том же направлении. Ре-
рихам вместо американцев помогали русские ботаники-волонтеры 
Тарас Гордеев и Костин.  

В Хайларе последовали новые встречи и объяснения с пред-
ставителями японской администрации, предъявление сопровож-
дающих документов, поскольку д-р Макмиллан заявил, что письмо 
Уоллеса к Рериху с предложением «возглавить и защитить» экспе-
дицию – ненастоящее (!).  

Но недоразумения были улажены, необходимые процедуры 
пройдены, 4 августа начался полевой сезон. Первоначальный 
маршрут проходил по Баргинскому плато. На двух машинах ус-
пешно достигли Ганьчжурского монастыря, «несколько дней про-
вели, собирая [растения] в округе монастыря, расположенного в 
типично пустынной и степной местности. Особое внимание было 
уделено участкам песчаных дюн» [Рерих Н.К. Письмо Г. Уоллесу 
от 1.10.1934. National Archive in Washington, DC]. Рерихи сделали 
еще несколько остановок и вернулись в Хайлар по долинам рек 
Гуен-гола и Имин-гола.  

Тем временем американский ботаник Макмиллан, напра-
вившийся к северу от Хайлара, в то время как Рерихи отправились 
на юг, установил за ними свою частную слежку и о ее результатах 
докладывал в бюро растениеводства: «Выехав 4 августа, [Рерихи] 
проследовали к Ганчжу-сумэ, монгольскому монастырю, где они 
остановились пятого и шестого. Они выехали оттуда седьмого и 



 98 

направились в Хандагай, где у них сломался грузовик. Они остава-
лись там следующие три дня, выехали 11-го в Чан-нор [Цаган-нор] 
и оставались там следующий день. 13-го они выехали к месту на 
реке Га [Гуен-гол], где стали лагерем, так же как они делали пре-
дыдущие два раза, выехали оттуда 16-го и приехали в Хайлар. Их 
сборы составляют 190 видов <…> и в целом 900 образцов» [Мак-
миллан К. Письмо Н.А. Райерсону от 17.08.1934. ОР МЦР. Ф. 1. 
Оп. 7. Д. № 277]. Этот маршрут полностью совпадает с описания-
ми Н.К. и Ю.Н. Рерихов, вероятно, в числе рабочих экспедиции 
были информаторы Макмиллана.  

Кстати сказать, Макмиллан был не единственный, кто вел 
слежку за Рерихами. Еще были японская разведка, предположи-
тельно советская разведка, и… – розенкрейцеры (!), которым отче-
ты о деятельности Николая Константиновича отправлял член ор-
дена поэт А.А. Грызов (Ачаир) [Лихтман З.Г. Письмо Н.К. Рериху 
от 20.08.1935. Архив Музея Рериха в Нью-Йорке]. Частично эти 
письма были показаны потом одним из розенкрейцеров вице-
президенту Музея Николая Рериха в Нью-Йорке Зинаиде Лихтман. 

Изыскания Рерихов в окрестностях Хайлара были краткими, 
так как политическая ситуация в этом приграничном районе была 
очень напряженной. Начав работу в районе Баргинского плато, 
участники экспедиции оказались под пристальным наблюдением 
администрации новообразованной провинции Хинган, созданной 
специально для контроля над Монголией со стороны Японии 
[Жалсабон, 1972, с. 22].  

Следующей базой была станция КВЖД Барим в горах Хинга-
на. Две недели собирали семена засухоустойчивых и пастбищных 
растений в этом горном районе. После короткого полевого сезона 
экспедиция вернулась в Харбин, где продолжилась научная работа. 
Ботаники собирали семена в предгорьях Хингана и степных окрест-
ностях Ман-коу, изучали и оформляли гербарии из Восточной Мон-
голии и Хингана, Ю.Н. Рерих классифицировал информацию по ле-
карственным растениям, произрастающим в Северной Маньчжурии, 
переводил китайские и тибетские медицинские тексты, готовил науч-
ный отчет по результатам полевых работ в Барге и Хинганских горах.  

В конце сентября оба американских ботаника, продолжав-
шие сообщать Департаменту клеветнические сведения о Рерихе, 
были отозваны в США по личному распоряжению Генри Уоллеса. 
Шеф Бюро растениеводства Райерсон, патронировавший и под-
держивающий Макмиллана, был незначительно понижен в долж-
ности и переведен в Калифорнию. 



 99

Оставив в Харбине подготовленные к отправке в США се-
мена и гербарии, Рерихи 24 ноября 1934 г. покинули Харбин и че-
рез Чаньчунь, Дайран и Тяньцзин направилась в Пекин. В Тянь-
цзине, где располагался корпус американских вооруженных сил, 
были получены необходимое снаряжение и амуниция для продви-
жения в район Гоби. В Пекин прибыли в начале декабря и провели 
там зиму, готовясь к следующему полевому сезону. Русский бота-
ник И.В. Козлов из Тяньцзина описывал баргинский гербарий, со-
бранный Т.П. Гордеевым в Маньчжурии.  

В Харбине тем временем В.К. Рерих и Т.П. Годеев готовили 
к отправке собранные семена и гербарии. По каким-то неясным 
причинам отправка задержалась. Владимир Константинович объ-
яснял это тем, что Гордеев «за это время несколько раз болел и не 
имел возможности производить разборку гербария и его определе-
ние», а также «преподает в 3-х учебных заведениях и на работу с 
гербарием может уделять только свой досуг» [Рерих В.К. Письмо 
неизвестному лицу от 27.01.1935 // ОР МЦР. Ф.1. Оп. 4. Д. № 485. 
Л. 1] и т.п. Но Департамент ждал не гербарий, а семена, которые к 
моменту отъезда Рерихов из Харбина уже были упакованы и под-
готовлены к отправке. Тем не менее посылки с семенами пришли в 
США в апреле и едва успели к весеннему севу, что на фоне клеве-
ты ботаников, уже начавшей распространяться как круги по воде, 
внесло свой вклад в копилку нервозности Генри Уоллеса, и без 
того боявшегося собственной тени. 

Рерихи тем временем вели переговоры о снаряжении в экс-
педицию китайских ботаника и коллектора. Находясь в Пекине, 
они обратились за помощью к директору ботанического института 
Фан Мемориал Хсен Су Ху. Он порекомендовал ученого из Нан-
кина д-ра Кенга и помог закупить снаряжение для сборов семян и 
гербариев. 

В мае 1935 г. начался новый полевой сезон. Выехав за воро-
та Калгана, на двух машинах направились на север, во Внутрен-
нюю Монголию, в полупустынные и степные районы провинции 
Чахар – земли хошунов Барун Сунит и Дурбит. Хошуны – «знаме-
на», своеобразные административные единицы кочевой Монголии. 
Еще в XVII в. «каждому родовому владению князей дано было 
особое знамя и постановлено считать такое владение отдельною 
военно-административною единицею, называемою у монголов 
хошуном» [Матусовский, 1888, с. 79]. 

Теперь в состав экспедиции, помимо Рерихов, входили кол-
лектор А. Моисеев, помощник руководителя экспедиции по во-



 100 

просам снабжения В. Грибановский, водители М. Чувствин и  
Н. Грамматчиков. По воспоминаниям Грамматчикова, выехав из 
Калгана, «примерно за 1,5 суток добрались до шведской миссии, 
главой которой являлся швед Эриксон <…> После недолгого от-
дыха и завтрака, которым нас угостили, проехали в Цаган-Куре, 
где и остановились. Цаган-Куре – брошенный буддийскими мона-
хами небольшой монастырь, который принадлежал шведу Ларсену. 
В Цаган-Куре экспедиция пробыла около трех месяцев и затем пе-
ребазировалась на Тимур-Хаду. По дороге один день провели око-
ло монастыря Шара-Мурен, три-четыре дня в Батухалке» [Экспе-
диция Н.К. Рериха в 1934–1935 годах. По воспоминаниям 
участника экспедиции Н.В. Грамматчикова. Запись беседы А. Ан-
ненко. ОР МЦР. Ф. 1. Оп. 4. Д. № 72]. 

Внутренняя Монголия, в марте 1934 г. добившаяся автоно-
мии и самоуправления, находилась на гребне волны переуст-
ройств. Руководителей автономным правительством было двое – 
престарелый князь Юн-ван и энергичный молодой «принц Де», 
князь Де-ван, заместитель вождя Силингольского сейма и гене-
ральный секретарь автономного правительства, который лавиро-
вал между японским и китайским правительствами, выражая сим-
патию Японии и лояльность Китаю. Н.К. Рерих писал о нем: 
«Живою силою монгольского автономного правительства является 
Сунитский князь Де-Ванг. Нелегка задача этого князя, желающего 
вдохнуть новые государственные формы около древних монголь-
ских знамен» [Рерих Н., 1995а, с. 532]. 

План Токио превратить Внутреннюю Монголию в марионе-
точное государство Менгу-го наподобие Маньчжоу-го пока не оп-
равдывал себя. Япония начала действовать через нанкинские вла-
сти. Под ее давлением летом 1935 г. из Чахара, где в тот момент 
находилась экспедиция, была эвакуирована китайская армия, и 
только в районе Калгана оставалась одна из дивизий [Бенефильд, 
1944, с. 33]. 27 июня того же года секретным соглашением между 
Китаем и Японией провинция Чахар перешла в сферу влияния 
Японии [Жалсабон, 1972, с. 30]. Тем не менее японцы готовили и 
военное вторжение в эту провинцию.  

За день до подписания этого соглашения экспедиция пере-
местилась на запад, в относительно спокойную провинцию Внут-
ренней Монголии – Суй-юань. Основной лагерь разбили в тридца-
ти километрах от новой столицы автономной Монголии – 
Байлинмяо (Батухалки). Новый лагерь экспедиции был располо-
жен в значимом месте. «Превыше всех окрестных гор стоит Наран 



 101

Обо. Наран значит Солнечный. Поистине, высокое белое Обо и 
встречает и провожает солнце. <…> Из-за холмов высятся крыши 
монастыря Батухалки. За ними опять гряда холмов, а там уже пес-
ки, предвестники Алашаня. К юго-западу и западу протянутся пес-
чаные пространства – все эти Гоби или Шамо. На юг побежал путь 
в Кокохото – там уже смущения многолюдства. На восток протя-
нутся земли Сунитские, на северо-запад пойдет Урат. На севере 
Муминган, что будет значить “Лихая тысяча”» [Рерих Н., 1995а,  
с. 531]. «Наш стан среди причудливых вулканических скал. У са-
мого подножья Тимур-хады, что значит Железная скала. Вот и это 
великое имя в монгольской истории не миновало. И Чингис-хан, 
великий завоеватель и устроитель, и железный Тимур, а на верши-
не горы светит Наран Обо. У подножья той же горы, недалеко от 
нашего стана, находится место будущей монгольской столицы. 
Место было избрано и предуказано самим Панчен-Ринпоче, Таши-
Ламою Тибета, который сейчас в Кумбуме. Вполне понятно, что 
для места будущей столицы монгольской избрано место новое. 
Ведь Батухалка, с ее старинным нажитым монастырем, не будет 
новым строением. А новое автономное правительство, конечно, 
справедливо хочет быть в новом окружении. Пока правительство 
помещается в Батухалке в юртах» [там же, с. 531–532]. 

В лагере Тимур Хада к экспедиции присоединились ботани-
ки из Нанкина – д-р Ю.Л. Кенг и его ассистент Янг, которые прие-
хали только в конце июля. Китайским ученым тоже пришлось ра-
ботать волонтерами, поскольку Департамент так и не выделил 
ставки ботаников после того, как отозвал двух американцев. Сбо-
ры гербария происходили и до и после их приезда при участии 
Н.К. и Ю.Н. Рерихов (как пишет Юрий Николаевич, «ботанизиро-
вали» и «гербаризировали» [Рерих Ю., 2012а, с. 180, 181]).  
Н.К. Рерих, руководитель экспедиции, не был в стороне от бота-
нических проблем, об этом свидетельствуют его очерки. Из степей 
Монголии он пишет княгине Екатерине Константиновне Свято-
полк-Четвертинской: «Когда 30 лет тому назад Вы мне говорили о 
Днепровских лугах, о подробностях травосеяния, могли ли мы ду-
мать, что сейчас я буду занят вопросом, представляет ли местный 
“вострец” обычный вид русского пырея или особенный» [Рерих Н., 
1995а, с. 433]. Иногда, по воспоминаниям Н.В. Грамматчикова, Ни-
колай Константинович задавал направление ботанических поисков: 

«Предстоят дальние поездки за семенами, все, что было по-
близости от лагеря, выбрано в «пешем и конном строю», теперь 
очередь наших машин. Кругом горы и степи; куда поехать, где 



 102 

найти интересующие нас виды? За день можно исколесить сотни 
миль и не найти ничего. 

– Поезжайте за Олон Суме, на север, поищите там. 
Еду на своем додже в указанном направлении. <…> Вдруг 

ботаник оживился, замахал руками, высунулся в окно: “Стоп, стоп”. 
Н.К. [Рерих] сказал ехать на север от Олон Суме, распоря-

жение выполнено, найден новый, очень ценный, вид агропирума. 
Сам он туда никогда не ездил» [Грамматчиков Н.В. О Н.К. ОР МЦР. 
Ф. 1. Оп. 2. Д. № 190. Л. 5–6]. 

Записи Юрия Николаевича, помощника руководителя, показы-
вают высокий уровень профессионализма, причем не только с точки 
зрения ботаники, но и геоботаники. Например: «В скалах разнооб-
разный кустарник Ribes1, шиповник, Rumex2, Prunus3. Преобладают 
пустынно-степные травы, служащие как бы звеном между чернозем-
ными и каштановыми почвами северной части Внутренней Монго-
лии и песками Алашани и Средней Гоби» [Рерих Ю., 2012а, с. 188]. 

С июня поступление сумм от Департамента на содержание экс-
педиции прекратилось, выплачивалось только жалованье Рерихам [Ре-
рих Н., 2020, с. 279], соответственно, все расходы (бензин, продоволь-
ствие, зарплата обслуживающему персоналу и т.п.) легли на их плечи. 

В двадцатых числах августа Департамент сельского хозяйст-
ва США стал настаивать на перемещении экспедиции в Синин 
близ озера Кукунор. Для этого требовалось пересечь Ордос и 
Алашань, горный хребет Нань-шаня. Даже по лучшим расчетам 
путь в Синин занял бы две недели; кроме того, необходимо было 
оформить специальные разрешения, так как паспорта членов экс-
педиции были действительны только для провинций Чахар и Суй-
юань. А в середине сентября в высокогорном районе Кукунора, где 
жизненный цикл растений намного короче, сбор семян был уже 
невозможен. Вдобавок к тому обстановка в провинции Кукунор и 
на дорогах, ведущих в глубь страны, была тревожная. Газеты пи-
сали о разбойничьих бандах к западу от Баотоу, наступающие части 
кавалерии бандитов были перехвачены в 30 милях от Батухалки 
[Рерих Ю., 2002а, с. 299]. Н.К. Рерих счел предлагаемый маршрут 
нецелесообразным, о чем и сообщил в Департамент.  

В сентябре второй полевой сезон был закончен. Автономное 
монгольское правительство выкупило у экспедиции два грузовика 

                                                 
1 Смородина (лат.). 
2 Щавель (лат.). 
3 Слива (лат.). 



 103

и помогло доставить оборудование до ближайшей станции желез-
ной дороги – Гуй-Хуа-чен (Кокохото). 7 сентября 1935 г. Рерихи 
прибыли в Пекин, где собранные коллекции были рассортированы, 
упакованы, подготовлены к отправке. 20 сентября экспедиция пе-
реместилась в Шанхай. Из Шанхая гербарии и семена были от-
правлены в Штаты. Отец и сын Рерихи вернулись в Наггар.  

Первоначально планировалось провести научные изыскания 
в засушливых районах гималайских высокогорий, и сборы были 
продолжены в Лахуле, в долине р.Спити на высоте 13 000 футов 
над уровнем моря. Но Департамент телеграфировал об окончании 
работ и прекращении финансирования – в Америке вокруг Музея 
Рериха начали разворачиваться непредвиденные события, в кото-
рых участвовал и Генри Уоллес. 

Маньчжурская экспедиция, несмотря на все препятствия и 
внутренние подводные камни из-за организационной несостоя-
тельности Генри Уоллеса, проделала огромную научно-
исследовательскую работу. Было изучено свыше трехсот сортов 
растений, пригодных для борьбы с эрозией почвы, открыто не-
сколько новых видов растений. По свидетельству Ю.Н. Рериха, за 
период полевой работы на Дальнем Востоке в Департамент были 
высланы следующие материалы: 

«1. Систематический гербарий, собранный в Барге и горах 
Хингана. 

2. Гербарий засухоустойчивых и кормовых растений из 
Барги и Хингана. 

3. Гербарий лекарственных растений из Северной Маньчжурии. 
4. Коллекция (83 образца) медицинских препаратов из 

Северной Маньчжурии. Эта коллекция сопровождалась подробным 
описанием применения различных входящих в нее средств. 

5. Коллекция тибетских медицинских препаратов согласно 
«rGyud-bzi», классическому труду по тибетской медицине. 

6. Коллекция тибетских текстов по медицине и медицинских 
атласов. 

7. Полная карта региона Внутренней Монголии в 4 листах. 
Оригинал этой карты показывал Вам д-р Брессман, так что  
Вы можете это удостоверить, если необходимо. Я сохраняю 
фотостатные копии этой карты. 

8. 49 упаковок с семенами из Барги и Хинганского региона. 
9. 436 упаковок с семенами из Внутренней Монголии и 

Спити (юго-западные Гималаи), которые были собраны в полевой 
сезон 1935 г. 



 104 

10. Систематический гербарий из 1169 образцов, собранный 
во Внутренней Монголии. 

12.1 Карта растительности региона Внутренней Монголии на 
двух листах. Это первая такого рода карта, когда-либо составленная. 
Прежде чем отправить оригиналы карт в Министерство, мы сделали 
их фотографии. 

13. Систематический гербарий, собранный в Спити (юго-
западные Гималаи), 192 образца. 

14. Полный фотоотчет с аннотациями. 
15. Отчет об исследованиях в Барге и Внутренней Мон- 

голии…» [Рерих Ю., 2002б, с. 24]. 
Гербарные сборы и исследования материалов древних мануск-

риптов, проведенные во время экспедиции и при дальнейшей работе 
Гималайского института научных исследований «Урусвати», послу-
жили основой для важных сводок по флоре Тибетского нагорья и ти-
бетских лекарственных растений [Беликов, 1976; Ефремов, 1960].  

В степях Внутренней Монголии был обнаружен новый злак, 
названный Agropirum (Agropyron) mongolicum. По результатам 
экспедиции нанкинский ботаник доктор Кенг опубликовал статью, 
где в числе новых видов растений упомянул неизвестный ранее 
вид ковыля, назвав его в честь руководителя экспедиции Stipa 
roerichii [Ceng, 1938, р. 307] (синоним Stipa nakaii).  

 
 

Дневник Мастера 
 

Из моих дневников и Записных Листов Вы видите мои на-
строения и предложения. 

Н.К. Рерих. Дневник Маньчжурской экспедиции. 5.07.35 
 

Много раз приходилось советовать людям вести дневники 
или записи, чтобы вносить узнанные достоверные факты. Так 
же точно, как метеорологические наблюдения должны произво-
диться повсеместно и неотступно, и так же многие другие фак-
ты должны быть отмечаемы во всей их необычности. 

Н.К. Рерих. Новые грани 
 
Оппоненты не раз ставили Н.К. Рериху в вину то, что он, не 

будучи ботаником, возглавил ботаническую экспедицию. Далеко 
не все отчеты, направляемые в Департамент, удовлетворяли чи-

                                                 
1 Так в тексте, § 11 отсутствует. 



 105

новников, для которых были принципиальны прежде всего финан-
совые вопросы, например то, что походные сапоги и прочее об-
мундирование не могут быть оплачены из выделяемых на экспе-
дицию сумм. Все эти бумаги нашли свое место в архивах и там 
упокоились. А размышления Рериха о геоботанических пробле-
мах, о природе и человеке в их метафизическом единстве остаются 
до сих пор актуальными и востребованными, поскольку в них за-
ложен эволюционный мировоззренческий потенциал. Для Николая 
Константиновича это путешествие было новым этапом в его по-
стоянных размышлениях о судьбах человечества и планеты. 

Одним из итогов грандиозной Центрально-Азиатской экспе-
диции стала книга «Алтай–Гималаи» – экспедиционные наблюде-
ния в контексте философской концепции культуры, разработанной 
Николаем Константиновичем, а также мощные сюжетные полотна 
и тысячи эскизов, сделанных на маршруте. Во время Маньчжур-
ской экспедиции живописных работ было написано гораздо мень-
ше. Это был период зрелых метаисторических размышлений Мас-
тера, который отражен в литературных очерках Рериха – Записных 
Листах, или Листах дневника, как называл их он сам. По свиде-
тельствам очевидцев, Николай Константинович каждый день дик-
товал новое эссе, удивительное по своей глубине и простоте, часть 
из них, опубликованная в маньчжурских газетах, составила новую 
книгу Мастера «Священный дозор» (1934). Кроме того, Рерих пи-
сал и дневник, касающийся событий и планов. 

На всем маршруте Маньчжурской экспедиции Н.К. Рерих 
держал постоянную связь с сотрудниками в Америке, сообщая им 
обо всех нюансах своей деятельности, и передавал некоторые све-
дения для Уоллеса, которые нельзя было включить в официальную 
переписку. С ноября 1934 г. эти письма приобретают характер 
дневника – каждодневных записей, которые диктовались иногда в 
подбор, подряд несколько дней, и потом посылались в США. Свой 
дневник именно в этот период вел и Юрий Николаевич Рерих, эти 
тексты тоже были опубликованы [Рерих Ю., 2012а]. 

Дневник был во многом предназначен для практического 
руководства сотрудников в той или иной ситуации, его страницы 
по мере написания пересылались в США. Вполне оправданно ста-
раясь защитить свою корреспонденцию от пристального интереса 
тех, кто постоянно вскрывал конверты, автор дневника часто ис-
пользует условные имена для отдельных лиц. Некоторые, такие 
как духовные имена сотрудников в Америке и условные обозначе-
ния американских политиков, уже широко известны, некоторые 



 106 

характерны только для этого периода. Для их расшифровки ис-
пользовались специальные списки условных обозначений. В архи-
вах Университета Ратгерса и Центра русской культуры Амхерст-
колледжа хранятся такие листки, которые Рерихи составляли на 
разные периоды своей переписки, что вполне понятно при посто-
янном внимании к их корреспонденции со стороны английской и 
других разведок. Но на период Маньчжурской экспедиции мы 
имеем лишь списки, которые были составлены не собственноруч-
но Рерихами, а сотрудниками, ведшими переписку. Один из них 
составлен Ф. Грант [Frances R. Grant Papers // Special Collections 
and University Archives, Rutgers University Libraries. Box 15, folder 
56], другой [Amherst Centre for Russian Culture. Roerich collection. 
Box 3, folder 44] – предположительно Ю.Н. Рерихом, так как 
именно в его корреспонденции 1934–1935 гг. максимально исполь-
зуются закодированные имена и понятия.  

В практически ежедневных записях Н.К. Рериха, хранящих-
ся в архиве Музея Николая Рериха в Нью-Йорке, отражается весь 
спектр задач культурного строительства, международных интере-
сов и организационных проблем руководителя экспедиции. Как ни 
странно, о ходе самой экспедиции сведений не так много. Зато в 
полной мере виден масштаб деятельной мысли Николая Констан-
тиновича, его непосредственное участие в жизни рериховских ор-
ганизаций и комитетов Пакта Рериха по всему миру, его включен-
ность в круг проблем культурного поля русской эмиграции равно 
как в Азии, так и в Европе. Он был всегда в курсе событий, проис-
ходивших в мире, и держал руку на пульсе широкого междуна-
родного движения, объединенного идеей защиты культурных со-
кровищ человечества под Знаменем Мира. 

Очень много внимания в дневнике уделено вопросам коопе-
ративного строительства в пустынях Внутренней Монголии. Не-
сколько страниц – с 4 по 15 апреля 1935 г., касающихся именно 
кооперативного строительства и опубликованных с купюрами В.А. 
Росовым, не были найдены в архиве Музея Николая Рериха в Нью-
Йорке. Вопрос о судьбе утраченных листов остается открытым, 
возможно, они еще обнаружатся.  

Дневник Н.К. Рериха – свидетельство размышлений и упо-
ваний Мастера, его планов и скорби по поводу распространивше-
гося по всему миру воинствующего невежества. Николай Констан-
тинович скрупулезно делает обзор прессы, затрагивающей его 
имя, дает советы американским сотрудникам, как противостоять 
клевете. И приходит к неутешительному выводу, что никакие  



 107

рычаги, в том числе обращения в японские консульства в США и 
Франции, не дают результатов.  

По дневнику можно судить о том, насколько широко подхо-
дил Николай Константинович к сотрудничеству с культурными и 
политическими деятелями Японии, Маньчжурии, Китая. Каждое 
созидательное и культурное начинание отмечалось русским ху-
дожником и философом как ступень к новому миру. Каждый чело-
век оценивался им с позиций культуры. Современная история вно-
сит коррективы в портреты, создаваемые на страницах этого 
дневника. Япония в тот период только наращивала свой военный 
потенциал и захватнические амбиции, и в этом процессе так или 
иначе участвовали все японские политики. Ответы Савады на об-
ращения сотрудников Музея Рериха становились все сдержаннее, 
это видно по страницам дневника, похоже, он уже получил некие 
директивы из Министерства иностранных дел Японии. Интересно, 
что современная история, более внимательная к гуманитарным 
начинаниям, почти стерла со своих страниц имя японского консу-
ла, оставшееся преимущественно в биографических статьях о его 
жене – миссис Мики Савада, основательницы первого в Японии 
приюта для детей-сирот и благотворительницы.  

Страницы дневника запечатлели свидетельства о визитах и 
беседах с нашими соотечественниками за рубежом. У многих из 
них за плечами были Гражданская война, Великий ледовый поход, 
бегство из Владивостока. Ведя между собой политические дебаты, 
они сохраняли традиции и надежду вернуться на Родину. В этой 
среде Николай Константинович пытался найти единомышленни-
ков, многие из них оказались полезными сотрудниками, многие, 
наоборот, прекратили свою культурно-просветительную деятель-
ность практически сразу, как только имя Рериха стало упоминаться 
в газетах в негативном ключе. По страницам дневника можно про-
следить и отсутствие позитивного полюса в этой информационной 
войне – в русскоязычной прессе Харбина, Тяньцзина, Пекина не 
появилось достаточно ярких статей, противостоящих клевете.  

Один из фрагментов дневника, утраченный из-за того, что 
сдвинулась копировальная бумага в печатной машинке, можно вос-
становить по другим источникам. Например, запись от 21 июля: 
«Посетили крепос]ть, лежащую в двадцати пяти милях, так на-
зы[ваемую] <…>1 [рядом с не]й, как говорят, много растительности. 

                                                 
1 Пропуск в тексте. 



 108 

По пу[ти] <…>1 [встретили] монголов, бежавших из Халхи. Среди 
них есть <…>2 [несущие в] себе основы и религии, и смелости, и 
стро[ительства]. <…>3 приехать» [Рерих Н., 2015, с. 301].  
От того же числа запись в дневнике Ю.Н. Рериха говорит о визите 
в кочевой монгольский монастырь, о том, что «много беседовали о 
Калачакре» [Рерих Ю., 2012а, с. 182]. Скупые фразы Н.К. и  
Ю.Н. Рерихов об этом дне дополняет красочный рассказ  
Н.В. Грамматчикова:  

«В узком ущелье расположен беженский халхасский мона-
стырь; от лап вандалов бежала группа лам, с трехдневным боем 
пронесли монахи свои святыни через грозную границу и основали 
монастырь во Внутренней Монголии. 

Денно и нощно перед древними святынями теплится свя-
щенный огонек, монотонно читают монахи молитвы… Тихо, тихо, 
почти шепотом, говорят о Великой Шамбале… 

Сегодня в маленьком монастыре оживление, приехали “но-
вые люди”, которых монахи никогда не видали. Старик с большой 
седой бородой, его сын и двое вооруженных людей. 

Старший лама приглашает войти в юрту; следуют обяза-
тельные любезные фразы, и затем разговор мало по малу перехо-
дит на более оживленные темы. 

Н.К. [Рерих] не говорит по-монгольски, но все понимает, пе-
реводит Ю.Н. [Рерих]. 

Через некоторое время тихо раздается слово “Чамбали”. 
Святое для монгол слово, берегут они его больше всего, не выда-
дут и не скажут зря, а тут прозвучало оно в устах ламы скоро, все-
го через час какой-нибудь после нашего разговора.  

Вскоре радостно сияют глаза лам. Идут показывать свои 
святыни. А показав, просят Н.К. возжечь, кроме обычных пола-
гающихся к возжжению светильников, еще большой огонь у свя-
тилища. Мало кто, кроме старшего ламы, может возжечь его.  

Понял лама своего гостя, потому и попросил зажечь этот 
светильник. 

Светлой рукой зажженный огонь – добрый огонь» [Грам-
матчиков Н.В. О Н.К. ОР МЦР. Ф.1. Оп. 2. Д. № 190. Л. 4]. 

Беседа с монгольскими ламами была одной из чреды многих 
встреч и бесед вдали от центров цивилизации. По дневникам Ни-

                                                 
1 Пропуск в тексте. 
2 Пропуск в тексте. 
3 Пропуск в тексте. 



 109

колая Константиновича видно, насколько напряженной была об-
щественная и культурная жизнь того времени в центре монголь-
ских пустынь. В стан монгольского вождя Де-вана приезжают раз-
ные люди – путешественники, официальные лица, над ставкой 
кружат японские аэропланы, в этот район направлена японская 
экспедиция. 

В числе гостей – Ринчин-Дордже (или Эринчин-Дордже) 
Очиров, несколько дней проведший в столице с князем. Этот бу-
рят, в свое время закончивший Санкт-Петербургский университет, 
был незаурядной личностью. В 1929 г. во время военного кон-
фликта на КВЖД он вывел из Барги группу соплеменников, отко-
чевал с ними на юг и на новом месте виртуозно освободил их от 
высоких государственных налогов, сделав их данниками только 
Таши-ламы Х. В Маньчжурии и Внутренней Монголии его назы-
вали Амбан-нойон (маньчж. амба – великий) или Ринчин-нойон 
[Цыбикдорджиев, 2013]. Еще зимой Рерихи договорились с руко-
водителем бурятского хошуна и бизнесменом о покупке лошадей 
для нужд экспедиции. Согласно его распискам, ему было выдано 
350 мексиканских долларов в счет причитающегося жалованья 
шести всадникам, 1200 – за шесть лошадей и еще 800 – взаймы с 
выплатой серебряными долларами в Монголии [Очиров Р. Распис-
ки от 13.12.1934, 26.01.35, 26.01.1935. ОР МЦР. Ф. 1. Оп. 4.  
Д. № 411. Л. 6, 8, 9]. Высокий общественный статус, однако, не 
помешал Очирову задержать поставку товара на два месяца. При-
бывших с опозданием лошадей пришлось отправить обратно, так 
как они оказались негодными, а один из всадников болен. И о серь-
езных недоумениях Рериха – как так мог поступить очень извест-
ный человек – тоже свидетельствуют его дневниковые записи. 

Перед собранием монгольских чиновников приехал высту-
пить видный китайский политический деятель, пророк анархиче-
ского социализма, «социалистический Конфуций», доктор Кианг 
Канг-ху. Видимо, эта поездка состоялась после его визита в Шань-
си, где началась земельная реформа, о которой д-р Кианг востор-
женно отозвался как о практическом социализме. Китайский поли-
тик и русский художник ведут беседу о кооперативах и вместе с 
князем Де-ваном – о будущем переустройстве Внутренней Монго-
лии. Судя по записям Ю.Н. Рериха, отозвавшемся о д-ре Кианге 
как о «старом знакомом» [Рерих Ю., 2012а, с. 182], Рерихи обща-
лись с ним еще в Пекине. 

Приезжает и известный монгольский политический и рели-
гиозный деятель Тэло-тулку XI (V) Жамсранжав Башлуугийн.  



 110 

По словам Н.К. Рериха, «как бывший министр старого Богдогеге-
на, он не только знает о России, но и знает мое положение.  
Во время беседы выяснилось много любопытного» [Рерих Н., 2015, 
с. 272]. Один из вдохновителей национально-освободительного 
движения, стоявший у истоков монгольской революции, он в 1930 г. 
вынужден был бежать из Монголии, где был осужден за связь с 
Панчен-ламой на пять лет с отсрочкой приговора (другие фигуран-
ты по этому делу, оставшиеся в социалистической стране, вскоре 
были расстреляны). Поселившись во Внутренней Монголии, он не 
раз встречался с Панчен-ламой и князем Де-ваном, построившим 
специально для визитов Панчена дворец в своей новой столице. 

Н.К. Рерих упоминает также известного англо-индийского 
политического деятеля и путешественника, востоковеда сэра 
Чарльза Белла, близко знакомого с Далай-ламой XIII и написавше-
го его биографию, автора англо-тибетского разговорника и грам-
матики разговорного тибетского языка. По свидетельствам  
Ю.Н. Рериха, Белл не раз навещал с супругой ставку князя [Рерих Ю., 
2012а, с. 186], у мэтра востоковедения и молодого ученого навер-
няка было много точек пересечения научных интересов, но днев-
ники обоих Рерихов умалчивают о подробностях бесед.  

Биографический словарь, составленный для того, чтобы по-
казать исторический контекст дневника Н.К. Рериха, насчитывает 
более 200 имен. В него входят российские и зарубежные политики, 
общественные и культурные деятели, художники, музыканты, 
журналисты, бизнесмены – в большинстве своем все они были 
значимы для своего времени, со многими из них, в том числе и с 
некоторыми венценосными монархами, министрами, послами  
и т.п., Рерих был знаком лично или состоял в переписке. И каждое 
из имен, упомянутых в дневнике, – одна из многочисленных ни-
тей, ведущая к пониманию его широкой международной общест-
венно-культурной деятельности, идя по которой можно составить 
отдельное историческое повествование. Это широчайший спектр 
связей во времени и пространстве, по которому можно восстано-
вить грандиозную картину культурной деятельности Н.К. Рериха. 

Отдельная тема в дневнике Маньчжурской экспедиции – те 
самые Записные Листы, которые Н.К. Рерих надиктовывал еже-
дневно и планировал скомпоновать их в отдельную книгу.  
По дневникам можно восстановить контекст написания и адрес-
ность многих листов. Они проходят красной нитью по фону каж-
додневных забот и размышлений о культурном строительстве по 



 111

всему миру и неразрывно с ним связаны. На этой грани творчества 
Мастера следует остановиться более подробно.  

С Маньчжурской экспедицией неразрывно связано и подпи-
сание Пакта Рериха 15 апреля 1935 г. – международного договора 
в защиту культурных ценностей, предложенного Рерихом. Пакт 
был подписан в Вашингтоне, и этому предшествовала длительная 
организационная работа, которую напитывали мысли Николая 
Константиновича, направляемые им сначала из Индии, а затем из 
Маньчжурии и Китая. 

 
 

«Архипелаг Россия» 
 

Русский язык, как никогда, сейчас распространен. Как ни-
когда, переводятся русские писатели, и в музеях утверждаются 
русские отделы. Какое же в этом рассеяние? Совсем не рассея-
ние, а совсем другое, гораздо более благозвучное и многозначи-
тельное. Если нам доверяют народы, поручая блюсти ответст-
венные места, то и мы укрепляемся в доброжелательстве к 
народам. Из рассеяния вырастает строение. Пусть оно будет 
прекрасным. 

Н.К. Рерих. В рассеянии сущие 
 
Одной из отличительных черт Маньчжурской экспедиции 

было то, что она пересекалась в крупных населенных пунктах – 
Харбине, Тяньцзине, Пекине – с особым культурным пространст-
вом того времени – пространством русской эмиграции, о котором 
Рерих писал – «в рассеянии сущие»... Многочисленные эмигранты 
позиционировали себя как «Россию в изгнании». «…За то, что нас 
Родина выгнала, / Мы по свету ее разнесли», – эти строки поэта  
А. Ачаира как нельзя лучше характеризуют мироощущение наших 
соотечественников за рубежом. Россия в их сознании стала архи-
пелагом, острова которого были разбросаны по всему миру. 

Харбин был одним из крупнейших центров русской диаспо-
ры, наряду с Белградом и Парижем. Но в отличие от европейских 
городов, где русские все же были лишь частью иноземного города, 
Харбин был русским практически полностью. Он и построен был 
русскими, по указу российского императора на маньчжурских бо-
лотах, в связи с началом строительства КВЖД. История его созда-
ния позволяла харбинцам сравнивать свой город с Санкт-
Петербургом.  



 112 

После революции город оказался оторванным от Родины и 
ее политических перипетий, позиционируя себя как осколок ста-
рой России, один из самых больших островов ее архипелага, храня 
ее культуру и традиции. Но вскоре в Сибири окончательно устано-
вилась советская власть, в Китай хлынул поток эмигрантов. Разме-
ренной жизни наступил конец, КВЖД перешла в совместное со-
ветско-китайское управление, в город приехали командированные 
Советами коммунисты и комсомольцы. Многим старым служащим 
пришлось оформлять советские паспорта, чтобы не потерять работу.  

Это потрясение было не последним. С японской оккупацией 
сменились власть и порядки, 19 сентября 1934 г. завершились мно-
гомесячные переговоры о продаже советской стороной КВЖД 
правительству Маньчжоу-диго, советским гражданам было прика-
зано вернуться на Родину, где их не ждало ничего хорошего...  

Летом 1934 г., пока соглашение не было подписано, город 
еще находился на перепутье и появление в нем Н.К. Рериха можно 
было «сравнить только с метеором, прочертившим черту на мрач-
ном ночном небе…» [Хейдок, 1994, с. 329]. К нему потянулись 
толпы мятущихся соотечественников, он был востребован и среди 
бывших царских офицеров, и среди православных иерархов, и сре-
ди местного научного сообщества.  

Самого Рериха среди всех эмигрантских организаций боль-
ше всего заинтересовал Русский общевоинский союз (РОВС), от-
деления которого были распространены по всему миру. В конце 
октября 1934 г. Рерих выкупил и передал в ведение РОВС газету 
«Русское Слово», по поводу чего был созван чрезвычайный съезд 
этой организации, на котором звучали благодарственные слова в 
адрес дарителя. Руководителем РОВСа был внук императора Ни-
колая I Великий князь Николай Николаевич, в котором русская 
эмиграция видела законного претендента на российский престол по-
сле смерти Николая II и его семьи. Сам Николай Николаевич к этим 
настроениям относился скептически. Вторым и, напротив, чрезвы-
чайно рьяным претендентом был Великий князь Кирилл Владимиро-
вич, внук Александра II, двоюродный брат Николая II. В 1924 г. он 
самопровозгласил себя императором Всероссийским. Политиче-
ский водораздел русской эмиграции определялся отношением к 
этим двум фигурам. Люди и организации, находившиеся по раз-
ные стороны этого водораздела, не особенно стеснялись в средст-
вах выражения своего несогласия с позицией противоположной 
стороны. Именно поэтому Рерих пишет в своем дневнике о «леги-
тимистах-кирилловцах», внесших свой вклад в кампанию клеветы 



 113

против него, видимо, они не простили симпатий Николая Констан-
тиновича к РОВСу. 

Помимо легитимистов, приверженцев идеи восстановления 
династии Романовых, одной из весьма популярных организаций того 
времени среди русской диаспоры была Всероссийская фашистская 
партия. В ее программе многие эмигранты видели адекватный ответ 
коммунизму и неизбежной советизации, начавшейся в Харбине с мо-
мента перехода КВЖД в совместное советско-китайское управление. 
В 1930-е годы разрушительный потенциал фашизма еще не проявил-
ся в полной мере, и Н.К. Рерих в одной из своих статей цитирует сло-
ва Муссолини о культуре, полагая, что руководитель страны, сказав-
ший это, должен и в государственной политике отдавать приоритет 
культуре. Но по мере развития исторических событий и после пуб-
личного высказывания Муссолини о нациях второго сорта эту ссылку 
на прекрасные слова дуче пришлось убрать.  

В Харбине ключевой фигурой русского фашизма был 
К. Родзаевский, он же главный редактор газеты «Наш Путь». Бу-
дучи ранее вполне обеспеченной организацией, на тот момент она 
сильно нуждалась, так как финансирование из-за рубежа прекра-
тилось. Харбинские фашисты с приходом к власти марионеточно-
го правительства стали работать на хозяев, и в результате во мно-
гом изменили «высоким идеалам» мирового фашизма, но японцы 
не спешили раскошеливаться. Позднее председатель ЦИК Всерос-
сийской фашистской партии и бывший спонсор харбинской орга-
низации А.А. Вонсяцкий, проживавший в США, «категорически 
заявил, что его организация абсолютно порвала с газ[етой] “Наш 
Путь” и партией, которая руководит им. Причина та, что хотя в 
начале они были соединены вместе и выработали общую про-
грамму, но позже “Н[аш] П[уть]” начал резко уклоняться от вы-
полнения этой программы, как-то: они всячески уклонялись от 
борьбы с вредителями, что было коренной линией, а кроме того, 
они начали антисемит[скую] линию, что против платформы 
Вонс[яцкого]» [Лихтман З.Г. Письмо Н.К. Рериху от 14.01.1935. 
Архив Музея Николая Рериха в Нью-Йорке]. Фашисты были в 
числе многих организаций, которые приходили к Н.К. Рериху про-
сить денег, видя в нем заокеанского миллионера, в то время как не 
такая уж высокая зарплата от Департамента поступала членам экс-
педиции с перебоями. В просьбе было отказано. Так что с местны-
ми фашистами у Рерихов отношения изначально не сложились. 

Эпицентром сотрудничества Рерихов с местной творче-
ской элитой стал Харбинский христианский союз молодых лю-



 114 

дей (ХСМЛ), межконфессиональная всемирная организация с 
центром в США. С руководителем союза г-ном Хейгом Рерихи не 
встречались, но действующие на платформе ХСМЛ культурно-
просветительские организации и школы им были очень интересны. 
Н.К. и Ю.Н. Рерихи неоднократно выступали в его залах, всегда 
охотно предоставляемых под представительные собрания. Здесь 
же работал возглавляемый поэтом А.А. Грызовым (Ачаиром) ли-
тературный кружок «Молодая Чураевка», на вечерах которого по-
четным гостем был Николай Константинович. Еще в 1932 г. в ок-
ружном послании архиереев Русская православная церковь 
заграницей определила ХСМЛ как организацию «сродни с масон-
ством по духу и направлению», находящуюся «с ним в тесной свя-
зи и зависимости от него». Однако и после этого послания ХСМЛ 
и православная церковь долгое время существовали в Харбине в 
симбиозе, поскольку «Харбинский богословский институт, нахо-
дившийся в юрисдикции Русской зарубежной церкви, постоянно 
пользовался финансовой поддержкой YMCA (ХСМЛ)» [Дубаев, 
2001, с. 98]. Нападки со стороны церковных деятелей начались 
позднее, и Рерих объяснит это тем, что вообще все американское 
теперь подвергается гонениям в Маньчжоу-диго. 

Многие культурно-просветительские организации Харбина 
избрали Н.К. Рериха своим почетным членом, в их числе общество 
«Икона», объявившее своей целью возрождение русской иконопи-
си. Это было не случайно, ибо Николай Константинович был из-
вестен уже осуществленными проектами храмов и их росписей в 
России, его сюжетные полотна, посвященные православным свя-
тым, тоже были широко известны. Как человек, принадлежавший 
культуре дореволюционной России, Рерих не мог обойти внима-
нием харбинских православных иерархов, большинство которых в 
то время были еще и политическими деятелями. Наиболее близкие 
отношения и даже творческое сотрудничество на общественно-
культурной ниве сложились с архиепископом Нестором, который в 
сентябре 1934 г. стал почетным председателем Комитета Пакта 
Рериха в Харбине. Рерих поддержал образованное 18 июля 1934 г. 
при курируемом владыкой Доме милосердия женское Свято-
Сергиево содружество. Николаю Константиновичу пришлось по 
душе решение Нестора создать своеобразный музей-хранилище 
при Доме милосердия, он передал этому музею свои дары. «Высо-
копреосвященный Владыка, в прошлый раз Вы мне говорили о 
будущем хранилище при Доме милосердия, Вами созидаемом. 
Каждое Ваше благодатное начинание особенно звучит в сердце 



 115

моем, – писал Нестору Н.К. Рерих. – Прошу Вас принять от меня 
три оригинала моего проекта для будущей церкви в Бариме, а так-
же несколько воспроизведений с моих религиозных картин. Пусть 
это будет моим вкладом в Ваше новое хранилище» [цит. по: Дубаев, 
2001, с. 519]. Рерих горячо поддержал идею иерарха построить в 
Харбине Часовню-Памятник Венценосным Мученикам россий-
ским и убиенному королю Югославии Александру I Карагеоргие-
вичу, которую владыка весьма точно назвал «елеем русского по-
каяния и скорби». Эта идея пришла к архиепископу Нестору после 
того, как 9 октября 1934 г. террористами был убит король Алек-
сандр, приехавший во Францию для заключения договора о союзе. 
Сделанные Рерихом эскизы деревянной часовни Св. Сергия Радо-
нежского в Бариме и Часовни-Памятника были одобрены правя-
щим архиепископом Мелетием.  

Оба архиепископа в ноябре 1934 г. не позволили молодому 
священнику Лукину сделать клеветнический доклад о безбожии и 
масонстве Н.К. Рериха. Но эти идеи получили развитие в харбин-
ской прессе, и отношения с ранее дружественными православными 
иерархами стали более чем прохладными. Часовню-Памятник на-
чали строить по проекту епархиального архитектора М.М. Оскол- 
кова, и Николай Константинович напишет: «Архиепископ Нестор 
и прочие церковники опять показали себя с темной стороны» [Ре-
рих Н., 2015, с. 216]. 

Самой неоднозначной фигурой среди православных иерар-
хов был Шанхайский епископ Виктор, очень резко выступивший 
против Шанхайского содружества Св. Сергия, основанного под 
духовным руководством Рериха. О его негативных отзывах неодно- 
кратно писали Николаю Константиновичу различные корреспон-
денты. При личных встречах с Рерихом в Пекине епископ был 
весьма любезен, но, как выяснилось впоследствии, многие нити 
харбинской клеветы тянулись именно от него. 

Находясь в эпицентре русской диаспоры, Н.К. Рерих не от-
казывал в духовной беседе людям ищущим, и вскоре вокруг него 
образовался круг единомышленников, чье сознание оказалось со-
звучным философии Живой Этики. Николай Константинович по-
свящал в ее основы тех, в ком видел искреннюю заинтересован-
ность. Среди них был и писатель Альфред Хейдок, который 
впоследствии вспоминал:  

«Могут спросить – чем мы занимались на наших собраниях? 
Так как клевета преследовала Н.К. Рериха, то возможно, что под 



 116 

таким вопросом будет скрываться подтекст – “Какие заговоры вы 
там устраивали?”… И я отвечу:  

– Никаких. 
В том-то и горькая ирония судьбы, что люди усматривают 

нечто предосудительное именно там, где устремляются к самым 
высшим идеалам. <…> Николай Константинович нам лекций не 
читал. В спокойной и неторопливой беседе просто и доходчиво 
говорил о наступающей Новой эре планеты, о новом человечестве, 
которое должно прийти на смену нынешнему, задыхающемуся в 
ярости хищнических захватов и, как слепое, идущему к взаимоис-
треблению» [Хейдок, 1994, с. 335].  

Из этих людей образовалось прочное содружество, его члены 
и в дальнейшем поддерживали связь с Рерихами, а после 1945 г. и 
репатриации, несмотря на суровый прием, который оказала им ро-
дина, некоторым из них удалось принести в СССР и передать 
ищущим весть Живой Этики. 

Во время своего пребывания в Харбине Н.К. Рерих неизмен-
но участвовал в наиболее значимых мероприятиях русской эмиг-
рации, в частности в ежегодном Дне непримиримости (7 ноября 
1934 г.), посвященном памяти тех, кто отдал свою жизнь в борьбе 
за освобождение России от коммунизма. 

Об отношении Рерихов к Советской России в 1930-е годы 
следует рассказать более подробно. Рерихи были патриотами сво-
ей страны и на чужбине продолжали трудиться во славу Родины. 
Но Советский Союз и Россия были для них понятиями неравно-
значными. Позитивное отношение Рерихов к СССР, которое они 
высказывали в период своего визита в Москву в 1926 г., сменилось 
критическим в связи с изменениями внутри страны. Конструктив-
ный потенциал молодой советской республики угасал по мере ее 
неуклонного движения к тоталитаризму. Учение коммунизма и 
новый социалистический строй, искаженные репрессивными ме-
ханизмами Сталина, из оздоравливающей силы превращались в 
болезнь для страны. За границу просачивались сведения о «допро-
сах с пристрастием» и лагерях. Фашизм и коммунизм оказывались 
на одной чаше мировых весов. В открытом письме в Совет Народ-
ных Комиссаров академик И.И. Павлов писал как раз в 1934 г.: 
«Вы сеете по культурному миру не революцию, а с огромным  
успехом фашизм. До вашей революции фашизма не было. Все ос-
тальные правительства вовсе не желают у себя то, что было и что 
есть у нас, и, конечно, вовремя догадываются применить для  



 117

предупреждения этого то, чем пользовались вы, – террор и наси-
лие» [цит. по: Есть всюду свет … , 2000, с. 6]. 

С одной стороны, Н.К. Рерих с большой симпатией относился 
к движению «оборонцев» («утвержденцев» и др.), которые во главу 
угла ставили территориальную целостность и неприкосновенность 
России, независимо от господствующего в ней политического строя. 
Будучи проездом в Париже по пути в США в 1934 г., он посетил 
одно из собраний утвержденцев и обратился к ним с приветствен-
ной речью [Беликов, Князева, 1973, с. 217], посвятил им очерк. В 
одном из писем комитету в Париж Николай Константинович писал: 
«Взяв символом группы высокое понятие “Утверждение”, участни-
ки действительно несут его в жизнь со всею твердостью, решимо-
стью и высокою просвещенностью, которые всегда будут основами 
истинных утверждений» [Рерих Н.К. Письмо Комитету «Утвержде-
ния» от 27.08.1935. Архив Музея Рериха в Нью-Йорке].  

С другой стороны, Николай Константинович был не чужд 
надеждам многих наших соотечественников, ожидавших в ту по-
ру, что близко спасение России. Свою позицию он публично вы-
сказал в интервью газете «Харбинское время», которое было пере-
печатано в нескольких газетах: «Сейчас еще довлеет Тьма, силы 
которой – коммунизм, марксизм, безбожничество и прочие пагуб-
ные злоучения, – хорошо организованы и ведут стремительную 
атаку на человечество. <…> Вспомните, что еще Серафим Саров-
ский предрекал, что сто лет будут тяжким лихолетьем для России 
и лишь после них начнется обновление. Этот срок истек в декабре 
прошлого года. Значит, вот-вот наступит историческое время для 
России…» [«1936 год…», 1934].  

Рерих, который недавно был в Токио «гостем правительст-
ва» [Рерих Н., 2022, с. 136], ставил превыше всего приоритет куль-
туры и оценивал прежде всего многовековое культурное наследие 
и духовные традиции Японии. Страна восходящего солнца пока-
жет свое истинное лицо немного позже, когда русские газеты, из-
даваемые на японские концессии, начнут клеветническую кампа-
нию, и Николай Константинович, по словам его другини и 
соратницы Е.И. Рерих, уедет из Маньчжоу-диго «с большой болью 
в сердце, ибо он так верил в культуру и героический дух Ниппона» 
[Рерих Е.И. Письмо от 02.01.1935. Архив Музея Николая Рериха в 
Нью-Йорке]1. 

                                                 
1 В экземпляре письма, хранящемся в ОР МЦР, окончание фразы вычерк-

нуто и потому не опубликовано. 



 118 

Через три месяца после публикации этого интервью, где 
вполне однозначно было высказано его отношение к СССР, хар-
бинские газеты обвинят Мастера в связях с большевиками и с про-
советски настроенным американским сенатором Бором, а также в 
сепаратистских планах относительно Сибири, на что сам Рерих в 
письме, которое он определил «не для печати», ответит: «…планов 
о государстве в Сибири не имел…». И далее: «Другом сенатора 
Бора не состою и ни в какой совместной работе не участвовал (из 
всего кабинета СШ[А] Хенри Уоллес по настоянию г-на Рериха 
протестовал против признания СССР)» [Рерих Н.К. Письмо от 
26.11.1934. Архив Музея Рериха в Нью-Йорке].  

Признание СССР Соединенными Штатами Америки, одной 
из ведущих стран мировой политики, как бы легализовало все 
ужасы тоталитаризма с точки зрения мирового сообщества. По 
воспоминаниям Ф. Грант, действительно, «Уоллес со своей сторо-
ны выразил желание советоваться с профессором Рерихом в об-
ласти, в которой он был не достаточно сведущ – собственно, в ме-
ждународных отношениях. В Кабинете Рузвельта обсуждался 
вопрос признания России, и Уоллес заинтересовался мнением про-
фессора Рериха в этом и похожих международных вопросах» 
[Frances R. Grant Papers. Special Collections and University Archives, 
Rutgers University Libraries. Box 14, folder 74]. И, прислушавшись к 
советам, американский политик открыто протестовал против при-
знания СССР. Но, несмотря на публичные выступления Уоллеса 
на эту тему и его приватные беседы с Рузвельтом, президент США 
остался верен своему решению и установил дипломатические от-
ношения с Советским Союзом. И совершилось это 17 ноября 1933 г., 
в один день с открытием конвенции Пакта Рериха в Вашингтоне.  

 
 

«Самоотвержение зла» 
 

Ведь все не входящее в обычные рамки так тревожит ма-
ленькие умы. Только что искали в нас большевиков, а теперь слы-
шу, стараются изобрести нечто новое. Если бы только они зна-
ли, как мы далеки от вмешательства в какие-либо их интересы! 
Но людям, привыкшим видеть везде врагов, трудно допустить, 
что могут быть интересы высшие, поверх всякой вражды и от-
вратительной подпольной интриги.  

Е.И. Рерих. Письмо Н.К. и Ю.Н. Рерихам от 25.08.34 
 
Международная общественно-культурная деятельность  

Н.К. Рериха была настолько яркой и масштабной, что вполне есте-



 119

ственно вызывала интерес у органов госбезопасности любой стра-
ны, как только он оказывался на территории, входящей в сферу ее 
политических интересов. Так было в Индии, в Японии, в СССР.  

Не оставалась в стороне и общественность. Обыденное соз-
нание не способно вместить понимание, что человек, опередивший 
мыслью и сознанием свое время, обладающий промыслительным 
даром, может быть НАД существующими сиюминутными полити-
ческими течениями и группировками, может не принадлежать ни к 
одной из них. Тогда начинается встречный процесс – не зазывание в 
свой лагерь, а информационное «заталкивание» в стан противников, 
навешивание ярлыков, создание образа врага. Раз не «наш», то «их». 
Сквозь призму такой позиции деятельность Рериха казалась про-
тивоборствующим силам не культурной политикой, а политиче-
ской интригой, а его контакты с государственными деятелями Со-
ветской России, США, Японии, Маньчжурии воспринимались как 
ангажированность. Экспедиции Рерихов, проходившие по взрыво-
опасным в тот период регионам Центральной Азии, расценивались 
как шпионаж, каждая из заинтересованных сторон предполагала 
наличие за спиной руководителя экспедиции своих непосредст-
венных политических соперников или абстрактные вражеские 
подрывные силы.  

Когда Рерих как руководитель Маньчжурской экспедиции 
оказался на территории марионеточного государства Маньчжоу-
го, им серьезно заинтересовалась японская разведка. В свое время 
английская разведка пыталась физически уничтожить Центрально-
Азиатскую экспедицию Рериха, сначала организовав на нее бан-
дитское нападение, затем задержав почти полгода на плато Чан-
танг. Это им не удалось, экспедиция была успешно завершена, и 
Рерихи в мировом научном сообществе были причислены к вели-
ким путешественникам. Японцы оказались умнее и вероломней, 
возможно, впервые в новейшей истории употребив для своих це-
лей методы PR-технологий, широко применяемые в современном 
мире. Эти технологии оказались намного эффективнее, так как 
способствовали не только досрочному отозванию экспедиции (ко-
торая уже получила разрешение от Депаратамента на продление 
работ до середины 1936 г.), но и дезавуированию в мировом ин-
формационном пространстве ее руководителя и ее научных ре-
зультатов. 

Итак, некоторое время японцы лишь наблюдали за Рерихом, 
но в конце ноября 1934 г. на него обрушился вал клеветы со стра-
ниц русских газет Харбина, находящихся под контролем японской 



 120 

цензуры. Был инициирован ряд публикаций о его причастности к 
советским спецслужбам, к масонству, писали даже о том, что он 
будто бы выдает себя за перевоплощение Сергия Радонежского. 
Эта кампания стала наиболее резонансной в судьбе Рериха. Судя 
по всему, здесь не обошлось и без советских спецслужб, в те вре-
мена довольно пристально наблюдавших за настроениями русских 
эмигрантов как на Западе, так и на Востоке и своевременно уст-
раивавших провокации в эмигрантских кругах.  

Харбинские статьи 1934 г., направленные на умаление авто-
ритета Рериха в русско-эмигрантском сообществе, базировались во 
многом на выкраденных и сфотографированных в 1923 и 1924 гг. – 
десять лет тому назад (!) – письмах Н.К. Рериха его брату,  
В.К. Рериху. В то время Рерихи разрабатывали планы концессий 
на Алтае, и письма были посвящены возможностям развития коо-
перативного строительства и будущему Сибири. Если бы эти 
письма выкрали журналисты, они сразу бы пустили их в печать, 
поскольку зарабатывают свой хлеб на сиюминутных сенсациях. 
Уже сам временной разрыв даты украденного письма и газетной 
шумихи свидетельствует, что в этом деле участвовали силы, кото-
рые вполне расчетливо приберегли эти материалы «на всякий слу-
чай» и дали им ход, когда Рерих вернулся в Центральную Азию и 
в ореоле славы оказался в опасной близости к границам Советско-
го Союза.  

В этой кампании клеветникам пригодился и портрет Н.К. Ре-
риха, опубликованный в июле 1933 г. в журнале ордена розен-
крейцеров «Rosicrucians Digest» без его согласия. Вокруг портрета 
редакция журнала самовольно разместила масонские символы, а 
под портретом подпись: «Николай Рерих, легат великого белого 
братства АМОРК», притом что Рерих ни в каких братствах не  
состоял.  

В 1930-е годы Н.К. Рерих и Музей в Нью-Йорке действи-
тельно поддерживали связь с американскими розенкрейцерами и 
их изданием. Николаю Константиновичу был послан и диплом, 
что было обычной практикой того времени: «…Дипломы и почет-
ные звания посылаются великим людям – это не ново, и это не 
значит, что люди, получившие эти звания, вдруг делаются членами 
всех подобных обществ и организаций» [Лихтман З.Г. Письмо 
Н.К. Рериху от 14.01.1935 // Архив Музея Николая Рериха в Нью-
Йорке]. По просьбе руководителя АМОРК Спенсера Льюиса Рерих 
дал некоторые из своих статей для публикации в журнале «Rosi-
crucians Digest» [Roerich N., 1933] и отправил несколько тибетских 



 121

артефактов для музея в Калифорнии. Помимо портрета было 
«подправлено» и сопроводительное письмо к посылке, в результа-
те чего на страницах журнала обычный жест вежливости Николая 
Константиновича был умышленно преподнесен как выражение 
симпатии к АМОРК и даже как благословение Ордену от Учите-
лей Востока [Рерих Е., 2001, с. 12–13]. 

Журнал с искаженным портретом Н.К. Рериха и некая книга 
с нелепым описанием обряда посвящения розенкрейцеров были 
посланы в Харбин епископом Виктором «только для осведомле-
ния» [Рерих Н., 2015, с. 122], а газетчики уцепились за такой пода-
рок. Соответственно, в харбинских газетах Рерих тотчас был объ-
явлен масоном, а Знамя Мира, символ Пакта Рериха – масонским 
знаком и проч. Одним из наиболее плодовитых сочинителей по-
добных измышлений был писатель и политический деятель Васи-
лий Иванов, хронически страдающий масонофобией. Вся «доказа-
тельная база» обвинения в оккультизме и антихристианстве в 
харбинской прессе ограничилась обсуждением этих сомнительных 
источников. А о книгах Н.К. Рериха и его философских взглядах 
была сказана всего одна фраза: «…в том, что все книги Н.К. Рери-
ха антихристианские, не может быть никакого сомнения! Для это-
го достаточно их внимательно прочесть» [Борисов, 1934]. В днев-
никах и письмах Е.И. Рерих автор этих измышлений обычно 
фигурирует как «Васька Иванов», что может создать впечатление 
некоего «мальчика с улицы». На самом деле это был серьезный 
противник, обладающий немалым авторитетом в среде русской 
эмиграции. За его плечами – посты идеолога-пропагандиста при 
правительстве адмирала Колчака, министра внутренних дел даль-
невосточного правительства братьев Меркуловых (1921), предсе-
дателя совета управления ведомствами приамурского временного 
правительства (1921). В Харбине он был одним из лидеров монар-
хического движения и, вероятно, агентом советских спецслужб. 

А вот юный священник и журналист Ю. Лукин на клеветни-
ческих публикациях фактически сделал себе имя. В числе статей, 
составивших организованную антирериховскую кампанию в Хар-
бине, была его статья «Испытывайте духов», где проводилась па-
раллель между Н.К. Рерихом и соловьевским Антихристом (про-
возгласившим охрану культурного наследия православия, но 
отказавшимся исповедовать Христа). В этой статье читаем: «Кни-
ги Н.К. Рериха проникнуты порою проповедью неприкровенного 
смешения всех религий… <…> Даже Пречистый Лик Спасителя 
мира в статье “Спас” вызывает лишь чувства художника у  



 122 

акад. Н.К. Рериха, но не благоговение христианина. В этой по-
следней статье он призывает лишь “к охранению и углублению 
качества иконописания”, столь дорогого православному серд- 
цу. <…> И доколе в писаниях Н.К. Рериха, художественных и яр-
ких, известных всему миру, мы не увидим исповедования Иисуса 
Христа и отказа от теософических намерений свести в одно все 
религии, до тех пор, говоря о его произведениях, мы не устанем 
предостерегать наших читателей…» [Лукин, 1934] На полях газет-
ной вырезки рукой Н.К. Рериха написано: «Уже Антихрист!»  

Статья Лукина примечательна тем, что в ней впервые сдела-
на попытка «распять» на кресте веры и идеологии высокое искус-
ство Рериха, являющееся живописным выражением Живой Этики. 
Этот прием не раз применялся в то время совсем в другом лагере – 
коммунистические идеологи точно так же критиковали шедевры 
мирового искусства с точки зрения их несоответствия марксист-
ско-ленинской идеологии. Этот прием будут широко использовать 
и православные миссионеры постсоветского времени. 

«Бояться обвинения в ереси нам не приходится, ибо Облик 
Истинного Христа живет в душе нашей <…>. Но мы видим Хри-
ста, истинно, Богочеловеком, но не узким сектантом, клеймящим 
прозвищем Антихриста всех, кто не может признать церковных 
ограничений и злотолкований Его Христова Учения», – писала 
Е.И. Рерих, имея в виду подобные нападки [Рерих Е., 2000а,  
с. 142]. 

Русско-американская газета «Новое Русское Слово» от 29 де- 
кабря 1934 г. дает краткое резюме харбинских инсинуаций: 
«“Харбинское Время” докопалось и до цели приезда Рериха в 
Харбин. Он пожаловал ни с чем иным, как “проводить в жизнь  
сатанинский план масонов ордена Розенкрейцера”. План этот пре-
следует цели “создания на территории Сибири великой империи – 
масонского государства”. Японская газета “имеет в руках доказатель-
ства”, что в реализации этого плана заинтересован американский  
капитал. Сформировано и правительство “масонского государст-
ва” в Сибири. Вершина этого аппарата (новая масонская ложа) 
именуется “Белуха”, по имени высшей точки Алтайского хребта. 
Самые видные члены “Белуха”, например, писатель Гребенщиков, 
“еще находятся на территории Америки”. Новое государство, “Си-
бирская масонская империя”, должно быть необходимым допол-
нением к существующей ситуации в бывшем русском государст-
ве”, то есть Советской России» [Лидин, 1934].  



 123

Публикации в харбинских газетах только на первый взгляд 
кажутся бредом. При внимательном рассмотрении становится 
видна довольно профессионально организованная политическая 
акция. В этой игре разыграны именно те информационные карты, 
которые были наиболее действенными в среде русской эмиграции, 
причем на любой вкус – масонство, связь с США и Японией, связь 
с СССР (Центрально-Азиатская экспедиция проходила по терри-
тории СССР, в ургинском издании книги «Община» говорились 
высокие слова о Ленине). Масонство – как антитеза православию в 
глазах наших соотечественников за рубежом – особенно педали-
ровалось. В серии статей периодически цитировалась некая на-
стольная книга розенкрейцеров, затем автор снова возвращался к 
имени Рериха, тем самым создавая эффект «слоеного пирога», ко-
гда информационные слои накладываются друг на друга и воспри-
нимаются как единое целое, а имя Рериха кажется неотделимым от 
всего масонского контекста. 

Чем же не угодил Рерих основным игрокам на политической 
арене Центральной Азии?  

До его появления в Маньчжурии русская диаспора на Восто-
ке по причине своей разрозненности уже не представляла особого 
интереса ни для Японии, ни для СССР. «Хотя изгнанничество вос-
принимало себя и становилось понятным как движение в высшей 
степени политическое, ему не хватало реальной и эффективной 
организации. Ограничиваясь обсуждением идей, политических 
проектов, представительными съездами, называемыми примирен-
ческими, оно не сумело или не смогло составить силу, способную 
оказать влияние на внутреннюю и внешнюю политику европей-
ских стран и на их отношения с Советским Союзом» [Ларюэль, 
2004, с. 27]. В Харбине, правда, в 1930 г. предпринималась попыт-
ка создать «Дальневосточное объединение эмиграции» под руко-
водством генерала Д.Л. Хорвата. Но после провозглашения Мань-
чжоу-го в марте 1932 г. жизнь русской диаспоры начали жестко 
регламентировать японские власти, а в 1933 г. и сам генерал Хор-
ват оказался в опале (основным оружием его политического унич-
тожения, кстати сказать, была газетная травля). И тут в 1934 г. в 
Харбин приезжает Рерих – художник и общественный деятель с 
мировым именем, с позитивными идеями и строительными плана-
ми. Идеи Рериха, его проекты создания кооперативов как прототи-
пов нового общинножития и хозяйствования могли сыграть роль 
точки бифуркации для разрозненной эмигрантской среды, обла-
дающей громадным интеллектуальным и духовным потенциалом. 



 124 

Поэтому и была развязана мощная информационная война, и Хар-
бин стал центральным узлом в довольно взаимосвязанной системе 
мифов о Рерихах, где одна теория оказывается прочно увязана с 
другой и может быть подана в том или ином контексте. 

Н.К. Рерих обратился за объяснениями по поводу клеветни-
ческой кампании в Министерство иностранных дел в Токио.  
От министерства пришел ответ: «Все происшедшее есть следствие 
полного невежества и непонимания сотрудников газет и враж-
дующих групп русских эмигрантов в Харбине Вашей благородной 
миссии и работы… Имея такие донесения в руках, мы счастливы 
уверить Вас, что подобные инциденты не будут повторяться, и мы 
искренне надеемся, что Вы более не будете обеспокоены подоб-
ными происшествиями» [цит. по: Рерих Н., 1995а, с. 640]. Надо 
иметь в виду, что на тот момент в Харбине действовала японская 
цензура, контролирующая печать. Если статьи увидели свет – зна-
чит они были ею одобрены. После официального ответа, опубли-
кованного в местных газетах, ситуация, однако, не изменилась. 
Несмотря на протесты самого Рериха и сотрудников культурных 
организаций в Париже и Нью-Йорке, клеветнические публикации 
продолжали появляться не только в русскоязычных газетах Хар-
бина, но и в Тяньцзине и Пекине на протяжении всего 1935 года.  

Когда газета «Наш Путь» вместе с «Харбинским Временем» 
начала публиковать эти статьи, руководитель русских фашистов 
А. Вонсяцкий в разговоре с Зинаидой Лихтман «определенно ска-
зал, что вся кампень велась и теперь ведется лекторами1; они за-
ставили переменить тактику “Наш[его] П[ути]”, и это повело к то-
му, что он отнял тотчас же свою субсидию. Теперь эта газ[ета] 
субсидируется лектор[ами], которые и направили эту атаку. Гос-
пода Роздз[аевский] и комп[ания] являются теперь наемными 
людьми и должны делать все, что им указано» [Лихтман З.Г. 
Письмо Н.К. Рериху от 14.01.1935. Архив Музея Николая Рериха в 
Нью-Йорке]. Неудивительно, что в 1935 г. главный редактор фа-
шистской газеты К.В. Родзаевский получил своеобразное повыше-
ние и был назначен руководителем информационного отдела Бюро 
по делам российских эмигрантов в Маньчжурской империи – ор-
ганизации, с помощью которой японские власти контролировали 
общественную жизнь русской диаспоры и, помимо всего прочего, 
готовили диверсантов для заброски на территорию СССР. 

                                                 
1 Японией. 



 125

 Японская цензура остановила распространение книги 
Н.К. Рериха «Священный дозор», составленной из статей, уже 
опубликованных в местных газетах и, соответственно, одобренных 
цензорами несколько месяцев назад. В то же самое время с одоб-
рения цензуры вышла книга Василия Иванова «Православный мир 
и масонство» (Харбин, 1934), где развивается идея «жидомасон-
ского заговора» и наряду с Рерихами к масонам причислены ос-
новные фигуры русского золотого и серебряного веков.  

Н.К. Рерих предполагал, что кампания клеветы развивалась 
не только с полного согласия японских властей, но здесь не обош-
лось без влияний с севера:«…[Василий] Иванов связан с советски-
ми кругами и потому старается оклеветать всех деятелей эмигра-
ции, а в книге своей оклеветал всю Россию, начиная от 
императоров, Голенищева-Кутузова, Пушкина, всех ученых и пр.» 
[Рерих Н., 2015, с. 155]; «из достоверного источника иностранной 
полиции известно, что шанхайская младоросская газета (высту-
павшая против нас) издается на советские деньги» [там же, с. 180].  

Размышляя над создавшейся ситуацией, Н.К. Рерих пришел 
к следующему выводу: «…сами же эти газеты подчеркивают, что 
русские эмиграционные группы признают меня своим духовным 
вождем. Иначе говоря, это значит, что кому-то политически необ-
ходимо добиться обратного. При этом мы видим три определен-
ные группы: 

1. Блок японских газет. 
2. Фашисты, подражающие в человеконенавистничестве 

немецким. 
3. Легитимисты, которым Кирилл раздает графские и раз-

ные придворные звания.  
Вполне естественно, что две последние группировки (вооб-

ще немногочисленные) всегда будут нападать на все строительное. 
Немецкая свастика всегда будет далека от народных масс. <…>  
С другой стороны, [среди] так называемых легитимистов-
кирилловцев замешались люди с явно преступным прошлым. <…> 
А вот когда перед нами встает поругание международного пакта 
со стороны яп[онских] газет, тогда следует обратить все внимание 
уже с точки зрения международного права. <…> Если мы предпо-
ложим, что охранение культурных сокровищ не вместно больше-
викам, уже разрушившим столько памятников, то это будет вполне 
понятно. Но в таком случае мы должны бы были предположить 
наличность большевиков в составе яп[онских] газет и это было бы 
совершенно необъяснимо» [там же, с. 101]. 



 126 

Добавим, что к 1930-м годам советская контрразведка уже 
была достаточно профессиональной, поскольку еще в 1920-е годы 
ее агенты внедрялись в наиболее значимые эмигрантские движе-
ния, в том числе в евразийские круги [Ларюэль, 2004, с. 37]. Рерих, 
открыто выступивший в харбинской прессе с антисоветскими за-
явлениями, не мог не привлечь ее внимания. Вероятно, входить в 
состав японской газеты для советских агентов не было необходи-
мости, достаточно было вовремя подкинуть нужным людям нуж-
ные сведения. Японским властям эта дезинформация тоже была на 
руку, поэтому цензура легко пропускала в печать материалы, на-
правленные на подрыв авторитета Рериха.  

Даже после подписания Пакта Рериха 15 апреля 1935 г. в 
харбинских газетах продолжались нападки на это важнейшее на-
чинание, эволюционный смысл которого будет оценен в веках. 
Тем, кто не воспринимал многомерности символов в нашем мате-
риальном мире, в Знамени Мира мерещился масонский символ. 
Новое философско-этическое учение, принесенное Рерихами, рас-
сматривалось как антитеза православию, тем более что правосла-
вие в эмигрантской среде было уже не просто религией – оно иг-
рало роль своеобразного «заместителя» Родины для людей, 
навсегда оторванных от России.  

23 июня 1935 г. отзвуки харбинских измышлений были пе-
реопубликованы журналистом Джоном Пауэллом в газете «Чикаго 
трибьюн». В его статье говорилось, что Маньчжурская экспедиция 
вызвала противодействие японских властей и монгольских князей, 
потому что Рерих якобы пригласил на службу русских казаков 
атамана Семенова, вооружив их американскими винтовками.  
В статье Джона Пауэлла нашли место не только отзвуки харбин-
ской клеветы, но и наветы из писем американского ботаника Мак-
миллана в Департамент сельского хозяйства США. В этих письмах 
выплеснулись внутренние проблемы экспедиции, которые готови-
лись заранее американскими госчиновниками. Как уже говори-
лось, Уоллес не определил достаточно четко служебные обязанно-
сти и субординацию всех членов экспедиции, и, воспользовавшись 
этим, начальник бюро растениеводства Департамента сельского 
хозяйства Н.А. Райерсон еще на подготовительном этапе поддер-
жал сепаратистские настроения своего друга ботаника Макмилла-
на. В официальные инстанции в Токио и Маньчжурии летели 
письма об американских ботаниках, сопровождаемых Н.К. Рери-
хом и Ю.Н. Рерихом [Райерсон Н.А. Письмо генеральному консу-
лу США в Токио от 5.05.1934. ОР МЦР. Ф.1. Оп. 4. Д. № 450].  



 127

В Харбине американцы издалека наблюдали за Рерихами, их чрез-
вычайно раздражали общественная деятельность и публичные вы-
ступления Николая Константиновича. В Вашингтон, в Департа-
мент сельского хозяйства, Н. Райерсону поступали донесения, 
отзвуки которых потом обнаружатся в американской прессе, где 
великого русского художника, мыслителя, ученого обвиняли в 
прояпонских настроениях, в связях с белоказаками атамана Семе-
нова и т.д. Осведомленность журналистов об измышлениях Мак-
миллана Рерих объяснял перлюстрацией всей корреспонденции в 
Харбине: «Не сомневаюсь в том, что пересылка пресловутой пере-
писки негодяев сыграла определенную роль в этой истории» [цит. 
по: Дубаев, 2001, с. 538]. 

Притом что в статье Джона Пауэлла не было ни слова прав-
ды, она, судя по всему, имела международный резонанс, посколь-
ку через два месяца военный атташе США в СССР майор Филипп 
Файмонвилл отправил письмо главе военного департамента США 
о том, что он не может подтвердить или опровергнуть версию со-
ветского военного атташе относительно экспедиции Рериха. Со-
гласно этой версии, Юрий Рерих – бывший царский офицер и в 
штат экспедиции входят бандиты из шайки атамана Семенова. 
«Этот вооруженный отряд держит путь к Советскому Союзу, яко-
бы как научная экспедиция, но в действительности как отряд, 
сформированный из белых элементов и недовольных монголов» 
[цит. по: Faymonville. 20.08.1935. National Archive in Washington, 
DC].  

Между ставкой экспедиции и границами СССР пролегали 
обширные пустыни Внешней Монголии – более тысячи километ-
ров. И Уоллес был прекрасно осведомлен об этом, равно как и о 
том, что в штате экспедиции нет семеновцев. Тем не менее это 
письмо, пересланное ему из Госдепартамента, вероятно, стало 
«последней каплей» для Уоллеса, который к лету 1935 г. уже пере-
стал считать Н.К. Рериха своим духовным учителем и принял ре-
шение не противодействовать клевете. 

Отзвуки запроса американского военного атташе в Москве 
прослеживались в переписке Департамента почти весь 1935 г., в 
частности, 25 сентября, практически сразу после отъезда Рерихов 
из Китая, Департамент сельского хозяйства информировал руко-
водство службы американской военной разведки G-2: «Эта экспе-
диция была послана в Центральную Азию исключительно для сбора 
засухоустойчивых трав. Однако мы получали многочисленные 
сведения о том, что они вовлечены в другую деятельность. Поэтому 



 128 

начиная с 3 июля (через 10 дней после публикации статьи  
Дж. Пауэлла. – О. Л.) мы предпринимали шаги, чтобы переместить 
их так быстро, как это практически возможно, из района потенци-
альных проблем, и в то же время дать им возможность собрать как 
можно больше различных типов засухоустойчивых растений, в 
которых мы заинтересованы. Экспедиция определенно завершена 
21 сентября, и вы можете заверить майора Файмонвилла в посоль-
стве, что страхи упомянутых в его письме людей сейчас совер-
шенно беспочвенны» [Bressman. Letter to K. Bernett. NARA in 
Washington, DC]. 

Рерих же по поводу обвинения в политической нелояльности 
писал Уоллесу следующее: «Газетные инсинуации от июня месяца 
по существу безосновательны и, должно быть, исходят из неосве-
домленного и недоброжелательного источника, сильно желающего 
затруднить и расстроить полевые работы экспедиции в разгар се-
зона сбора семян. Я настоятельно опровергаю наличие какой-либо 
политической деятельности с моей стороны или со стороны других 
членов экспедиции. В целом эта “надуманная история” нелепа и 
показывает абсолютное незнание фактов и местных условий. Мы 
заняты расследованием этого дела, и, похоже, его источник нахо-
дится в Шанхае. Г-н Стил, аккредитованный пресс-корреспондент, 
посещавший Калган в начале июня, заявил в американской мис-
сионерской службе, что мнения об экспедиции разделились и что 
много недоброжелательных слухов было пущено двумя отозван-
ными ботаниками, которые, по его словам, “оставили после себя 
вредоносный след”. Также мне известно, что многие из работни-
ков Консульства были настроены весьма предвзято и потому были 
склонны верить историям ботаников. Примечательно также, что 
местная пресса воздерживалась от участия в этом злословии и что 
большинство статей появилось в американских газетах (“Пекин-
Тяньцзин таймс” перепечатала некоторые истории, но предусмот-
рительно опустила клеветнические пассажи)» [Рерих Н., 2020,  
с. 203].  

Харбинские публикации, кстати сказать, американское по-
сольство присылало в Департамент сельского хозяйства США, где 
их переводили на английский язык. На этот счет в феврале 1936 г. 
госсекретарь США К. Холл послал специальную телеграмму в по-
сольство США в Пекине о том, чтобы из Пекина, Тяньцзина, Дай-
рана и Харбина были направлены все статьи, касающиеся экспе-
диции и лично Рериха, начиная с 1934 г. [Hull. Telegramm. 
05.02.1936 / NARA in Washington, DC].  



 129

Новый вал клеветы поднялся в январе 1936 г., после того как 
Департамент официально открестился от экспедиции и пустил в 
печать формулу о шпионаже. «Министерство земледелия сегодня 
сообщило, что ввиду выдвинутых маньчжурским пр[авительст]вом 
против академика Н.К. Рериха обвинений в шпионаже, экспедиция, 
снаряженная под его руководством, распущена» [Маньчжоуго … , 
1936], – писали газеты. Статьи под броскими заголовками появи-
лись одновременно во многих газетах и продолжали появляться 
еще не менее полугода [Рерих Н., 2022, с. 180]. 

Была сделана попытка дезавуировать и научные результаты 
экспедиции – в газетах появились статьи о том, что 20 упаковок с 
семенами обошлись США в 36 тыс. долл. Причем эти публикации 
были основаны на официальном пресс-релизе Департамента сель-
ского хозяйства от сентября 1935 г.: «Экспедиция Рериха провела 
полевой сезон 1934 г. в горах Хингана в Маньчжурии и этот текущий 
сезон на окраинах пустыни Гоби во внутренней Монголии. <…> 
Макмиллан и Стефенс прислали 98 упаковок с семенами, и в пре-
дыдущий сезон Рерихи собрали 20 упаковок. Объем сборов этого 
сезона экспедиции Рериха до сих пор неизвестен» [Two-year grass 
exploration ended; government now testing hundred of plants (Press 
release). 27.09.1935 / NARA in Washington, DC]. Рядом давались 
сведения о сборах экспедиции в Советский Туркестан, составив-
ших более 2000 образцов. 

Фрэнсис Грант, вспоминая об этих событиях в конце 1970-х 
годов, предлагает свое объяснение в контексте новейшей истории: 
«Как показали события во Вьетнаме, в международных отношени-
ях существует сеть тайных сил. Их громадные и широко распро-
страняющиеся “картели” подобно паучьим сетям окутали конти-
ненты и страны. Преданность их специальным целям, которые 
идут вразрез нациям и связаны с мировыми интригами и веролом-
ством, разрушает преданность стране или принципам, были ли они 
промышленными, или конфессиональными (жестокими и ярост-
ными в регионах соперничества миссий), или идеологическими. 
Чаще всего остается в тени история этих манипуляторов, заклятых 
разрушителей лучших надежд людей, вдохновленных Богом. Но 
они существуют. И они не стесняются устранять [этих людей] для 
своих целей» [Frances R. Grant Papers // Special Collections and Uni-
versity Archives, Rutgers University Libraries. Box. 14. Fail 82].  

Сегодня мы можем добавить еще то, что, увы, сотрудники 
Рерихов по всему миру не смогли организовать достаточно мощ-
ного противодействия клеветнической кампании публикациями в 



 130 

защиту имени Рериха. Более того, одной из линий «защиты» была 
выбрана дезинформация. Так, согласно заявлениям Мориса Лихт-
мана в чикагской газете, Рерих «натурализовался в Америке и по-
этому во французском паспорте не нуждается. <…> Экспедиция 
направилась не на север от Калгана, а на юг, в направлении к пус-
тыне Гоби…» [Японцы … , 1935]. В.К. Рерих в харбинской газете 
писал: «Что же касается книги “Листы Сада Мори”, из которой 
приведены цитаты, то эта книга ни к самому Н.К. Рериху, ни к му-
зею его имени, ни к издательству “Алатас” никакого отношения не 
имеет…» [Русские ... , 1934].  

И все эти утверждения защитников были далеки от истины. 
Рерихи, как неоднократно подчеркивали в переписке между собой 
американские официальные лица, не были гражданами США, по-
сле того как покинули Родину они не меняли гражданства и поль-
зовались французскими (нансеновскими) паспортами, предостав-
ляемыми беженцам и эмигрантам1. Перед экспедицией (а именно  
6 марта 1934 г.2) паспорта Николая Константиновича и Юрия Нико- 
лаевича были обновлены при содействии Уоллеса, ходатайство-
вавшего перед французскими властями. Экспедиция, покинув Кал-
ган, направилась как раз на север, а не на юг, как сообщал  
корреспондентам газеты Морис Лихтман. И, хотя первые книги 
учения Живой Этики были изданы не «Алатасом», вряд ли можно 
сказать, что Николай Константинович не имел к ним никакого от-
ношения, поскольку книги были напечатаны в частной типографии 
самими Рерихами. Кроме того, именно в «Листы Сада Мории» 
вошли многие записи бесед с Великим Учителем, сделанные не 
только Еленой Ивановной, но и Николаем Константиновичем. Так 
что подобные заявления сотрудников работали только на руку 
черному пиару. 

 

                                                 
1 Уже во второй половине ХХ в. Ю.Н. Рерих примет советское граждан- 

ство, С.Н. Рерих – индийское.  
2 Номера французских паспортов Н.К. и Ю.Н. Рерихов и дата их выдачи 

указаны в документах, выданных французским консульством в Харбине на право 
пребывания в Маньчжурии и Монголии. См.: [Шапошникова, 1998а, с. 500–501]. 



 131

Кооперативное строительство  
 

Кооператив не есть закрытое общежитие. Сотрудниче-
ство, основанное на законе природы, содержит в себе элемент 
беспредельности. Обмен труда и взаимопомощь не должны на-
кладывать условных ограничений. Наоборот, кооператив откры-
вает двери ко всем возможностям. При этом кооперативы свя-
заны между собою, и таким образом трудовая сеть покроет весь 
мир. Никто не может предопределить, какие виды сотрудниче-
ства могут развиться. Учреждения, основанные кооперативами, 
могут быть разнообразными и покроют задания просвещения, 
промышленности и сельского хозяйства. Невозможно предста-
вить ни одной отрасли, которая бы не могла быть усовершенст-
вована кооперативом. Нельзя запретить, если люди сойдутся для 
сотрудничества в совершенно новом сочетании. Кооператив 
есть оплот государства и рассадник общественности. Откуда 
придет общественное мнение? Откуда составится желание пре-
успеяния? Откуда одинокие труженики получат помощь? Конеч-
но, сотрудничество научит и единению.  

АУМ, §441 
 
Параллельно с подготовкой экспедиции в Музее Николая 

Рериха разрабатывался план организации сельскохозяйственного 
кооператива в Маньчжурии с привлечением русских эмигрантов – 
как прототипа нового общинножития и хозяйствования.  

Идея общины очень важна во всем творчестве Рерихов.  
В предыдущей Центрально-Азиатской экспедиции рукопись книги 
«Община», данная Великими Учителями, играла не последнюю 
роль. Она была привезена в Москву, но здесь она не была понята и 
принята, и Рерихи издали ее в Урге. Еще один вариант издания 
был сделан в Риге, но там из текста были изъяты имена Ленина и 
Маркса, которые в ургинской книге упоминались неоднократно в 
самом позитивном ключе. Как пишет Л.В. Шапошникова, это была 
книга-предупреждение, данная миру на переломном моменте, ко-
гда социалистическая страна еще могла повернуть в эволюционное 
русло, отвернуть от пути в пропасть тоталитаризма. Более того, 
община понималась в самом широком, космическом контексте как 
форма организации общества, наиболее отвечающая новому этапу 
духовного развития человечества. «В книге, созданной Махатма-
ми, речь идет об общине как природном эволюционном процессе. 
Понятие это трактуется ими много шире и носит более глубокий 
философский характер, нежели просто социально-экономическое 
понятие. С этой точки зрения коммуна, по мысли Учителей, явля-



 132 

ется основой, в первую очередь, для духовного совершенствования 
человека и развития его свободного творческого труда» [Шапош-
никова, 1997, с. 29].  

Не принятые сильными мира сего, эти идеи тем не менее 
могли для начала получить свое практическое развитие в отдельно 
взятом товариществе, объединенном высокими идеалами и созида-
тельным трудом каждого дня. В 1920-е годы сотрудниками Музея 
Николая Рериха была создана корпорация «Белуха», чтобы «при-
ложить свои силы к экономическому развитию и строительству 
Юго-Западного Алтая в сфере горнодобывающей промышленно-
сти и сельского хозяйства и связанной с ними деятельности» [Be-
lukha corporation. 1924. Amherst Centre for Russian Culture. Roerich 
collection. Box 4]. Но договоренность с Советским правительством 
до конца не была достигнута, и, как позднее напишет Рерих, сами 
американцы не смогли найти финансирование для этого проекта. 

Как бы ни пытались потом недруги извратить цели коопера-
тивного строительства, в меморандуме Луиса Хорша, бывшего 
сотрудника и одного из самых ярых извратителей идей, эти проек-
ты названы как «добывающая корпорация в Сибири и асбестовые 
интересы в Монголии» [[Horch L.] Special Memo. Amherst Centre 
for Russian Culture. Roerich collection. Box 3, folder 1] – именно как 
бизнес-проекты. 

В 1933–1934 гг. планы сельскохозяйственного кооператива 
составлял брат Н.К. Рериха – Владимир Константинович Рерих, 
агроном по специальности, живший в Харбине.  

В архиве Музея Николая Рериха в Нью-Йорке и в бумагах  
Ф. Грант в Ратгерсе хранятся вполне конкретные бизнес-проекты – 
с подсчетом сумм, необходимых для первоначальных вложений и 
перспективной доходности от сельскохозяственной деятельности 
кооператива. Замечателен наказ Н.К. Рериха правлению сельско-
хозяйственного кооператива «Алатырь», в котором виден широкий 
круг поставленных общественно-культурных задач, выходящих 
далеко за рамки достижения экономического благополучия:  

«Надеюсь, что протекающая переписка по учреждению 
сельскохозяйственного кооператива “Алатырь” закончится успеш-
но и его полезное учреждение осуществится, предоставляя работу 
и сотрудничество многим достойным поселенцам.  

Подчеркиваю, что программа кооператива может быть вы-
полнена в любом размере и пределы возможностей кооператива 
зависят как от руководящего управления, так и от энергичной са-
модеятельности его членов. 



 133

Само собой разумеется, что в основу кооператива будет по-
ложена величайшая хозяйственность и деловитость без всякого 
попустительства или небрежности интересов кооператива.  

Также само собой разумеется, что кооператив оказывает со-
действие и помощь именно членам кооператива. Говорю это в 
предвидении, что могут возникнуть многие сторонние просьбы и 
предложения, которые могут вывести из равновесия и нарушить 
цельность смысла сотрудничества членов кооператива. Итак, со-
трудническое содействие и сопомощь именно членам кооператива, 
которые несут на себе ответственность за благосостояние коопера-
тива и потому прежде всего имеют право на содействие и помощь.  

Кроме сельского хозяйства, кооператив естественно забо-
тится о культурных преуспеяниях своих сочленов. Потому как 
строительство Православия, так и образовательные меры являются 
насущными заданиями кооператива. По поводу популярных на-
ционально-просветительских заданий мы имели беседы с 
В[севолодом] Н[иканоровичем] Ивановым, и в этом смысле он 
был бы весьма полезным сотрудником в кооперативе. 

Надеюсь, что при развитии кооператива будет обращаемо 
внимание на лучшие современные формы хозяйства, которые бу-
дут разъяснены членам кооператива в форме, доступной и привле-
кательной для применения. 

Во всяком случае, кооператив “Алатырь” должен явиться 
достойным показателем, насколько сельскохозяйственное созна-
ние за эти годы преуспело и является одною из ближайших основ 
земного бытия. 

Конечно, следует предположить, что полезное взаимное 
доброжелательство и доверие, трезвость, честность и трудолюби-
вость будут истинным залогом преуспеяния кооператива. 

Во всех делах имя Христово, предстательность Преподобно-
го Сергия Радонежского являлись прибежищем и оплотом. Так же 
и в этом деле да благословит благодатный воспитатель русского 
народного духа трудолюбие и взаимное доброжелательство членов 
кооператива “Алатырь”. 

Да будет этот Кооператив истинным “Алатырем”, тем свет-
лым драгоценным камнем, о котором заповедают былины и кото-
рый, как камень краеугольный, поможет многим трудящимся сой-
тись в совместном преуспеянии» [цит. по: Дубаев, 2001, с. 500–510]. 

Жизнь в Харбине вносила некоторые коррективы в изна-
чальные планы. В августе Н.К. Рерих, находясь в степях в окрест-
ностях Хайлара, пишет американским сотрудникам о новом про-



 134 

екте в рамках предыдущих планов: «На этот Маслодельный Коо-
ператив желательно было бы получить американских долларов 10–
15 тысяч при 10–12% годовых на этот капитал, держание которого 
может быть возобновляемо ежегодно. Капитал этот нужен для 
оборота и усовершенствования дела, но, как видно из актива этих 
Кооперативов, может быть возвращен через год. Конечно, этот 
Маслодельный Кооператив является особым от хозяйственного 
плана уже имеющегося у Вас Сельхоз[яйственного] Кооператива, 
который теперь Вы можете пустить в ход» [Рерих Н., 1998, с. 33]. 

Клеветническая кампания против Рериха сделала эти планы 
неактуальными. Покидая Харбин, он с сожалением констатировал, 
что «кооператив окончен». Но вскоре в его письмах появляются 
свидетельства о новых возможностях: первоначальный проект сель-
скохозяйственного кооператива «Алатырь» в Маньчжурии в видо-
измененном виде перенесен на территорию Внутренней Монголии, 
где проходил второй полевой сезон Маньчжурской экспедиции. 

Идея этого проекта зародилась еще в Пекине. Состоялась ли 
в Пекине встреча с монгольским князем Де-ваном, письменные 
источники умалчивают. Упоминание о новых возможностях в 
дневнике Н.К. Рериха впервые появляется 7 декабря 1934 г. Двумя 
днями позже в дневнике Ю.Н. Рериха от 9 декабря 1934 г. читаем: 
«Знаменательный разговор с Э. Очировым» [Рерих Ю., 2012а,  
с. 165]. Амбан-нойон Очиров тесно общался с Де-ваном и, вполне 
возможно, мог вести переговоры от его имени.  

Второй проект кооператива в пустынях Азии был гениаль-
ным и в то же время рискованным предприятием – тем зерном, из 
которого мог произрасти Новый Мир. По воспоминаниям Фрэнсис 
Грант, «для монголов задуманное направление их объединения и 
конструктивной национальной жизни – то, которое могло сплотить 
до сих пор кочевые и угнетенные части их расы, – лежало в коопе-
ративах. Предполагая успех, который кооперативы сулили в на-
стоящем времени в регионах еще свободных от [влияния] китай-
ского мира, они высказали Рериху свои надежды и свое намерение 
начать это движение, которое может стать импульсом к их расши-
рению. Эту убежденность, переданную Рериху, тот в свою очередь 
передал Уоллесу» [Frances R. Grant Papers. Special Collections and 
University Archives, Rutgers University Libraries. Box. 14. Fail 82]. 

Н.К. Рерих, горячо поддерживающий любые конструктив-
ные строительные начинания современных ему политиков, писал: 
«Сейчас хочет строиться Монголия. Та самая Монголия, которая 
дала истории человечества столько потрясающих страниц, теперь 



 135

хочет мирно и культурно устраиваться» [Рерих Н., 1995а, с. 533]. 
Именно на волне этого нового строительства и был задуман про-
ект, в котором немаловажную роль играли руководители автоном-
ной Монголии. Энергичность принца Де дополнялась мудростью 
старого князя Юн-вана. «Юн-Ванг, князь хошуна Дархан Бейле, 
является главою автономного правительства Внутренней Монго-
лии <…> Князь очень духовный человек, друг Таши-Ламы. При 
упоминании о Шамбале его лицо принимает соответственно тор-
жественное выражение» [там же, с. 545–546].  

В дневниках и переписке Рерихов возникло новое условное 
обозначение – «Канзас» (а также «Калифорния» в переписке  
Е.И. Рерих), имеющее двоякое прочтение. За ними, если выражаться 
современным языком, стояла коммерческая тайна – кооператив, 
предполагаемый на земле Внутренней Монголии. Так же обознача-
лась в переписке Рерихов и собственно Внутренняя Монголия.  

Описание проекта кооператива варьировалось. Под мине-
ральные богатства Внутренней Монголии планировался заем в 
1,1 млн ам. долл. В этой хозяйственной структуре Рериху отводи-
лась роль главного советника. Параллельно развивалась идея 
«фонда сколаршипов1» – кооперативного банка и фонда просве-
щения, как следовало из его названия. Н.К. Рерих писал в своем 
дневнике: «В записи вчерашнего дня говорилось о Скул-Канзас. 
Не только надеюсь, но убежден, что предполагавшийся “Алатырь” 
состоится в более подходящем месте, но и радуемся этому. Может 
быть множество выполнений, начиная от общественного и госу-
дарственного и до частного. Как по нынешним временам легче, так 
пусть и будет. Главное, чтобы творилось добро» [Рерих Н., 2015,  
с. 107].  

Точного описания нового проекта не было, современным ис-
следователям приходится реконструировать эту идею по разроз-
ненным письмам. Рерих опасался излагать все в целостности из-за 
постоянной перлюстрации корреспонденции. И отсюда возникают 
многие домыслы. 

Новой автономией очень интересовались японцы. Не разви-
вая до поры свою экспансию на Восток, они тем не менее присы-
лали своих людей для переговоров, о чем свидетельствуют стра-
ницы дневника Н.К. Рериха. Имелась также информация, что 
Внутренняя Монголия является «важным рынком сбыта для 

                                                 
1 Scholarship (англ.) – стипендия, гуманитарное образование, поддержка 

гуманитарных наук. 



 136 

тиг[ров]» [Грант Ф. Письмо Е.И. Рерих от 8.06.1935. ОР МЦР.  
Ф. 1. Оп. 5-2. Д. № 209], который «тигры» (так в переписке обозна-
чались Советы) будут ревностно охранять. О том же писала и  
Е.И. Рерих, деятельно участвовавшая в этом проекте своими советами:  

«Нужно так торопиться, ибо много лап тянутся к сладкому 
пирогу! Два дня назад, размышляя о возможностях ско[л]аршипов 
и поддержке со стороны С[тефана]1 и о тех деталях, которые хотят 
иметь люди, якобы заинтересованные, мне было сказано: “Нельзя 
мед оставлять открытым”. Многое сказано этою краткою форму-
лою: и о срочности, и об опасности чрезмерного оповещения. Мы 
знаем природу акул, и приемы их всюду одинаковы. Все выведать 
и захватить. Если бы предполагаемое дело принадлежало одному 
лицу, многое было бы легче, но, будучи таким, как оно есть, узнав 
все подробности, так легко отставить кого-то и действовать самим. 
Это нужно иметь в виду» [Рерих Е., 2001, с. 137–138]. 

О поддержке президента Рузвельта Е.И. Рерих, уже более 
полугода находившаяся с ним в переписке, говорила не случайно. 
В ее письмах президенту прослеживается информация о будущем 
объединении Азии и связи этого процесса с начинающимся там 
культурным строительством: «Предвидится союз народов Азии, и 
объединение племен и народов будет происходить постепенно, 
там будет своя Федерация стран. Монголия, Китай и Калмыки со-
ставят противовес Японии, и в этом объединении народов нужна 
Ваша Добрая Воля, г-н Президент. Вы можете выразить Вашу во-
лю во всем ее многообразии, и в этом направлении можно утвер-
дить мысли. Потому пусть культурное строительство начинается в 
сердце Азии. Ничто не помешает Америке следовать Нашему Ру-
ководству. Пусть культурная корпорация растет, и мирное сотруд-
ничество привлекает народы» [там же, с. 63]. Напомним, что це-
лью предполагаемого во Внутренней Монголии кооператива, или 
«фонда сколаршипов», было культурное развитие депрессивного 
региона. 

План создания кооператива во Внутренней Монголии и по-
строение Новой Страны, в том понимании, в каком писала о ней 
Е.И. Рерих, – духовно преображенной России, – были связаны не-
ведомыми, надмирными путями: «…Слышу о спешности и о том, 
что нужно сильнее написать в Ам[ерику] о скол[аршипах], и пото-
му моя обязанность, как дятел, повторять о том, что скол[аршипы] 
есть основа всего благополучия страны. Также Указано, что “как 
                                                 

1 Ф.Д. Рузвельт. 



 137

ручательство, нужно Нов[ую] Страну утвердить”. То есть за денеж-
ный вклад будет отвечать не только К[алифорния], но и Н[овая] 
Стр[ана]. Думается, широкий ум поймет. Также знаю, что все сло-
жится особым путем, ибо давно указаны пути необычные, и мы толь-
ко что явились свидетелями такого чуда1» [Рерих Е., 2001, с. 218]. 

Проект кооператива во Внутренней Монголии должен был 
состояться при участии американского капитала. В дело активно 
включились Луис Хорш и Генри Уоллес и начали поиски людей с 
Уолл-стрит, которым перспектива таких вложений могла бы пока-
заться интересной. Уоллес и сам вложил 4500 долл. в проект (но 
потом отозвал свои деньги). Кроме того, министр лично написал 
Генри Форду, но получил отказ. Судя по письмам Фрэнсис Грант к 
Е.И. Рерих, изначально все надежды были на поклонницу творче-
ства Н.К. Рериха Мэри Ромсей, известную меценатку, владеющую 
миллионами. Но как раз в декабре 1934 г. она умерла, не оправив-
шись после падения с лошади. Двумя основными персонами, с ко-
торыми велись переговоры, были промышленник и изобретатель 
Винсент Бендикс и брат Мэри Ромсей, политик и бизнесмен Аве-
рилл Гарриман. Кроме того, этой идеей заинтересовался Chase Na-
tional Bank, один из крупнейших банков того времени. Упоминае-
мые в письмах Грант люди владели крупными состояниями, но за 
полгода переписки особых сдвигов в деле не произошло. Всем 
требовались дополнительные сведения и прежде всего гарантии. 
Американцев интересовала и сама Внутренняя Монголия, состав и 
местоположение ее администрации, так как о столице недавно воз-
никшей автономии ничего не было известно в США: 

«На этой неделе наш друг был в Нью-Йорке, и я разговари-
вала с ним. Он продолжает свои усилия в этом направлении, но, 
как было телеграфировано Вам, он должен иметь следующую ин-
формацию, в настолько полных деталях, насколько это возможно. 

1. Признано ли правительство Канзаса другим правительст-
вом – если так, то имеет ли это правительство дипломатическую 
миссию там и какие другие правительства имеют там представи-
тельства. Другими словами, каков точный статус Канзаса. 

2. Является ли Канзас частью Алабамы2. Если нет, то каковы 
его взаимоотношения с Алабамой и соседними государствами. Ка-
кова его государственная организация.  

                                                 
1 Имеется в виду торжественное подписание Пакта Рериха в Белом доме 

15 апреля 1935 г. 
2 Китай. 



 138 

3. Имена глав Канзаса, описание их позиций – какова адми-
нистрация в целом и т.п. 

4. Каким был бы правовой статус Банка, предоставляющего 
ссуду, если бы он придал силу своим соглашениям? Если в четыре 
года не было бы возврата займа, каково было бы его положение? 
Получил бы он собственность и ценные бумаги? Как было бы га-
рантировано их получение? 

5. Пожалуйста, дайте дополнительные детали относительно 
гарантов и обязательств, обещанных Канзасом. Вы дали нам их 
имена и суммы – но было бы необходимо иметь дополнительные 
детали, такие как: насколько они надежны, как они <…>1 получе-
ния годового дохода от него и как он растет. 

6. Какие суммы из займа были бы потрачены в Америке и на 
что. Это очень важный пункт, они хотят знать, какой процент был 
бы потрачен и, естественно, больший процент предпочтительнее. 
Кроме того, на что именно он будет потрачен – на сельскохозяйст-
венные принадлежности, товары или другие вещи. Это необходи-
мо знать.  

7. Было бы население Канзаса заинтересовано в бартерном 
проекте – это возможность торговли их товарами и владениями в 
обмен на вещи здесь. Сообщите детали, были бы они готовы со-
гласиться, что компанией, дающей заем, там должны быть учреж-
дены фактории. Также предоставили бы они концессии, и если да, 
то концессии какого рода. Предоставили бы они привилегирован-
ные условия сбыта для компании, дающей заем, если так, она 
должна иметь возможность продавать там товары на определен-
ных правах продажи, на определенных привилегированных осно-
ваниях.  

8. Имеют ли эти люди в обеспечение ответственности какое-
либо накопление драгоценных камней или металлов, которые мог-
ли бы также повысить гарантии, или любые другие гарантии безо-
пасности застрахованных ценностей.  

9. Где именно располагается правительство – и сообщите как 
можно больше информации о правительстве, насколько это воз-
можно» [Грант Ф. Письмо Е.И. Рерих от 04.04.1935. ОР МЦР. Ф. 1. 
Оп. 5-2. Д. № 209].  

Из дневника Н.К. Рериха следует, что в администрации бу-
дущего кооперативного предприятия предполагался действующий 
правитель Внутренней Монголии – князь Де-ван: «Возвращаюсь к 
                                                 

1 Пропуск в тексте. 



 139

вопросу о Канзасе. Теперь уже имеете имя и портрет лица подпи-
сывающего. <…> Устроив стоянку, к вечеру поехали к князю Де-
вану (в газетах он пишется «Тех», портрет его вы имеете). Друже-
ственная беседа» [Рерих Н., 2015, с. 278]. Деятельность этого про-
екта должна была протекать в границах «штата», ибо, отвечая на 
просьбу прислать «блю принты» (контурные карты) «Канзаса», 
Н.К. Рерих недоумевает: «Должны ли эти так называемые блю 
принты представлять общеизвестную карту штата или что другое, 
понять никак невозможно» [там же, с. 205]. Соответственно, в 
планах кооперативного строительства ни о каком перекраивании 
существующих административных границ не могло быть и речи. 
Если учесть активные переговоры с Де-ваном, то становится по-
нятным, что в вышеприведенных строках имеется в виду подвла-
стная ему Внутренняя Монголия, крупномасштабная карта кото-
рой была послана Рерихами в Вашингтон. Упоминая о главном 
городе «штата», Н.К. Рерих подразумевал Батухалку, где находи-
лась ставка князя. Таким образом, достаточно подробно представ-
лен частно-государственный хозяйственный проект, где «концес-
сии возможны, гарантированы штатом» [Рерих Н., 2015, с. 208].  

В бумагах Фрэнсис Грант [Frances R. Grant Papers. Special 
Collections and University Archives, Rutgers University Libraries. 
Box 14. Folder 78] находим следующие финансовые детали, по-
черпнутые из писем Ю.Н. Рериха:  

«Следующие озера (соленые) обеспечивают заем: 
Алашань Джаронто-нур М $ 500 000 
Ихе и Бага Шикир-нур в Ордосе М $ 300 000 
Хара-Манге М $ 200 000 – 150 000 
Ирене Дабасун-нур М $ 200 000 – 150 000 
Шон-хор Дабасун-нур М $ 200 000».  
Но сама Грант находилась в затруднении по поводу этих 

сведений: «Я не знаю их месторасположения и, так как я не могу 
найти их на карте, я не уверена в их точных названиях, и Юрий не 
дал их географических координат. Мы также не знаем – этот доход 
от налогов, от продажи соли, и как этот доход обеспечивается и 
как он гарантируется» [Грант Ф. Письмо Е.И. Рерих от 5.04.1935 // 
ОР МЦР. Ф. 1. Оп. 5-2. Д. № 209]. 

Когда пришли дополнительные сведения от Н.К. Рериха, 
оказалось, что американские миллионеры, с которыми вели пере-
говоры Уоллес и Хорш, запросив подробности, скорее всего, про-
сто придумали себе удобную отговорку. Как сообщала З. Лихтман, 
«“местные условия” этой группе прекрасно были известны, но они 



 140 

не нашли их достаточно привлекательными для себя» [Лихтман З.Г. 
Письмо Н.К. Рериху от 08.03.1935. Архив Музея Николая Рериха в 
Нью-Йорке]. 

Когда стало очевидным, что такой крупный заем никто да-
вать не торопится, начали обсуждаться планы создания корпора-
ции или синдиката с долевым участием в 100 тыс. долл., также 
рассматривался вариант займа через Экспорт-импорт-банк. При 
этом все участники переговоров утверждали, что для крупного 
займа за границу необходимо личное разрешение президента Руз-
вельта, но Уоллес пока не решался с ним говорить об этом напря-
мую. И Е.И. Рерих тоже не рекомендовала поспешность в прямом 
разговоре с президентом США на эту тему. 

Уоллес пообщался также с неким бизнесменом, «чьи офисы 
в Нью-Йорке и по всему миру» [Грант Ф. Письмо Е.И. Рерих от 
9.05.1935. ОР МЦР. Ф. 1. Оп. 5-2. Д. № 209], и узнал, что Внутрен-
няя Монголия уже год назад (вероятно, сразу после того как была 
установлена ее автономия в апреле 1934 г.) запрашивала заем от  
5 млн до 12 млн долл., но ей было отказано. 

Ожидавший положительных вестей из США Н.К. Рерих ока-
зался в затруднительном положении – местные князья «ему гово-
рят, что откроют свои торговые книги, если он удостоверит, что 
решение ньюйоркцев вполне благоприятно, и открытие торговых 
книг есть лишь процедура к завершению. С другой стороны, 
ньюйоркцы сообщают ему, что могут начать рассмотрение, когда 
торговые книги будут открыты» [Рерих Н., 2015, с. 235].  

Монголы в эти полгода тоже времени не теряли. Надеясь на 
американский капитал, они тем не менее пытались найти какие-то 
варианты более близкого и более выгодного политического союз-
ничества. Русскоязычная газета «Возрождение» писала: «Мань-
чжурское правительство опубликовало официальное сообщение об 
отношениях ко Внутренней Монголии. В сообщении говорится, 
что за последнее время поступил ряд ходатайств о присоединении 
Внутренней Монголии к Маньчжурии. В Долонноре группа мон-
гольских князей обратилась с просьбой к маньчжурским властям о 
разрешении передать маньчжурскому императору в Синкинге пети-
ции о воссоединении Монголии с Маньчжурией. Власти разрешили 
монгольским князьям проехать в Синкинг» [Монголия … , 1935]. 

Наконец, Уоллес переговорил с Рузвельтом и рапортовал, 
что «Мюррей не может дать денег, хотя симпатизирует сколарши-
пам. Дело должно быть основано на сугубо деловой основе, ра-
зумный план должен быть представлен, также нужны названия 



 141

ответственных госструктур там…» [Телеграмма Л.Хорша Е.И. Ре-
рих от 9.06.1935. ОР МЦР. Ф. 1. Оп. 5-2. Д. № 412]. Эту фразу, 
«стриктли бизнес базис»1, Е.И. Рерих не раз потом будет цитиро-
вать в своих письмах, полагая, что американским сотрудникам в 
общении с представителями американского капитала не хватило 
не столько делового плана, сколько силы убеждения. Об этом бы-
ли и все предыдущие письма Елены Ивановны, касающиеся коо-
ператива. Вдохновленная ими, Зинаида Лихтман «положила нема-
ло труда на уверениях наших, что в таких делах необходимо 
действовать иными путями и убеждениями, нежели только факта-
ми и цифрами. Там, где предвидится огромное строительство, там 
нужно иметь веру в большие горизонты в будущее, иначе говоря, 
нужны для этого люди “уис вижен”2, и таких людей именно необ-
ходимо привлечь. Мне казалось, что друг мог нащупать таких лю-
дей, но и он сам должен был зажечься верою в это огромное дело, 
больше того, он должен был ручаться за него, говоря, что сам уча-
ствует в нем. Опять-таки, для этого он должен был быть зажженным 
сам. Стараться же найти только “бизнес мен” мне не казалось очень 
правильным» [Лихтман З.Г. Письмо Н.К. Рериху от 18.05.1935.  
Архив Музея Николая Рериха в Нью-Йорке]. 

Но ключевыми фигурами в этом вопросе были не З. Лихтман 
и не Ф. Грант, а Уоллес и Хорш… 

Члены правления Музея Рериха и комитета Пакта Рериха 
Луис Хорш, его жена Нетти и Эстер Лихтман, мало интересовав-
шиеся Уоллесом, пока он был просто фермером, после его назна-
чения министром всячески старались завязать с ним личные отно-
шения. И это им удалось. В 1935 г. они смогли отодвинуть на 
второй план Фрэнсис Грант в делах Пакта Рериха и экспедиции и 
начали утверждать везде и во всем свой личный приоритет. И это 
закончилось полным крахом для многих начинаний, прежде всего 
для кооператива во Внутренней Монголии. 

Эстер Лихтман была одной из ближайших сотрудниц Рери-
хов, но в какой-то момент ей, служившей до приезда в США гу-
вернанткой в Швейцарии, захотелось большего – стать главной во 
всех делах. Е.И. Рерих так писала об этом ее демарше 1935 г.: 
«Самоутверждение этой особы может пагубно отразиться на де-
лах. Очень уж хочется ей усесться на неподобающее ей место и 

                                                 
1 Strictly business basis (англ.) – сугубо деловая основа. 
2 With vision (англ.) – с видением.  



 142 

всюду, где только возможно, намекнуть и выдать себя за непо-
средственное звено с Первоисточником» [Рерих Е., 2003, с. 299]. 

Изначально доверие Е.И. Рерих к Хоршам и Эстер было так 
велико, что именно им она поручила передавать ее конфиденци-
альные письма президенту Рузвельту, в которых писала о судьбах 
современного мира. Эти письма передавались лично, из рук в ру-
ки. Хотя по письмам Е.И. Рерих отчетливо видно, что связь была 
двусторонней, известные на сегодняшний день документы свиде-
тельствуют, что Рузвельт, в отличие от Уоллеса, не написал Рери-
хам ни строчки. Президент читал письма, задавал вопросы, полу-
чал на них ответы, а Луис Хорш потом направлял Е.И. Рерих 
подробный отчет о визитах и вопросы президента, на которые сам 
не смог ответить. Эта и была обратная связь. Имя Рузвельта, есте-
ственно, было в отчетах зашифровано.  

Так продолжалось около полугода (в архиве Библиотеки 
Рузвельта в его имении в Гайд-парке хранится шесть писем 
Е.И. Рерих). Одно из писем к Рузвельту Эстер решила дописать – 
так к нему добавился абзац о значении серебра в мировой эконо-
мике, – совет, несомненно, полезный бизнесмену Хоршу. Елену 
Ивановну возмутило такое самовольство, а Хорши, «обиженные» 
на ее суровые слова и вдохновляемые Эстер, посчитали, что проч-
ные и доверительные контакты с Рузвельтом и Уоллесом – гарант 
их будущего финансового успеха, и Рерихи им больше не нужны. 
В итоге люди, которые были связующим звеном между Рерихами 
и самыми значительными персонами в США, решили порвать эту 
связь и предать своих духовных наставников. А Уоллес и Руз-
вельт, во-первых, в силу своего положения не имели возможности 
сноситься с Рерихами напрямую, во-вторых, вполне доверяли тем, 
с кем они тесно общались достаточно продолжительное время. 
Кроме того, ходили слухи, что Уоллеса и Хорша связывали еще 
некие финансовые дела.  

Можно представить, какой поток наговоров лился в уши 
президента и министра в тот период, когда Хорши и Э. Лихтман 
(«трио», как их называли Рерихи) только начинали осуществлять 
свой план, если и спустя семь лет после разрыва с Рерихами Эстер 
всегда находила повод сказать гадость в адрес Николая Констан-
тиновича. В частности, в своих письмах президенту 1942 и 1943 гг. 
она как бы между делом, но достаточно назойливо повторяет из-
мышления газетных статей 1935 г. и приписывает Рериху чаяния о 
том, что «Япония захватит Сибирь, и он будет сделан “белым ца-
рем”» [Лихтман Э. Письмо Ф.Д. Рузвельту от 29.04.1942. Копии из 



 143

архива Рузвельта // Frances R. Grant Papers. Special Collections and 
University Archives, Rutgers University Libraries. Box 15, folder 25], 
или сообщает: «Я также прилагаю вырезку из японской газеты 
[1934 г.], которая может заинтересовать вас. Работающий во имя 
искусства и образования Рерих отправился повидать военачальни-
ка, военного министра» [Лихтман Э. Письмо Ф.Д. Рузвельту от 
04.03.1943. Копии из архива Рузвельта // Frances R. Grant Papers. 
Special Collections and University Archives, Rutgers University Li-
braries. Box 15, folder 25]. 

Такая массированная информационная атака не могла не 
привести к ожидаемому результату. И когда спустя полгода после 
искажения письма Е.И. Рерих к Рузвельту по другим каналам 
пришло ее подлинное письмо, где она подробно описывает ситуа-
цию и коварство своих бывших сотрудников, президент не обра-
тил на него внимания и продолжил общение с «трио». Им был 
предоставлен карт-бланш на визиты в Белый дом, об этом свиде-
тельствует распоряжение от 23 августа 1940 г.: «Когда Луис Хорш 
или Эстер Лихтман позвонят вам, президент согласен видеть их» 
[Memorandum for General Watson. 23.08.1940. Копии из архива 
Рузвельта // Frances R. Grant Papers. Special Collections and Univer-
sity Archives, Rutgers University Libraries. Box 15, folder 21]. Похо-
же, что «трио» оказывало влияние на американского президента 
вплоть до его кончины. 

Уоллес со своей стороны сделал все, чтобы дискредитировать 
имя Рериха в международном масштабе. Он и Л. Хорш пытались 
изъять имя инициатора Пакта Рериха из названия документа, но, к 
счастью, это уже было невозможно после его подписания и ратифи-
кации. Уоллес разослал письма в страны Латинской Америки, пыта-
ясь дезавуировать создателя Пакта. В американские посольства в 
Японии и Китае он направил письма о том, что Рерих, кажется, «сде-
лал неправомерные заявления на политические и другие темы. Гово-
рилось, что он сделала несанкционированные заявления японским 
властям, включая его превосходительство военного министра генера-
ла Сенджуро Хаяши» [Уоллес Г. Письмо Дж. Грю от 21.10.1935.  
ОР МЦР. Ф.1. Оп. 4. Д. № 377. Л. 7]. Князю Де-вану он тоже напра-
вил письмо, в котором сообщал, что Рерих «не был уполномочен 
представлять любую другую миссию [кроме сбора трав]. Любые 
утверждения, которые он сделал касательно политических, эконо-
мических или финансовых вопросов, были сделаны им исключи-
тельно под его собственную ответственность и не имели основания 



 144 

или полномочий от правительства» [Уоллес Г. Письмо Де-вану от 
24.10.1935. ОР МЦР. Ф. 1. Оп. 4. Д. № 377. Л. 10]. 

Дальнейший ход исторических событий не оставил выбора 
князю Де-вану. В 1937 г. после продвижения японских войск на 
запад на территории центральной части Внутренней Монголии 
было провозглашено марионеточное государство Мэнцзян. Япон-
цы сразу начали здесь добычу угля, что принесло выгоду не только 
им, но и стимулировало экономический рост страны, продолжав-
шийся вплоть до прихода советских войск на Дальний Восток.  

Вернувшись в Гималаи, Н.К. Рерих писал сотрудникам пись-
ма, в которых немалое место отводилось осмыслению событий 
лета 1935 г. 

«…По счастью, все Вы знаете мои каждодневные дневники, в 
которых запечатлены мои мысли и деятельность. Что же в них 
вредного или неожиданного? Кооперативы предполагались на земле 
Канз[аса] и в том и в другом случае, а участие русских тоже допус-
калось и в том и в другом случае, значит, и в этом случае никакого 
изменения не было. Если бы только узнать, на каком основании го-
ворится, что в разных странах говорилось различное, как сообща-
лось в Ваших письмах…» [Рерих Н., 2020, с. 255]. 

«…Так же точно нечего скрывать и о сельскохозяйственном 
кооперативе, который предполагался. Такое благое начинание не 
имеет ничего общего с политикой, всегда было бы полезно обеим 
сторонам, как стране устраивающей, так и той, в которой такое 
полезное учреждение образуется. Ничего секретного в этих доб-
рых предположениях не было. Тем более, что сам секретарь Агри-
культуры давал свои деньги для начала такого кооператива и об-
ращался ко многим видным лицам в Америке об их участии в этом 
деле. Такое широкое оповещение не может быть тайною, да кроме 
того, и само существо образовательного и хозяйственного учреж-
дения не содержит в себе ничего секретного…» [Рерих Н.К. Пись-
мо З.Г. Лихтман от 30.01.36 // ОР МЦР. Ф. 1. Оп. 5-1. Д. № 161]. 

«…Ведь когда были вытребованы неожиданно деньги, дан-
ные Уолл[есом] на кооператив, тогда для нас произошел значи-
тельный ущерб, ибо пришлось принять на свой счет и стоимость 
всех телеграмм, специальных поездок, подарков, которые, как вы 
знаете, по местным условиям не могут быть ничтожными. Ведь 
для переговоров некоторые местные князья приезжали и даже ос-
тавались на месте целый месяц. Какое прекрасное культурное де-
ло, уже совсем готовое с нашей стороны, было сорвано злоумыш-
ленниками. Когда-нибудь Вы увидите, как прекрасно все уже 



 145

оформилось. Так же точно злоумышленники стараются разогнать 
и всех друзей и наклеветать везде, где можно, не щадя и достоинст-
ва своей страны…» [Рерих Н.К. Письмо З.Г. Лихтман от 30.01.36 // 
ОР МЦР. Ф. 1. Оп. 5-1. Д. № 161]. 

«…Если бы бывший друг [Г.Уоллес] хотел объяснить сель-
ско-хозяйственн[ый] кооператив как политику, то каким же образом 
он сам в нем хотел участвовать и внес 4500 ам. долл. на начало коо-
ператива? Пусть и об этом адвокаты знают, ибо идея культурно-
экономических кооперативов всегда была в нашей программе, что-
бы все культурные дела не рассчитывали только на пожертвования, 
но были бы самодеятельными и самооплачивающимися. Ведь и 
здание Музея предполагалось на том же кооперативном основании, 
и лишь амер[иканский] кризис [19]30 года подорвал эту программу. 
Вот и в Риге сейчас сложился издат[ельский]кооператив, проекти-
руется и другой. <…> Ведь и Бел[уха] и Ур[усвати], все предпола-
гались как кооперативы для широкого культурно-экономического 
преуспеяния…» [Рерих Н., 2022, с. 175]. 

Идея кооператива не была оставлена сразу после возвраще-
ния в Кулу, еще теплилась надежда. В конце 1935 г. Н.К. Рерих 
напишет: «Хотели также послать прекраснейший текст приглаше-
ния в Канз[ас], но пока отложили» [Рерих Н., 2020, с. 302]. Нико-
лай Константинович писал и о новых прекрасных предложениях 
по этому поводу. Но, видимо, и к этому проекту оказалась прило-
жима печальная формула, высказанная Рерихом тремя годами 
позже, когда пришлось заморозить деятельность Института 
«Урусвати»: «Все есть, а денег нет» [Рерих Н., 1993, с. 77]. 

 
* * * 

По определению Л.В. Шапошниковой, Н.К. Рериху был 
свойственен своеобразный «метод вех», которыми он «так неожи-
данно метил Время и Пространство» [Шапошникова, 1998, с. 20]. 
Маньчжурская экспедиция была одной из важных вех на его пути, 
но далеко не последней.  

Сегодня дневник Н.К. Рериха остается одним из ярчайших 
документов той эпохи, когда до начала великой войны оставалось 
всего несколько лет. И во многих событиях, в нагнетении напря-
жения, в том, насколько неуязвимой и насколько беспардонной 
становится власть одной из будущих фашистских держав – Япо-
нии. Стремительно сдает свои позиции культура русской эмигра-
ции – Николай Константинович документирует вести, приходящие 
из Харбина, о том, что дышать там уже становится невозможно. 



 146 

Война сметет и уравняет всех – властителей и гонимых. Многих из 
упомянутых в дневнике русских, японских, китайских, монголь-
ских деятелей ждет одна и та же судьба после того, как по пусты-
ням Азии победоносно пройдет советская армия – арест, расстрел. 
Тех, кого не арестовали Советы, арестуют потом маоисты, с тем 
же результатом. Спасутся немногие – кто решится и успеет бежать 
за океан. Колесо истории совершит свой поворот, и, читая страни-
цы дневника 1935 г., невольно задумываешься: были ли у мира 
шансы на иной исход событий? 

История не признает сослагательного наклонения, но все же 
можно предположить, какие возможности открывались для США, 
если бы они не только подписали, но и реализовали в своей внут-
ренней и внешней политике Пакт Рериха. Никто не говорит о том, 
какие финансовые и политические перспективы сулило вливание 
американского капитала в автономную Внутреннюю Монголию. 
Историю рериховских проектов кооперативов в Азии можно на-
звать историей упущенных возможностей – как для Азии и США, 
так и для мира. 

Предательство в Америке практически парализовало Посто-
янный комитет Пакта Рериха, и после писем Уоллеса, разосланных 
им из-за разрыва с Рерихами во все латиноамериканские предста-
вительства, этот документ уже вряд ли мог получить широкое рас-
пространение на межгосударственном уровне. Тем не менее еще в 
июне 1935 г. Пакт был ратифицирован сенатом США и, соответст-
венно, остался для Штатов, как и для других государств, его рати-
фицировавших, действующим международным законом. Продол-
жалась работа и на общественном уровне, в нее по-прежнему были 
вовлечены выдающиеся общественные и культурные деятели того 
времени. Как мы знаем, несметное множество культурных сокро-
вищ в Европе впоследствии пострадало во время Второй мировой 
войны. После войны идеи о сохранении культурного наследия 
вновь заинтересовали международную общественность. В 1948 г. к 
Пакту Рериха присоединилась Индия. В 1950 г. вся документация 
по Пакту была передана в ЮНЕСКО, и этот документ лег в основу 
Межправительственной конвенции о защите культурных ценно-
стей в случае вооруженного конфликта, подписанной в Гааге в 
1954 г.  

И проекты кооперативного строительства, и культурного 
возрождения Азии тоже не пропали даром, хотя тогда, в 1935 г., 
подходящий исторический момент был упущен, «двери открыты, 
но не смогли войти». Магниты, заложенные мыслью Елены Ива-



 147

новны и Николая Константиновича, продолжают действовать.  
Сегодня история делает новый виток, на мировой арене роль Азии 
становится беспрецедентной, уже не только Россия, но и Китай 
выступает равнобалансом Америки. Азиатские страны стремятся к 
объединению, и, возможно, федерация стран, о которой писала 
Е.И. Рерих Рузвельту, в скором времени все же будет образована. 

В 1935 г., завершив экспедицию, Н.К. Рерих остался в Индии 
до конца своих дней. Пора путешествий закончилась, начался пе-
риод сосредоточенного и углубленного творчества. В Гималаях 
Мастер пишет сияющие новыми сочетаниями красок сюжетные 
полотна, письма во все концы света, литературные очерки, соб-
ранные впоследствии как «Листы дневника».  



 148 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

ВЕХИ НАУКИ БУДУЩЕГО1 
 

Ученый и организатор науки 
 

Если мы говорим, что наука и искусство – для всей жизни, 
то и вся жизнь в высоком ее качестве будет для науки, для твор-
чества, для красоты, для всего Наивысшего. 

Н.К. Рерих. Школы 
 
Николай Константинович Рерих известен не только как ве-

ликий художник, мыслитель, общественный деятель, но и как уче-
ный и организатор науки. Собственно научные статьи и книги в их 
обычном понимании он писал только в юности, когда занимался  
археологическими раскопками [Лазаревич, Молодин, Лабецкий, 
2002]. Он также читал лекции в Санкт-Петербургском археологи-
ческом институте в 1898/1899 г.  

Позже круг его научных интересов расширялся и выходил за 
рамки академических штудий. «Значение Н.К. Рериха как ученого 
нельзя определять исходя только из тех научных дисциплин, в ко-
торых он непосредственно вел научную работу. Рерих был также и 
замечательным организатором науки, ее идеологом, активно бо-
ровшимся за то, по его словам, «руководящее знание», которое 
содействовало бы воцарению справедливости на всем земном ша-
ре» [Беликов, Шапошникова, 1998, с. 26].  

В многочисленных очерках он наметил довольно широкий 
круг вопросов философии культуры и теории научного знания: 
«Наука, если она хочет быть обновленной, должна быть прежде 
всего неограниченной и тем самым – бесстрашной. Всякое услов-
ное ограничение уже будет свидетельством убожества, а тем самым 
станет непреоборимым препятствием на пути достижения. <…> 

                                                 
1 Использованы статьи [Лавренова, 2007; Лавренова, 2010]. 



 149

Именно свободная, неограниченная наука опять открывает челове-
честву многие, давно забытые полезные находки. Фольклор снова 
идет рука об руку с нахождениями археологии. Песня и предание 
подкрепляют пути истории. Фармакопеи древних народов опять 
оживают в руках пытливого молодого ученого. Никто не скажет, 
что всякая древняя фармакопея может быть дословно переменена. 
Ведь многие иероглифы написаний условно символичны. Само 
значение многих выражений затерялось и изменилось в веках.  
Но опытность тысячелетий тем не менее дает неограниченное поле 
для полезных изысканий. Так многое забытое должно быть вновь 
открыто и благожелательно истолковано языком современности» 
[Рерих Н., 1995б, с. 64]. Как живописец он дополнял научное по-
нимание емкими визуальными образами, где сочетались симво-
лизм и реализм, основанный на исторических и археологических 
знаниях. Советский и российский археолог-востоковед, антропо-
лог В.Е. Ларичев писал, что именно Рерих наиболее близок ему по 
духу в восприятии и описании каменного века, именно его он видит 
как своего собеседника, в его произведениях черпает вдохновение: 
«Н.К. Рерих особенно трепетно относился к эпохе “детства 
человечества”. Обращаясь к изделиям из камня и древнейшим 
образцам искусства, он стремился познать глубинные истоки 
общечеловеческой материальной и духовной культуры. Археология 
глубокой первобытности будоражила и без того сказочные по мощи 
и красочности воображение и фантазию художника, питала мудрые, 
часто вещие раздумья о человечестве, о тонкостях духовного мира 
первобытных людей, об удивительном единстве их творческих 
устремлений» [Лазаревич, Молодин, Лабецкий, 2002]. 

И в то же время Н.К. Рерих оставался практиком – после  
археологических изысканий рубежа XIX–XX вв. он вел исследова-
тельскую работу в области археологии, теории и истории культуры 
в трех экспедициях – экспедиции «По старине» (по древнерусским 
городам), Центрально-Азиатской и Маньчжурской экспедициях. 
Первая экспедиция состоялась в 1903–1904 г. За эти два года была 
создана обширная серия картин, запечатлевших памятники архи-
тектуры, истории и культуры.  

От археологических изысканий в России, после знакомства  
с коллекцией востоковеда и археолога В.В. Голубева в Париже в 
1913 г. родилась идея экспедиции в Индию для поиска общих  
истоков славянской и индийской культур [Шапошникова, 1999,  
с. 125]. «Обычаи, погребальные “холмы” с оградами, орудия быта, 
строительство, подробности головных уборов и одежды, все  



 150 

памятники стенописи, наконец, корни речи – все это так близко 
нашим истокам. Во всем чувствовалось единство начала пути. Ясно, 
если нам углубляться в наши основы, то действительное изучение 
Индии даст единственный материал» [Рерих Н., 1974, с. 319]. 

Эта мысль о единстве корней Индии и России, о тесных ис-
торических связях народов Евразии будет развиваться и крепнуть 
в творчестве Н.К. Рериха и приведет его к организации грандиоз-
ной Центрально-Азиатской экспедиции, маршрут которой проле-
гал по пяти странам: Индия, Китай, Россия, Монголия, Тибет.  
В ней приняли участие также жена Николая Константиновича  
Е.И. Рерих и старший сын Рерихов – Юрий Николаевич, несмотря 
на свою молодость уже сформировавшийся ученый-востоковед, 
знавший к тому времени около двадцати языков и диалектов. 
«Кроме художественных задач, в нашей экспедиции мы имели в 
виду ознакомиться с положением памятников древностей Цен-
тральной Азии, наблюдать современное состояние религии, обы-
чаев и отметить следы великого переселения народов» [Рерих Н., 
1979, с. 100].  

Материал, собранный во время Центрально-Азиатской  
экспедиции, был огромен и требовал глубокого научного осмысле-
ния. «…Осознание значимости пространства Центральной Азии и 
необходимости постоянного и последовательного его изучения <…> 
привело к созданию Института Гималайских исследований», – пи-
сал Ю.Н. Рерих [Рерих Ю., 1998, с. 71].  

Описывая свою жизнь в Санкт-Петербурге, Н.К. Рерих вспо-
минал: «После университета у меня в мастерской в Поварском пе-
реулке собирался очень ценный кружок – Лосский1, Метальников, 
Алексеев2, Тарасов3… Бывали хорошие беседы, и до сих пор живет 
связь с Лосским и Метальниковым» [Рерих Н., 1995б, с. 106]. Мно-
гие молодые ученые из перечисленного круга впоследствии стали 
корифеемя науки, а Н.К. Рерих стал одним из первых организаторов 

                                                 
1 Николай Онуфриевич Лосский (1870–1965) – русский философ, один из 

крупнейших представителей интуитивизма и персонализма. В 1922 г. вместе с 
другими известными учеными и общественными деятелями был выслан из Со-
ветской России. Преподавал в Праге, Братиславе, Нью-Йорке. 

2 Константин Сергеевич Станиславский (Алексеев) (1863–1938) – теат-
ральный режиссер и теоретик, крупнейший реформатор русского театра. В 1898 г. 
вместе с В.И. Немировичем-Данченко основал Московский художественный  
театр. 

3 Николай Григорьевич Тарасов (р. 1866) – историк-методист. Один из ре-
дакторов издания «Картины по истории русской культуры» (М., [1908–1913]). 



 151

науки своего времени, кто не только задумался, но и постарался вопло-
тить в жизнь принцип междисциплинарного научного учреждения. 

В мыслях о новой, одухотворенной науке Е.И. и Н.К. Рери-
хами 24 июля 1928 г., практически сразу после возвращения из 
грандиозной Центрально-Азиатской экспедиции, в Дарджилинге 
был создан Институт гималайских исследований «Урусвати».  
Н.К. Рерих стал его Президентом-основателем. Почетным Прези-
дентом-основателем института стала также Елена Ивановна Рерих, 
вдохновительница многих грандиозных проектов, осуществлен-
ных ее мужем и сыновьями. В ее честь Институт и получил назва-
ние «Урусвати» – в переводе с санскрита «Свет Утренней Звезды» – 
так называли Елену Ивановну ее мудрые духовные наставники. 
Директором был назначен 26-летний Юрий Николаевич Рерих, 
который к тому времени получил заслуженное всемирное призна-
ние как маститый ученый, исследователь Центральной Азии, ее 
культуры, археологического наследия, языков (он знал более  
30 европейских и восточных языков и диалектов). Деятельность 
«Урусвати» велась в основном в области археологии, ботаники, 
этнолингвистических исследований. 

В декабре 1928 г. Рерихи поселились в одной из долин За-
падных Гималаев – долине Кулу, «Серебряной долине», «долине 
360 богов», чрезвычайно богатой духовным и культурным (в том 
числе и археологическим) наследием. Здесь, по преданию, жил 
Риши Вьяса, легендарный автор индийского эпоса «Махабхарата», 
и многие другие святые и подвижники. Сюда же был переведен из 
Дарджилинга и Институт «Урусвати», в первый же год в нем было 
создано два отдела – отдел археологии, родственных наук (related 
sciences) и искусств и отдел естественных наук и прикладных ис-
следований, а также научно-исследовательская библиотека и дом-
музей коллекций института [Назаров, 2005, с. 59]. 

«Институт не походил на другие подобные учреждения.  
Он как бы опережал свое время. В его структуре и работе нашло 
отражение предвидение, которым отличался Николай Константи-
нович. Многие потом придут к тем же мыслям и идеям. Эти идеи и 
мысли будут отвечать основным тенденциям в развитии мировой 
науки, но немедленного признания не получат» [Шапошникова, 
1998а, с. 484]. Передовой для того времени комплексный подход к 
исследованиям стал визитной карточкой института, а дистанцион-
ный метод организации научных проектов, зародившийся тогда, в 
эпоху бумажной переписки и документации, полноценно войдет  
в жизнь только в XXI в., в цифровую эпоху.  



 152 

Николай Константинович принимал непосредственное участие 
в деятельности Института «Урусвати» и пристально следил за дости-
жениями передовых ученых по всему миру. «…Мы радуемся каж-
дому достижению, будет ли это в области искусства или науки. 
Мы глубоко интересуемся передачею мысли на расстояние и всем 
сопряженным с энергией мысли. Об этом уже давно были беседы с 
покойным Бехтеревым1, с Рейном2, с Метальниковым3. Область 
мозга и сердца, так выдвинутая сейчас учеными всего мира, не 
может быть названа дымчатым словом “мистицизм”, но есть самое 
реальное научное познавание. Для невежд, вероятно, любое науч-
ное открытие есть мистицизм и сверхъестественность. Но тогда и 
Каррель4, Крукс5, Оливер Лодж6, Пипин и все реальные ученые 
будут тоже мистиками» [Рерих Н., 1996, с. 605].  

Имя Рериха и поставленные перед Институтом задачи при-
влекали многих видных ученых того времени. С одним из наибо-
лее известных индийских исследователей – биологом Джагадисом 
Чандра Босом сотрудничество завязалось еще в 1923 г., когда Ре-
рихи навестили его институт в Калькутте. С Институтом сотруд-
ничали лучшие деятели науки Востока – поэт и мыслитель Рабин-
дранат Тагор, профессор Дарджилингского университета лама 
Лобзанг Мингиюр Дордже, махапандит Рахула Санкритиаяна, ла-
ма Чомпел Дордже, ботаник Султан Ахмед, проф. Кашьяп, лама 
Лобзанг Цондю, лама Дава Тензинг, член Нанкинской академии 
ботаник д-р Кенг, японский ученый Ицузо Такеучи. В числе све-
тил американской и европейской науки, принявших участие в 
судьбе Института «Урусвати», были лауреаты Нобелевской пре-
мии физики А. Эйнштейн, Р. Милликан, Л. Бройль, путешествен-
ник Свен Гедин, президент Археологического института в Америке 
                                                 

1 Бехтерев Владимир Михайлович (1857–1927), русский психиатр, невро-
патолог. 

2 Рейн Федор Александрович (1866–1925), хирург, работал в первой го-
родской клинической больнице им. Н.И. Пирогова и других московских больни-
цах, приобрел славу «символа живой жертвенной любви к ближнему, русского 
немца с всечеловеческой душой», автор многократно переиздававшегося «Крат-
кого руководства по общей хирургии». 

3 Метальников Сергей Иванович (1870–1940), биолог, иммунолог и эво-
люционист. 

4 Алексис Каррель (1879–1939), хирург, психофизиолог. 
5 Уильям Крукс (1832–1919), английский физик и химик. 
6 Оливер Джозеф Лодж (1851–1940), британский физик, исследователь 

электромагнитных волн, изобрел принцип радиопередачи до Попова и Маркони, 
исследовал психические феномены.  



 153

Р. Магоффин, профессор Института Пастера биолог С.И. Металь- 
ников и медик д-р К.К. Лозина-Лозинский (Париж), профессор 
Гарвардского университета Чарльз Ланман и многие другие. Было 
налажено сотрудничество с известным русским биологом Н.И. Ва- 
виловым, которое прервалось после его ареста. 

 
 

Переписка с учеными 
 

Агни Йога, в полном согласии с новыми проблемами науки, 
намечает знаки изучения стихий и тончайших энергий. То, что 
недавно обще называлось учением воли и сосредоточения, то Агни 
Йога вправляет в целую систему овладения окружающими нас 
энергиями. Через расширение сознания и упражнение организма 
среди условий современной жизни эта синтетическая Йога стро-
ит счастливое будущее человечества. Она говорит: не уходите 
от жизни, развивайте способности вашего аппарата и поймите 
великое значение психической энергии – человеческой мысли и соз-
нания, как величайших творящих факторов. 

Н.К. Рерих. Сердце Азии 
 
Как организатор науки Николай Константинович лично пе-

реписывался со многими видными учеными, общественными и 
культурными деятелями, связанными с Институтом «Урусвати»  
и работающими на ниве науки и культуры вне программ Институ-
та. Его сердечная энергия была вложена в десятки писем, несущих 
новые мысли передовым представителям человечества ХХ в.  

Николай Константинович пристально следил за новыми на-
учными нахождениями, не забывая их отмечать в своих «Записных 
Листах» – очерках и эссе, которые будут позже опубликованы в 
трехтомном сборнике как «Листы дневника». Надо отметить, что 
многие из этих очерков были опубликованы в 1930-е годы в ин-
дийской и американской прессе, тем самым Рерих выступал и как 
популяризатор науки.  

С большим уважением он писал об исследованиях индий-
ского растительного физиолога и физика Чжагадиса Боса (Боше). 
Разработанный им инструментарий для регистрации реакции жи-
вых организмов на внешние стимулы позволил установить сродст-
во между животными и растительными тканями. Н.К. Рерих писал: 
«Задолго до <…> механистических начертаний замечательный 
ученый Индии сэр Чжагадис Боше в таких же путях исследования 
запечатлел пульс растений, выявил даже для случайного глаза, как 
реагируют растения на боль, на свет, как отмечается в пульсе его 



 154 

появление даже малейшего удаленного облачка. В полной графич-
ности на стене отмечалась вся судорога смерти растения, отрав-
ленного или пронзенного. Тут же отмечалось и воздействие чело-
веческой энергии на жизнь тех самых растений, которые еще 
недавно даже в глазах цивилизованных людей были лишь низши-
ми мертвыми отростками» [Рерих Н., 1995б, с. 126]. В фондах От-
дела рукописей МЦР хранилось единственное письмо Н.К. Рериха 
к Ч. Босу. Оно интересно тем, что в нескольких строках текста со-
держится ритм жизни, широта мысли и круг научного сотрудниче-
ства двух великих людей. Мысль самого Николая Константинови-
ча шла впереди даже самых смелых исследований того времени. 
Он записывал свои размышления, похожие на пророчества: «Ко-
гда-нибудь врачи-психологи будут экспериментировать над про-
странственными воздействиями на человека. Всякое наблюдение 
требует время. Каждый психологический опыт нуждается в коопе-
рации. Без сотрудничества, без доверия, без доброжелательства 
невозможно приближаться к сферам тонких энергий» [Рерих Н., 
1995б, с. 434]. «Непредубежденная наука устремляется в поисках 
за новыми энергиями в пространство – этот беспредельный источ-
ник всех сил и всего познания. Наш век есть эпоха Энергетическо-
го Мировоззрения» [там же, с. 138]. «Наука уже входит в такие 
необъятные области, как мысль. При этом обнаруживается, что 
мысль действует по каким-то законам, еще не произнесенным че-
ловеческими словами, но уже ощущаемым в ряде производимых 
сейчас опытов» [там же, с. 139]. 

Научное творчество Альберта Эйнштейна вызывало неиз-
менное уважение Н.К. Рериха. В широте их взглядов на культуру и 
науку было много общего. Николай Константинович, хорошо зна-
комый с древней традицией Востока, усматривал знаменательные 
«объединительные знаки между древнейшими традициями Вед и 
формулами Эйнштейна» [Рерих Н., 1979, с. 21], тем самым пред-
восхищая популярную в конце ХХ в. идею о схожести физической, 
ведической и буддийской картин мира. В методах научной работы 
знаменитого физика Рериха привлекала углубленность в научное 
творчество, которую, несомненно, должно перенять молодое по-
коление: «Эйнштейн советовал студентам временно удаляться на 
маяки для возможности сосредоточения в чистой науке» [Рерих Н., 
1995б, с. 63]. Эйнштейн, со своей стороны, с большим почтением 
отзывался о творчестве Рериха [Глазами … , 1994]. Поэтому нет 
ничего удивительного в том, что всемирно известный автор теории 



 155

относительности стал почетным советником Института гималай-
ских исследований «Урусвати».  

Археология, юношеская любовь Н.К. Рериха, и по сей день 
благодарна Рериху за ряд принципиальных подходов, разработан-
ных им в начале прошлого столетия. Пройдя тропами Центральной 
Азии, где он видел множество археологических памятников, про-
водил их обследование, но не раскопки (это не было непосредст-
венной задачей экспедиции), Рерих продолжал наблюдать за но-
выми открытиями коллег. «Обращаясь к археологии, мы видим, 
что многие раскопки последних лет изумляли нас изысканностью 
смысла и форм многих, даже частичных остатков. Эта изыскан-
ность, утонченное изящество давних веков еще раз напоминают, с 
каким заботливым, почтительным вниманием мы должны прика-
саться к этим заветам древности», – писал он в своих очерках [Ре-
рих Н., 1995а, с. 65]. Он вел переписку с Ральфом Магоффином, 
профессором Нью-Йоркского университета, директором Амери-
канского археологического института, бывшем также почетным 
советником Музея Николая Рериха в Нью-Йорке и Института ги-
малайских исследований «Урусвати». Пересылая в дар Американ-
скому археологическому институту собственные картины, где изо-
бражены менгиры и петроглифы, художник и археолог дает 
подробный научный анализ археологического и культурного на-
следия гималайского высокогорья, поднимает проблему великого 
переселения народов, бывшую центральной темой его исследова-
тельского интереса на протяжении всей жизни. Сочетание научной 
точности и высокохудожественности изображения поразило имени-
того археолога. Отвечая на этот дар, профессор Маггофин напишет 
Н.К. Рериху: «Все три работы, Ваши последние живописные произ-
ведения вдохновляющи. <…> Характерные археологические чер-
ты; цвет, контраст, все это глубоко проникло в мое сознание; отда-
ленные контуры вершин на высоте вечных снегов на заднем плане 
[картины] “Конь Гэсер-хана” подняли меня выше» [Маггофин Р. 
Письма Н.К. Рериху. ОР МЦР. № 5257. Л. 3].  

Н.К. Рерих достаточно полно выразил свою концепцию 
культуры в многочисленных эссе. Именно это исследовательское 
поле стало основой для сотрудничества с рядом ученых-
гуманитариев, в числе которых А.П. Калитинский, руководитель 
Семинариума кондаковианума в Праге, Е.А. Москов, ректор Рус-
ского института в США, Г. Мануйлович, президент Королевской 
академии искусств и наук Югославии, В. Петкович, директор На-
ционального музея в Белграде. 



 156 

С Югославской академией наук сотрудничество завязалось 
не столько в рамках работы Института «Урусвати», сколько на 
личных контактах. Еще в 1930 г., узнав, что в Белграде создается 
музей искусств, Н.К. Рерих предложил королю Александру I одну 
из своих картин для музея [Бугаева]. В июне 1930 г. Н.К. Рерих 
пишет: «Королевская Академия Искусств и Наук в Югославии из-
брала меня своим почетным членом и пригласила устроить экспе-
дицию для изучения исторических мест Югославии. Письмо пре-
зидента Академии Мануйловича сообщает о внимании короля 
Александра к нашим учреждениям и о высокой оценке королем 
Александром моего искусства» [Рерих Н., 1992б, с. 89]. Монарх 
лично написал Рериху несколько писем, где благодарил художни-
ка за присланные картины, книгу «Пути Благословения» и статью 
«Гималаи». По его словам, Рериху удалось выразить в своих про-
изведениях «славянизм и его духовное единство» [Александр I – 
Н.К. Рериху. Письмо от 30.09.1930. ОР МЦР. Ф.1. Оп. 5-1. № 212. 
Л. 2]. В апреле 1932 г. в Индию пришла телеграмма от Александра I 
о том, что в музее планируется выделить отдельную комнату для 
произведений русского художника [Рерих Е., 1999, с. 366]. 

Еще одна грань научного интереса Н.К. Рериха открывается 
в письмах к профессору Мануйловичу, председателю Югослав-
ской академии наук и искусства (Загреб), «неустанному носителю 
Культуры», как отзывался о нем художник и мыслитель [Рерих Н., 
1996, с. 601]. В письмах к нему Николаем Константиновичем до-
вольно лаконично и тем не менее очень целостно очерчена про-
блема славянства. Масштаб мысли художника и общественного 
деятеля поистине мировой, и бедственное положение культуры 
отзвучит в нем болью, но все же его слова вселяют надежду. На 
многочисленные просьбы о субсидиях (притом что сами научные 
и культурные учреждения, основанные Рерихами, существовали на 
общественные средства и пожертвования), к которым присоединя-
ется и Югославская академия наук и искусства, Николай Констан-
тинович отвечает: «Все это вместе взятое облекается в сердце мо-
ем в большой культурно-финансовый проект, который я бы хотел 
обсудить и с Вами во время моего будущего приезда» [Рерих Н., 
2020, с. 44].  

В переписке с Мануйловичем Рерих очерчивает довольно 
лаконично и емко свой взгляд на проблему славянства. Видимо, 
заинтересовавшись постановкой проблемы и перспективами пред-
стоящего визита Рериха, президент академии отрекомендовал Ре-
риху одного из своих талантливых русских коллег – востоковеда-



 157

тюрколога А.А. Олесницкого [Зайцев, Лавренова, 2017], как и мно-
гие его соотечественники покинувшего Россию после революции. 

Олесницкий как референт академии переводил письма Ма-
нуйловича Рериху на русский язык для удобства корреспондентов. 
И как референт он вступил в переписку с художником и мыслите-
лем, предлагая свои услуги в организации предстоящей поездки в 
Белград. Параллельно он описывает довольно широкий круг своих 
исследований и предлагает сделать обзор югославянского фольк-
лора для удобства ознакомления Николая Константиновича с 
культурой этой страны.  

Тема исторического взаимодействия культур была близка и 
А.А. Олесницкому. Официальным поводом для начала общения 
стал планирующийся визит Н.К. Рериха в Югославию (который 
так и не состоялся). 

Тема изучения русской культуры и насущной важности ее 
представления в США на высоком уровне поднимается в письмах 
Николая Константиновича к Евгению Александровичу Москову, 
юристу, журналисту, редактору газеты «Русский Вестник» (Нью-
Йорк), ректору Русского института при Музее Николая Рериха в 
Нью-Йорке. Николай Константинович обрисовывает круг задач 
института, предоставляя его дальнейшее развитие творческому 
горению Москова. Идея Русского института в Америке, работаю-
щего в области изучения истории и культуры России, фактически 
предваряла исторически сужденное сближение двух народов, 
должное во второй половине ХХ в. разрешить военное противо-
стояние расколовшегося надвое мира. Вдохновленный ректор но-
вого научно-исследовательского учреждения с восторгом напишет 
Е.И. Рерих: «В число многочисленных, по всему миру, различных 
учреждений, созданных инициативой Николая Константиновича и 
отразивших его творчество и отдельные мысли, вступает учреж-
даемый теперь в Нью-Йорке Русский Институт, основной и общей 
задачей которого является правильное и систематическое озна-
комление американцев с русской культурой в ея целом. Прилагае-
мое в копии письмо Николая Константиновича от 17 апреля ко мне 
даст Вам полную идею Института, а одно из моих приложений 
даст Вам некоторые подробности в мотивах появления Института 
и в его задачах» [Москов Е.А. Письмо Е.И. Рерих. Отдел рукопи-
сей МЦР. № 1498. Л. 1].  

К сожалению, идея оказалась намного больше своего испол-
нителя, Русскому институту не суждено было заработать в полную 
силу. Творческого энтузиазма его ректору хватило ненадолго, и 



 158 

Николаю Константиновичу в 1934 г. пришлось вновь говорить о 
том, что Москов «должен понять, что все дела самоокупаемы, все 
начинается с малого, а кроме того, ему вполне естественно обра-
щаться, хотя бы и за небольшими суммами, в американский foun-
dation» [Рерих Н., 1998, с. 38]. А год спустя, осенью 1935 г., после 
того как учреждения в Америке начали рушиться из-за предатель-
ства Луиса Хорша, президента Музея Николая Рериха в Нью-
Йорке, присвоившего акции Рерихов и других пайщиков, и от идеи 
этого института тоже пришлось отказаться. «Необходимо осознать 
Идею как магнит…» – писала его супруга и вдохновительница 
Е.И. Рерих [Рерих Е., 2000, с. 253]. И проект Русского института 
именно как магнит сохранился в анналах истории, внеся свой 
вклад в формирующуюся идею международного культурного со-
трудничества. 

Гибель многих культурных и научных учреждений, рабо-
тавших при Музее Николая Рериха в Нью-Йорке, отозвалась бо-
лью в сердце их основателя. Против такого варварства выступали 
многие известные люди того времени (но голос их не был услы-
шан). В их числе был и Павел Радосавлевич, профессор Нью-
Йоркского университета, этнограф, член Американского рерихов-
ского общества. В письмах к нему Николай Константинович Рерих 
свидетельствует против этого безумного разрушения культуры, 
происходящего в Америке. Но идея культурного строительства и 
становления новой науки на американской земле пережила все 
превратности судьбы. Уже в послевоенное время Н.К. Рерих на-
пишет: «В одном из прошлых писем Вы спрашивали, как быть с 
Академией в послевоенное время. Думается, начните собирать по-
четных членов. Сперва местных, а потом, когда почтовые сноше-
ния наладятся, и иностранных. Конечно, не спеша. Таким путем 
обогатятся силы и подойдут новые возможности. У Вас уже име-
ются такие полезные силы, как Ватсон, Мясин, Олин Даунс, Радо-
савлевич и др.» [Рерих Н., 1996, с. 320]. Его мысль снова начнет 
собирать передовых людей, уцелевших в безвременьи войны и 
экономических кризисов, во имя Науки и Культуры.  

Особые отношения сложились между Президентом-
основателем Института «Урусвати» и профессором Института 
Пастера в Париже С.И. Метальниковым, и поскольку предполага-
лось, что Метальников приедет в Индию и возглавит одну из лабо-
раторий Института, их переписка была наиболее содержательной и 
фактически несла в себе зерна науки будущего [Наука … , 2003].  



 159

Сергей Иванович Метальников (1870–1946), биолог, зоолог, 
иммунолог и философ биологии, эмигрировал из России в 1919 г. 
До революции он занимался исследованиями иммунитета и его 
связи с высшей нервной деятельностью, но его работы встретили 
негативное отношение на родине, которое усилилось после 1917 г. 
В 1919 г. директор Института Пастера Эмиль Ру предложил Ме-
тальникову пост руководителя одной из лабораторий института, 
он воспользовался этим предложением и продолжил свои изыска-
ния уже во Франции, его перу принадлежит более 250 научных 
работ, в том числе: «Проблема бессмертия и омоложения в совре-
менной биологии» (Берлин, 1924); «Иммунитет как защитная ре-
акция у беспозвоночных животных»1; «Самозащита организма в 
борьбе с болезнями»2; «Contribution a l’etude de l’Immunité chez les 
invertébrés»3, «Rôle des système nerveux et des facteurs biologiques et 
psychiques dans l’Immunité»4. 

Находясь за пределами России, в разных частях света,  
С.И. Метальников и Н.К. Рерих тем не менее сохранили огромную 
симпатию и интерес к творчеству друг друга и периодически об-
менивались письмами. Областью их взаимного интереса и стало то 
новое направление, которое позже получило название психоней-
роиммунологии. О сути междисциплинарных исследований Ме-
тальникова как новой научной парадигмы, в которой отразились и 
результаты его лабораторных исследований, и философское ос-
мысление окружающей реальности, как нельзя лучше сказал рус-
ский философ Н.О. Лосский, их давний друг по Петербургу: «Сер-
гей Иванович Метальников <…>, специалист по иммунитету, 
работавший после большевистской революции сотрудником  
Института Пастера в Париже, утверждает на основании своих на-
блюдений одноклеточных организмов, что даже рефлекторный акт 
есть творческий путь для выхода из положения, в котором орга-
низм оказывается в своей специфической окружающей среде. Его 
исследования реакций иммунитета дали ему возможность дока-
зать, что они могут быть развиты в условные рефлексы. Он вводил 
холерные микробы в брюшную полость кролика и одновременно 
                                                 

1 Известия Естественнонаучного института им. П.-Ф. Лесгафта. – 1927.  
Т. 13. № 1. – С. 109–138. 

2 Русский врач в ЧСР. – 1937. № 10.  
3 Вклад в изучение иммунитета у беспозвоночных (фр.). Опубл.: Ann. Inst. 

Pasteur. – 1926. – Vol. 40. – P. 787–826. 
4 Роль нервной системы и биологических и психических факторов в иммуни-

тете (фр.). Опубл.: Paris: Masson. – 1934. –166 p. 



 160 

производил звук камертоном; после серии таких экспериментов он 
производил звук камертоном без введения холерных микробов, но 
после разреза кролика обнаруживал, что все так же появлялись 
антихолерные кровяные шарики. Он доказал таким образом, что 
реакция иммунитета – это основной обусловленный процесс; он 
действительно нашел у насекомых нервный узел, который должен 
быть неповрежденным для сохранения разного рода иммунитета, 
имеющего существенное значение для них. В своей статье “Наука 
и этика” Метальников говорит о любви как факторе эволюции.  
К концу своей жизни он предполагал разработать теорию эволю-
ции, доказывая, что эволюция обусловлена разумом, который ко-
ренится в самой природе. Болезнь, а затем смерть помешали ему 
осуществить свой замысел» [Лосский]. 

Новаторские исследования С.И. Метальникова, безжалостно 
прерванные Второй мировой войной, шли в русле новой, одухо-
творенной науки, которая вовлекала в круг своего пристального 
внимания сложный духовный мир человека. Эта наука обосновы-
вала высшие моральные законы неразрывной связью Человека и 
Космоса. Те же принципы лежали в основе работы Института  
гималайских исследований «Урусвати». Планы о создании лабора-
тории под руководством С.И. Метальникова обсуждались, но по 
факту он заочно участвовал в работе Института гималайских  
исследований, его статья об исследовании мысли была напечатана 
в одном из выпусков журнала «Урусвати». Но многие открытия 
того времени надолго были забыты официальной наукой.  

В годы фашистской оккупации Франции С.И. Метальников был 
арестован. Николай Константинович Рерих, с болью в сердце пе-
реживавший разрушительные последствия мировой войны, ста-
рался узнать о судьбе многих своих друзей и знакомых, оставших-
ся в Европе. Вести приходили неутешительные: «Сколько смертей 
и болезней! Чудовищно сведение, что Метальников от пытки со-
шел с ума! Сколько испытаний, в которых люди показали себя в 
новом свете!» [там же, с. 284].  

Переписка Н.К. Рериха и С.И. Метальникова, хранившаяся в 
Отделе рукописей МЦР, относится к 1931–1938 гг. и дает яркое 
представление о взаимоотношениях двух великих людей, чьи на-
учные гипотезы заложили фундамент новой Науки о Человеке, 
которой, видимо, суждено в полной мере сформироваться лишь в 
будущем [Лавренова, Ульянкина, 2003]. В них нашли свое отраже-
ние не только философские размышления о путях науки, связан-
ные с изучением человеческой психики, но также основные  



 161

приметы того времени: и бедствия русской эмиграции в Европе, и 
предчувствие грядущих потрясений. Переписка чрезвычайно ин-
тересна и как некая творческая лаборатория, где зарождаются и 
развиваются научные идеи. С.И. Метальников делится своими 
научными идеями с Н.К. Рерихом и задает ему вопросы как зна-
току культуры, психологии и традиций Востока, страстно притя-
гивающих внимание ученого. Николай Константинович расши-
ряет постановку проблемы, которую мы находим в письмах 
Метальникова. Тема психических оснований иммунитета и вла-
сти психики над телом в его письмах приобретает уже не только 
биологический, но и космический масштаб. Н.К. Рерих пишет о 
роли сердца в духовной жизни человека и в так называемых 
процессах творческой ассимиляции (трансмутации), аккумули-
рования и использования космических лучей-энергий. Он обо-
значает вехи Науки Будущего, данные в философии Живой Эти-
ки, пишет о важности высокогорного района Гималаев для 
изучения космической природы человечества. Масштаб идей, 
изложенных в скупых строках этой переписки, потрясает. По сути 
это – программа исследований, рассчитанная на столетия вперед.  

 
 

Институт «Урусвати» 
 

Наши Учреждения и «Урусвати» должны стать этим 
объединяющим центром. Впоследствии мы могли бы иметь 
информационное бюро всех новых мыслей, исканий, достижений 
во всех областях науки, искусств, социальных проблем, медицины 
и т.д., и т.д. Можно было бы издавать еженедельные бюллетени 
и ежемесячный журнал. 

Е.И. Рерих. Письмо от 20.08.1930 
 
Активную деятельность Институт «Урусвати» начал только 

в 1930 г. Причиной такой отсрочки стал отъезд Н.К. и Ю.Н. Рери-
хов в Америку и Европу, который предполагался недолгим и имел 
целью завязать научные контакты с видными учеными Запада.  
В США и Европе Рерихи встречались с многими деятелями науки 
и культуры, влиятельными политиками, в их числе были прези-
дент Соединенных Штатов Герберт Гувер и мэр Нью-Йорка  
Дж. Уокер. Но поездка затянулась из-за того, что власти Британской 
Индии отказали Рерихам во въездной визе. Почти восемь месяцев 
прошли в переписке с британским Министерством иностранных 
дел. Вернувшись в Кулу в конце 1930 г., Николай Константинович, 



 162 

Президент-основатель и председатель правления, и Юрий Нико-
лаевич, директор Института, сразу же приступили к работе.  

«Глубокая и в известной степени передовая концепция эффек-
тивного и экономичного метода исследования воплощена в этом но-
вом аванпосте науки с символическим названием “Урусвати”  
(Утренняя звезда), олицетворяющем восходящий свет новой науки. 
Здесь обеспечены, во-первых, оборудование и подходящий климат 
для круглогодичного изучения материала, который находится в бли-
жайшей округе, – материала, привлекающего внимание археологии, 
филологии, физиологии, ботаники, биохимии, астрономии и метео-
рологии. Во-вторых, это будет передовой полевой штаб, откуда смо-
гут отправляться экспедиции по районам в любом направлении, со-
кращая тем самым сроки и маршрут своего пути», – писал директор 
Института об особенностях его концепции [Рерих Ю., 1998, с. 71]. 

В структуре Института и его работе «нашло отражение 
предвидение, которым отличался Николай Константинович. Мно-
гие потом придут к тем же мыслям и идеям. Эти идеи и мысли бу-
дут отвечать основным тенденциям в развитии мировой науки, но 
немедленного признания не получат» [Шапошникова, 1998а,  
с. 484]. Передовой для того времени комплексный исследователь-
ский подход стал визитной карточкой этого широкого междисцип-
линарного проекта. Разработки Института «Урусвати», как и иссле-
дования многих ученых первой половины ХХ в., прерванные Второй 
мировой войной, шли в русле новой, одухотворенной науки, которая 
не отвергала духовный мир человека, но вовлекала его в круг своего 
пристального внимания, тем самым научно обосновывая моральные 
законы, обнаруживая неразрывную взаимосвязь человека и Космоса. 
Основной особенностью Института была его концептуальная основа – 
философское учение Живой Этики, где были даны знания «о косми-
ческой эволюции человечества, ее особенностях, причинах и роли 
человека в ее сложных процессах» [Шапошникова, 2005, с. 26], и 
новая методология познания, базирующаяся на представлении о Ми-
роздании как о грандиозной энергетической системе, «в которой про-
исходит интенсивный энергоинформационный обмен между состав-
ляющими ее структурами различных состояний и измерений 
материи» [там же, с. 27]. Эти мировоззренческие основы были со-
звучны идеям русских космистов начала ХХ в. – К.Э. Циолковского, 
А.Л. Чижевского, В.И. Вернадского, П.В. Флоренского и других, 
мысливших человека неотделимым от Вселенной. 

То, что было осуществлено Институтом в 30-е годы, по за-
мыслу Рерихов, было лишь началом долгого пути. Елена Ивановна 



 163

Рерих так писала американским сотрудникам о перспективах  
Института «Урусвати», который она называла научной станцией, 
должной со временем развиться в многофункциональный научный 
комплекс: «Станция должна развиться в Город Знания. Мы желаем 
в этом Городе дать синтез достижений, потому все области науки 
должны быть впоследствии представлены в нем. И так как Знание 
имеет своим источником [ве]сь Космос, то и участники станции 
должны принадлежать всему миру, то есть всем национальностям, 
и как Космос неделим в своих функциях, так и ученые мира долж-
ны быть неделимы в своих достижениях, то есть объединены в тес-
нейшем сотрудничестве. Место станции избрано совершенно соз-
нательно и обдуманно, ибо Гималаи представляют неисчислимые 
возможности во всех отношениях и внимание всего научного мира 
сейчас обращено именно на эти высоты. Изучение новых космиче-
ских лучей, дающих человечеству новые ценнейшие энергии, воз-
можно только на высотах, ибо все самое тонкое и самое ценное и 
мощное лежит в более чистых [сл]оях атмосферы. Не являются ли 
горы величайшими магнитными станциями? Не следует ли иссле-
довать магнетизм и электричество? Исследование магнитных то-
ков не даст ли безопасность воздухоплавания? Ведь в области изу-
чения магнитных токов наука еще в младенческом состоянии, и 
современные аппараты лишь игрушки, между тем как “наблюде-
ния и исследования привели бы к великому открытию”. Потому 
нам так хотелось бы начать эти наблюдения и исследования на 
нашей станции, “условия наш[ей] местности особенно хороши для 
этого”. Также разве не заслуживают внимания все метеорические 
осадки, осаждающиеся на снежных вершинах и несомые в долины 
горными потоками. Для астрономических наблюдений условия 
здесь совершенно исключительны <…>. Геологически Гималаи 
также интересны, ибо стоят свидетелями многих веков и пещеры 
их хранят не одну тайну для археологов, зоологов и антропо-
лог[ов]. Количество горячих и других неисследованных источни-
ков велико, так же как и горных озер с различными свойствами, 
согласно указаниям местных жителей. Переходя к ботанике, зоо-
логии и орнитологии, Вы уже знаете из репортов ботаников и зоо-
лог[ов], насколько они довольны результатами своих работ; все 
редчайшие лечебные травы сосредоточены на этих горах, и сколь-
ко новых, неизвестных видов удалось найти за короткое время.  
В смысле археологии, конечно, эта долина – одна из наиболее бо-
гатых, ведь культура Индии была сосредоточена на Севере. Име-
ются следы большой буддийской культуры. Очень примечательно 



 164 

здесь количество языков среди горных племен, часто две рядом 
[жи]вущие деревни абсолютно не понимают друг друга. Также 
здесь наблюдаются необычайные огненные проявления, свидете-
лями которых являются многие местные обитатели, и мы сами не 
раз видели их, о чем я уже писала. Буду писать Юхану1 об уста-
новлении метеорологической станции, чтобы потом расширить и 
перейти к наблюдениям и изучению магнитных токов, помня об 
особенно удачных местных условиях» [Рерих Е., 1999, с. 119]. 

Институт «Урусвати» обменивался публикациями с 285 ин-
ститутами, университетами, музеями, библиотеками, научными 
обществами по всему миру. Ежегодник «Журнал Института гима-
лайских исследований “Урусвати”» публиковал наиболее интерес-
ные статьи сотрудников института, затрагивающих довольно ши-
рокий спектр дисциплин. В нем публиковались материалы 
практически по каждому институтскому отделу – археологии, эт-
нографии, ботанике, а также отчеты экспедиций, организованных 
Институтом, и ежегодные годовые отчеты «Урусвати». Сам дирек-
тор Института вел активную научную деятельность. «Он первый 
произвел ряд археологических раскопок в Кулу и прилегающих 
областях индийских Гималаев. В Лахуле он обнаружил три типа 
древних погребений, по преданию, принадлежавших пришельцам 
с севера… <…> В Кулу, Лахуле, Спити Ю.Н. Рерих собрал цен-
нейшую этнографическую коллекцию и провел лингвистическое 
обследование Лахуля. В старинных буддийских монастырях ему 
удалось собрать уникальную коллекцию тибетских рукописей и 
книг. Юрий Николаевич вел работу над серией «Тибетика», по-
священной древностям Тибета. Вместе с этим он упорно трудился 
над созданием тибетско-санскритско-русско-английского словаря» 
[Беликов, Шапошникова, 1998, с. 31]. (Этот словарь был издан в 
Советском Союзе после его смерти.)  

Как особое направление исследований планировалось созда-
ние биохимической лаборатории, лаборатории органики и фарма-
кологии и физической лаборатории [Journal … , 1931–1933]. Пред-
полагалось с помощью современного оборудования исследовать 
лекарственные травы, тибетскую и индийскую фармакопею. В ок-
рестностях Кулу под руководством художника и ученого Свято-
слава Николаевича Рериха, младшего сына Елены Ивановны и Ни-
колая Константиновича, руководителя отдела естественных наук 
Института, были разбиты плантации, которые должны были стать 
                                                 

1 Юрию Николаевичу Рериху. 



 165

основой для дальнейшего изучения фармакологических свойств 
лекарственных растений. Кроме того, как писал Ю.Н. Рерих, «биб-
лиотека Института, как в Наггаре, так и в Нью-Йорке, содержит 
большое количество тибетских трактатов по целительству – их 
предполагается изучать и публиковать. А местные ученые и цели-
тели со знанием языков и унаследованными методами лечения уже 
готовы к сотрудничеству» [Рерих Ю., 1998, с. 74]. 

В числе корреспондентов Института был уже упомянутый из-
вестный биолог и философ биологии С.И. Метальников. До револю-
ции он был профессором зоологии Петербургского университета, 
позднее возглавлял Биологическую лабораторию им. П. Лесгафта, 
в 1918 г. переименованную в Научный институт им. П. Лесгафта. 
Его статья об исследовании мысли была напечатана в одном из 
выпусков журнала «Урусвати». В рамках задач Института пробле-
ма психических оснований иммунитета и власти психики над те-
лом, над которым работал русский ученый в Париже, приобретала 
иной, космический размах.  

В письмах к русскому биологу Николай Константинович 
достаточно подробно сообщал некоторые аспекты проводимых 
Институтом исследований: «Сейчас строим Биохимическую Лабо-
раторию, и Вы можете себе представить, какие затруднения испы-
тываем по нынешним обстоятельствам, не говоря уж о разных ме-
стных условиях, но, преодолевая необыкновенные трудности, шаг 
за шагом все-таки строим. Совершенно понятно, почему строим 
именно здесь. Во-первых, все естественные условия здешних гор-
ных высот совершенно необыкновенны. Кроме того, только здесь 
возможно изучение древнейшей Аюр-Ведической и Тибетской ме-
дицины, которые, как Вы знаете, содержат в себе массу полезней-
ших достижений, совершенно еще не принятых во внимание За-
падной Наукою. <…> Пора, наконец, понять, что эта вековая 
мудрость (Йога. – О. Л.) вовсе не должна находиться в так назы-
ваемом оккультном тумане, но должна сделаться достоянием не-
предубежденного познания. И для этого, конечно, прежде всего, 
нужны местные языки, со всеми тончайшими философскими, фи-
зическими и медицинскими понятиями. Западная Наука уже неод-
нократно страдала от неточности и неосведомленности переводчи-
ков и толкователей. <…> Все дальнейшие [высшие] Йоги, 
конечно, построены на тончайшем изучении и применении к жиз-
ни нервной системы, обращая сугубое внимание на так называе-
мую симпатическую нервную систему. На Востоке Вам скажут: 
“Иммунитет заключается в сердце”. <…> Восток говорит: “Сердце 



 166 

есть величайший аккумулятор и трансмутатор всех космических 
энергий”. Восток говорит – что энергии и эманации огненно очи-
щенного сердца создают ту атмосферу, при которой сочетаются 
иначе не соединимые элементы. “Все величайшие открытия и 
применения Космических лучей-энергий возможны при утончении 
сердца”. Совсем недавно местные университеты наблюдали одно-
го Хатха Йога, который без вреда принимал самые убийственные 
дозы смертельных ядов. Разгадку этого феномена нужно искать в 
тренировке сердечной энергии. <…> Разве возможны были бы 
многие чудеса без присутствия огненной энергии сердца? Может 
быть, можно назвать эту энергию психической энергией. Каждый 
восточник, говоря о мысли, положит руку себе на сердце, а не на 
мозг, как это делалось на Западе. Индус знает, где живет Манас. 
Восток необыкновенно знает значение желез и их секреций для 
всех [духовных]1 явлений. Шишковидная железа и так называемая 
мокротная железка особенно указаны для духовных комбинаций. <…> 
На Востоке Мысль является самой потенциальной, самой мощной 
созидательной энергией» [Наука будущего … , 2003, с. 77–78]. 
Николай Константинович очень интересовался работами Бехтере-
ва по изучению феномена телепатии, но личный контакт между 
советским ученым и Институтом, расположенным в колониальной 
Индии, по понятным причинам был невозможен.  

Исследовательский подход Института, его интерес к переда-
че мысли на расстоянии, к духовным практикам индийских йогов 
был понятен не всем. Поэтому Ю.Н. Рерих писал в одном из своих 
писем: «Я не могу понять налет мистицизма в отношении нашего 
Института. Институт Гималайских исследований – это учреждение, 
занимающееся исключительно научными исследованиями, и его про-
грамма была обозначена мной в Годовом отчете за 1929–30 гг., опуб-
ликованном в первом томе нашего журнала. Д-р Лозина2, сотруд-
ник Института, проводил исследования современной практики 
индийских йогов с психологической и патологической точек зре-
ния, но эта тема уже изучалась рядом хорошо известных ученых и 
едва ли может классифицироваться как “мистицизм”» [Рерих Ю., 
2002а, с. 191]. Следует отметить, что в современной науке Индии в 
числе программ исследования пограничных состояний сознания 
немалое место занимает изучение состояния медитации и транса 
индийских йогов, когда-то разрабатывавшихся в «Урусвати».  

                                                 
1 Слово вычеркнуто. 
2 К.К. Лозина-Лозинский. 



 167

К сожалению, биохимическая лаборатория, для которой бы-
ло построено здание, частично закуплено оборудование, в которую 
должны были входить лаборатории органики и фармакологии, ра-
ковых исследований, физическая лаборатория, так и не начала 
свою работу. Для ее функционирования нужна была электростан-
ция, но из-за роста цен строительство откладывалось. Приглашен-
ный возглавить лабораторию биохимик из Гарвардского универси-
тета В.А. Перцов, видя такую задержку в реализации планов по 
созданию лаборатории, не приехал.  

Медицинский отдел Института сотрудничал с биохимиками 
Гарвардского университета. Отдел Института «Урусвати», рабо-
тавший в Нью-Йорке, вел активную переписку с ведущими спе-
циалистами в области изучения раковых заболеваний. Создатели 
Института предполагали, что изучение тибетских медицинских 
трактатов и лекарственных средств в будущем поможет преодо-
леть эту «чуму ХХ в.». Медицинский советник Института доктор 
К.К. Лозина-Лозинский начал исследование местных лекарствен-
ных растений и их каталогизацию в соответствии с традициями 
местной фармакопеи. Святослав Николаевич Рерих занимался со-
ставлением лекарственных препаратов и эмульсий, исследовал 
мускус, лекарственные свойства лития и минералов. Следует от-
метить, что эти исследования проводил человек, глубоко знакомый 
с восточной духовной традицией, поэтому «он не только исполь-
зовал знания европейской и азиатской медицины и фармакопеи 
для своих исследований, но и расширял их, сообщая новое духов-
ное измерение научным наработкам. Это в первую очередь отно-
сится к изучению йогических растений, обладающих особыми энер-
гетическими свойствами, о которых традиционная наука имеет 
весьма смутное представление, а отдельные сведущие ламы и йоги 
предпочитают не выдавать собиравшиеся тысячелетиями секреты. 
В Наггаре проводились работы по изучению подобных лекарст-
венных растительных, минеральных и животных препаратов, ко-
торые можно характеризовать как жизнедатели, охранители, очи-
стители, поддержатели, восстановители» [Чирятьев, 2005, с. 34]. 

Важным направлением деятельности Института были экспе-
диции в горные районы. Рерихи писали о том, что Гималаи неза-
менимы для изучения космических лучей задолго до того, как на 
высокогорьях были созданы первые научные станции по изучению 
нейтрино. Под эгидой Института «Урусвати» была организована 
экспедиция в Южный Ладак под руководством Дж.М. Бенада, про-
фессора Христианского колледжа Формана в Лахоре, которая  



 168 

проходила в рамках всемирной программы изучения космических 
лучей, организованной в 1931–1932 гг. профессором Чикагского 
университета А.Х. Комптоном (A.H. Compton). В местах с различ-
ной широтой, долготой и высотой над уровнем моря регистриро-
валась ионизация воздуха и другие физические параметры, дос-
тупные науке того времени.  

Силами Института уже в первые годы его деятельности бы-
ли собраны богатейшие коллекции – энтомологическая коллекция 
и гербарий для Мичиганского университета, коллекции семян и 
образцов растительного мира Гималаев для Ботанического сада в 
Нью-Йорке и Национального музея естественной истории в Пари-
же, коллекция семян для Департамента земледелия США, зооло-
гическая коллекция для Гарвардского университета (Кембридж, 
США). 

Летом и осенью 1930 г. доктором Мичиганского универси-
тета Вальтером Кельцем были проведены экспедиции в Лахул и 
высокогорные районы Кулу и Рампур Башар. Была собрана ценная 
ботаническая и зоологическая коллекция. Только в 1931 г. состоя-
лись экспедиции в долину Кулу, Кангру, в Лахуль, в район Рампур 
Башар, в Лахор, Ладак и Зангскар. Было собрано более тысячи на-
именований растений, составляющих приблизительно 10 тыс. экз., 
тысяча птиц для изготовления чучел и ряд млекопитающих. 

В 1934–1935 гг. под эгидой Института «Урусвати» состоя-
лась Маньчжурская экспедиция, финансированная Департаментом 
земледелия США. По возвращении Рерихов в Кулу в 1935 г. было 
совершено еще несколько радиальных экспедиций в Гималаи. Но в 
конце 1930-х годов экономический кризис, охвативший западные 
страны, пресек возможность получения средств на работу учреж-
дения. Некоторое время Институт функционировал благодаря 
личным средствам Рерихов, получаемым от продажи картин, но 
это были ничтожно малые суммы, явно недостаточные для реали-
зации первоначальной программы исследований. С началом Вто-
рой мировой войны Институт пришлось законсервировать. 

Известный художник, мыслитель, общественный деятель и 
естествоиспытатель-космист С.Н. Рерих вернулся к идее ком-
плексного института, базирующегося на концепции Живой Этики, 
через несколько десятилетий после кончины родителей и брата, в 
конце ХХ в. В 1980-е годы он неоднократно обращался к АН СССР 
с предложением о расконсервации Института «Урусвати» и работе 
в нем советских ученых. Им была предложена идея создания био-
сферной станции на базе Института в Кулу, «затем дополненная 



 169

академиком А.Л. Яншиным до сети биосферных станций в Азии, 
включая и станцию “Урусвати”» [Назаров, 2005, с. 60]. Академия 
наук эти предложения проигнорировала. Поэтому позже, создавая 
в 1992 г. в Москве Советский Фонд Рерихов (впоследствии пере-
именованный в Международный Центр Рерихов), Святослав Ни-
колаевич заложил в концепцию Центра-Музея им. Н.К. Рериха 
широкую научную программу: «…Центр видится мне и как науч-
ное учреждение. Задачей его, как представляется, может стать не 
только систематизация и изучение многогранного наследия Н.К. и 
Е.И. [Рерих], но и дальнейшее развитие заложенных в этом насле-
дии идей. Русские и Восток, Россия и Запад, народная культура, 
всемирные духовные ценности, единство культуры человечества, 
ценностные ориентации, понятие о совершенном человеке, чело-
век и природа, внутренние возможности человека, наука и религия – 
все это так или иначе было, конечно, затронуто в трудах Н.К. и 
Е.И., но их подходы требуют развития в применении к нынешнему 
этапу всемирной эволюции. Несомненно, Центр не сможет в оди-
ночку справиться со всеми этими проблемами, но он может слу-
жить координирующим началом, своего рода штабом, причем  
международного плана» [Рерих С., 2005, с. 375]. «В перспективе 
мне видится, что Институт “Урусвати”, где <…> сохраняются уни-
кальные коллекции, может стать индийским филиалом Центра-
Музея <…> Конечно, окончательное решение вопроса потребует 
разработки многих юридических вопросов, а также приезда для 
приемки коллекций группы специалистов (орнитолога, зоолога, бо-
таника, а также, вероятно, археолога и фольклориста), – но все это 
вполне разрешимо. Конструктивно мы сможем подойти к этому де-
лу только тогда, когда Центр-Музей и Фонд имени Рериха развер-
нут свою работу в Москве», – писал С.Н. Рерих [там же, с. 277].  

 
* * * 

Объединительная сила мысли великого художника, культур-
ного деятеля и организатора науки сыграла свою роль в 30-е годы 
прошлого века. Благодаря многогранности интересов и магнетич-
ности личности Н.К. Рериха ученые, общественные и культурные 
деятели со всего мира, вступавшие с ним в переписку, мыслили о 
деятельной, междисциплинарной кооперации. «Если мы говорим, 
что наука и искусство – для всей жизни, то и вся жизнь в высоком 
ее качестве будет для науки, для творчества, для красоты, для все-
го Наивысшего» [Рерих Н., 1995б, с. 365]. «Во время всеобщего 
кризиса все силы культуры особенно должны объединиться», – 



 170 

писал наш великий соотечественник еще до того, как мир будет 
потрясен жесточайшей войной, и его идеи остаются актуальными 
и в XXI в., в эпоху глобальных кризисов [Рерих Н., 2018, с. 354].  

С началом Второй мировой войны деятельность Института 
«Урусвати» была приостановлена из-за отсутствия средств и невоз-
можности международного сотрудничества в сложное военное время. 

Сегодня идея о возрождении «Урусвати» находит все боль-
ше сторонников и с индийской, и с российской сторон. Возможно, 
Институт гималайских исследований вскоре возобновит прерван-
ную работу спустя семьдесят с лишним лет после своего основа-
ния. 



 171

 
 
 
 
 
 
 
 
 

ЦВЕТ И СЛОВО1 
 

Философия духовного цвета в Живой Этике  
 

Так в каждом символе можно усмотреть как значение 
космическое, так и приложение житейское. Указ Времени, Вели-
кое Пришествие, Эпоха Огня и возрождения Духа, Мудрость и 
Синтез, Чаша Подвига и Бессмертия, знаки Высшего Доверия и 
Призыв, облеченный в пурпур – цвет мужества. 

Е.И. Рерих. Письмо от 2.04.1936 
 
Н.К. Рерих был великим художником, который творил кра-

соту, вдохновляясь Высшими веяниями и при этом осознанно, 
четко формулируя на холсте, как и в литературном тексте, симво-
лику цвета и света. Его полотна всегда концептуальны и несут в 
себе глубокую философскую мысль, то возникает вопрос: а собст-
венно, какая роль в этой концептуальности отводится цвету? Мно-
гие ответы можно найти в философии Живой Этики, синтезиро-
вавшей мудрость Востока и Запада. 

Удивительно, но при достаточно обширной русскоязычной 
литературе о наследии Рерихов анализу цвета и света практически 
не уделяется внимания. Искусство Рериха, конечно, исследовалось 
искусствоведами, но в основном с точки зрения стилей и сюжетов. 
Философию искусства Н.К. Рериха наиболее полно рассматривала 
Л.В. Шапошникова в книгах «Тернистый путь Красоты» [Шапош-
никова, 2001] и «Метаисторическая живопись Н.К. Рериха» [Ша-
пошникова, 2013], в которой говорится в основном о сюжетах кар-
тин, о профетичности дара художника, о гармонии и красоте 
произведений искусства как отблесках более совершенного духов-
ного мира идей, если использовать терминологию Платона. Един-
ственная статья, посвященная конкретно проблематике цвета у 
                                                 

1 Использованы материалы статьи [Лавренова, 2017]. 



 172 

Рерихов, принадлежит перу художника и теоретика искусства 
Владимира Козара [Козар, 2004], но она посвящена творчеству ху-
дожника Святослава Николаевича Рериха, который, конечно, мно-
гое в стилистике и цветовыражении взял у своего великого отца.  
В основном в статьях и книгах о Рерихах обсуждаются именно 
философские концепции, которые отражаются в сюжетах картин 
отца и сына.  

Наиболее авторитетным источником, затрагивающим фило-
софию цвета в текстах разных авторов и художественных произве-
дениях, является коллективная монография «Цветовой дизайн» 
[Colour Design, 2012]. На данный момент существует и достаточно 
много прикладных работ, посвященных психологии восприятия 
цвета и связанной с этим семантикой цвета [Unifining … , 2018; 
What … , 2019; Sutton, Altarriba, 2016; Griber, Mylonas, Paramei, 
2018 и др. ], в которых на практике подтверждаются многие идеи, 
высказанные в Живой Этике о роли цвета в повседневной жизни и 
в духовных устремлениях, о настраивающей и целительной силе 
воздействия цвета на психику человека. Основной корпус при-
кладных исследований о воздействии цвета на сознание в совре-
менной науке был разработан почти полвека спустя и относится к 
концу ХХ и началу ХХI в. 

Философия Живой Этики говорит о тесном взаимодействии 
человека и Космоса, не только физического, но и духовного. В фи-
лософии Живой Этики цвет и в физическом аспекте, и в психоду-
ховном понимается как длина волны излучений человека и всех 
объектов Вселенной. В физической оптике свет – это электромаг-
нитное излучение, воспринимаемое человеческим глазом, сюда 
включаются и излучения, воспринимаемые «шестым чувством». 
Согласно Живой Этике, излучения человека, его аура могут иметь 
некий базовый цвет и изменяться в зависимости от состояний.  
Соответственно, семантика цвета в данном случае зависит от «ду-
ховной физиологии», при этом в зависимости от ее аспектов цвет 
одного и того же духовного проявления может быть разным. 

В этом отношении философское наследие Рерихов созвучно 
как классическим и раннехристианским трудам, так и прикладным 
исследованиям их времени. В первом случае следует упомянуть 
работы Плутарха, а также античных и христианских авторов II и 
III вв., которые используют понятия цветов души в богословско-
эсхатологическом контексте, причем не только в символическом, 
но и в физиологическом ключе. «Бог или Иисус наделяют людей 
различными цветами, которыми они должны расцвечивать свои 



 173

души во время земного существования. <…> эти цвета представ-
ляют добродетели» [Gallarte, 2012, р. 236]. «С одной стороны, это 
иллюстрировало творческую деятельность Бога и формирование 
человеческой души; с другой стороны, предоставляло параметры, 
с помощью которых можно было судить об этическом поведении 
души, поскольку цвета, приобретенные душой в этой жизни, опре-
деляли награду или наказание в загробной жизни. С этой целью 
авторы прибегли к физиологическим и психологическим концеп-
циям, широко распространенным в греко-римском мировоззрении, 
на которые особое влияние оказывал платонизм» [Gallarte, 2012,  
р. 246]. Также следует упомянуть вышедшую в 1920 г. книгу «Ат-
мосфера человека (аура)» [Kilner, 1920] английского врача Вальте-
ра Джона Кильнера (1847–1920), которая является пионерной ра-
ботой в области изучения излучений человека с помощью 
несложного технического приспособления. В этом эмпирическом 
исследовании также фиксировались цвета излучений, правда, в 
силу рода деятельности автора они взаимоувязывались только с 
состоянием здоровья. 

Кроме того, Живая Этика тесно связана с буддийской и ве-
дической духовными традициями и написана с использованием 
соответствующей терминологии и представлений об энергетиче-
ской структуре человека. 

В Живой Этике неоднократно встречаются параграфы о цве-
те излучений человека, которые связаны с качествами и состоя-
ниями души. Например: «Подвиг, синтез и настороженная зор-
кость выражаются трехцветным пламенем. Подвиг – серебряное, 
синтез – зеленое и настороженность – желтое. Эта триада достига-
ется упражнением сознания в различных условиях жизни. Можно 
указать на эту триаду, как на овладение условием самопожертво-
вания» [Учение… Агни Йога, §461]; «Два противоположения – 
изумруд и рубин. Первый есть синтез, и второй есть самоотвер-
женность подвига» [Учение… Агни Йога, §535].  

При взаимодействии людей важно учитывать принцип цвет-
ности их излучений, как будто создавать мозаичное панно, объеди-
ненного талантом и провидческими способностями руководителя. 
«Явление гармонии излучений лежит не только в однотонности. 
Так, фиолетовая аура не чужда зеленой или розовая может отте-
нять синюю. В этих дополнениях заключаются токи особых на-
пряжений. Даже желательно комбинировать цвета, как залог  
будущей радуги» [Учение… Агни Йога, §89]. 



 174 

Цвет также используется в метафорическом или символиче-
ском ключе, например, для обозначения идеи всемирности, объе-
динения народов: «Именно явление всемирности должно быть ус-
воено. Красный цвет является символом твердости стремления 
уничтожить различия рас. Кровь едина течет, и внешний мир не 
будет больше разделяем расами первичных формаций. Потому 
красно знамя века Майтрейи!» [Учение… Община (Урга), Ч. 8, 3]. 
Или для символического различения разнообразия негативных 
свойств страха: «Мы пустим по ветру все разноцветные перья 
страха. Синие перья застывшего ужаса, зеленые перья изменчивой 
дрожи, желтые перья тайного уползания, красные перья исступ-
ленного стука, белые перья умолчания, черные крылья падения в 
бездну. Нужно твердить о разнообразии страха, иначе останется 
где-то серенькое перышко угодливого лепетания или же пушинка 
торопливой суеты, а за ними тот же идол страха. Каждое крыло 
страха несет вниз. Благословенный Лев1, бесстрашием одетый, запо-
ведал учить явлению мужества» [Учение… Община (Урга), Ч. 1, §8]. 
Хотя называются те же цвета, что и символизирующие и отме-
чающие высокие проявления духа, подразумевается, что у цветов 
страха иная длина волны.  

Свет и цвет неразрывно связаны. «Свет есть материя в дви-
жении», – писала Е.И. Рерих [Рерих Е., 2003, с. 138]. Инертной ма-
терией красок при удачном сочетании создается не только эффект 
присутствия света, возникающий в сознании зрителя, но свет как 
излучение. 

Для выражения светоносности и в Живой Этике, и в письмах 
Е.И. Рерих, которые по сути являются развернутым комментарием 
к Живой Этике, используются метафоры, связанные с архаической 
цветовой символикой русского языка. Например, слово «ярый»: 
«Скажите – много чудес на свете, и чистое ярое устремление дает 
победу» [Учение… Листы Сада Мории. Зов. 1921, 23 июня]. В одном 
из самых авторитетных словарей русского языка – словаре  
С.И. Ожегова – слово «ярый» трактуется как «страстно предан-
ный», «убежденный и яркий», «сверкающий как яркое солнце», 
«яростный» (в высоком смысле), а также «светлый, белый, яркий, 
сверкающий» [Ожегов, Шведова, 1992]. Таким образом, свойство 
светоносности метафорически и впрямую относится к разным ка-
чествам человека, к максимальному напряжению его духовных и 
душеных сил. 
                                                 

1 Один из эпитетов Будды. 



 175

Поскольку в Живой Этике человек рассматривается в тесном 
взаимодействии с физическим и духовным Космосом, лучами да-
леких светил и планет, встречаются и описания космических излу-
чений. В Ведах бытует представление о пространстве как об океа-
не огня, в Живой Этике находим уточнение: «Пространственный 
огонь различается по своему напряжению и качеству цвета луча» 
[Учение… Беспредельность, Ч. 2, §332]. 

Космическим лучам и материи иных, более высоких измере-
ний (которые называются в Живой Этике как фохат, Материя Лю-
цида и др.) приписываются особые свойства цвета и света, но объ-
яснить невидимое обычным глазом возможно только апеллируя к 
хорошо известным реалиям и повседневным практикам. «Конечно, 
вибрации лучистых цветов настолько многотонны, что невозмож-
но передать их по бедной гамме Земли. Так же как нельзя уложить 
симфонию сфер в гамму звуков Земли. Лиловый ваш и фиолето-
вый не имеют ничего общего с Нашим небесным пурпуром» [Уче-
ние… Агни Йога, §89]. «Кроме фохата, земной поверхности дос-
тигают истечения светоносной материи – Materia Lucida. Для 
некоторого зрения она представится световыми потоками и пятна-
ми в пространстве. Эти химические явления могут быть прини-
маемы за особенность глаза или даже за дефект зрения, но знание 
покажет, какое глубокое значение они имеют для организма. <…> 
Явления огненной стихии можно сравнить с наиболее напряжен-
ным цветом электричества, но световая схема электричества огра-
ничена, тогда как разнообразие химических световых искр фохата 
превосходит всякое воображение. Тип света фохата равен драго-
ценным кристаллам» [Учение… Агни Йога, §144]. 

Согласно текстам Живой Этики, разнообразные световые 
явления, окрашенные во все цвета радуги – «цветные звезды», 
возникают при соприкосновении внешних энергий с излучениями 
человека. Человек привлекает к себе из пространства лучи опреде-
ленного качества и длины волны, так как психическая энергия по 
подобию с электрической обладает свойствами магнита. «Эмана-
ции грядущих волн окружают человека и окрашивают своим хи-
мизмом приближающиеся частицы энергии. Это химическое осно-
вание так называемых цветных звезд. Планетные тела сияют 
разными светами, также научны будут искры психической энер-
гии. Огни центров также сияют различно, в зависимости от хи-
мизма металлов тела» [Учение… Агни Йога, §595]. 

 



 176 

Символика и чувство цвета в творчестве Мастера 
 

Позволяю себе прибавить несколько строк об искусстве 
Н.К. Ибо в искусстве его я прежде всего люблю чистоту, про-
зрачность и бесконечное разнообразие красочных сочетаний, при 
необычной мощи и глубине тонов. Каждая картина – прекрасная 
симфония красочных созвучий! 

Е.И. Рерих. Письмо от 19.06.1933 
 

...Рерихом нельзя не восхищаться, мимо его драгоценных 
полотен нельзя пройти без волнения. Даже для профана, который 
видит живопись смутно, как во сне, и принимает ее постольку, 
поскольку она воспроизводит знакомую действительность, кар-
тины Рериха полны странного очарования: так сорока восхища-
ется бриллиантом, даже не зная его великой и особой ценности 
для людей. Ибо богатство его красок беспредельно, а с ним бес-
предельна и щедрость, всегда неожиданная, всегда радующая 
глаза и душу; видеть картину Рериха – это всегда видеть новое, 
то, чего вы не видали никогда и нигде, даже у самого Рериха. 

Леонид Андреев. Держава Рериха 
 
Объясняя процесс художественного творчества, Мастер от-

дает приоритет духовной интуиции, полагая, что использование 
цвета лучше всего происходит по наитию. «Однажды Брюллов в 
шутку сказал, что искусство чрезвычайно просто: «Нужно только 
взять верную краску и положить ее на верное место». По сути, 
мастер, большой специалист, говорил верно. Именно, применяя 
цвет, необходимо сделать так как нужно, и нечто шепнет, где это 
«так как нужно»» [Рерих Н., 1995в]. 

Но он не ограничивается цветом.  
Николай Рерих, опираясь на философию Живой Этики, го-

ворил о культуре как о почитании Света, тем самым обозначая ее 
сакральную сущность. Философия божественного Света, насы-
щающего и питающего все живое, коррелирует с пониманием са-
мосветимости высокого человеческого духа, которым обладали 
святые, герои и подвижники. 

Проблематика осмысления духовного Света была актуальна 
среди русских философов-космистов первой половины ХХ в.  
В частности, отец Павел Флоренский пытался найти корреляцию 
божественного Света и физического, определяющую течение вре-
мени. Он «создал свой неповторимый образ Вселенной. Здесь дух 
является причиной возникновения света, а мысль летит по Вселен-
ной быстрее всех скоростей. Границы же нашего земного мира 



 177

очерчивает радиус светового луча, пробегая свой путь за одну се-
кунду. <...> Получается, что физически мы пребываем здесь в пре-
делах скорости света, а мысленно проникаем во все измерения ми-
роздания, свернулось в клубок наше земное время, вмещая 
прошлое, будущее и настоящее. Это есть реальная вечность» [Кед-
ров, 2001, с. 140]. 

По мнению Л.В. Шапошниковой, художник находится на 
границе «того» инобытийного Света и этого света, мирского, и 
приносит отблески нездешнего света в обыденный мир через ис-
кусство [Шапошникова, 2001].  

Светоносность – главный герой многих сюжетных картин 
Н.К. Рериха, например, полотен «Христос», «Христос и голова ве-
ликана», «Fiat Rex», «Чинтамани» и др. На них изображен духов-
ный свет, причем не символически, как на христианских и буддий-
ских иконах. Художник пытается сочетанием цветов передать 
ощущение световой волны. Этот духовный свет различен по цвету – 
светло-желый, голубой, напряженный синий (кобальт синий), ро-
зово-золотой. А использованный художником прием сухой кисти 
придает этому свечению воспринимаемую буквально корпуску-
лярность. Светятся также вершины гор на некоторых картинах, 
особенно это заметно в отсутствии верхнего освещения в музей-
ных залах. Позднее младший сын Николая Константиновича, ху-
дожник и философ искусства С.Н. Рерих напишет о том, как на 
трехмерном пространстве полотна создается новое измерение – 
светоносность. «Качества сияния света можно достичь благодаря 
тому, что называют разложением цвета, или техникой раздельного 
мазка, а путем выстраивания ряда поверхностей разложенным на 
оттенки цветом можно создать иллюзию света. Наилучшим мате-
риалом для передачи света является темпера. <…> Желтый явля-
ется самым ярким имеющимся у нас цветом для передачи света. 
Белый не обладает таким качеством светонасыщенности, хотя как 
цвет он светлее. При использовании белого и самых светлых из 
лимонно-желтых цветов, накладываемых друг на друга приемом 
разложенного на оттенки цвета, достигается эффект мерцающей 
поверхности» [Рерих С., 2004, с. 72–73]. Раскрывая секреты мас-
терства, свои и своего отца, С.Н. Рерих писал, что «почти что вся-
кий оттенок может быть использован для изображения света и мо-
жет рассматриваться как цвет света, но не все цвета обладают 
одинаковой ценностью с точки зрения передачи света» [там же].  

В современных трудах о психологии восприятия цвета гово-
рится о том, что «цвет имеет значение с точки зрения захвата 



 178 

скрытого внимания эмоциональными стимулами, влияет на пат-
терны фиксации внимания, обсуждается роль цвета в пробуждении 
эмоциональных реакций» [Blue … , 2020, p. 36]. При этом безус-
ловно важен сюжет живописных полотен, поскольку человек «реа-
гирует на конгруэнтность цвета и содержания, а не на цвет сам по 
себе. Этот эффект дополнительно модулируется эмоциональным 
содержанием» [Ibid., p. 44]. 

Усиление психологического свойства цвета происходит бла-
годаря его взаимодействию с соседними цветами, «пространствен-
но цвета влияют друг на друга через процесс, называемый одно-
временным контрастом» [Hanson, 2012]. 

Падающий свет или фильтр меняют восприятие цвета 
[Mikellides, 2012, p. 18], в данном же случае мы видим, что неко-
торые цветовые сочетания в полусумраке обладают эффектом 
«самосветимости» – они не излучают свет в прямом смысле, но 
как бы концентрируют на себе слабые солнечные лучи. Николай 
Рерих пользовался обычной темперой фирмы Lefranc, но среди его 
сотрудников ходили легенды, что он добавлял в нее минералы, 
собранные в Гималаях, где он прожил последние годы своей жиз-
ни. Возможно, эти легенды – только лишь дань мастерству худож-
ника, так же как известная картина учителя Николая Рериха, рус-
ского художника Архипа Куинджи «Ночь на Днепре» (1880) 
вызывала пересуды о якобы спрятанной за ней специальной лампе, 
вызывающей эффект лунного сияния. 

Говоря и о живописи, и о литературном творчестве Н.К. Ре-
риха, следует вспомнить слова Святослава Николаевича: «Мы 
учимся думать на языке красок…» [Рерих С., 2004, с. 60]. Худож-
ник действительно не только видит больше обычных людей, но и 
думает иными категориями, в которых цвет представляет качест-
венную характеристику всех проявлений материального и духов-
ного миров. В их произведениях, несомненно, есть «чудотовор-
ность в расположении красок и линий», которую Н.К. Рерих 
противопоставлял «формальному заполнению холста» [Рерих Н., 
1995а, с. 444]. То есть удачное сочетание цветов создает прираще-
ние смысла и меняет качество материи. 

Философия цвета и света в Живой Этике подразумевает не-
разрывное их сущностное единство при многообразии проявлений. 
Цвет и свет характеризуют явления духовного мира, их качество и 
нюансы. Цвет и свет являются ДЕЙСТВИЕМ объектов материаль-
ного мира, категорией мышления, пластической материей для соз-
дания Красоты в ее высшем, спасительном смысле.  



 179

Живопись Н.К. Рериха, с одной стороны, это материя, про-
работанная духом (по определению о. Павла Флоренского в его 
учении о пневматосфере). С другой – это дух, воплощенный в ма-
терию, где цвет проявляет себя как претворенная душой художни-
ка и запечатленная на трехмерном пространстве холста любовь 
многомерной Вселенной. 

Николай Рерих был художником, творившим красоту не 
только кистью, но и словом. Его литературное наследие состоит из 
нескольких книг, куда вошли более тысячи очерков. Тематика их 
чрезвычайно разнообразна, но с неизменной повторяемостью там 
встречаются эссе о предназначении художника – его миссии тво-
рить Красоту и гармонию в обыденной жизни.  

Н.К. Рерих горячо ратовал за сохранение культурного насле-
дия России и был знаком с ним не понаслышке, поскольку писал 
этюды во многих древнерусских городах, и много позже он вспо-
минал один из таких эпизодов: «В лабиринте церковных переходов 
в Ростове каждая из крошечных дверок поражает вас неожиданно 
красивым цветовым аккордом. Сквозь поразительно прозрачную 
бледность пепельно-серых стен просвечивают мягко очерченные 
образы. В некоторых местах вдруг ощущаешь горячий жар раска-
ленно-красных и коричневых тонов; в других веет покоем от синей 
прозелени; и вдруг, внезапно останавливаешься, как от строгого 
слова из Писания, натолкнувшись на призрачный образ цвета ох-
ры» [Рерих Н., 1995в, с. 294]. Каждый из описанных цветов имеет 
эмоциональную окраску, ассоциацию, дополнительную образ-
ность. 

Литературное наследие Николая Рериха включает в себя и 
путевые дневники «Алтай–Гималаи», созданные на маршруте 
Центрально-Азиатской экспедиции (1923–1928), и множество фи-
лософских эссе, объединенных в разные книги. Мыслитель и ху-
дожник практически не рассуждает в них о цвете, но цвет посто-
янно присутствует как неотъемлемая часть любого описания 
внешнего мира. «…Колорит – понятие географическое. Наше зре-
ние, вкусы, восприятия формирует земля, натура, и художнику в 
первую очередь нужна натура» [Козар, 2004, с. 344]. Рерих описы-
вает цвет одежд, буддийских икон, элементов ландшафта. Стес-
ненный условностью слов, он пытается передать оттенки, которые 
он легко мог бы изобразить, если бы в руках у него была кисть и 
краски. Например, лиловый в его книге может быть опалово-
лиловым, лилово-серым и др. Он активно использует глагольные 
формы – лиловеть, синеть и т.п. «Вечером необыкновенно  



 180 

прозрачно лиловеют горы и ало пылают под заходящим солнцем 
песчаные склоны» [Рерих Н., 1995а, с. 289]. «Утром засияло крас-
но солнышко, в буквальном смысле, а все бугры и горы забелели, 
зарозовели и засинели в нежданном снеговом уборе» [там же,  
с. 380]. То есть цвет становится действием, которое могут позво-
лить себе цветы, горы, степь…  

 
 

Космическая эссеистика 
 

При ближайшей оказии перешлю в Харбин последние за-
писные листы. Там будет полезно еще раз прочесть о взаимном 
уважении и дружелюбии, словом, обо всем том, что на всем зем-
ном шаре лежит в основе дел. 

Н.К. Рерих. Дневник Маньчжурской экспедиции. 13.03.1935  
 

…Обычно не обращают внимания на цементирование про-
странства. Скажут – к чему посылать почти одинаковые мыс-
ли? Но в них Мы наполняем пространство. Мало иметь решение, 
нужно около него создать атмосферу, и такая пряжа требует 
долгого труда. Так, люди должны понять, что их намерения 
должны быть окутаны предохранительной тканью. Многое мо-
жет облегчиться, если направить к этому постоянную спокой-
ную и утвердительную мысль.  

Учение Живой Этики. Надземное, §374 
 
Н.К. Рерих помимо того, что был мастером живописи, был и 

мастером слова. Очерки Рериха публиковались в разных изданиях, 
начиная еще с дореволюционных российских газет. Сначала это бы-
ла публицистика, самые ранние статьи были посвящены охоте и его 
натуралистическим наблюдениям. Чуть позже Рерих-археолог пуб-
ликует свои теоретические размышления и археологические откры-
тия, в том числе и в научных изданиях [Материалы … , 1899]. 

Публицистика Рериха очень разнообразна по содержанию – 
от обсуждения новых выставок и произведений коллег по цеху до 
полемических воззваний на злободневные темы. И эти публикации 
вызывали живой отклик: «...Как-то непривычно среди всеобщего 
стенанья услыхать простой и здоровый голос, зовущий к радости 
труда, убеждающий отбросить, как ненужный балласт, всякое раз-
двоение... личности. Что-то стихийное слышится в этом зове – в 
нем древний смысл, оживленный современной интонацией, – пи-
сал известный критик С. Яремич об очерке “Подземная Русь” (га-
зета «Речь», 4/17 янв. 1914 г.). – …Редко кому удавалось выразить 



 181

с большей силой чувство красоты родной природы, при всей ее 
видимой скудости и однообразии, как это находим у Рериха...  
В более праздничном наряде никому не рисовался наш “Север-
чародей”» [Николай Рерих … , 2005, с. 196–197]. 

Он начинал с маленьких, но наполненных глубокими фило-
софскими смыслами, сказок и белых стихов. В 1910-х годах ху-
дожник пишет сказки и притчи, которые были потом собраны и 
изданы в 1914 г. с другими его известными произведениями в «Со-
брании сочинений» [Рерих Н., 1914], а в 1916 г. – в его альбоме 
[Рерих Н., 1916]. Некоторые из этих сказок, например «Девассари 
Абунту», «Луахми Победительница», «Заповедь Гайатри», были 
вдохновлены индийской культурой, во многих прослеживалась 
связь с глубокой архаикой, которую Рерих знал не понаслышке, а 
глубоко изучал, будучи профессиональным археологом, имевшим 
открытый лист на раскопки. 

Его книгу «Цветы Мории» (1921) [Рерих Н., 1921] справед-
ливо считают своеобразным «поэтическим предисловием» к тек-
стам учения Живой Этики, поскольку в этих точеных стихах уже 
были заложены зерна мыслей, которые потом будут развиваться в 
философском учении. Структура этого сборника включает в себя 
разделы «Священные знаки», «Благословенному», «Мальчику» и 
великолепную завораживающую мини-поэму «Наставление ловцу, 
входящему в лес». Рерих, начинавший писать как охотник, теперь, 
используя глубокий символизм образов охотника и добычи, гово-
рит о духовном достижении: 

 
И перед  
тобой расцветет вереск  
счастья. Но он цветет  
на высотах.  
И будет лучший загон не  
у подножья холма. Но твоя  
добыча пойдет через хребет.  
И пылая на небе, поднимаясь над  
вершиной, она остановится.  
И будет озираться. И ты не  
медли тогда. Это твой час.  
И ты и добыча будет на  
высотах. 

 



 182 

С 1920-х годов начинают выходить его книги и эссе на анг-
лийском языке. В частности, в Нью-Йорке, где был основан Музей 
Рериха, связанный с этим музеем Международный центр искусств 
Corona Mundi издал новую книгу Мастера – «Адамант» [Roerich N., 
1922]. Она собиралась одновременно с книгой «Пути Благослове-
ния» [Рерих Н., 1924] на русском языке, и эти обе книги частично 
пересекаются. В это время Рерих уже собирался уехать в Индию и 
как бы обобщал свой опыт культур-философского анализа за пре-
дыдущие годы – от наново переосмысленной реальности каменно-
го века, до наблюдений над западными реалиями и как бы мы сей-
час сказали – культурными трендами. 

Уйдя от суетного мира на просторы Азии, на маршруте Цент- 
рально-Азиатской экспедиции Н.К. Рерих продолжил эту работу, 
записывая размышления на документальном материале, размыш-
ляя о пути, истории, культуре и Вечности. Эти очерки сложились в 
цельные книги – «Алтай–Гималаи» [Roerich N., 1929], «Сердце 
Азии» [Рерих Н., 1929], «Шамбала» [Roercih N., 1930]. Последняя 
из перечисленных книг, кстати, была одной из первых, переведен-
ных на русский язык в постсоветской России [Рерих Н., 1994], и 
этот перевод был сделан со знанием дела ведущим рериховедом и 
основателем Музея им. Н.К. Рериха Л.В. Шапошниковой. Книгу 
открывает очерк «Шамбала Сияющая», который написан как раз-
говор с Высоким Ламой, который приоткрывает завесу таинствен-
ности над этим священным для буддистов местом и понятием. «За 
легендами о Шамбале, Великих Мудрецах, Чудесном Камне стоит 
энергетическая реальность нашей Планеты, – пишет Л.В. Шапош-
никова, опираясь на записи Н.К. Рериха и его картины. – Легенда о 
Заповедной Стране связана с особым местом на земле, где форми-
руется общая энергетика, необходимая для эволюционного про-
движения земного человечества. За преданиями о Великих Мудре-
цах стоят духовные учителя. Познавшие действие Великих 
Законов Космоса и владеющие искусством разумно пользоваться 
силами природы» [Шапошникова, 1994, с. 11–12].  

И очерки Н.К. Рериха, с одной стороны, устремлены в эту 
высокую Реальность, а с другой – несут в себе искры ее духовного 
огня, который зажигает сознание непредвзятого и заинтересован-
ного читателя. В то же время в наблюдениях, сделанных на мар-
шруте экспедиции, художник отмечает упадок, в который прихо-
дит буддийская культура в Тибете в 1920-е годы, где среди 
монашества развелось много «бездельников и лентяев». 



 183

«Держава Света» [Рерих Н., 1931] и «Твердыня Пламенная» 
[Рерих Н., 1932] – книги, собранные в 1930-е годы, в период дея-
тельной подготовки Пакта Рериха, и эссе, объединенные в них, – о 
разных качествах и назначении культуры, о значимости культур-
ного наследия для будущего человечества. 

Потом складываются и другие книги: «Священный Дозор» 
[Рерих Н., 1934], «Врата в Будущее» [Рерих Н., 1936а], «Неруши-
мое» [Рерих Н., 1936б]. Но помимо собранных в книги было еще 
множество эссе, которые разрозненными публиковались в прессе 
на русском и английском языках. 

«Очерки Н.К. Рериха создавались в разное время, по разным 
поводам и в разных обстоятельствах. Многие из них были связаны 
с его культурной работой в разных странах, деятельностью худо-
жественных и образовательных учреждений, с продвижением идей 
Пакта Рериха в мире. В них присутствует анализ происходящих 
событий, размышления о судьбах человечества в прошлом, на-
стоящем и будущем. Рерих писал о достижениях медицины, ар-
хеологических раскопках, развитии науки и в то же время о еще не 
познанных явлениях, особенностях человеческой природы, искус-
стве и практически обо всем. И каких бы вопросов он ни касался, 
главной всегда оставалась тема духовного, нравственного совер-
шенствования человека. Обладая глубокими знаниями и уникаль-
ной способностью к синтезу, Н.К. Рерих, по сути, формировал в 
своих очерках единую систему познания, где органично присутст-
вовали не только интересные для науки явления и факты, но и ме-
тоды их постижения (логика мышления, сердечное чувствование, 
интуитивное прозрение, широта сознания и др.), а также методо-
логия исследования. Обращаясь к повседневным нуждам человека 
на земле, Рерих соотносил его жизнь и деяния с космическими 
процессами. События, процессы, явления, судьбы людей, их чая-
ния, стремления были рассмотрены автором с точки зрения единой 
эволюции человека, планеты и космоса» [Дьяченко, 2013]. 

В литературном наследии Рериха особенно выделяются 
«Листы дневника», или Записные листы, как он сам их называл, – 
труд, в котором представлен широкий спектр духовно-нрав- 
ственных, философских и культурологических проблем с привле-
чением обширного исторического материала. Планируя в будущем 
собрать все очерки воедино, Н.К. Рерих пишет: «От издательства 
при той книге можно включить также следующее: “Листы дневни-
ка появлялись в различных газетах и журналах Америки, Европы, 
Индии и Дальнего Востока. Некоторые из них являются как бы 



 184 

развитием предыдущей мысли, но издательство сохраняет их под 
датою дня их написания, что тем более обрисовывает течение 
мысли автора”. При издании книги такое замечание тем более при-
годится, что кому-то, может быть, покажется, почему продолже-
ние развития той же мысли, входит в разные дни, но сами события 
или известия прессы или размышления невольно заставляли уг-
лублять некоторые положения» [Рерих Н., 2015, с. 127]. Первый 
опыт объединения своих очерков в сборник с подзаголовком 
«Листы дневника» был сделан самим автором, и эта книга носила 
название «Химават» [Roerich N., 1946]. 

Этот проект осуществился уже в конце ХХ в. как «Листы 
дневника» [Рерих Н., 1995–1996], изданные в трех томах, и начи-
наются они с записей периода Маньчжурской экспедиции (1934–
1935). В экспедиции они были его ежедневной работой, он их на-
диктовывал, их печатали на машинке, и они частично были пере-
ведены на английский язык и публиковались по отдельности. Эти 
тексты, собранные вместе, обретают характеристики метатекста, 
обладающего собственными внутренними закономерностями. 

То есть Записные листы Николая Константиновича как ме-
татекст, так же как и тексты Живой Этики в их целокупности, 
представляют собой энергетическую спираль, при каждом новом 
витке раскрывающую новые грани той или иной идеи. Эти очерки 
представляют собой «ту новую литературу, где ощущается дыха-
ние будущей эволюционной эпохи, будущих новых средств выра-
жения и будущей эстетики» [Шапошникова, 1995, с. 23]. Они вы-
ходят далеко за рамки обыденного мышления, раздвигают 
горизонты и открывают путь к постижению Высшего. Собранные 
вместе, они сверкают разными гранями познания, передавая всю 
полноту Мироздания.  

Так же как и тексты Живой Этики, очерки насыщены симво-
лами и отсылками к широкому пласту мировой культуры и преце-
дентным текстам древности [Лавренова, 2022]. Прецедентным тек-
стам свойственен семиотический способ их использования, «когда 
обращение к оригинальному тексту дается намеком, отсылкой, 
признаком, и тем самым в процесс коммуникации включается ли-
бо весь текст, либо <…> отдельные его фрагменты. В этом случае 
весь текст или значительный его фрагмент выступают как целост-
ная единица обозначения» [Караулов, 2010, с. 217]. И Живая Эти-
ка, так же как и многочисленные эссе Н.К. Рериха, не исключение 
в этом правиле – то или иное узнаваемое слово (термин, имя, то-
поним) используется как «знак, отсылающий к тексту-источнику, 



 185

представляющий его по принципу “часть вместо целого”» [Щибря, 
2011, с. 57].  

Как и Живая Этика, метатекст очерков Н.К. Рериха много-
уровневый, многослойный. Он открывается по сознанию и по со-
звучию, а также обладает свойством вневременности – несмотря 
на то что многие из этих эссе создавались как бы в качестве откли-
ка на те или инфе события, они не теряют актуальности и к ним 
можно возвращаться вновь и вновь, находя новые смыслы. 

Л.В. Шапошникова много писала о «законе двойственно-
сти», присущему изначальному мифу из-за его причастности небу 
и земле, об энергетическом процессе взаимодействия духа и мате-
рии, разворачивающемся в веках [Шапошникова, 1996]. И струк-
тура, и композиция каждого из очерков Мастера также чаще всего 
двойственные, соединяющие земное и Надземное – эссе обычно 
начинается с какого-то земного события, а далее мысль автора вос-
паряет к высшим аспектам Бытия, которые освещаются в том чис-
ле и в контексте философии космической реальности. Поэтому 
можно сказать, что метатекст литературных очерков Н.К. Рериха – 
это развитие идей Живой Этики от Высшего к повседневности, и 
наоборот – это указанный Рерихом путь, как подробности повсе-
дневной жизни при возвышенном настрое сознания могут слагать-
ся в ступени, ведущие к Несказуемому. 

Водитель Маньчжурской экспедиции Н.В. Грамматчиков 
вспоминает, как в походной палатке на его глазах рождалось оче-
редное эссе. Источником вдохновения могла стать заглохшая ма-
шина, «потерявшая искру», и в очерке, надиктованном тем же ве-
чером, Николай Константинович размышлял об искре духа, без 
которой не может совершаться ни одно важное дело. Каждое  
событие становилось отправным моментом для нетривиального 
ассоциативного ряда и размышлений, имеющих космический раз-
мах, выводящих сознание за рамки обыденности. 

«Такие понятия, как синтез, культура, красота, и особенно 
искусство, Рерих считал основополагающими эволюционными 
вехами», – пишет Л.В. Шапошникова [Шапошникова, 1995, с. 23]. 
Николай Константинович «много писал о синтезе как одном из 
важнейших направлений современного эволюционного процесса. 
Он сумел воплотить этот синтез в своих литературных произведе-
ниях, где гармонично сочетаются Красота, Знание и Мысль» [там 
же, с. 32], воплотить в жизнь идеи Живой Этики о дисциплине и 
творчестве мышления – его Записные листы пример того, как из 



 186 

грубого субстрата повседневности вырастает цветок огненной 
мысли, впитывающий лучи дальних миров и иных светил. 

Н.К. Рерих в своей эссеистике развивает многие темы фило-
софии Живой Этики. Один из наиболее возвышенных и поэтичных 
очерков – «Он» – был написан на маршруте экспедиции, в степях 
Внутренней Монголии. В этом очерке как мнемоническая спираль 
сжата мысль, проходящая через всю Живую Этику, о постоянном 
одухотворении реальности Высшими Веяниями: 

«В полном безветрии затрепещет ли ветка на дереве, думае-
те: Он ли? На тихом лугу вдруг завьется, закружится травинка, а 
движения воздуха не слышно. – Он ли? Из далей протянется зову-
щий звук, точно бы звучание рога или чей-то призыв. – Он ли?  
Со скалы покатился камешек. — Он ли? Конь прервал бег и оди-
нокий в степи слушает что-то; поднята голова, ноздри напряжены, 
грива и хвост развеялись по ветру. – Он ли? Пес вдруг остановил-
ся; поднята морда, слегка машет хвостом, глаза устремлены. – Он 
ли? Зашуршал на скате песок. – Он ли? Человек вышел из юрты, 
что-то слушает, куда-то глядит. – Он ли? Ветер запел еще неслы-
ханную мелодию, гремит и звенит, в нем слышится какое-то почти 
внятное слово. – Он ли? Загрохотал гром, молния блеснула, все 
встрепенулись, обернулись. – Он ли? Все замолкло, так напряглось 
в молчании и так наполнилось. – Он ли? 

Присутствие, Великое Присутствие наполняет природу.  
С чего бы колыхаться травинке, почему трепетать ветке дерева, 
откуда хруст валежника, почему срывается песок с горы, почему и 
куда всматривается напряженно собака? Он идет. Он приближает-
ся. Если сосчитать удары сердца, то в их ускоренности, в их на-
полнении можно понять, насколько сущность знает приближение. 
Он неслышно идет. Он не испугает. Он обережет и, если даже до-
тронется в ведении, то и это прикосновение будет непередаваемо 
земным словом» [Рерих Н., 1995а, с. 617]. 

В статье «Да процветут пустыни», может быть, впервые для 
общественного сознания был поднят вопрос антропогенного про-
исхождения пустынь и их мелиорации. Переведенный на англий-
ский язык, этот очерк произвел чрезвычайно сильное впечатление 
на президента Рузвельта [Walker, 1934–1936]. В очерке «Сад бу-
дущего», написанном в Пекине, пройдя полупустыни и степи 
Маньчжурии в 1934 г. и готовясь к новому маршруту во Внутрен-
ней Монголии, Рерих снова и снова возвращается к мысли о недо-
пустимости небрежного отношения человека к родной планете:  



 187

«Конечно, легче не допустить первоначальное заболевание 
местности, нежели потом бороться с мертвенной стихией. <…> 
Конечно, не скроем от себя, что нечего только винить козлов и ба-
ранов, ибо сами двуногие жестоким и часто бессмысленным  
истреблением лесов действуют с еще большей вредоносностью. <…> 
Тем благороднее задача тех правителей, которые стараются преду-
предить это бедствие человечества и, насколько возможно, зале-
чить раны, причиненные когда-то чьим-то неведением. Конечно, 
окраинные барханы монгольской Гоби являются наилучшей обла-
стью для наблюдения над засухостойкими растениями. Те породы 
трав и прочей растительности, которые удержались, несмотря на 
соседство страшных песков Такла-Макана, конечно, представляют 
из себя достойных пионеров для зарождения растительности в 
оголенных местах. В этом случае чисто ботаническая задача яв-
ляется и делом гуманитарным в полном его значении (выделено 
мной. – О. Л.)» [Рерих Н., 1995а, с. 280]. 

«Несомненно, что условия Монголии на границе степи и 
барханной пустыни могут давать множество поучительных приме-
ров. Когда из Гоби, из далекого Такла-Макана приносятся вихрями 
клубы песка и пыли, иногда можно опасаться, что местная, вообще 
поздно появляющаяся растительность не выдержит, но любопытно 
наблюдать, как, несмотря на всякие затруднения, трава все же на-
чинает пробиваться» [там же, с. 504]. «Не так много разновидно-
стей этих сухостойких трав и кустарников. Очевидно, в веках про-
изошел отбор. В то время как в соседней Маньчжурии, где условия 
немногим сравнительно отличаются, имеется более восемьсот ви-
дов растений, тогда как в барханной Монголии, по-видимому, их 
не более трехсот» [там же]. 

Спектр тем, затронутых в этих очерках, чрезвычайно широк 
и злободневен. В них обсуждался и строительный потенциал 
Маньчжурии и Внутренней Монголии, и основные принципы кон-
цепции культуры как почитания Света и принципы приложения 
этих идей в жизни каждого дня, и ценность искусства, и соответ-
ственно, значение Пакта Рериха в метаисторической и ближайшей 
исторической перспективе: «Сперва опознаем и сбережем Культу-
ру, а затем и сами банкноты страны станут привлекательными» 
(пророческие слова, если вспомнить, сколько сейчас зарабатывают 
на культурном туризме некоторые страны) [там же, с. 137].  

Героями очерков становились и институт Фан Мемориал, и 
его программа исследований, и «длинное ухо Азии» – информаци-
онная проницаемость, казалось бы, безлюдного пространства  



 188 

пустынь, и наполненность этого пространства легендами и таинст-
венными смыслами. В пустынях Азии, в лагере Тимур Хада во 
Внутренней Монголии, был написан и один из самых сакральных 
записных листов «Он» – о трепетном и торжественном ожидании и 
предчувствии прикосновения Высшего.  

В этих очерках Николай Константинович размышляет также 
о первопричинах клеветы и злобы, находя ее прежде всего в неве-
жестве, и показывает пути достойного отступления культуры в 
«Катакомбы» под натиском невежества, пришедшего к власти. Ду-
ховное творчество, уйдя под давлением обстоятельств в подполье, 
должно стать еще насыщеннее и напряженнее, выравнивая чаши 
мировых весов от исторических перекосов. Как показывают пись-
ма Н.К. Рериха, очерк «Катакомбы» был написан именно с учетом 
ситуации в Харбине. 

Эссе, затрагивающие разные аспекты культуры, основаны на 
тонком понимании исторических процессов и перспектив разви-
тия, и все они выстроены в соответствии с единой концепцией 
культуры. Согласно этой концепции, культура – это проявление 
человеческого духа, и культурное наследие представляет собой 
созданную в веках лестницу к духовным восхождениям. Культура – 
не простая совокупность артефактов и текстов, но cult-Ur, «покло-
нение Свету». 

Пакт Рериха, международный договор о защите художествен-
ных и научных учреждений и исторических памятников, подписан-
ный в Вашингтоне 15 апреля 1935 г. двадцать одной страной Пан-
американского союза, – отдельная тема в Записных листах. Этот 
договор был подписан благодаря широкому общественному движе-
нию, которое инициировали Рерих и его сотрудники. В 30-е годы 
ХХ в. по всему миру была развернута целая сеть культурных орга-
низаций, объединенных идеей Знамени Мира и друзей Музея Ни-
колая Рериха в Нью-Йорке. Многие из них вели серьезную куль-
турно-просветительскую работу, руководствуясь гуманистическим 
мировоззрением Н.К. Рериха, его проектом создания международ-
ного закона и общественного движения в защиту культурного на-
следия. И это движение постоянно подпитывалось статьями и 
письмами Мастера – о беспрецедентном и определяющем значе-
нии культуры в жизни общества, в формировании как нацио-
нальной идентичности, так и «всечеловечности» любого народа. 
Николай Константинович активно направлял деятельность своих 
единомышленников, вдохновлял их, объясняя основные положе-



 189

ния своей философии культуры и конкретные практические дейст-
вия, необходимые для организации подписания Пакта. 

Надо отметить, что до того, как вышел из печати первый том 
«Листов дневника», сотрудники Международного Центра Рерихов в 
юбилейный для Пакта 1995 год собрали в один том многочисленные 
очерки, посвященные именно этой проблематике. Эта книга вышла 
под названием «Знамя Мира» [Знамя … , 1995], где и были наиболее 
полно представлены мысли Мастера, его воззвания и письма. 

Более поздние философские эссе, созданные после того, как 
Н.К. Рерих вернулся в Индию, чтобы уже остаться там навсегда, 
еще больше расширяют тематический и географический спектр. 
Мысль Мастера устремляется в разные уголки земли, где форми-
руется какое-либо строительное начинание или, напротив, где со-
вершаются преступления против человечества и культуры. Мы 
видим энциклопедический охват проблем и событий, философско-
личностное осмысление всего, что происходит в мире. И чем 
сильнее сгущаются тучи в преддверии Второй мировой войны, тем 
чаще в очерках сквозят тревога, боль и – стоицизм и надежда.  
На каждую боль мира Рерих отвечает не только сопереживанием, 
но и твердой верой в грядущую победу гуманизма, который дол-
жен стать основополагающим качеством человечества. Привести к 
этому, опять же, могут только культура, красота и искусство. 
«Красота представляет собой вселенскую гармонию, порядок, са-
мо мироздание. Красота – это то, что возникает в результате борь-
бы Космоса с хаосом и победы первого над последним» [Шапош-
никова, 1995, с. 24]. 

В очерках великое множество имен, упоминаются современ-
ники Рериха – художники, ученые, философы, композиторы, поли-
тические деятели. Со многими из них, даже с коронованными осо-
бами (например, королем Югославии Александром), художник и 
мыслитель имел переписку и творческий взаимообмен мыслями. 
Есть и другие имена – великих мыслителей прошлого, библейских 
персонажей и великих святых христианской, индуистской и буд-
дийской традиций. Все они вовлечены в единую культурную исто-
рию, единую судьбу, сложившую современное человечество. Они – 
люди подвига. Если рассматривать национальную культуру в не-
разрывной связи с историческими личностями, творившими ее, то, 
например, культура России в литературном наследии Рериха пред-
ставляется моноцентричным образованием. Центральная леген-
дарно-историческая личность, на которой держится образ России, – 
Преподобный Сергий Радонежский.  



 190 

Темой Записных листов становится и такая высокая и, каза-
лось бы, анахроничная категория, как подвиг в контексте сущности 
бытия современников. На подвиге строятся основные вехи пути 
восхождения человечества. Эта тема проходит красной нитью в 
очерках периода Великой Отечественной войны, когда Рерихи из 
Индии с тревогой и надеждой следили за сводками с фронта.  

Все темы, поднятые в Записных листах, не только не теряют 
актуальности со временем, но становятся все более злободневны-
ми, так как более полувека назад, когда Рерих писал эти эссе, он 
смог увидеть, описать, оценить зарождение основных проблем че-
ловечества и предугадать ход их развития и их трагическую и 
судьбоносную значимость для будущего народов.  

Мозаика очерков создает картину волн истории, то вознося-
щих человечество к высотам духа, то низводящих его в бездны 
невежества. Рерих «ощущал, как никто другой, единый и целост-
ный процесс движения материи человеческой истории» [Шапош-
никова, 1995, с. 20]. Он уже тогда писал об Армагеддоне культуры – 
как о последней войне духа, в которой решается быть или не быть 
человечеству. Он размышлял о мученичестве культуры, страдаю-
щей от рук современных варваров, а сегодня помимо «тихих по-
громов» и разрушений во время военных действий добавилась 
проблема тотальной «варваризации» общества, когда утрачивается 
сам язык культуры и молодое поколение в основной массе уже не 
может без специального толкового словаря читать произведения 
классиков. Более того, в прошлое уходят не только слова, но и 
многие высокие понятия, которые они обозначали. Культура вы-
холащивается и «выполаживается» как рельеф древних гор – ее 
вершины истираются в песок, который отлагается в долинах.  

Еще один спектр актуальности Записных листов Рериха – 
усиление роли Азии в современном мире, которое было им преду-
гадано более полувека назад. Рерих, конечно, учитывал прежде 
всего духовный аспект, из которого уже проистекают все осталь-
ные аспекты жизни. Художник писал о неотъемлемой устремлен-
ности западных культур к таинствам Духа, поиску заповедной 
страны или исконного города Духа в Азии, и о том, что в лучших 
достижениях западных культур, в том числе и русской, прослежи-
вается их связь с Востоком, уходящая в глубь веков, во времена 
великого переселения народов и монгольского нашествия, дока-
тившегося до границ Европы.  

Еще в прошлом веке Рерих писал о наполненности простран-
ства информацией в связи с развитием технических средств цивили-



 191

зации – тогда он писал о радиоволнах, об их вездесущности, о том, 
что с их появлением пространство изменяется качественно. Сейчас 
информационная насыщенность околоземных сфер возросла в не-
сколько порядков, даже безлюдные места пронизаны излучениями 
благодаря спутниковой связи. Это заботит ученых с точки зрения 
биологических мутаций под воздействием электромагнитных волн и 
полей, но практически никто не ставит вопрос в философском кон-
тексте. Обращение к философской эссеистике Рериха позволяет 
взглянуть на эту проблему комплексно – как не меняя ничего вовне, 
информация искажает саму природу пространства, изначально про-
низанного лишь солнечными и космическими лучами и потому жи-
вотворящего. Пространство культуры насыщено духовными магни-
тами храмов и памятных мест, сцементировано преданиями и 
легендами. Если этот информационный пласт ослабевает, культур-
ное пространство распадается, музеефицируется, становится раз-
розненным собранием артефактов прошлого, лишенных живой 
пульсирующей связи, придающей им смысл. 

Рерих много писал о русской эмиграции, которая после 1917 г., 
с одной стороны, обрела характер бедствия, «гуманитарной ката-
строфы», с другой – эта волна, выплеснувшись за пределы России, 
оплодотворила иные народы новыми духовными силами, породила 
великие художественные и философские произведения, еще больше 
раскрывшие творческий потенциал русского народа. Эмиграция 
рассматривалась им как расширение границ России, обретение рус-
ской культурой всемирного масштаба. Эмиграция сродни великому 
переселению народов, его причины Рерих видел не в поиске новых 
пастбищ, а в космических веяниях, о чем он не раз писал в своих 
очерках. Тот же самый процесс охватил Землю в начале ХХ в.:  
«С 1914 года человечество пришло в космическое беспокойство. <…> 
Все поднялось. Все поехало» [Рерих Н., 1992г, с. 112]. Переселе-
ние народов – это прежде всего энергообмен, который происходит 
в глобальных масштабах, обусловливая неожиданные и плодо-
творные сочетания. Сегодня движение людских множеств по лицу 
Земли вновь начинает обретать характер гуманитарной и социаль-
ной катастрофы, и только осмысление ее с точки зрения взаимного 
обмена энергией культуры может помочь увидеть пути выхода из 
кризиса.  

Очерки Николая Константиновича при всей своей космич-
ности укоренены в русской культуре, им присущ особый интона-
ционный строй с оттенками петербуржской утонченной интелли-
гентности, впитанной с детства. Написанные вдали от Родины, они 



 192 

тем не менее возвращают читателя к историческим корням, луч-
шим традициям дореволюционной России, сейчас уже невозвратно 
потерянным, поскольку в прошлом веке ушли из жизни последние 
носители этой культуры. 

И наконец, эссе написаны удивительно богатым и одновре-
менно лаконичным языком, стилистически многообразны – от 
протокольного языка обращений к высоким собраниям до поэти-
ческих описаний и психологических этюдов. В них сконцентриро-
вана, как сжатая пружина, напряженнейшая и тончайшая энергия 
слова, побуждающая к действию. 

 
* * * 

В изверившемся ХХ веке очерки Н.К. Рериха не были отвле-
ченной литературой, они звали к подвигу, давали понимание зна-
чения красоты и героизма в жизни каждого дня, указывали путь к 
духовному совершенствованию. Записные листы, как уже отмеча-
лось, частично были опубликованы при жизни автора по всему 
миру – так происходило своеобразное напитывание мирового ин-
формационного поля энергией огненной мысли Мастера, то самое 
«цементирование пространства», о котором говорилось в филосо-
фии Живой Этики. Публикации очерков по отдельности как искры 
становились импульсом, благодаря которому в разных странах 
возникали новые очаги культуры, в свою очередь как магнит при-
тягивающие новых полезных сотрудников. Записные листы 
Н.К. Рериха «синтетичны в своей изначальной сути и соединяют в 
себе философию и науку, литературу и широчайший объем знаний 
духовно-исторических и культурных» [Шапошникова, 1995, с. 32]. 

Это действительно новая эстетика, которая предполагает 
взаимосвязь красоты мысли и красоты слова, емкую образность и 
пошаговую, спиральную проработку образов от одного очерка к 
другому для создания практически голографического эффекта – на-
личия глубины. Эта новая литература, в которой словами создается 
настроение, передающее трепет невыразимо высоких истин – 
«светлый вздох о Нереченном» [Рерих Н., 1995а, с. 385], пробуж-
дающий в сердце читателя тоску о беспредельности. Это та магия 
творчества, которая может «обратить материю в дух» [там же], 
условность слова – в путь к первообразу. 



 193

 
 
 
 
 
 
 
 
 

ОБРАЗЫ МИРА И ФИЛОСОФИЯ  
ГЕОКУЛЬТУРНОГО ПРОСТРАНСТВА1 

 
Задумайтесь над необъятностью мощи космических сил, 

нас окружающих! Именно, действуя лишь в полном согласии с 
космическими законами, человек становится творцом. Он – тво-
рец своей судьбы, и в своем коллективе – судьбы планеты. Все 
силы и энергии Космоса открываются человеку, но лишь при на-
личии в нем мощного накопления высших энергий, при условии его 
беспредельного восхождения. 

Е.И. Рерих. Письмо от 14.05.1937 
 
Живая Этика несла миру новое энергетическое мировоззре-

ние, говорила о взаимодействии Земли и Вселенной, о множест-
венности миров, о значении Красоты и Культуры в эволюции че-
ловечества и планеты. Основной нотой философии пространства в 
Живой Этике стала Красота. Этим ключом открывались двери в 
миры иных, более высоких измерений, этой силой в пространстве 
планеты создавались духовные магниты, влекущие к себе мечты, 
легенды и устремления, творилось пространство национальных 
культур и мировой Культуры. 

С особой силой эта тема звучит в живописных полотнах  
Н.К. Рериха. Гимн Красоте Земли в их живописном творчестве 
становится дорогой в запредельные дали Вселенной, в иные миры, 
в сокровенные тайны древних легенд и в сужденные свершения 
грядущего. 

«…Прекрасная Истина – в красоте. Космос утверждает на 
этой формуле эволюцию. Космос направляет мир к овладению 
красотою» [Учение… Беспредельность, 1930, 178]. Космическая 
философия Живой Этики устремляет в Беспредельность, но также 
обозначает закономерности бытия географического пространства 
                                                 

1 Использованы статьи [Лавренова, 2002; Лавренова, 2016]. 



 194 

планеты. Философия географического пространства, осмысленно-
го в контексте Культуры, получила наибольшее развитие в творче-
стве Н.К. Рериха, художника, мыслителя и путешественника.  
С другой стороны, его размышления о национальной культуре и 
живописные полотна, посвященные ей, всегда географичны. По-
этому, говоря о философии географического пространства в на-
следии отца и сына Рерихов, необходимо учитывать неотдели-
мость в их творчестве пространства планеты от Культуры и 
Красоты. Если использовать термин, применяемый современной 
наукой для обозначения этого единства, речь пойдет о философии 
геокультурного пространства. 

 
 

Философия ландшафта:  
пересечение инобытийного и реального пространств 
 

Волнуется океан гималайских туманов. Брезжут миражи. 
Неясные облики возникают из нагромождений Майи. Из хаоса 
воспоминаний встают вехи, конечно, они самые главные, иначе 
они и не показались бы. Прекрасны эти путевые знаки! Они за-
слоняют все ужасное, оскорбительное, угрожавшее. Да, да, знак 
красоты победил. Из глубин сознания засиял именно этот знак 
победы и утверждения. 

Н.К. Рерих. Победа радости 
 
Земля щедро открывает свои тайны художнику, обращаю-

щемуся к жанру пейзажной живописи. Но пейзаж – это одномо-
ментный портрет ландшафта, живого, целостного и многофунк-
ционального явления. Ландшафт неоднозначен и не исчерпывается 
пейзажным портретом, он включает в себя, помимо природной 
компоненты, и артефакты, созданные людьми, и энергоинформа-
ционные потоки культуры, генетически связанной с ним. Но 
именно чувство Красоты позволяет некоторым художникам очень 
точно подметить и отразить на полотне жизненно важные элемен-
ты ландшафта, его энергоинформационное средоточие.  

Даже ранние пейзажи Н.К. Рериха, молодого художника, 
глубоко заинтересованного философией и историей культуры, из-
начально были серьезнее обычных «ландшафтных портретов». 
Н.К. Рериху было свойственно изображать узловые элементы 
культурного ландшафта – наиболее значимые архитектурные и 
исторические памятники, гармонично вписанные в природный 
ландшафт. Его пейзажи периода рубежа веков уже несли в себе 



 195

исчерпывающую информацию об истории и праистории изобра-
жаемого места, отражали сокровенные смысловые моменты скон-
центрированной в ландшафте этнической культуры. 

Н.К. Рерих был не только художником и мыслителем, но 
также путешественником. Россия, Европа, Северная Америка, 
Азия были ему знакомы не понаслышке. На маршруте самой зна-
чительной из экспедиций Н.К. Рериха, Центрально-Азиатской, 
пейзажи Мастера дополняются литературными зарисовками, не-
обыкновенно точно описывающими не только характерные внеш-
ние черты ландшафтов, но и их внутреннюю суть. В его живопис-
ных произведениях, так же как и в чрезвычайно обширном 
литературном наследии, но особенно книгах «Алтай–Гималаи» и 
«Листы дневника», представлена удивительная по своей глубине 
философия пространства. 

«Алтай–Гималаи» – литературная обработка автором путе-
вого дневника Центрально-Азиатской экспедиции. В нем подни-
маются вопросы единства корней культур Востока и Запада и еди-
ного фокуса их духовного тяготения, имеющего в разных 
традициях разные названия – Шамбала, Царство Пресвитера  
Иоанна, Беловодье. По существу, Н.К. Рерихом рассматривалась 
проблематика единого культурного пространства Евразии, но не 
умозрительно, а на конкретном историческом, этнографическом, 
фольклорном и событийном материале. В последней, Маньчжур-
ской экспедиции 1935–1936 гг. Николай Константинович из За-
писных листов начал складывать единый текст, в котором пред-
ставлен широкий спектр духовно-нравственных, философских и 
культурологических проблем с привлечением обширного историче-
ского материала. В сотнях очерков, впоследствии опубликованных 
как «Листы дневника», последовательно создаются «культурологи-
ческие портреты» России, Азии, Европы и Америки. Решаются жиз-
ненно важные проблемы современности и осмысливаются основ-
ные принципы существования этих обширных культурных 
пространств, дальнейшие пути их развития, их роль и место в 
формировании ноосферы планеты (если применить к размышле-
ниям Н.К. Рериха принятый современной наукой термин В.И. Вер- 
надского). И с новой силой и глубиной осмысления звучит тема 
притяжения национальных культур к Светлому Граду.  

Сам Николай Константинович был со-творцом культурного 
пространства в его устремлении к заповедной стране духа. Это 
выражалось не только в мысли Мастера и его художественном 
творчестве, но также воплощалось в архитектурном и знаковом 



 196 

преображении ландшафта. Знаки, которые были важны в геокуль-
турном пространстве для пытливого взора путешественника, не 
только считывались и осмысливались, но также создавались на 
значимых местах. «Рисую план субургана на месте Шамбалы, где 
останавливался на ночлег Великий Держатель», – писал Н.К. Ре-
рих в путевом дневнике [Рерих Н., 1992а, с. 298]. В Шарагольджи, 
на пути Центрально-Азиатской экспедиции из Монголии в Тибет, 
была построена памятная ступа по рисункам Н.К. Рериха. То есть 
место, указанное в легендах, Рерихи зафиксировали священным 
сооружением, которое было выстроено по всем правилам буддиз-
ма и освящено Ламами. 

Живописным полотнам Н.К. Рериха также присуще изобра-
жение пространства в самой сокровенной его динамике – в устрем-
ленности к духовному фокусу планеты, в причастности Культуре и 
Красоте. Основной темой изображаемого великим художником 
ландшафта (на полотне или на писчей бумаге) становится его са-
кральность, насыщенность общечеловеческими духовными симво-
лами, его связь с заповедной страной духа.  

С внутренней духовной сущностью ландшафта связана про-
явленная в нем национальная культура, особенности вписанной в 
пейзаж храмовой архитектуры и ее символики. В путевых дневни-
ках Н.К. Рериха все это вписано в живое, красочное повествование 
о внешнем облике ландшафтов Азии, описание их характерной 
цветовой гаммы. Например: «Против Панамика, за рекою, на фоне 
красной скалы прилепился монастырь красной секты. На красном 
фоне гор даже не видно подходов к монастырю. Точно спасаясь от 
врагов, монастырь взлетел и притаился на невидимом уступе» [там 
же, с. 115]. Особой темой экспедиционных заметок Н.К. Рериха 
является единство многообразных культур Азии с окружающей 
средой, взаимосвязь культурного наследия и природы, ярко выра-
женная в культурных ландшафтах азиатских просторов. И – дина-
мичность культурного пространства Азии, в которой растворяется 
личность, почитаемая европейской цивилизацией за величайшую 
ценность. «Встречные караваны приветствуют друг друга. Всегда 
спросят: “Откуда?”. Никогда не спросят: “Кто вы?”. Личность уже 
тонет в движении» [там же, с. 94]. 

Интересно, что воспоминания о Европе, которые мы читаем 
в «Листах дневника», очень бедны подобными ландшафтными 
описаниями. Памятники культуры, культурное наследие довлеет 
над природной реальностью. Менее заметна в облике Европы и 
тема сакральных мест. 



 197

В литературном творчестве Н.К. Рериха особенно примеча-
тельны описания относительно малонаселенных ландшафтов, где 
становится значительной природная компонента и отступают на 
задний план полные драматизма события. В книге «Алтай–
Гималаи» такие очерки посвящены самым красивым участкам пу-
ти «Ле–Каракорум–Хотан» и «Алтай».  

Цвет – действующее лицо в литературных произведениях 
Н.К. Рериха. Очерченная лаконичными фразами пластика ланд-
шафтных форм, ощущение открытости пространства, звуковой 
ландшафт – все это говорит о сопричастности Николая Констан-
тиновича тончайшим нюансам окружающей природы, о выраже-
нии в его литературных пейзажах неуловимого сочетания, обозна-
чаемого современными учеными как «смысл места». Судя по 
удивительно прочувствованным описаниям, Н.К. Рерих не был 
чужд умению Востока применять «экстериоризацию чувствитель-
ности не только к отдельным личностям, но <…> и как бы к от-
дельным местностям» [Рерих Н., 1992а, с. 288].  

Вот один из многочисленных блистательных пейзажей Мас-
тера: «Бесконечные дали. Налево, далеко, белый пик Гудвина. На-
право, на горизонте, громады Куэнь-Луня. Все так многообразно и 
щедро, и обширно. Синее небо граничит с чистым кобальтом, а да-
лекие пики кажутся ярко-белыми конусами. Вереница каравана не 
нарушает безмолвия самой высокой дороги мира» [там же, с. 121].  

Взгляд Н.К. Рериха на ландшафт – взгляд глубоко высоко-
культурного человека, замечающий сокровенные места ландшаф-
та, созданные мыслью и рукою древних, взгляд художника, ловя-
щий все переливы полутонов. В отношении Н.К. Рериха к 
ландшафту есть и вера в «гениев места», отраженная преимущест-
венно на живописных полотнах – «Дух Гималаев», «Ледяной 
сфинкс», где перед зрителем предстают созданные природой и во-
ображением художника величественные лики. Легенды и чаяния 
народов также воплощаются в картинах Мастера в величественные 
образы, предстающие как ставший видимым «смысл места». Тако-
вы грандиозные фигуры из облаков, полные сокровенного значе-
ния, на картинах «Калки-Аватар», «Воин Света», «Небесный бой». 
В облике окружающей природы Н.К. Рерихом подмечаются также 
нерукотворные храмы и символы, значимые в мировой культуре. 

Лучше всего восприятие ландшафта Н.К. Рерихом передает-
ся в следующем описании из книги «Алтай–Гималаи»: «Санджу – 
оазис. Мы простились с горами. Конечно, опять придем к горам. 
Конечно, другие горы, вероятно, не хуже этих. Но грустно спус-



 198 

титься с гор. Ведь не может дать пустыня того, что нашептали го-
ры. На прощанье горы подарили нечто необыкновенное. На грани-
це оазиса, именно на самой последней скале, показались те же ри-
сунки, которые мы видели в Дардистане, по пути в Ладак.  
В книгах о Ладаке такие рисунки называют дардскими, хотя, оче-
видно, они восходят к неолиту. И здесь, в Китайском Туркестане, 
на глянцевито-коричневом массиве скалы опять светлыми силу-
этами те же стрелки из лука, те же горные козлы с огромными кру-
тыми рогами, те же ритуальные танцы, хороводы и шествия вере-
ниц людей. Это именно предвестники переселения народов. И был 
какой-то особый смысл в том, что эти начертания были оставлены 
на границе в горное царство. Прощайте, горы!» [Рерих Н., 1992а,  
с. 129–130]. 

Здесь можно увидеть и особое отношение к горам – не толь-
ко эстетическое их восприятие, но и восприятие некой информа-
ции, изначально хранящейся в горном ландшафте. Даже с точки 
зрения символического восприятия горный ландшафт необычайно 
информативен – устремление земли к небу. «Горы знаменательны 
как начало, выводящее из низших земных условий. На высотах 
можно ощущать выход из обычных требований земли» [Учение…, 
Агни Йога, §73]. «Несказуемой древностью дышит от этих гор. 
Песочная дымка точно возносит их в небо. И горы, вместо смысла 
ограничения и преграды, опять влекут ввысь» [Рерих Н., 1992а,  
с. 127]. Информативен горный ландшафт и физически – метеорит-
ная пыль, осаждающаяся на горных вершинах, несет в себе ин-
формацию о космических телах Солнечной системы, о дальних 
мирах. Есть особый смысл и в рукотворных знаках «на границе в 
горное царство». Николай Константинович не расшифровывает, 
какой именно, но, вероятно, именно следы великого переселения 
народов на границе гор и равнины значимы для художника и мыс-
лителя. Естественные горные рубежи не были препятствием для 
перемещающихся в пространстве Евразии кочевников. Люди  
овладевали пространством, преодолеваемые пространства форми-
ровали людей, привнося в культуру кочевников новые легенды.  
В этом же описании присутствует и неизменный взгляд художника 
и археолога: цвет, фактура материала и доскональное описание 
археологического памятника. 

Мысленному взору Н.К. Рериха доступна история ландшаф-
та, даже не запечатленная в артефактах. С историческим прошлым 
места, растворившимся в веках, сливается его пластический облик. 
Если только что мы видели Н.К. Рериха как археолога и живописца,  



 199

то в следующем описании он предстает нам как график и историк: 
«Холмы легли слабым неопределенным силуэтом. На горизонте 
дрожит воздух, точно сплетая какие-то новообразования. Развер-
нулся полный узор песков. Это именно та необозримость, по кото-
рой двигались великие орды. Ведь и Чингис и Тамерлан проходи-
ли именно здесь. И так же как на волнах не остается следов от 
ладьи, так же на песках не осталось никакого намека на эти дви-
жения» [Рерих Н., 1992а, с. 132].  

История мировой культуры, ее духовные вехи, были всегда 
значимы для Н.К.Рериха в его размышлениях о путях человечест-
ва. Проникновенный взгляд мыслителя и художника связует во-
едино места, расположенные за тысячи километров друг от друга, 
творя единое геокультурное пространство планеты. Например, на 
высокогорном участке пути Каракаш – Хотан Николай Константи-
нович записывает следующее: «Живописная группа на лиловом 
фоне песчанниковых полутонных гор. На крошечном сером ослике 
женщина в ярко-красном кафтане и высоком головном уборе.  
На руках у нее ребенок в светло-сером покрывале. Рядом с ней 
мужчина в зеленом кафтане и красной конической шапке. Над ни-
ми тускло-лиловое небо. Кто хотел бы писать бегство в Египет?» 
[там же, с. 126]. 

Многим живописным полотнам Н.К. Рериха присуще отсут-
ствие линии горизонта – она оказывается скрытой либо горными 
хребтами, либо светящейся дымкой, скрадывающей непрелож-
ность границы между землей и небом. Его литературным произве-
дениям также свойственно отсутствие горизонта. Это ощущение 
безграничности пространства проходит красной нитью через все 
творчество Николая Константиновича, от восклицания царевича из 
его сказки: «Не вижу границ!», до путевых заметок с маршрутов 
его азиатских экспедиций. Путевым дневникам Н.К. Рериха свой-
ственен взгляд за горизонт: «И киргиз указывает на дымчатый, 
розоватый северо-восток – там великая Такла-Макан! Там захоро-
ненные города. Там Куча – столица бывших тохаров. <…> Даль-
ше, там, на склонах гор, Карашар – древнее место. Там долго до 
сокрытия находилась, по свидетельству китайских историков, ча-
ша Будды, перенесенная в Карашар из Пешавара, А еще дальше – 
отроги небесных гор и полунезависимые калмыки, помнящие свою 
историю, свои горы, пастбища и священные горы. А еще дальше – 
великий Алтай, куда доходил благословенный Будда» [там же,  
с. 132]. В этом лаконичном и красивом описании рефреном звучит 
слово «дальше», устремляя взгляд читателя-зрителя поверх гори-



 200 

зонта, призывая его обратиться к распределенным в пространстве 
историко-культурным и духовным вехам. «А за Белухой покажет-
ся милый сердцу хребет Куэнь-Луня, а за ним – “Гора божествен-
ной владычицы”, и “Пять сокровищ снегов”, и сама “Владычица 
белых снегов”, и все сказанное и несказанное» [Рерих Н., 1992а, 
с. 291]. В творчестве Н.К. Рериха очень важно это «несказанное» и 
несказуемое, присутствующее незримо в живописных полотнах и 
звучащее в наполненной сокровенным смыслом незавершенности 
фраз. Но не менее важно и то, что это несказуемое пронизывает 
географическое пространство, наполняет его значимыми и много-
значными местами, в которых происходит соединение земли и не-
ба, истории и легенды. 

Это пересечение географического и инобытийного про-
странств занимает особое место в ландшафтных описаниях Н.К. Ре-
риха. Природный ландшафт, насыщенный преданиями, является как 
бы знаком, иконой, вовлекающей мысль в иное пространство. Но 
этот процесс проникновения в запредельное через ворота природно-
го пейзажа доступен лишь искушенному и знающему путь. И опять 
мыслью Н.К.Рериха строится мост через пространство, от Оби до 
легендарного Шамбатиона, упоминавшегося в Ветхом Завете.  

«Во все небо стояла радуга. И не одна, но две. И в радужные 
ворота стремилась широкая Обь. Великая Обь – родина жены и змия. 

Шамбатион-река стремительно катит по порогам и камням. Кто 
не пострашится, перейдет ее. А на другой стороне живут люди М.  
М – самая священная буква алфавита, она скрывает имя грядущего. 
Каббала помнит Шамбатион. Катит камни – катунь настоящая.  
И не построен еще город на месте новом» [там же, с. 279].  

Для Н.К.Рериха открыта не только связь пространств куль-
туры Азии и России с иным, духовным, пространством, но и связь 
его легендарного прошлого с великим будущим, происходящая 
через свершения настоящего. Реальность жизни Алтая, увиденная 
Николаем Константиновичем в 1926 г., предания о дивном под-
земном народе и Беловодье – извечная устремленность к духовно-
му средоточию, вплетающая отдельный народ в глобальные сдви-
ги культурного пространства Евразии, все это концентрируется в 
емкий образ пылающих горных вершин… 

«С юга и севера, с востока и с запада мыслят о том же. И тот 
же эволюционный процесс запечатлевается в лучших образах. 
Центр между четырех океанов существует. Сознание нового мира – 
существует. Время схода событий – улажено, соблазн собственно-
сти – преоборен, неравенство людей – превзойдено, ценность  



 201

труда – возвещена. Не вернется ли чудь подземная? Не седлают ли 
коней агарты, подземный народ? Не звонят ли колокола Белово-
дья? По Ергору не едет ли всадник? На хребтах – на Дальнем и 
Студеном – пылают вершины» [Рерих Н., 1992а, с. 281]. 

 
 

Сокровенные Гималаи 
 

Кто бы ни созерцал Гималаи, вспоминает великое значение 
горы Меру. Благословенный Будда путешествовал в Гималаях в 
поисках Света. Там, около легендарной святой Ступы, в присут-
ствии всех Богов, Благословенный получил свое Озарение. Воис-
тину, все, что связано с Гималаями, несет великий символ горы 
Меру, стоящей в Центре Мира. 

Н.К. Рерих. Шамбала 
 
Над всем пространством Азии возвышаются Гималаи, где 

земля встречается с небом не только путем преданий, но и особы-
ми условиями высокогорий… «Наш путь шел от Гималаев и об-
ратно к ним. Величествен Каракорум и ледяное царство Сассера. 
Прекрасен Куэнь-Лунь. Фантастичен Тянь-Шань – Небесные горы. 
Широк кругозор Алтая. Декоративен Наньшань. Суров Ангар-
Дакчин. Но все это только пролог перед невыразимым величием 
Гималаев. 

В Гималаях кристаллизовалась великая Веданта. В Гималаях 
Будда вознесся духом. Самый воздух Гималаев пропитан духов-
ным напряжением – истинная Майтрейя Сангха» [Рерих Н., 1992а, 
с. 316]. 

Гималаи, горная гряда, которая является средоточием куль-
туры Индии. Физически это растущие горы. Если большинство 
горных систем на планете Земля уже пережили свой этап станов-
ления, то Гималаи, которые находятся на стыке двух платформ, 
продолжают свое движение к небу и каждый год прибавляют при-
мерно по 0,5–1 см, потому что Индийская плита продолжает дви-
гаться на север, сминая горные породы и выдавливая их наверх.  
И это объективное движение ввысь тоже является одним из эле-
ментов смыслового наполнения символа.  

Рерихи почти двадцать лет прожили в одной из долин За-
падных Гималаев – долине Кулу, «Серебряной долине», «долине 
360 богов», чрезвычайно богатой духовным и культурным (в том 
числе и археологическим) наследием. Здесь, по преданию, жил 
Риши Вьяса, легендарный автор индийского эпоса «Махабхарата», 



 202 

и многие другие святые и подвижники. Рерихи не только наблю-
дали Гималаи из предгорий. В Гималаях началась и закончилась 
Центрально-Азиатская экспедиция – они дважды пересекли их и, 
кроме того, совершали небольшие радиальные поездки из Кулу на 
высокогорье. Художник запечатлел снежные вершины величай-
шей горной гряды в начале Центрально-Азиатской экспедиции, 
которая выдвинулась в горы на север из Кашмира, и на последнем 
ее этапе, когда экспедиция подошла к Гималаям со стороны Тибе-
та, пересекла их и вышла в Дарджилинг, полвека назад лирически 
запечатленном на картинах В.В. Верещагина. Соответственно, па-
норама Гималаев, написанная Рерихом в разные годы, отличается 
своей географической широтой, разноаспектностью точек зрения и – 
поэтичностью. 

В творчестве Николая Константиновича значение Гималаев 
отчетливо отражено в космическом сочетании цветов его полотен. 
Особые энергетические условия высокогорья, а также метеорит-
ную пыль, которая оседает в ледниках и тем самым физически со-
единяет Небо и Землю, предполагалось изучать в организованном 
Рерихами Институте гималайских исследований «Урусвати». 
Имелся в виду дальний Космос, энергетика которого попадает в 
виде метеоритов и космической пыли на нашу планету.  

Легенды. «Гималаи» в переводе на русский язык означает 
«царство снегов». Эта горная система мира поднимается на грани-
це между Центральной и Южной Азией и отделяет Тибетское на-
горье от долин Инда и Ганга. Для художника это символ и квинт-
эссенция всей Индии, большая часть территории которой 
равнинная, но душа ее народов почитает Гималаи как обитель бо-
гов. И в свою очередь, культура Индии настолько разнообразна и 
всевмещающа, что ее пространство как бы концентрирует в себе 
наиболее сокровенные понятия мировой культуры. «Во всей Ин-
дии, от опаленного юга до вознесенных Гималаев, живут знаки, о 
которых вы вспомните во всякой стране» [Рерих Н., 1992а, с. 337]. 
«…Культура имеет, во-первых, коммуникационную, и, во-вторых, 
символическую природу», – писал классик российской семиотики 
и культурологии Ю.М. Лотман [Лотман, 1994, с. 6]. Соответствен-
но, память о духовных импульсах, которые представляют собой 
коммуникацию в высшем ее смысле, преображаются в знаковую 
систему, которую нужно уметь прочесть.  

Для Н.К. Рериха был особенно важен историко-культурный 
ландшафт Гималаев, его насыщенность духовными накоплениями. 
Многие индийские Риши уходили в горы, когда приходила пора 



 203

духовного подвига. Николай Константинович посвятил очень много 
очерков и живописных полотен именно Гималаям. Легендарная и 
загадочная страна Шамбала, о которой писал Н.К. Рерих [Рерих Н., 
2000], была для него одновременно и духовной, и географической 
реальностью. «Безусловно, для Николая Константиновича обще-
ние с Риши, Учителями и Мудрецами было самым важным в ин-
дийском периоде его творчества, и научного, и художественного. 
Это общение определило культурно-историческую позицию Рери-
ха, сделало ее ясной и действенной» [Шапошникова, 2006а, с. 69].  

В картинах Н.К. Рериха выражаются информационные им-
пульсы, исходящие из священной страны духа и связующие про-
странство Азии, живущее ожиданием вести, воедино. Одно из по-
лотен называется «Приказ Учителя», где к отшельнику подлетает 
горный орел, несущий весть. С этим сюжетом перекликаются 
строки из философского учения Живая Этика: 

 
Когда капля дождя стучится в окно – 
это Мой знак!  
Когда птица трепещет – 
это Мой знак! 
Когда листья несутся вихрем – 
это Мой знак! 
Когда лед растопляет солнце – 
это Мой знак! 
Когда волны смывают душевную скорбь – 
это Мой знак! 
Когда крыло озарения коснется смятенной души – 
это Мой знак! 
Считайте ступени, когда идете ко Храму, ибо каждая седьмая  
ступень несет Мой знак! 
Когда явите новое понимание Моему знаку, увидите сверкание  
зарницы Миров. 
Дверь вам открыл, но войти можете только сами. 
[Учение… Листы Сада Мории, Ч. 1, V, §2]. 
 
Л.В. Шапошникова, идя по маршруту экспедиции Н.К. Ре-

риха, размышляла о том, что Гималаи и согласно легендам связан-
ная с ними заповедная страна Шамбала – это особое пространство, 
но тем не менее связанное с реальным географическим простран-
ством, и что Ашрамы великих Риши имеют свои координаты в 
горных отрогах великой гряды. По ее мнению, гималайские  



 204 

Ашрамы непосредственно связаны с индийской культурой. Мета- 
история – это особое течение времени, тем не менее связанное с 
историческим временем. Метаистория организуется духовными 
импульсами, дающими новое направление истории, приходят в 
мир Вестники, которые являются сотворцами исторического про-
цесса. Это символически отражено в североиндийских легендах о 
нагах – мудрых людях-змеях, которые приносят знание людям. 
В частности, прославленный Нагарджуна – великий буддийский 
философ, изображен на одном из полотен Н.К. Рериха: «…В <…> 
красных отблесках заката Великий наг поднял свой капюшон из 
глубин священного озера, на берегу которого сидел Нагарджуна. 
Так на картине Рериха изображен таинственный момент передачи 
знания» [Шапошникова, 2000, с. 84]. 

Богатство смыслов, которые художник вкладывает в горные 
пейзажи, мы можем понять, обратившись к его литературным про-
изведениям. Один из самых важных символических смыслов – то, 
что по легендам и преданиям, которые звучали для Рериха непре-
ложной истиной, среди этих вершин расположились ашрамы вели-
ких Мудрецов. Легендарная страна Шамбала из географической 
легенды в творчестве Н.К. Рериха превращается в реальность ду-
ховного пространства Азии. Несколько работ художника, согласно 
своим названиям, посвящены этой сакральной стране. Например, 
«Путь в Шамбалу», «Песнь о Шамбале». Во втором случае, кстати 
сказать, изображен не гималайский пейзаж, а хребет Тангла, рас-
положенный на Тибетском нагорье. 

В Гималаях на скалах выбиты знаки грядущего Будды 
Майтрейи, тем самым их пространство приуготавливается к вели-
ком приходу. Это великое имя тоже связано с легендарной стра-
ной, так как, по одному из преданий, будущий Будда ныне вопло-
щен как царь Шамбалы. В Гималаях – Царство Пресвитера Иоанна 
и рай средневековой Европы – на некоторых картах он распола-
гался именно в Индии [Miller, 1895–1896]. В Гималаях, по преда-
ниям, располагалось Беловодье русских староверов, Шамбала ази-
атских буддистов – все это разные названия одного и того же 
понятия, священного места, воплощающего живую связь Земли с 
Небом и, по преданиям, затерянного на гималайских высокогорь-
ях. Здесь – духовное средоточие планеты – Рерихами было создано 
духовно-философское учение «Живая Этика», где на понятии 
Шамбалы и вере во всеведение ее Мудрецов строится целостная 
этическая система. «В торжественном величии Гималаев сокрыт 
источник, давший драгоценное учение всем народам. В каждой 



 205

стране по-своему говорят о нем, как о Священной Земле, или Оби-
тели Мудрости. И Индия, родина Благословенного, знает о древ-
них Риши, укреплявших свой дух среди этих удивительных мест» 
[Рерих Н., 1996, с. 71]. 

Находясь в любой точке мира, Рерихи стремились сердцем к 
этому магниту. В Пекине, в своей последней экспедиции, Н.К. Ре-
рих пишет пронзительные по своей красоте строки: «Из-за Си-
Шаня сверкает великолепная Венера. Знаем, что на нее же любуе-
тесь Вы в Гималаях. Знаем, откуда и через какую долину, и поверх 
каких снеговых вершин смотрите Вы в часы вечера. Глядим на 
звезду, а слышим шум деодаров и все предночные голоса и звуча-
ния горные. Сколько зовов и знаний созвано одною звездою» [Ре-
рих Н., 1995а, с. 203]. Гимн красоте Земли на полотнах кисти Ни-
колая Рериха становится дорогой в запредельные дали Вселенной, 
в иные миры, в сокровенные тайны древних легенд и в сужденные 
свершения грядущего. «Все Учителя совершали путешествие в 
горы. Самое высокое знание, самые вдохновенные песни, самые 
прекрасные звуки и цвета создаются на горных вершинах. На са-
мой высокой горе находится Высшее. Высокие горы стоят как 
свидетели Великой Реальности. Дух древнего человека уже радо-
вался и понимал величие гор» [Рерих Н., 1996, с. 13]. Картины 
Н.К. Рериха иллюстрируют слова из Учения Живой Этики: «Горы 
знаменательны как начало, выводящее из низших земных условий. 
На высотах можно ощущать выход из обычных требований земли» 
[Учение… Агни Йога, §73]. Восхищение и восторг перед Гима-
лаями сквозили в каждой строчке, написанной Рерихом о них; тре-
пет крыльев Надземного вибрировал в каждом этюде: «Разве это 
не космическое зрелище, которое наполняет вас пониманием ве-
ликой силы творческого проявления? <…> Ни с чем не сравнима 
радость того мгновения, когда солнце восходит над Гималаями; 
когда синева ярче сапфиров; когда издали ледники сверкают, как 
несравненные драгоценные камни. Все религии, все учения синте-
зируются в Гималаях. <…> Все великие символы, все герои ка-
жутся привнесенными в Гималаи, как к высочайшему алтарю, где 
человеческий дух вплотную приближается к божественному. Разве 
не ближе сияющие звезды, когда вы находитесь в Гималаях? Разве 
не открываются сокровища земли в Гималаях?» [Рерих Н., 1996,  
с. 15–16]. 

Для Мастера Гималаи «были символом духовного восхож-
дения самого человека, его тысячелетних связей с этим магиче-
ским пространством планеты» [Шапошникова, 1998а, с. 496].  



 206 

В гималайских пейзажах Мастер художественными средствами 
изображает их сакральное значение, их историю, культуру, уни-
версальную духовную символику цвета и формы. Краски гималай-
ских пейзажей звонкие и чистые, их цветовая гамма, иногда соче-
тающая несочетаемое, выводит зрителя за пределы обыденности, 
показывая высокогорья как совершенно особый мир, представ-
ляющий собой призму для преломления абсолютно белого боже-
ственного света во все цвета радуги, доступные глазу. Глубина 
синих теней светится изнутри оттенками кобальта, контрастируя с 
вершинами и облаками, расцвеченными лучами солнца во все от-
тенки теплых цветов. В результате весь пейзаж сияет изнутри, в 
нем нет «глухих» мест. Это абсолютная красота Земли, символи-
зирующая иномирную Красоту. Рерих «увидел в горах всю красо-
ту земного мира, одухотворенную соприкосновением с большими 
высотами. И это соприкосновение придавало его горному миру 
глубину космичности. Казалось, что горы соединяли мир Земли и 
мир Космоса. <…> Горы жили и дышали. В них смешивалось ды-
хание Земли и Вселенной. В их сверкающих снежных вершинах, в 
смелых изломах скал, неустойчивой голубизне склонов была своя 
удивительная утонченность» [Шапошникова, 1998а, с. 495]. 

Еще одна легенда: «Каждый созерцавший Гималаи знает ве-
ликое значение горы Меру. В поисках просветления Благословен-
ный Будда путешествовал по Гималаям. Там, рядом с легендарной 
священной ступой, в присутствии всех богов, Благословенный по-
лучил озарение. Поистине, все, связанное с Гималаями, раскрыва-
ет великий символ горы Меру, стоящей в центре мира» [Рерих Н., 
1996, с. 13–14]. Николай Константинович называл эти горы Со-
кровищем Мира, священным знаком восхождения [там же, с. 7], 
мировой Сокровищницей Духа [Рерих Н., 1992б, с. 99]. «Если бы 
кто-нибудь задался целью исторически просмотреть всемирное 
устремление к Гималаям, то получилось бы необыкновенно зна-
менательное исследование. Действительно, если от нескольких 
тысяч лет тому назад просмотреть всю притягательную силу этих 
высот, то действительно можно понять, почему Гималаи имеют 
прозвище “несравненных”. Сколько незапамятных Божественных 
Знаков соединено с этой горной страной» [Рерих Н., 1999, с. 144]. 

Археология и философия культуры. В долину Кулу вме-
сте с Рерихами переехал и основанный ими в Дарджилинге Инсти-
тут гималайских исследований «Урусвати». В 1931 и 1932 гг. Ин-
ститутом «Урусвати», одним из учредителей которого был  
Н.К. Рерих, были предприняты экспедиции в Западный Тибет,  



 207

этнографическое и лингвистическое изучение Лахуля (Северо-
Западные Гималаи). 

«В Лахуле Николай Константинович и Юрий Николаевич 
изучали мегалитические погребения и менгиры. Никто опять не 
знал, кому они принадлежали, кто поклонялся древним святили-
щам. На скалах Лахуля были те же горные козлы и лучники, кото-
рых они видели в Ладакхе, в Монголии, на Алтае. Николай Кон-
стантинович старался, как и прежде, вникнуть в смысл древних 
рисунков и вновь приходил к выводу, что рисунки на скалах свя-
заны с каким-то уже исчезнувшим солнечным культом. Возможно, 
этот культ был древен, как и сама Земля, как эти неприступные 
горы» [Шапошникова, 1998, с. 490]. 

Результатом экспедиции стали и новые картины Н.К. Рериха, 
некоторые из них помимо несомненных художественных досто-
инств были точными научными свидетельствами сделанных экс-
педицией археологических открытий. Профессор Рерих преподнес 
Археологическому институту в Америке полотна «Три меча» (изо-
бражающие наскальные рисунки, обнаруженные во время экспе-
диции в Лахуль) и «Менгиры Гималаев». 

Гималаи питали творческую мысль Рериха-художника и Ре-
риха-ученого. Он высказывал предположения, что «именно наго-
рья Гималаев и Трансгималаев были одним из главных пунктов 
переселения народов, объединяя этим лучшие стили Запада, вы-
двигая скифику, напоминая о романском стиле и прочих незабы-
ваемых культурных сокровищах» [Рерих, 1992б, с. 98]. Пути пере-
селения народов, духовное сродство культур, запечатленное в 
самых сокровенных, идущих из древности знаках, продолжали 
быть темой исследований Мастера, сюжетами его картин. В Кулу 
и Лахуле он пишет картины, посвященные этим знакам. 
«…Больше всего Николая Константиновича привлекают мечи. 
“Меч Гесэра”, “Граница меча”, “Три меча” – все они написаны 
почти в одно и то же время. Мечи отмечали какие-то границы, в 
них заключался таинственный, возможно, ритуальный смысл. Ка-
залось, эти изображения обладали неведомой магической силой, 
хранившей древние заповедные пути и знаки на этих путях» [Ша-
пошникова, 1998а, с. 495]. Еще знаки – круторогие козлы – соляр-
ные символы древних народов, которые выбивались на значимых 
местах, перевалах, и обычно поверхность петроглифа была ориен-
тирована на Солнце. 

Буддийские молитвы на камне вечно считывают солнце, 
звезды и ветер – Рерих запечатлел их в картине «Путь на Кайлас», 



 208 

засвидетельствовав неиссякаемое притяжение священной горы, 
влекущее к себе паломников. Во время Центрально-Азиатской экс-
педиции Мастер встречал их в долине Брахмапутры в Трансгимала-
ях, в 1930-х он видел их, бредущих путем через Кулу и Лахуль.  
В этом неиссякаемом потоке была непреложность сродни велениям 
Космического Магнита, о которых учили книги Живой Этики. 
Устремлением к святыням питалась национальная культура – ис-
тория не раз показывала, что, если этот поток иссякал, засыхала и 
душа народа. 

География. Во всех этюдах художник кроме особого духа 
Гималаев подробно передал и географический характер местности, 
хотя в названиях этих произведений редко встречаются наимено-
вания конкретных вершин и пиков. Этюды отражают великолепие 
священных пиков Эвереста, Канченджанги с окружающими ее 
вершинами Кабру и Пандимом, которые предстают перед зрите-
лем и на восходе солнца, и в ночи, открытые взору или спрятанные 
в облаках, но неизменно величественные и загадочные; высоты 
Ладака – исторического района Гималаев, называемого Малым 
Тибетом и расположенного на высоте свыше 4000 м над уровнем 
моря с близкими снеговыми вершинами, острыми скалами, гремя-
щими горными потоками и осыпями; особый дух и красочный ко-
лорит двух высокогорных соседствующих друг с другом гималай-
ских долин – Лахуля и Кулу (или Кулуты). Горы, склоны которых 
покрыты гималайским кедром – деодаром, далекие снежные вер-
шины, пробирающиеся среди утесов реки, и памятные сооружения – 
ступы.  

Всего гималайских этюдов было создано более тысячи [Лав-
ренова, Цветкова, 2009а, с. 181]. В серии «Гималаи», больше чем в 
других работах, видна идея «гениев места» – запечатление при-
чудливой формы облаков, которые выстраиваются в смыслосо-
держащий рисунок – воина на коне, небесный храм и др. Еще один 
прием для изображения «гениев места» и «смысла места» – когда 
причудливые склоны гор приобретают антропоморфные черты, 
например, в картинах «Дозорный (Ледяной сфинкс)» и «Великан», 
гора открывает наблюдателю свой грозный и строгий лик. 

Интересны сочетания лаконичной живописной манеры Мас-
тера и весьма узнаваемых географических явлений и ландшафтов. 
Например, «Льды Гималаев» (1938) (в 1990–2005 гг. картина бы-
товала под названием «Лунный пейзаж»). На картине изображены 
так называемые кающиеся льды, характерные для высокогорных 
ледников в субтропических и тропических широтах. Это остроко-



 209

нечные образования на поверхности фирна (уплотненного снега, 
являющегося переходной стадией между снегом и льдом) и льда, 
наклоненные в направлении на полуденное положение солнца и 
образовавшиеся вследствие неравномерного таяния льда из-за его 
разной плотности. Они напоминают коленопреклоненные фигуры 
молящихся и поэтому получили название «кающиеся». В интер-
претации Рериха это пронзительно бирюзовые ледяные скульпту-
ры, фантастичные в сочетании природных форм, подчеркнуто сти-
лизованных, и светящихся красок. 

В серии «Гималаи» много работ, посвященных конкретным 
местам и горным вершинам. «Шекар-Дзонг» (1933) – изображен 
населенный пункт и монастырь в Трансгималаях, севернее Эвере-
ста. Николай Рерих писал о нем: «Когда тибетцы были смелыми 
орлами, они не боялись взлетать на отвесные скалы и лепить на 
кручах свои защищенные святыни. Целая декорация башен, пере-
ходов и храмов. Но теперь тибетцы спустились в долину. Началь-
ники уже не живут в замке, а ютятся внизу, обирая народ произ-
вольными, жестокими поборами. Только издали привлекательны 
старые дзонги Тибета» [Рерих Н., 1992а, с. 314]. На картине изо-
бражен вид Шекара из долины в тонких переливах коричневой и 
фиолетовой гаммы. 

Высочайшая вершина мира – Эверест, Джомолунгма (8848 м). 
Ее Рерихи видели и со стороны Трансгималаев, направляясь в Ин-
дию из Китая, и со стороны Сиккима. В переводе с тибетского ее 
название означает «Божественная (jomo) Мать (ma) жизненной 
энергии (lung)». Рерих называл ее горой Матери Мира. Одна из его 
работ – Эверест под ночным небом, в которой эта гора не выгла-
дит самодовлеющей над окружающим пространством, но сама 
подчинена звездным знакам. Еще одно знаковое место – Канченд-
жанга (тибетск. Канг-чен-дзо-нга – «Пять сокровищниц больших 
снегов») – пятивершинная гора (8585 м) в Гималаях в северном 
индийском штате Сикким. Согласно мифологии народа лепча (ти-
бето-бирманская группа), священная Канченджанга – место, отку-
да расселились все народы Гималаев. Из ее ледников бог Ташетинг 
создал первого мужчину Фуронгтхинга и первую женщину На-
зонгньи. Рерихи наблюдали Канченджангу из Сиккима, где нача-
лась и закончилась Центрально-Азиатская экспедиция. Мастер пи-
сал в своей книге «Сердце Азии»: «Канченджанга одинаково 
обращала внимание, как тибетцев, так и индусов. Здесь складыва-
лись вдохновляющие мифы творчества Шивы, выпившего яд мира 
для спасения человечества. Здесь из облачного бурления воздымалась 



 210 

блистающая Лакшми для счастья мира» [Рерих Н., 1992в, с. 163]. 
По преданию, вблизи Канченджанги находится один из входов в 
Обитель Белого Братства – Шамбалу. На одной из картин Мастера 
(1944) пятиглавая вершина, расцвеченная розовыми лучами солн-
ца, парит над миром, отделенная от него синеватой дымкой. Пей-
заж создан таким образом, что ощущается надмирная сущность 
легендарной горы – ее «парение» свидетельствует о принадлежно-
сти скорее Небу, чем земле. В Кашмире гора Нанга Парбат (8125 м), 
на санскрите ее название Диамир – «Гора богов» – тоже стала геро-
ем картин Н.К. Рериха. Интересна работа «Священная гора» 
(1946). По местным легендам, Кайлас (6714 м) – местопребывание 
богов и святых отшельников, путевой знак в Шамбалу, одна из 
обителей которой находится к северу от этой вершины. Со скло-
нов Кайласа берут начало четыре великие реки индийского суб-
континента: на южном склоне начинается Карнали, один из основ-
ных притоков Ганга, Инд – на северном, Сатледж – на западном, 
Брахмапутра (Ярлунг Цангпо) – на восточном. Как пишет Н.К. Ре-
рих [Рерих Н., 1992в, с. 250], Кайлас, начиная с древнейших вре-
мен, был оплотом эзотерического буддизма. По одной из легенд, 
на этой горе буддийский подвижник Джюцен Миларепа победил 
бонского мага Наропу. Интересно, что Центрально-Азиатская экс-
педиция проходила вдали от Кайласа, нет письменных свиде-
тельств, что Рерихи видели эту гору, но тем не менее, уже завер-
шая свой земной путь, Н.К. Рерих написал эту работу, тем самым 
отдав дань почтения священной горе. 

Сюжеты. Гималаи – участники многих сюжетных работ 
Н.К. Рериха. Большую их часть составляют картины, на которых 
изображены легенды и символы, непосредственно связанные с 
этими горами. Например, серия «Его Страна», написанная в Сик-
киме, в предгорьях Канченджанги, посвящена теме духовного во-
дительства, столь важной для Востока и для Рерихов. 

Отдельно следует упомянуть сюжетные картины, в которых 
гималайские вершины стали символом вершин духа, пути восхож-
дения человека. Прежде всего это картина «Христос в пустыне» 
(1933), где фигура Господа на пути его земных испытаний изобра-
жена не среди палестинских выположенных и выветренных гор, а 
на фоне вознесшихся вверх пиков, сходных с молодой альпийской 
складчатостью Гималаев. Горы обрамляют фигуру Христа зелено-
ватым светом, играя роль медиатора – связи, так же как Христос 
связал Небо и землю. 



 211

Герои русских былин также изображаются Рерихом в гор-
ном ландшафте, своей высотой буквально сравниваясь с вершина-
ми – например, «Святогор» (1938). По мысли некоторых исследо-
вателей, пейзаж этой картины напоминает вид алтайской горы 
Белухи с южной стороны, но сходство очень приблизительное. 
Скорее это опять же горы-символы запредельности. 

Интересны также картины «Сергий строитель» (1925) и 
«Партизаны» (1943), в которых русский святой и подвижник, со-
вершавший свой духовный подвиг в лесах Восточно-Европейской 
равнины, и герои Великой Отечественной войны, сражавшиеся там 
же, помещаются в пейзажи предгорий. 

 
* * * 

Последнее десятилетие своей жизни Николай Рерих жил и 
творил в Серебряной долине, над которой царили в небе величест-
венные вершины Гималаев, где встреча земли с Небом – не только 
тема поэтических преданий, но и особая реальность, связанная с 
условиями высокогорья. Для Николая Рериха Гималаи были боль-
ше чем горы. Став всемирно известным «гением места» Гималаев, 
он принес их символику и колорит в русскую культуру, с одной 
стороны, соединяя русские сюжеты с горным величием, с другой – 
множество картин этой серии попали в русские музеи и по сей 
день привлекают зрителей, формируя образ страны, овеянной ле-
гендами, в русской ментальности. 

Его сын Святослав написал много портретов отца, один из 
самых впечатляющих – Николай Константинович на фоне пылаю-
щих гор рядом с «хранителем долины» – каменным изваянием Гу-
го чохана. Фигура художника графически вписана в силуэт гор, 
как будто это он – хранитель долины, часть величия и огненности 
этих гор. Еще один вариант этой работы – рядом с Н.К. Рерихом 
выбитое на камне изображение Чинтамани, Сокровище мира, ко-
торое несет в мир белый конь. Сын писал об отце: «Ни один ху-
дожник не писал горы так, как мой отец. Его Гималаи излучают на 
нас все свое несравненное богатство света, красочности, невыра-
зимое величие, высокие мысли, которые символизирует само сло-
во «Гималаи». Он действительно заслужил звание «Мастера гор» 
[Рерих С., 1993, с. 75]. Святослав Рерих был замечательным порт-
ретистом, пейзажистом, мастером жанровой, эпической и симво-
лической живописи. Философия пространства в его наследии вы-
ражена языком светоносных радужных красок, композиционного 
построения картин и их сюжетным содержанием. И для Свято- 



 212 

слава Николаевича Рериха Гималаи были цитаделью вдохновения. 
Они присутствуют во всем своем великолепии на очень многих его 
полотнах, не только пейзажных. На этом портрете фактически 
изображен один из символов «Genius Loci» (дух, характер местно-
сти) Гималаев. Фигура Мастера также созвучна высящейся горной 
гряде, в ней ощущается духовная сопричастность великого худож-
ника и мыслителя величественным Гималаям. Это полотно как 
нельзя лучше отражает понимание процессов формирования гео-
культурного пространства с участием творцов культуры. 

 
 

Образы мира  
 

От малейшего цветка, от крыла бабочки, от сверкания 
кристалла продвигаясь все дальше и выше через прекрасные чело-
веческие формы, через таинственное касание Надземного человек 
хочет утвердиться на незыблемо прекрасном. Если существуют 
на Земле прекрасные творения рук человеческих – к ним придет 
путник, успокоится под их сводами в сиянии фресок и витражей. 
Если путник очарован миражами далеких горизонтов, он устре-
мится к ним. И если он узнает, что где-то сверкают вершины 
наивысшие, то притянется к ним и от одного этого стремления 
уже станет сильнее, чище и вдохновится на подвиги во имя доб-
ра, красоты и восхождения. 

Н.К. Рерих. Химават 
 
Особая тема в литературном творчестве Н.К. Рериха – куль-

турные ландшафты стран и регионов. В современной науке «куль-
турный ландшафт» обозначается как «целостная и территориально 
локализованная совокупность общества, энергии и информации, 
сформировавшаяся в результате спонтанных природных процес-
сов, преобразовательной и интеллектуально-созидательной дея-
тельности людей» [Веденин, 1990, с. 6].  

Образы культурных ландшафтов стран и регионов в творче-
стве Н.К. Рериха латентны, сведения о них разбросаны по крупи-
цам в разных текстах. Но если собрать их воедино, перед читате-
лем предстанут величественные мозаичные портреты Азии, 
России, европейского мира. Эти культурологические портреты со-
средоточены преимущественно в «Листах дневника» Н.К. Рериха. 
Они пространственны по своей сути, ибо одна из особенностей их 
описания – акцентирование внимания на взаимодействии культур, 
расположенных зачастую на разных сторонах земного шара. Веко-
вая взаимосвязь представляется одной из наиболее существенных 



 213

черт всех национальных культур, рассматриваемых Н.К. Рерихом 
в его литературном наследии. Взаимодействие – необходимое ус-
ловие и, возможно, сокровенный смысл бытия национальных 
культур, ибо мост культур строится на самых лучших достижениях 
национального духа, религии, искусства, науки.  

«Когда однажды меня спросили, какая разница между Вос-
током и Западом, я сказал: «Лучшие розы Востока и Запада одина-
ково благоухают» [Рерих Н., 1995а, с. 286]. Но тем не менее у ли-
тературных портретов разных частей света и стран, созданных 
Н.К. Рерихом, есть свои неповторимые особенности. 

В «Листах дневника» Н.К. Рериха образ Западного мира 
строится на описании грандиозного культурного наследия Европы 
и достижений Америки. Каждому европейскому городу, упоми-
наемому в тексте, сопутствует определенный исторический, собы-
тийный и культурный «ореол». Интересно, что города и страны 
Запада описываются в контексте канвы духовно-нравственных 
проблем современности, в этой связи очень часто поднимаются и 
вопросы охранения культурных ценностей. Н.К. Рерих достаточно 
остро ставит вопрос так называемой массовой культуры, противо-
поставляя ей ценности истинной Культуры и духовной традиции 
Востока. 

С восточных окраин Азии Н.К. Рерих утверждал, что евро-
пейская культура имеет свои духовные магниты, которые поверхно-
стному взгляду кажутся незначительными. Но эти магниты были 
тонко восчувствованы русским художником. Если в пространстве 
России таинственным маяком из иного, духовного пространства 
горит образ Града Китежа, видимый только взыскующим его, то в 
европейской истории загадочным духовным центром предстает 
замок Монсальват, в котором, по преданию, хранилась Чаша Грааля. 
«Монсальват – уготован. Произнесен на всех языках. В постоян-
ном развитии не коснемся конечного, оконченного. Не ошибемся, 
приняв телесное за исход и венчание. Лишь духу сужден венец» 
[там же, с. 342]. Связан с Европой и мощный магнит средоточия 
мудрости Востока – «Царство пресвитера Иоанна». «Так же были 
естественны грамоты пресвитера Иоанна к императорам, власти-
телям Европы» [там же, с. 124]. 

Н.К. Рерих рассматривает западную культуру и в контексте 
накопленного в веках потенциала ее развития. «В Италии, в Ор-
вието, мне рассказывали знаменательную легенду о захороненных 
художественных сокровищах» [там же, с. 305]. И по Европе про-
шел когда-то таинственный Камень, ибо было время легенд и в 



 214 

ныне прагматичной Европе. «И опять мне вспомнились рассказы о 
тайных магнитах, заложенных учениками великого путника Апол-
лония Тианского. Говорили, что в определенных местах, где суж-
дено строиться новым государствам или созидаться городам вели-
ким, или там, где должны состояться большие открытия и 
откровения – всюду заложены части великого метеора, посла 
дальних светил» [Рерих Н., 1995а, с. 307]. 

Н.К. Рерих вспоминает также и о легендарных героях Фран-
ции, Германии, Италии, Скандинавии, опять же, проводя линию к 
событиям современности. На страницах его дневника появляются 
Король Артур, Роланд и не менее легендарные Леонардо да Винчи, 
Вазари и другие создатели европейской культуры.  

На фоне этих размышлений русского художника о Европе 
наиболее героичен образ Франции и …женственен. Жанна д’Арк и 
Святая Женевьева – вот духовные опоры французской культуры. 
Духовное величие Франции, сердце Франции – в соборе Нотр Дам. 
«Святая Женевьева спасла Париж от огня и нашествий. Под зна-
ком великого заступничества Нотр Дам тоже наслоились многие 
великие события Франции. Этот светоч всегда останется сиять, как 
прибежище. Приходя в Париж, тем самым придете под своды Нотр 
Дам. В этом сиянии найдете примирение и решение будущего» 
[там же, с. 405].  

Один из важных нюансов в размышлениях Н.К. Рериха о 
судьбах Европы и Америки – проблема охраны культурных ценно-
стей и поддержка идеи Пакта Рериха различными общественными 
деятелями. Например, «во Фландрии в старом городе Брюгге про-
исходило назначение особого дома как музея, связанного с Пак-
том. Кардинал – примат Бельгии и все губернаторы бельгийских 
провинций, а также несколько лидеров Бельгийского правительст-
ва вошли в комитет Пакта» [там же, с. 116].  

Образ Азии в творчестве Н.К. Рериха сакрален, в нем рас-
крывается тема духовного знания и неограниченных возможностей 
человека. Описания Азии насыщены сказаниями и притчами, ве-
ковой мудростью Востока. Если горы Азии величественны в своей 
духовной мощи, то пустыня – пространство, по-своему перекраи-
вающее человеческое сознание, обостряющее внимание и воспри-
ятие необычного. Политические бури, проносящиеся над азиат-
скими пустынями, не способны были изменить их таинственной 
сути, ее причастности Божественному Откровению. 

«Белая пустынная кость, которая сверкает издалека, и пус-
тынный орел, и где-то такой же пустынный дикий конь, а может 



 215

быть, вовсе и не дикий, а отбившийся. Вся пустыня именно пус-
тынностью своею собирает внимание даже на малейшем кустике 
тамариска. А если увидите в пустыне голубя, то какие необыкно-
венные образы свяжутся с этим неожиданным проявлением. Неко-
торые слова должны звучать в горах, другие требуют ковыльно-
шелковую степь, третьи нуждаются в зеленом лесном шуме. Так 
есть и слова, которые рождаются лишь в пустыне. К тому же Богу, 
к тому же средоточию воззовут слова из песков. Если сердце при-
ветливо знает слова пещерные и нагорные, если оно бережет в се-
бе подводные и надоблачные грады, оно ласково улыбнется и сло-
вам пустынь. Не в буране и вихре, и смерче, но в закатном рдении 
барханов сердце улыбнется тому одинокому путнику, который 
прервал путь, оставил земные дела, не поторопился к кишлаку, но 
воззвал к Высочайшему» [Рерих Н., 1995а, с. 160–161].  

На сокровенных путях Азии притягивает внимание таинст-
венная и видоизмененная новым режимом Монголия, воины кото-
рой идут в бой с песней о Шамбале. Внутренняя Монголия, где 
Н.К. Рерих был уже в последней своей экспедиции, национальная 
окраина рушащейся Китайской империи, предстает в его очерках 
воинственной и грандиозной. В историю Евразии именно эта стра-
на вписала наибольшее количество военных страниц. Монгольские 
полчища выплескивались далеко за пределы Азии, сея ужас, 
смерть и …обновление. «Монгольское нашествие, которое, проне-
сясь по всей Азии, достигло преддверья Европы, оказалось на-
столько подавляющим, что правители последней начали оживлен-
но советоваться друг с другом о том, какие меры им следует 
предпринять против грозящей опасности» [там же, с. 224]. Завое-
ватели связывали воедино весь великий материк, привнося в Евро-
пу дары Азии, в Азию – трофеи европейской цивилизации. «Разве 
не широкоохватно, что монголы купали коней своих в Адриатике? 
Бывали монголы в Париже, в Лионе, в Валенсии» [там же, с. 447]. 

Для азиатской культуры привычны дальние странствия, Ни-
колай Константинович точно подмечает основное отличие мен-
тальности кочевников от европейской ментальности. «И посейчас 
можно, казалось бы, в просвещенных городах Европы узнавать о 
людях, никогда в течение жизни своей не выходивших за пределы 
своего родного города и с гордостью признававшихся в такой не-
подвижности. <…> И в то же время из далеких пустынь Азии вы-
ходили многозначительные вести о том, как путешествие призна-
валось необходимой частью образования» [там же, с. 57]. Это 
отличие – устремленность к покорению пространства, а стало 



 216 

быть, к овладению Тайной Бытия, ибо пространство Азии насы-
щено великою Тайной. В нем – реальность сокровенных мест 
Шамбалы, недоступных для простого путника, своею недостижи-
мостью формирующих иную карту местности, где географические 
объекты обозначают особые качества духа, где высокая духов-
ность служит пропуском в заповедные районы.  

«За Ангар-Дакчином – Кокушили, те самые Кокуши, кото-
рые знают староверы на Алтае, эти искатели Беловодья. Тут уже 
недалеко заповедные границы» [Рерих Н., 1992а, с. 302]. 

«Если бы кто-нибудь задался целью исторически просмот-
реть всемирное устремление к Гималаям, то получилось бы не-
обыкновенно знаменательное исследование. Действительно, если 
от нескольких тысяч лет тому назад просмотреть всю притягатель-
ную силу этих высот, то действительно можно понять, почему Ги-
малаи имеют прозвище “несравненных”. Сколько незапамятных 
божественных знаков соединено с этой горной страной. Даже в 
самые темные времена средневековья, даже удаленные страны 
мыслили о прекрасной Индии, которая кульминировалась в народ-
ных воображениях, конечно, сокровенно таинственными снеговы-
ми великанами» [Рерих Н., 1995а, с. 142]. 

Индия как любовь. Индия была одним из главных духов-
ных ориентиров Н.К. Рериха. «Во всей Индии, от опаленного юга 
до вознесенных Гималаев, живут знаки, о которых вы вспомните 
во всякой стране. Во всех них вы по справедливости воздадите 
почтение тонкости и возвышенности мысли», – писал Н.К. Рерих 
[Рерих, 1991, с. 178]. Индия манила Рерихов задолго до их приезда 
туда. Ориентализм был очень распространенным направлением в 
русском искусстве и философии рубежа XIX–ХХ вв., этому спо-
собствовали переведенная на русский язык Бхагавад-Гита (первый 
перевод был опубликован еще в 1788 г.), доступные в России пе-
реводы на английский трудов Рамакришны и Вивекананды, пере-
вод Иваном Буниным на русский стихов Рабиндраната Тагора 
(1914) и опубликованное Нотовичем апокрифическое Тибетское 
Евангелие [Notovich … , 1894; Неизвестная … , 1910]. Н.К. Рерих 
посвящал индийским сюжетам некоторые свои литературные и 
художественные работы, еще находясь в России. Путь в Индию 
был непрямой – через Европу и США, и только в 1923 г. Рерихи 
приехали в страну своих мечтаний, сразу же начав свое путешест-
вие по ее священным и историческим местам. А потом они напра-
вились по маршруту грандиозной Центрально-Азиатской экспеди-



 217

ции (1924–1928), которая прошла по Китаю, России, Монголии, 
Тибету и вернулась в Индию. 

Современная Индия – это не только быстро развивающаяся 
перспективная страна, какой она стала в конце ХХ в., но также 
клубок противоречий, где высшие взлеты человеческого духа со-
седствуют с крайними проявлениями невежества, обусловленными 
религиозной рознью, бедностью и пережитками. Но Рерих смог за 
современностью начала ХХ в. увидеть вневременное. Поэтому 
можно сказать метафорически, что, путешествуя не только в про-
странстве, но и во времени, он смог прикоснуться к Несказуемому – 
духовным вершинам индийской культуры. И Николай Константи-
нович смог деликатно и доходчиво писать о сокровенном так, что-
бы человек смог бы почувствовать трепет его незримых крыльев, 
заглянуть за те границы познания, за которые смогли заглянуть 
они сами. 

Л.В. Шапошникова, спустя полвека прошедшая по пути Ре-
риха, отмечала непреходящую связь времен в геокультурном про-
странстве этой страны: «В Индии же память обо всех, кто когда-то 
прошел по древним дорогам, бьется горячей кровью в тех, кто жи-
вет теперь. Древнейшая культура Мохенджо-Даро и Хараппы, за-
хороненная в покрытых скудной растительностью холмах долины 
Инда, продолжается в душах и обычаях тех, кто населяет совре-
менные города Индии. <…> Различные философские системы Ин-
дии возникали на многовековом дереве духовной традиции, по-
добно свежим побегам, питавшимся теми же корнями, которые 
взрастили их предшественников» [Шапошникова, 2006а, с. 62–63]. 

Выражая образно структуру мира, можно сформулировать 
мысль, что Индия в мировом геокультурном пространстве – это 
сконцентрированный сгусток духовной энергии древнейшей куль-
туры, это развертка категорийного ноуменального мира в геогра-
фическом и историческом пространстве и времени.  

И Россия на эту особенность Индии особенно отзвучала в 
судьбоносные периоды своей истории, которые случались с завид-
ной периодичностью. В апокалиптические времена человеку и че-
ловечеству свойственно искать выход из кризисов в обращении к 
духовным ценностям. И в такие моменты была Индия для русской 
культуры местом, где соединяются Земля с Небом. «И я от многих 
бед пошел в Индию» – эти строки принадлежат тверскому купцу 
Афанасию Никитину, в XV в. совершившему «Хожение за три мо-
ря». Интересно, что личное высказывание тверитянина незаметно 
трансформировалось в культуре в обобщающий слоган «От всех 



 218 

бед уйдем в Индию», который, в частности, цитировался Н.К. Ре-
рихом в его литературных эссе [Рерих, 1996, с. 607].  

В начале ХХ в. в этом отношении знаковыми были строки 
Н.А. Гумилева из стихотворения «Заблудившийся трамвай» (1919):  

 
Где я? Так томно и так тревожно 
Сердце мое стучит в ответ: 
Видишь вокзал, на котором можно 
В Индию Духа купить билет? 

 
Удивительно, но, учитывая многочисленные упоминания,  

аллюзии, образы в литературе и искусстве, отдаленная страна на 
протяжении более чем столетия выступает в роли символа-
мотивации русской культуры. «Символы-мотивации – это, как 
правило, ландшафтные знаки этнической целостности, восприня-
той в виде судьбы этноса. Таковы для русских река Волга, Кули-
ково поле, Бородино, сыра мать-земля, по которой ходили Богома-
терь и Андрей Первозванный» [Чеснов, 1998, с. 77]. Индия именно 
как прародина индоевропейских народов и как внешняя «Страна 
Духа» входит в этот ряд, актуализируя архаические и религиозно-
мифологические пласты национального сознания. 

1920-е послереволюционные годы были тем периодом, когда 
людям необходимо было выйти за границы собственного про-
странства, находящегося в руинах. Это была общая интенция для 
русской культуры и в то время, когда творил Николай Константи-
нович. Он старался сложить ступени прекрасного будущего и, мо-
жет быть, именно поэтому ему легко удавалось проникать мыслью 
за пределы исторической реальности, осознавая метаисторию – 
узлы и первопричины исторических событий, коренящиеся в ду-
ховном мире.  

Индия Духа – это не просто символ, который связан с дале-
кой страной, которая чем дальше и неизведанней, тем лучезарнее. 
В данном случае можно сказать, что в символе есть еще некая объ-
ективация духовной реальности. Н.К. Рерих оставляет намеки и 
знаки в своих произведениях. В его намеках проглядывает целост-
ная концепция метаистории (которую впоследствии реконструирует 
Л.В. Шапошникова), где Индия играет одну из основополагающих 
ролей – как духовный локус, радиирующий особые свойства про-
странства-времени в реальность. Через этот локус напитывается 
смыслами геокультурное пространство планеты, оставаясь запе-
чатленным в символах.  



 219

Сердце Азии. Так называлась одна из книг Н.К. Рериха, соз-
данная как результат осмысления Центрально-Азиатской экспеди-
ции и опубликованная в 1929 г. Эта красивая метафора показывает 
глубинные основы геокультурного пространства – ритм, центро-
бежность и центростремительность культурных импульсов и ин-
тенций, что сродни потокам животворной крови, наполняющим 
сердце. Поэтому для Рериха были важны эти просторы, которые за 
внешней безжизненностью скрывали мощный потенциал.  

Гималаи были отправной точкой путешествий Рериха по 
Азии и местом его упокоения. Но во время Центрально-Азиатской 
экспедиции и внутренние области Азии были осмыслены в кон-
тексте его философии культуры. И само это путешествие имело 
совершенно особую семантику. Передвижения людей по земной 
поверхности всегда наполнены смыслом и в зависимости от назна-
чения их можно представить разными метафорическими моделя-
ми: вектор на плоскости, движение по кругу, вектор восхождения 
и др. [Лавренова, 2009]. 

Центрально-Азиатская и более поздняя Маньчжурская 
(1934–1935) экспедиции Рериха выделялись тем, что с ними были 
связаны идеи его общественно-культурных проектов, которые, бу-
дучи осуществленными, кардинально преобразили бы эти земли.  

Путевой дневник Н.К. Рериха, написанный по маршруту 
экспедиции, был опубликован под названием «Алтай–Гималаи» 
[Рерих Н., 1992а]. Как одна из важнейших вех этого пути обозна-
чен Алтай, геокультурный регион, который привлекал своими 
возможностями и историческими традициями. На Алтае издавна 
селились староверы, ушедшие в глухие леса от преследований во 
времена реформы патриарха Никона. Многие русские мыслители 
рассматривали старообрядчество не как раскольничество и ересь, а 
как религиозно-культурную практику, сохранившую основы рус-
ской духовности и основных свойств русского народа [Лосский, 
1990, с. 98], Л.Н. Гумилев определил их общность как особый «суб- 
этнос» [Гумилев, 1994, с. 329]. И именно в староверческом селе 
Верхний Уймон остановились на постой Рерихи.  

Для Николая Константиновича были важны традиции и ле-
генды староверов, одну из которых – о загадочной стране Беловодье – 
он связывал с сакральным средоточием буддийской Центральной 
Азии – Шамбалой.  

По мысли Рериха, Алтай был интересен также как один из 
узловых регионов в великом переселении народов, в ландшафте 
которого остались священные знаки прошедших здесь культур. 



 220 

Они остались в легендах о «чуди», ушедшей под землю, и Рерих 
видит в подземных ручьях и устьях пещер семантику скрытых 
входов в подземные коридоры, ведущие чуть ли не до Гималаев, в 
то самое Беловодье. 

Л.В. Шапошникова, идя по маршруту Мастера в 1970-х го-
дах, посетила и Алтай, результатом стала книга-фотоальбом «От 
Алтая до Гималаев», где также отмечает, что «через Алтай прохо-
дила одна из важнейших артерий движения различных племен и 
народов, сыгравших большую роль в этногенезе Евразии» [Ша-
пошникова, 1998, с. 34]. Движение «сквозь», своеобразный «исто-
рический транзит», становится нервом, по которому передаются 
инновационные и эволюционные импульсы вместе с движущими-
ся народами.  

Пустыни Срединной Азии, которые Рерихи прошли тогда, 
были пространствами, уводящими в бесконечность, пески скрывали 
руины древних поселений и открывали новые пути. В Монголии 
была опубликована та самая книга «Община», в которой говори-
лось о перспективах человеческого общинножития, построенного 
не на принуждении, а на добровольной и осознанной кооперации.  

Помимо монгольских и китайских пустынь Рерихи прошли 
через Тибет, где экспедиция чуть не погибла, задержанная на дол-
гие зимние месяцы местным правительством. Здесь Еленой Ива-
новной Рерих в этих тяжелейших условиях была создана книга 
«Знаки Агни Йоги», в которой были собраны главные положения 
всего философского учения Живой Этики.  

Маршрут исследовательницы творчества Рериха пролегал по 
Дарджилингу, Ладаку и Монголии, а китайская часть пути рери-
ховской экспедиции оказалась тогда недоступной из-за политиче-
ского напряжения между СССР и Китаем. Л.В. Шапошникова от-
мечала, что по прошествии 50 лет Рерихов помнили везде, где они 
проходили, они остались в памяти не только непосредственных 
свидетелей, но и в памяти их потомков – как легенда. Рерих, соби-
ратель легенд, сам стал легендою этих мест, его Genius Loci…  
В Улан-Баторе она встретилась c академиком Ринчином, которому 
был 21 год, когда в Ургу приехали Рерихи. Он вспомнил о картине 
«Великий Всадник», подаренной Рерихом монгольскому прави-
тельству и до сих пор составляющей гордость Музея изобрази-
тельных искусств Монголии: «Удивительно, что он так сумел его 
написать. Людям с Запада редко удается проникнуть в суть буд-
дийской символики. Рерих обладал таким даром. Этим он привлек 
многих из нас» [Шапошникова, 1999, с. 98]. В разговоре с Ринчи-



 221

ном было затронуто и сокровенное духовное пространство Азии, с 
которым невидимыми нитями смыслов была связана экспедиция. 
Академик, крупнейший историк Монголии, тогда произнес: «Мы 
не произносим слово “Шамбала” всуе. <…> За ним стоит Великая 
реальность. Ученым пора исследовать его и очистить от наслоений 
времени и религиозных предрассудков. Рерих сделал в этом отно-
шении первый шаг» [Шапошникова, 1999, с. 101]. 

 
* * * 

Философия ландшафта и геокультурного пространства в твор-
честве Н.К. Рериха рождается из пересечения географического про-
странства и пространства Духа. Культурный ландшафт страны или 
региона в творчестве Н.К.Рериха тоже представляется необходимым 
условием преобразования социального пространства в духовное.  

От устремленности культурного ландшафта к духовному (и 
географическому) фокусу Светлого Града, возможно, зависит сте-
пень его жизнеспособности в качественно меняющемся пространст-
ве планеты. По этой устремленности различаются описания Азии, 
России, Европы и Америки в литературном наследии Н.К. Рериха.  
В Азии заповедная страна духа – непреложная реальность. Россия – 
вся поиск и устремление к ней. Европа – история и легенды о ней, 
Америка – отзвуки и отголоски заповедей этой великой реальности 
в новом культурном строительстве, прежде всего в продвижении 
идей Пакта защиты культурных ценностей. Красота Земли и нацио-
нальная культура в самых, казалось бы, обыденных ее проявлениях 
становится ступенью к Высшему Неизреченному.  

Философия Культуры как единственного агента, способного 
созидательно преобразовывать пространство, – путь выхода из ту-
пика глобальных кризисов, порожденных безответственностью 
человека в его взаимоотношениях с планетой. Богатство нацио-
нальных культур и мировая Культура важны именно приуготовле-
нием сознания человечества к принятию высоких истин, способ-
ных примирить возросшие возможности со способами и целями их 
использования. Только в таком случае человечество сможет не 
только не разрушить среду своего обитания, но и продолжить пре-
образование пространства планеты в пространство Культуры.  



 222 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

ОБРАЗ РОССИИ1 
 

Поверх всей Россий есть одна незабываемая Россия. 
Поверх всякой любви есть одна общечеловеческая любовь. 
Поверх всяких красот есть одна красота, ведущая  
к познанию Космоса. 

Н.К. Рерих. Цветы Мории 
 
Понимание Культуры как «Почитания света» в полной мере 

воплотилось в особой теме литературного творчества Н.К. Рериха – 
теме России, которая была важна и для большинства его совре-
менников, мыслителей Серебряного века. Например, евразийцы 
Н.Н. Алексеев, Г.В. Вернадский, П.Н. Савицкий, Н.С. Трубецкой 
[Алексеев, 1998; Вернадский Г., 1997; Савицкий, 1997; Трубецкой, 
1999; Исход … , 2008; Русский узел … , 1997], размышляя над 
свойствами России, приходили к выводу, что основа основ духов-
ного строя русской культуры – особое «ощущение континента», 
которое противостоит «западноевропейскому ощущению моря» 
[Савицкий, 2008] и культурно-ландшафтной фрагментарности Ев-
ропы. Россия – не Европа и не Азия, а Евразия, особая географиче-
ская сущность и особый культурный мир, которому присваивается 
название целого континента, «завершенный материк в себе» [Са-
вицкий, 1927, с. 57]. Россия – особый субконтинент, судьбу и мис-
сию которого определяет мировое равновесие. Даже «в силу сво-
его географического положения Россия, лежащая на границе двух 
миров – восточного и западного, – исторически и геополитически 
выполняет роль некоего культурного синтеза, объединяющего эти 
два начала» [Очирова, 1994, с. 191]. 

«Россия – бытийственный факт, через который все мы пре-
бываем в человечестве, – писал современник Рериха Н.А. Бердяев. – 

                                                 
1 Использована статья [Лавренова, 2010]. 



 223

И Россия должна быть возведена до общечеловеческого значения. 
Россия – творческая задача, поставленная перед всечеловечеством, 
ценность, обогащающая мировую жизнь. Человечество и мир ждут 
луча света от России, ее слова, неповторимого дела» [Бердяев, 
1990, с. 98]. 

Творческой задачей и путеводной звездой Россия была и для 
Рериха, который был современником и участником уникального ис-
торического явления – совпадения во времени и пространстве Духов-
ной и социальной революций, по определению. Л.В. Шапошниковой: 
«Совпадение, случившееся впервые в истории человечества, несло 
в себе таинственный смысл закономерностей Космической эволю-
ции. <…> Совпадение во времени и пространстве обеих револю-
ций определило многие духовные и социальные процессы России 
и сделало ее пространство уникальным в энергетическом, духов-
ном и материальном смысле этого слова» [Шапошникова, 1998,  
с. 8]. По ее мнению, «энергетический импульс, который шел от 
Рериха как творческой личности, созидающей Красоту и возбуж-
дающей мысль, был одним из формообразующих факторов Духов-
ной революции, которая началась в России на заре ХХ в. Осозна-
вая роль России в этом меняющемся мире и тонко чувствуя 
энергетику наступающего времени, Николай Константинович нес 
через свое искусство, через свои мысли то, что станет потом фун-
даментом нового мышления, – Культуру и красоту. Он как бы за-
ново перечитывал историю России, выбирая в ней те моменты, 
которые имели непреходящее значение, – труд, созидательное уст-
ремление, подвиг, героизм» [там же, с. 32–33]. 

«…Сколько прекраснейших и глубочайших образов дает 
Россия. Сказанное и несказаное, писанное и неписанное, как в ста-
ринных синодиках, остаются неизреченными образы величествен-
ные. В этой еще несказанности и заключается та скрыня народная, 
та чаша неотпитая, о которой и Вы так сердечно чуете», – пишет 
Рерих [Н.К. Рерих … , 2017, с. 287]. Неисчерпаема Россия, и Нико-
лай Константинович приблизился к тому, чтобы наиболее достовер-
но описать эту неисчерпаемость словами и красками.  

Образ России в творчестве Рериха имеет три основные смы-
словые компоненты: духовный облик России, выраженный в ее 
святых, творцах и мыслителях; историю ее культуры и искусства; 
ее современное художнику обличье. 

  



 224 

Светочи 
 

Воеводы духа, строители жизни, истинные оплоты про-
свещения всегда живы. 

Н.К. Рерих. Светочи 
 
Наиболее яркие и проникновенные очерки о России посвяще-

ны ее духовным светочам, и прежде всего – Преподобному Сергию 
Радонежскому. В творчестве Николая Константиновича и облик, и 
дух Преподобного занимали особое место. Наиболее почитаемый 
русский святой представляется краеугольным камнем величествен-
ного строения русской духовности и русской культуры. Облик Пре-
подобного дается не беспристрастным тоном историка, но жизнен-
но, как неотъемлемо причастный русской культуре во все ее эпохи и 
смутные времена. Сергий Радонежский – «Данный России Воево-
да», объединитель духовных сил России не только XIV, но и  
XX столетия. Строитель и созидатель, Преподобный Сергий Радо-
нежский был одним из самых почитаемых святых в семье Рерихов. 
«Он творил характер народа», – так писала о нем Е.И. Рерих. 

«У Рериха как русского художника и мыслителя существо-
вала особая связь с иноком, жившим века тому назад, – пишет  
Л.В. Шапошникова. – Эта связь была конкретным, я бы сказала, 
персонифицированным духовным воздействием Сергия на Нико-
лая Константиновича. Возможно, в этом выражалось то длитель-
ное влияние Сергия, которое энергетически испытывала культура 
России в целом» [Шапошникова, 1998, с. 19]. 

Один из очерков о Сергии, «Свет неугасимый», Н.К. Рерих 
начинает с пророчества: «Дано Преподобному Сергию трижды 
спасти землю русскую. Первое при князе Дмитрии, второе – при 
Минине, третье – теперь» [Рерих Н., 1995а, с. 87]. Художник и 
мыслитель, писавший эти строки, относился к тем людям, для ко-
торых проявления Святого Духа, зафиксированные в «Житиях» 
святых, были не отвлеченной символикой, но иной, более высокой 
реальностью. Поэтому, возвращаясь к пророчеству, Николай Кон-
стантинович поясняет: «Уже есть указания на то, что Преподоб-
ный Сергий начал новое служение своему народу. Уже идет по 
Москве и всем весям нашей Родины народная молва о все чаще и 
чаще повторяющихся явлениях Преподобного Сергия разным рус-
ским лицам. Эта молва уже гудит по России, ее отзвуки появляют-
ся в виде сообщений в русских газетах и за рубежом» [там же,  
с. 90].  



 225

В очерке «Спас» Рерих пишет о непреложных законах про-
явления высшего через святых и подвижников: «Все русские люди 
помнят о скромных деревянных церквах Преподобного Сергия 
Радонежского, которые явились потом непобедимым оплотом Руси. 
Сказано, что Преподобному сослужил Пламенный. На изображе-
нии Св. Алипия Печерского, первого русского художника, за ико-
нописателем изображен светлый руководящий Ангел. В этих  
неугасаемых символах указывается путь наитвердейший и наи-
ближайший. Священное изображение собирает в себе Благодать и 
эта Неизречимая Благодать наполняет как дворец, так и хижину» 
[Н.К. Рерих … , 2017, с. 150]. 

Николай Константинович подчеркивает всемирное и даже 
пространственное значение облика Сергия Радонежского, неотде-
лимого при этом от земли русской, ее истории и культуры, ее 
прошлого и будущего. Русский художник, объехавший почти пол-
мира, находясь в Пекине, на маршруте Маньчжурской экспедиции, 
вспоминает то трепетное отношение к Сергию, которому он был 
свидетелем в разных точках земного шара. «Перед Вами стоит об-
раз Преподобного подвижника земли Русской Святого Сергия. 
Отовсюду мне пишут, насколько это ведущее, незабываемое для 
каждого русского сердца имя сейчас возносится в разных частях 
света» [Рерих Н., 1995а, с. 488].  

Имя Сергия – объединитель мирового духовного простран-
ства: «Имел счастье произносить Имя Преподобного и буддистам, 
и мусульманам, и евреям, и индусам, огнепоклонникам и почита-
телям Великого Духа. Было ли при этом хоть одно отрицание или 
отстранение? Не было, ибо всепрощающая и всевозносящая ду-
ховная культура заложена в каждом человеческом сердце. И не 
мечом, но сотрапезою духовною открывается этот светоносный 
сосуд благодати» [Н.К. Рерих … , 2017, с. 139]. 

Яркий Светильник русского духа – образ Преподобного и его 
заветы – горит в сердцах рассеянных по миру русских людей, он же 
освещает деятельность многочисленных культурно-просветительских 
организаций, созданных Н.К. Рерихом по всему свету. «Итак, пошлем 
всем содружествам мысли о преуспевании и еще раз порадуемся, что 
само пространство, насыщаемое радиоволнами, звенит во благо Име-
ни Преподобного Сергия» [Рерих Н., 1995а, с. 92]. 

Эти слова великого мыслителя, прозвучавшие в 1935 г., пе-
рекликаются с современными концепциями, описывающими бы-
тие культуры в пространстве, в частности, с ноосферной концеп-
цией Вернадского, расширенной научными трудами второй 



 226 

половины века. Согласно им, разнородность действующих в гео-
графическом пространстве планеты интеллектуальных и духовных 
сил создает внутреннюю неоднородность ноосферы. Одни терри-
тории более богаты многовековыми накоплениями, культурным 
наследием, другие – современными событиями, изменяющими 
энергоинформационное пространство планеты в целом или же ка-
кого-то региона. Так или иначе, ноосфера имеет сложную, «узло-
ватую», структуру. В таких «узлах» наиболее напряжено взаимо-
действие всех видов пространства – от духовного до физического. 
Духовная культура народа создается святыми, подвижниками, ге-
роями – теми, кто вбирает в себя все лучшие черты народа и отда-
ет их ему в новых прозрениях и творениях, созидая энергетическое 
поле культуры.  

Образ духовной России расширяется пониманием духовного 
подвига. «Даны народу русскому и герои во всех веках. Народные 
богатыри от Микулы, от Святогора уже складывали твердыни. 
За славу народа русского боролись Александр Невский, Сергий 
Радонежский, Минин, Пожарский, Суворов, Кутузов, Пушкин, 
Менделеев, Мусоргский, Римский-Корсаков, Репин, Толстой, Павлов – 
и не перечесть! И народ русский воздает поклон своим героям»  
[Рерих Н., 1995а, с. 315]. 

Один из столпов русской культуры – А.С. Пушкин, о кото-
ром Рерих пишет: «Никто до и после Пушкина не обогатил рус-
скую культуру настолько, насколько это сделал величайший поэт 
своего отечества. Он был истинным создателем русского литера-
турного языка. <…> Он напитал русскую литературу народным 
духом, он обогатил язык бесчисленными словами, взятыми из са-
мых глубин фольклорной сокровищницы. Он познакомил нас с 
настоящими поэтическими жемчужинами народных бардов» [Ре-
рих Н., 1995в]. 

За пределами своей Родины Рерих пишет очерки, посвящен-
ные Льву Толстому, Блоку и Врубелю, Леониду Андрееву, Граба-
рю, Бенуа, Горькому, Юону и Петрову-Водкину, Мусоргскому и 
другим. В каждом из очерков Н.К. Рерих создает объемные порт-
реты известных деятелей, изображая как индивидуальные особен-
ности, так и значимость творчества каждого из них для русской 
культуры. Так складывается многоцветная мозаика – образ России 
в лицах творцов ее культуры. 

Рерих повествует о простых русских людях, встреченных им 
в путешествиях по России. В их лицах и стати он видит героев ми-
нувших эпох, на подвиге которых строилась русская земля. Дюжая 



 227

новгородская девушка, легким движением сдвинувшая с берега 
лодку с гребцами и проводившая ее на глубину, – «сущая Марфа 
Посадница». Такие встречи становятся значимыми вехами. И Ни-
колай Константинович пишет о них: «Такой народ еще живет по 
озерам. Редко бывает в городе. Так же, как земля, умеет он хра-
нить слова о старине» [Н.К. Рерих … , 2017, с. 129]. Стариной, ее 
преданиями и свершениями, героями и подвижниками, богата рус-
ская душа. 

Русская духовная культура вне Родины, определяющая 
строй сознания и образ мыслей ее деятелей и проявленная в их 
действиях, также создает особые энергоинформационные поля. 

Отдельная тема – распространение русских людей и русской 
культуры по всему миру – как в древние времена, так и в XX в. 
Определение «в рассеянии сущие» свидетельствует о пространст-
венности русской культуры. «Анна Ярославна была супругой 
французского короля. Другая Ярославна была за скандинавом, за 
конунгом Гаральдом. Сын Андрея Боголюбского был женат на 
знаменитой грузинской царице Тамаре. Влиятельная и любимая 
жена султана Сулеймана Великолепного была русская из Подолья, 
“Хуррем султан”, как ее называли, Роксолана. Князь Долгорукий 
был высокопочитаемым лицом при дворе Великих Монголов» [Ре-
рих Н., 1995а, с. 500]. «Теперь мы опять видим не только в рассея-
нии сущих, но множество русских имен, навсегда связанных с че-
стью и преуспеянием великих государств. Франция гордится 
Мечниковым, в Англии – сэр Виноградов, Ковалевская – в Шве-
ции, Блаватская – в Индии, Ростовский и Сикорский – в Америке. 
Барк является главою огромного финансового дела в Великобри-
тании. В Парагвае войсками командует Беляев. Во Франции, в 
Югославии, в Китае, в Персии, в Сиаме, в Абиссинии – всюду 
можно найти на самых доверительно-ответственных местах рус-
ских деятелей» [там же, с. 501]. 

Русские в Харбине, о которых пишет Н.К. Рерих, – тоже в 
рассеянии сущие. Основы русской духовности, сохраняемые за 
пределами родной земли, находят свое воплощение в харбинском 
«Доме милосердия», которому посвящен отдельный очерк  
[Н.К. Рерих … , 2017, с. 153–154], в Институте Святого Владимира.  



 228 

Заповедная страна 
 

Золотое сердце русское, бьющееся в миллионах, населяю-
щих Русь, никогда не помышляло о чем-то узконациональном, 
шовинистическом, захватническом. Нет, оно всегда томилось 
неосознанными устремлениями всемирности и мечтою о храме 
всеобъемлющем, о граде Китеже, Новом Иерусалиме. 

Н.К. Рерих. Во славу 
 
В «портрете» духовной России Н.К. Рериха очень важен об-

раз Беловодья, земли обетованной русских староверов, передви-
гавшейся по мере освоения просторов страны все дальше и дальше 
на Восток. В литературном творчестве Н.К. Рериха легенда о Бе-
ловодье обретает реальные черты. «В 1926 году мы на Алтае запи-
сали несколько сведений о странствиях в “страну чудную”. Видели 
и письмо, написанное с пути в Беловодье. Живут сказания! Искры 
действительности и пленительный вымысел в них переплетены 
щедро и вдохновенно. Азийские просторы в неисчетном изобилии 
овеяли странников, взыскующих светлого града. 

Смутитель не преуспеет. И монголы и сарты, каждые в сво-
их словах, поддержат путника. Бережно и сердечно отзовутся на 
его поиски. 

Шабистан. Шамбала. Беловодье» [Рерих Н., 1995б, с. 29]. 
«…Беловодье искали старообрядцы в разных местах Сиби-

ри, куда из Европейской России их тянули простор и глушь еще не 
тронутых, не заселенных мест» [там же, с. 24]. 

Другое, не менее значимое в образе России понятие, – Град 
Китеж. В творчество Н.К. Рериха этот чудесный град также пришел 
из народных сказаний. Николай Константинович, будучи еще студен-
том Петербургского университета и Императорской академии худо-
жеств, серьезно изучал русский фольклор и мифологические ключи 
его текстов. Годы исследований и путешествий позволили ему обос-
нованно считать язык сказок и сказаний интернациональным. «Ска-
жите о Граде Китеже, и бретонский пастух закивает в ответ, прочтите 
“Песнь о Полку Игореве” в скандинавских странах, или расскажите в 
далеком Ассаме об оборотнях, или об Антее в Греции, и всюду вам 
приложат свои понимания и дополнения» [Рерих Н., 1995а, с. 176]. 
Сказания о Граде Китеже и о Беловодье в размышлениях Н.К. Рериха 
раскрываются в философском ключе. В них звучит тема Небесного 
Града, являющейся архетипом для абсолютного большинства миро-
вых культур. Город запредельной реальности и страна обетованная – 
модель идеального человечества, вдохновляли философов и странни-



 229

ков. Принадлежащие иному, духовному пространству, они все же 
имеют связь с пространством географическим. Как духовные магни-
ты, они определяют устремленность русской культуры, направление 
ее движения в сферу духа, а значит, высокий потенциал развития. 

Но и Россия в некоторых своих качествах открывалась Рери-
ху и многим его современникам как Заповедная, или Заповедан-
ная, страна, в которой сочетались высоты человеческого духа и 
широта русских просторов. Простор – одна из ключевых идей рус-
ской картины мира, тесно связанная с духовными категориями.  
«В русской картине мира простор – одна из главных ценностей. <…> 
Без простора нет покоя, без простора – душевная теснота. Только 
на просторе человек может быть самим собой» [Зализняк, Левон- 
тина, Шмелев, 2005, с. 68].  

По мысли Н. Бердяева, «необъятность русской земли, отсут-
ствие границ и пределов выразились в строении русской души. Пей-
заж русской души соответствует пейзажу русской земли, та же без-
граничность, бесформенность, устремленность в бесконечность, 
широта. На Западе тесно, все ограничено, все оформлено и распре-
делено по категориям, все благоприятствует образованию и разви-
тию цивилизации – и строение земли, и строение души. Можно бы-
ло бы сказать, что русский народ «пал жертвой» необъятности 
своей земли, своей природной стихийности» [Бердяев, 1990а, с. 8].  

В русской культуре уже несколько веков существует жанр 
философских размышлений о пространстве страны, которое имен-
но из-за своих размеров не может быть пространством «просто 
так», но обязательно должно обладать неким сверхсмыслом. «Что 
пророчит сей необыкновенный простор? Здесь ли, в тебе ли, не 
родиться беспредельной мысли, когда ты сама без конца? Здесь ли 
не быть богатырю, когда есть место, где развернуться и пройти 
ему?» – пишет Н.В. Гоголь [Гоголь, 1959, с. 355]. Рерих цитирует 
Гоголя: «Народ чтит Гоголя, и нет такого угла в русских просто-
рах, где бы молодое сердце ни внимало заветам любимого мысли-
теля. Слушаем: “Для русского теперь открывается путь, и этот 
путь – есть сама Россия. Если только возлюбит русский Россию, 
возлюбит и все, что ни есть в России…”» [Рерих Н., 1995а, с. 253]. 

Николай Рерих, побывавший в Азии, широту пространства 
ассоциирует не столько с Россией, сколько с «азийскими просто-
рами», с пустыней Гоби, монгольской степью. Тем не менее Рерих 
цитирует слова писателя Всеволода Иванова – одного из своих 
корреспондентов, – как близкие его сердцу: «Запад утонул в своих 
каменных домах, в римском праве и прочем. Лишь в России звучат 



 230 

небывалые просторы в пространстве и во времени» [Рерих Н., 
1995а, с. 557]. Рерих пишет «о неисчислимых сокровищах русских 
просторов» [Рерих Н., 1995б, с. 130]. И сокровища эти – прежде 
всего сокровища духа. 

«Русский простор» как ключевой образ-символ оказывает не-
посредственное, во многом определяющее воздействие на картину 
мира русского человека. Для России в ее современных границах не-
отъемлема идея освоения пространства Сибири и Дальнего Востока – 
сначала экспансивного (поход Ермака и переселенцы, включение 
этих территорий в состав Российской империи), затем интенсивного.  

Рерих же пишет о мощной волне более ранней колонизации 
с Востока, которая стала неотъемлемой частью русской культуры: 
«Вы знаете, что великая равнина России и Сибири после доисто-
рических эпох явилась ареной для шествий всех переселяющихся 
народов. Изучая памятники переселений, вы понимаете величие 
этих истинно космических переселений. Из глубин Азии по рус-
ским равнинам прошло несметное количество племен и кланов.  
И пробившись до океана, эти странники, завершая свой путь через 
века, снова обернулись к России. И снова принесли ей обновлен-
ные формы своей жизни» [Рерих Н., 2004, с. 38].  

И о традиционном русском костюме Рерих пишет как о ре-
зультате дрейфа стилей и символов в процессе переселения наро-
дов – как об одеянии духа, рожденном из этого движения во вре-
мени и пространстве, из-за своей бескрайности кажущегося 
бесконечным, выводящим за пределы обыденного, дольнего мира. 

  
 

Заветы культуры и православные святыни 
 

Прекрасны старинные Патриаршие напевы. Вспоминают-
ся встречи с Иерархами. Вот Флавиан Киевский говорит, посетив 
нашу иконную мастерскую: «Истинный терем изографов». Ан-
тоний Волынский (тогда он широко мыслил) восклицает, смотря 
на мой «Ростов Великий»: «Молитва земли Небу». <…> Из давних 
детских воспоминаний встает посещение Троице-Сергиевой Лав-
ры. Потом Иоанн Кронштадтский: «Не болей. Придется много 
для Родины потрудиться». Потом неисчетные храмы, монасты-
ри во время наших паломничеств с Еленой Ивановной. Новгород! 
Наконец, Валаам со схимниками. 

Н.К. Рерих. Памятка 
 
Художник начинал свое осмысление России через археоло-

гию и архаику. Его ранние работы были посвящены языческой 



 231

разноплеменной Руси, где природа и человек едины и люди только 
начинают осваивать эти ландшафты, строя города и святилища. 
«Начав с “археологических” картин – “ученой живописи”, как 
можно ее определить, – он шел к “доисторическим фантазиям”.  
К легендарным сюжетам. Спускаясь по векам все глубже. Родное, 
охранять которое он призывал, не означало для него замыкания 
узконациональными рамками, напротив, оно тем и более ценно, что 
давало выход просторному вселенскому чувству» [Гунн, 2004, с. 6]. 

Но также Н.К. Рерих был одним из первых, кто обратился к 
художественно-архитектурному наследию русского православия, 
кто утверждал в светской культуре высокую духовно-худо- 
жественную ценность древнерусской иконописи и возрождал ее ка-
ноны в руководимой им иконописной мастерской при школе Импе-
раторского общества поощрения художеств. Об этой мастерской 
Николай Константинович вспоминал в одном из своих очерков:  
«А иконы нашей иконописной мастерской, писанные как учащи-
мися школы, так и инвалидами Великой войны, широко расходи-
лись по Руси и за границей, внося в жизнь истовые изображения 
Святых Ликов. Видимо мне, что из учащихся иконописной мас-
терской некоторые, проникнутые религиозными основами, приня-
ли монашеский чин и подвизаются ныне в монастырях» [Рерих Н., 
1992а, с. 45]. Православные святыни глубоко и трепетно чтились 
Рерихами, были живоносным источником творческого вдохнове-
ния, драгоценным зерном многих великолепных полотен Николая 
Константиновича. Раз за разом в своих очерках Николай Констан-
тинович возвращается к теме бережения старины, необходимости 
обращения к корням русской культуры. 

Основы русской культуры запечатлены в иконописном изводе. 
Икона – это Священное Писание в красках, где многомерность 
мира Высшего выражена емким символом. «Спас – Милостивый, 
Спас – Кроткий, Спас – Всеведущий, Спас – Всемогущий, Спас – 
Грозный, Спас – Всеисцеляющий, все тот же Великий Лик, пол-
ный бездонной мощи, к которому извечно приходят люди со всеми 
радостями, горями, болестями и причитаниями. <…> В изучении 
основ иконописания люди опять поймут разницу между иконой и 
картиной, – пишет Рерих. – Икона в своем древнем, необычайно 
четком и проникновенном символе остается нерушимой»  
[Н.К. Рерих … , 2017, с. 148]. 

Сходны мысли Н.К. Рериха о русских исторических городах 
и храмовом зодчестве. Даже находясь в далеких странствиях,  
Н.К. Рерих мысленно возвращался к самым прекрасным Обликам, 



 232 

сотворенным древними мастерами. Богородица Нерушимая Стена, 
один из изначальных образов православия на Руси, и многие бого-
родичные храмы с глубоким сердечным чувством вспоминаются 
русским художником и мыслителем в пустынях Азии. «Неруши-
мая Стена Киево-Софийская стоит и будет стоять. Все-таки неру-
шима! “Богородица – Нерушимая Стена!” В произнесении такого 
народного названия, этого клика веры, вспоминаются и другие та-
кие же храмы и изображения, неотъемлемые от смысла Руси» [Ре-
рих Н., 1995а, с. 463]. За каждым из храмов, о котором пишет  
Рерих, – святое предание, легенда, история, собранные им бережно 
и любовно. Храмы концентрируют в себе сокровенный смысл Рос-
сии и сами наполняют пространство русской культуры высокой 
духовностью. «Множество храмов Богородничных, множество ча-
совен, множество киотов Владычицы небесной “на столбах при 
путях” стали по всему лицу земли Русской» [там же, с. 471]. 

Распространение русской культуры, ее всемирное признание 
и внедрение в ткань мировой культуры – эта тема очерка «Русская 
слава». Если национальное искусство в России собирает простран-
ство культуры воедино, то русское искусство за рубежом играет 
роль моста между культурами. Вспоминая Русские сезоны в Па-
риже и осевших в этом многоликом городе русских художников, 
Н.К. Рерих говорит о том, что через живописные полотна лучших 
мастеров русская культура познается иноземным сознанием. «Не в 
том дело, что они [художники] мыслили и расцвечивали понятие 
великой Руси каждый по-своему. Драгоценно именно то, что со-
ставляли в истории русской живописи прекрасное ожерелье, кото-
рый запоминает каждый иноземец, желающий познавать истин-
ную Россию» [там же, с. 211]. 

В 1903–1904 гг. Николай Константинович и Елена Ивановна 
совершили «большое паломничество» по древним русским горо-
дам «для ознакомления с фресками старых соборов и с чудесною 
иконописью» [Рерих Н., 1990, с. 57]. Чрезвычайно обширна пано-
рама исторических городов России, представленных в очерках Ре-
риха – это и его экспедиция «По старине», и отдельные «портре-
ты» городов – Великий Новгород, Псков. В эти портреты входят 
как глубинные пласты русской истории, так и бытовые сценки, 
тонко подмеченные глазом мудреца и художника. В каждой из 
этих черточек – свой колорит, создающий неповторимый «дух 
места», его ауру. Результатом этого путешествия стали более ста 
картин и этюдов, запечатлевших молитвенное предстояние Земли 
Небу в лучших памятниках храмовой архитектуры. Некоторые из 



 233

этих храмов были разрушены после революции, но их образ остал-
ся навсегда на полотнах великого художника. 

В 1907 г. Н.К. Рерихом был создан иконостас для церкви 
иконы Казанской Божьей матери Успенского женского монастыря 
г. Перми. Иконы были сделаны в традициях древнерусской иконо-
графии, но написаны не темперой, как того требовала традиция, а 
маслом. В конце XIX в. и на рубеже веков для авторской иконы 
это применялось достаточно широко. «Иконы написаны под 
старину темными оттенками коричневого, зеленого, красного и 
напоминают торжественные изображения древних храмов. 
Складывается впечатление, будто живопись создана давно и 
верхний слой олифы со временем потемнел. Поля же покрыли 
басмой – все, как на почитаемых старинных образах. Кроме того, 
на иконы накладывались дополнительные рамы, также с узорной 
металлической фольгой, так что получилось подобие двойного 
ковчега – тоже известного признака древности. В целом Пермский 
иконостас представляет собой невысокую, но величественную 
алтарную преграду, на которой среди золотого узорочья басмы 
ясно выделяются несколько темноватые силуэты святых» [Маточ-
кин, Скоморовская, 2003, с. 24]. 

Когда в государевом имении в Польше в Скерневицах было 
задумано строительство православного храма, посвященного  
Св. Алексию, митрополиту Московскому, был объявлен конкурс 
на проект церкви, который курировала императрица Александра 
Фёдоровна. Относительно общего вида храма она дала указание 
придать его «пропорциям и фасадам характер православной церк-
ви в типе древнейших Псковских церквей со звонницами, а не с 
колокольнями» [Маточкин, 2005, с. 84]. «Эскиз храма церкви в 
Скерневицах» (1909), представленный Н.К. Рерихом на конкурс, 
отвечал этим требованиям и удостоился «полного Милостивого 
одобрения Её Величества» [там же]. 5 октября 1910 г. состоялась 
закладка храма, и в 1912 г. храм был возведен1. 

По эскизам Н.К. Рериха были созданы росписи и мозаики в 
церкви Покрова Пресвятой Богородицы в селе Пархомовка, Тро-
ицком соборе Почаевской лавры в Тернопольской области, храма 
Святого Духа в Талашкине Смоленской области. Кисти великого 
русского художника принадлежат эскизы росписей церкви Свято-
го Духа во Фленове, часовни Святой Анастасии во Пскове, для 

                                                 
1 В 1920–1930-х годах церковь была разрушена. Сейчас на ее месте нахо-

дится оранжерея сельскохозяйственного института. 



 234 

моленной комнаты виллы Л.С. Лившица в Ницце, эскизы мозаик 
Троицкой церкви Почаевской лавры, церкви в селе Пархомовка 
Киевской области, церкви Петра и Павла «на пороховых заводах» 
в Шлиссельбурге. 

Некоторым эскизам храмовых росписей уже не суждено бы-
ло украсить своды храмов, так как наступало смутное революци-
онное время, а некоторые осуществленные росписи были утраче-
ны. Но Образ Храма и Святые земли Русской присутствовали в 
художественном и литературном творчестве Николая Константи-
новича до самых последних дней его жизни. 

Церковная роспись кисти Н.К. Рериха была неканонической, 
но проникающей в глубь веков, во времена Сергия Радонежского, 
собирателя Земли Русской, в те духовные основы, на которых  
зиждилось православие в самых лучших его традициях. «Време-
нами казалось, что Рерих как бы продолжает идеи Сергия, разви-
вает их, вскрывает их жизненность. Его, как и Сергия Радонежско-
го, отличала широта исторического мышления. Оба они, инок и 
художник, считали, что культурное, нравственное строительство 
является главным в любом строительстве, что оно основа всему. 
Тот настрой, который был присущ Сергию, нередко одухотворял 
рериховские полотна» [Шапошникова, 1998, с. 19]. 

В жизни Рерихов было много светлых встреч с просвещен-
ными православными иерархами того времени, было и духовное 
водительство со стороны «славных служителей Христовых». Сре-
ди них – замечательный подвижник и прозорливец конца XIX в. 
святой отец Иоанн Кронштадтский, который был духовником се-
мьи Н.К. Рериха и матери Е.И. Шапошниковой (Рерих), и митро-
полит киевский Флавиан, и митрополит Антоний, совместно с ко-
торым велась «работа по украшению Почаевской лавры» [Рерих, 
1990, с. 57], и митрополит Платон, иерарх Американской право-
славной церкви, и отец Георгий Спасский, бывший духовником 
Н.К. Рериха в Париже.  

1930-е годы. Из России долетают тревожные вести о разру-
шении памятников культуры новым политическим режимом. 
«Вспоминаем горестные кощунственные разрушения Симонова 
монастыря, Спаса на Бору, Храма Христа Спасителя. Куда же 
дальше идти?» [Рерих Н., 1995а, с. 219]. В 1935 г. в США был под-
писан Пакт Рериха о защите культурных ценностей, и в тексте 
«Листов дневника» Н.К. Рерих приводит выдержки из обращенно-
го к нему письма Объединенного комитета русских национальных 
организаций в Калифорнии: «Быть может, Ваш Пакт может рас-



 235

пространить свою деятельность и на Россию. Быть может, Вы су-
меете обратить внимание Северо-Американских Соединенных 
штатов на творимое злое дело разрушения и насилия в пределах 
нашей общей Родины и защитить то, что еще уцелело» [Рерих Н., 
1995а, с. 151]. Это было невозможно в то время… 

Зная, что в Советской России творится беззаконие по отно-
шению к православным святыням, Николай Константинович дос-
тупными ему средствами – обращением к мировой общественно-
сти – пытался остановить беспрецедентный вандализм советских 
властей по отношению к православным храмам. Неоднократно на 
конференциях и в печати он возвышал свой голос в защиту право-
славных святынь, привлекая к творимому беззаконию внимание 
мировой общественности. Но и в те времена проблемы куль-
турных и духовных ценностей не волновали политиков… 

 
 

Великая Отечественная война 
 

Истинная несломимая оборона Родины и ее культурных 
сокровищ есть залог мощного движения Культуры. Там, где яро 
живет такое светлое устремление, там и препоны становятся 
возможностями. 

Н.К. Рерих. К будущему 
 
«Опять война» – этот очерк был написан в 1939 г., по горя-

чим следам после грозных событий в Европе. Рерих, помнивший 
Первую мировую, с горечью и болью констатирует, что спустя 
четверть века после первого безумия началось второе.  

Один из наиболее известных его очерков, написанных в 1940 г. 
в предчувствии того, что война придет и на Родину, – «Не замай!» 
Там он пророчески писал: «Всякий, кто ополчится на народ рус-
ский, почувствует это на хребте своем. Не угроза, но сказала так 
тысячелетняя история народов. Отскакивали разные вредители и 
поработители, а народ русский в своей целине необозримой, вы-
оривал новые сокровища. Так положено. История хранит доказа-
тельства высшей справедливости, которая много раз уже грозно 
сказала – “Не замай!”» [Рерих Н., 2004, с. 64]. В 40-х годах  
Н.К. Рерих также записывает: «Народ русский незлоблив, но не 
затроньте его достоинство! Он ищет правду. Всякое лицемерие ему 
несвойственно. Надменное отношение наш народ почует и отстра-
нится в сердце своем. Сограждане сотрудничают, ибо все равны в 



 236 

своих правах, и пути им открыты. Ни классовые, ни расовые разли-
чия не беспокоят ум трудящихся» [Рерих Н., 1995б, с. 410].  

Грянул 1941 год. И когда фашистские войска перешли гра-
ницу Советского Союза, подминая под себя город за городом, Ни-
колай Константинович сравнит происходящее с легендарной бит-
вой между добром и злом «на поле Куру» в Бхагавад-Гите – 
Курукшетрой. 

Героизм русского народа, о котором и раньше писал Рерих, 
теперь тема почти каждого его очерка. «В грозе и молнии кует на-
род русский славную судьбу свою» [Рерих Н., 1995а, с. 430].  
Великий художник утверждает всемирность подвига русского на-
рода. «Русский воин зычно на весь мир кликнул: “Огонь – на ме-
ня!” Принял герой все стрелы в свой щит, в свое сердце! И спас 
Родину. Какая славная былина: “Огонь – на меня!”» [Рерих Н., 
1996, с. 154]. 

Он скорбит о разрушениях, происходящих на родной земле, – 
усадьбу «Ясная Поляна», памятник Чехову и другие сокровища 
русской культуры оскверняют, как он говорит, «правнуки Шилле-
ра и Гёте»! Разрушения происходят по всей оккупированной Вос-
точной Европе. Идея Знамени Мира и Пакта Рериха, предложенно-
го за пять лет до войны, могла бы стать панацеей от этих потерь, 
если была бы признана воюющими сторонами. Но, как известно, к 
истории не применимо сослагательное наклонение…  

Николай Рерих использует все возможности, чтобы помочь 
Родине, даже находясь вдали от нее. Не только значительные де-
нежные пожертвования, но и неустанная работа на «информаци-
онном фронте» – статьи в газетах, выступления по радио в под-
держку советского народа. В письмах Рерихов к сыну Святославу, 
который в 1941–1942 гг. находился в разъездах по Индии, догова-
риваясь о выступлениях, организуя продажу книг и картин в поль-
зу Советского Красного Креста, постоянно упоминаются сводки с 
фронта. Рерихи не оплакивают судьбу Родины в трудную годину, в 
самый тяжелый период войны, когда Советская армия сдавала 
Германии рубеж за рубежом, Николай Константинович и Елена 
Ивановна пишут своему младшему сыну: «По-прежнему не уны-
ваем сведениями с фронта, ибо знаем, что Хитлер не восторжест-
вует» [Рерих Е., 2007, с. 116]. Все подробности, сообщенные по 
радио, вызывали живой отклик и новые надежды: «Очень радова-
лись, что Шапошн[иков] назначен начальником штаба, – уже чув-
ствуются его мероприятия. Но, конечно, когда ему будет дана 
полная власть, то дела станут еще лучше» [там же, с. 113]. 



 237

Еще в 1941 г., когда до реальных успехов на фронте было 
далеко, Рерих записывает: «Радуемся событиям в России, и так 
разгром Хитлера начался. <…> Как ни грустно то, что случилось с 
Американским флотом, но будем надеяться, что и Япония встретит 
свой час. Мое чувство говорило, что ни Петроград, ни Москва не 
будут взяты немцами, так и теперь я знаю, что японцы на конти-
ненте Индии не будут. Грозный час Японии наступит» [Рерих Е., 
2007, с. 123]. 

 
* * * 

В 1943 г. художник и философ записывает про себя и свою 
семью: «Ныне исполнилось четверть века наших странствий. Каж-
дый из нас четверых в своей области накопил немало знаний и 
опыта. Но для кого же мы все трудились? Неужели для чужих? 
Конечно, для своего, для русского народа мы перевидали и радо-
сти, и трудности, и опасности. Много, где нам удалось внести ис-
тинное понимание русских исканий и достижений. Ни на миг мы 
не отклонялись от русских путей. Именно русские могут идти по 
нашим азийским тропам. <…> Для народа русского мы трудились. 
Ему несем знания и достижения» [Рерих Н., 2004, с. 83]. 

За несколько месяцев для Победы Николай Константинович 
вспоминает известные слова Гоголя о «птице-тройке»: «Русь, куда 
же несешься ты?»… Рерих завершает эти размышления классика 
одной фразой. «И через сто лет дала Русь ответ: «Вперед, вперед, 
вперед! Во благо человечеству!» [там же, с. 89]. 

После войны Н.К. Рерих с новой силой призывает к куль-
турному строительству. Вести с Родины обнадеживали, и Россия 
представала в ореоле новых позитивных преобразований. «В даль-
них снежных Гималаях радуемся, что именно великая Русь побе-
доносна и прежде всего мыслит о торжестве науки, о творчестве, – 
о связи общечеловеческой. Велико светлое будущее!» [Рерих Н., 
1996, с. 303].  

 
 



 238 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

Список литературы 
 

Алексеев Н. Русский народ и государство. – Москва, 1998. – 635 с. 
Беликов П.Ф. Последняя научно-исследовательская экспедиция Н.К. Рериха // 
Рериховские чтения 1976 г. – Новосибирск, 1976. – С. 94–97.  

Беликов П.Ф., Князева В.П. Николай Константинович Рерих. – Самара : Агни, 
1996. – 199 с.  

Беликов П.Ф., Князева В.П. Рерих. – Москва : Молодая гвардия, 1973. – 256 с.  
Беликов П.Ф., Шапошникова Л.В. Институт Урусвати // Духовное созерцание. – 

1998. – № 1/2. – С. 23–35. 
Бенефельд А.С. Мынцзян (Внутренняя Монголия). Кн. 1. – Чита, 1944. – 93 с. 
Бердяев Н.А. Истоки и смысл русского коммунизма. – Москва : Наука, 1990а. – 

224 с.  
Бердяев Н.А. Судьба России. – Москва : Советский писатель, 1990б. – 346 с. 
Богомолов Л.А., Судакова С.С. Общее землеведение. – Москва : Недра, 1971. – 

232 с. 
Борисов Л. Н.К. Рерих – автор антихристианских книг // Харбинское время. – 

1934. – № 315. – 21.11. 
Бугаева Л.В. Горячее сердце героя. – URL: http://rossasia.sibro.ru/voshod/ 

article/46371 (дата обращения: 18.11.2023). 
Веденин Ю.А. Проблемы формирования культурного ландшафта и его изучения // 
Известия АН СССР. Сер. Географическая. – 1990. – № 1. – С. 5–17. 

Вернадский В.И. Научная мысль как планетное явление. – Москва : Наука, 1991. – 
271 с. 

Вернадский Г.В. История России. Монголы и Русь. – Тверь : Леан ; Москва :  
Аграф, 1997. – 479 с. 

Глазами тех, кто знал его: [Высказывания Дж. Неру, Р. Тагора, А. Эйнштейна,  
Л. Леонова, В. Севастьянова, И. Грабаря о творчестве Н.К. Рериха] // Доброе  
утро. – 1994. – № 36 (124). – 23–25 сент. 

Гоголь Н.В. Собрание художественных произведений : в 5 т. – Москва : Изд-во 
Акад. наук СССР, 1959. – Т. 5. – 567 с.  

Гумилев Л.Н. Этногенез и биосфера Земли. – Москва : ДИ-ДИК, 1994. – 638 с. 
Гунн Г. Николай Рерих о России // Рерих Н.К. Россия. – Москва : МЦР, 2004. –  
С. 3–12.  



 239

Декроа Н. Тибетские странствия полковника Кордашевского. (С экспедицией 
Н.К. Рериха по Центральной Азии). – Санкт-Петербург : Аюр Веда пресс,  
2000. – 360 с. 

Дильтей В. Предпосылки или условия сознания либо научного познания // Во-
просы философии. – 2001. – № 9. – С. 121–125. 

Дубаев М. Харбинская тайна Рериха. – Москва : Сфера, 2001. – 566 с. 
Дьяченко И.Ю. Литературные очерки Н.К. Рериха 1920–1940 гг. как источник 
познания космической реальности // Живая этика и наука. – 2013. – № 2. – 
URL: https://cyberleninka.ru/article/n/literaturnye-ocherki-n-k-reriha-1920-1940-gg-
kak-istochnik-poznaniya-kosmicheskoy-realnosti (дата обращения: 02.03.2024). 

Есть всюду свет… Человек в тоталитарном обществе. – Москва : Возвращение, 
2000. – 480 с. 

Ефремов Ю.К. Н.К. Рёрих и география. (К 85-летию со дня рождения) // Вопросы 
географии. – Москва,1960. – № 50. – С. 253–256. 

Жалсабон В.Д. Японская агрессия против Китая и автономистское движение во 
Внутренней Монголии // Вестник Московского Университета. – 1972. – № 2. – 
С. 22–31. 

Зайцев И.В., Лавренова О.А. Притяжение Югославии. Переписка Н.К. Рериха и 
А.А. Олесницкого (1932–1933) // Восточный архив. – 2017. – № 36. – С.42–52. 

Зализняк Анна А., Левонтина И.Б., Шмелев И.Д. Ключевые идеи русской языко-
вой картины мира : сб. ст. – Москва : Языки славянской культуры, 2005. – 540 c. 

Знамя Мира : сборник статей. – Москва : МЦР, 1995. – 383 с. 
Иванов Вяч. Вс. Наука о человеке. Введение в современную антропологию. – 
Москва : РГГУ, 2004. – 196 с. 

Иванова Л.С. Текст как универсальная форма существования культуры и как  
объект семиотических исследований // Научные труды. – 2008. – № 6. – С. 71–78.  

Избранные письма Н.К. Рериха ученым, общественным и культурным деятелям 
(1930-е гг.) // Культура и время. – 2010. – № 2. – С. 46–65. 

Иоанн Лествиничник. Лествица. – Москва : Отчий дом, 2020. – 496 с. 
Исход к Востоку. Философия Евразийства. – Москва : Добросвет : Издательство 

«КДУ», 2008. – 196 с. 
Караулов Ю.Н. Русский язык и языковая личность. – Москва : Изд-во ЛКИ, 2010. – 

264 с. 
Кедров К. Параллельные миры. – Москва : Аиф-Принт, 2001. – 457 с.  
Книжник Т.О. Личный вклад Е.И. Рерих в движение Знамени Мира // 70 лет Пак-
ту Рериха : материалы Международной научно-общественной конференции. 
2005. – Москва : МЦР, 2006. – С. 175–192.  

Козар В.А. Динамика Света и цвета в творчестве Святослава Рериха // 100 лет со 
дня рождения С.Н. Рериха : материалы Международной научно-общественной 
конференции. 2004. – Москва : МЦР, 2005. – С. 336–359. 

Козлов В.П. Жизнь и деятельность Петра Кузьмича Козлова – путешественника, 
исследователя Центральной Азии // Козлов П.К. Монголия и Кам. – Москва : 
ОГИЗ, Гос. изд-во географической литературы, 1947. – С. 9–32. 

Козлов П.К. Личные воспоминания о Н.М. Пржевальском // Известия Русского 
геогр. об-ва. – 1929. – Т. 61, вып. 2. – С. 379–394. 

Козлов П.К. Монголия и Кам. – Москва : ОГИЗ, Гос. изд-во географической ли-
тературы, 1947. – 438 с.  



 240 

Козлов П.К. Тибет и Далай-Лама. – Москва : Товарищество науч. изд. КМК, 2004. – 
137 с.  

Кун Т. Структура научных революций : пер. с англ. – Москва : АСТ, 2001. – 365 с. 
Куцарова М.П. Пакт Рериха – основа международной правовой системы защиты 
ценностей культуры и ее будущее // 70 лет Пакту Рериха : материалы Между-
народной научно-общественной конференции. 2005. – Москва : МЦР, 2006. –  
С. 241–260. 

Лабецкий П.П., Лазаревич О.В., Молодин В.И. Рерих – археолог. – Новосибирск, 
2002. – 115 с. 

Лавренова О.А. «В строительстве и неисчерпаемости преодолеем». Маньчжур-
ская экспедиция Н.К. Рериха (1934–1935) // Рерих Н.К. Дневник Маньчжурской 
экспедиции (1934–1935) / публикация, примечания и перевод О.А. Лавреновой. – 
Москва : МЦР, 2015. – С. 7–80.  

Лавренова О.А. «Все силы культуры должны объединиться». Избранные письма 
Н.К. Рериха ученым, общественным и культурным деятелям (1930-е гг.) // 
Культура и время. – 2010. – № 2. – С. 47–53. 

Лавренова О.А. «Записные листы» Николая Рериха – космическая эссеистика // 
Studia Litteraria Universitatis Iagellonicae Cracoviensis. – 2017. – Tom 12, Zeszyt 4. – 
S. 269–277. 

Лавренова О.А. «Памятки народу русскому». Николай Рерих о России // Россия и 
наследие Рерихов : сб. ст.  – Москва : МЦР : Мастер Банк, 2010. – Том 1 / сост. 
Т.О. Книжник, Н.Г. Михайлова. – С. 6–19. 

Лавренова О.А. Горний путь. Центрально-Азиатская экспедиция и книга  
Ю.Н. Рериха «По тропам Срединной Азии» // Рерих Ю.Н. По тропам Средин-
ной Азии. – Москва : МЦР : Мастер-Банк, 2012. – С. 731–744. 

Лавренова О.А. Идея Общины в Живой Этике и общественных проектах  
Н.К. Рериха // Учение Живой Этики и его актуальность в современном мире : 
материалы Междунар. науч.-обществ. конф. 2018. – Москва : МЦР, 2021. –  
С. 131–143. 

Лавренова О.А. Институт гималайских исследований «Урусвати»: вехи науки 
будущего // Культура и время. – 2007. – № 3. – С. 26–39. 

Лавренова О.А. Конференции Пакта Рериха в Брюгге и Вашингтоне 1931–1934 гг. // 
70 лет Пакту Рериха : материалы Международной научно-общественной кон-
ференции. 2005. – Москва : МЦР, 2006. – С. 193–211. 

Лавренова О.А. Концепция культуры Рериха в контексте идей русского космизма // 
Русский космизм: история и современность : сборник трудов по материалам III 
Всероссийской научно-практической конференции. 16 ноября 2017. – Москва : 
RuScience, 2018. – C. 112–119.  

Лавренова О.А. Мастер гор: Гималаи в творчестве Н.К. Рериха // «Гений места» в 
русском искусстве ХХ века : материалы Всероссийской научной конференции, 
посвященной 135-летию И.И. Машкова. 10–11 ноября 2016 г. – Волгоград,  
2016. – С. 118–124. 

Лавренова О.А. Прецедентные тексты в философской системе Живой Этики: 
культурологический подход // Вестник МГЛУ. Гуманитарные науки. – 2022. – 
Выпуск 860, № 5. – С. 140–146. DOI: 10.52070/2542-2197_2022_5_860_140 



 241

Лавренова О.А. Философия ландшафта и геокультурного пространства в творче-
стве Н.К. Рериха и С.Н. Рериха // География искусства. – Москва, 2002. –  
Вып. 3. – С. 50–82. 

Лавренова О.А. Философское наследие Рерихов и новые горизонты научного 
познания // Восьмой Российский философский конгресс – «Философия в поли-
центричном мире» – Круглые столы. – Москва : Логос, 2020. – С. 1146–1148. 

Лавренова О.А. Философско-этическое учение Живая Этика: текст в культуре // Вест-
ник культурологии. – 2020. – № 3. – С. 150–164. DOI: 10.31249/hoc/2020.03.10  

Лавренова О.А. Цветкова О.Е. Горный путь. Гималаи // [Центр-Музей имени  
Н.К. Рериха]. Каталог. Живопись и рисунок. Николай Рерих. Святослав Рерих. 
Елена Рерих : в 2 т. – Москва : МЦР : Мастер-Банк, 2009а. – Т. 1. – с. 178–183. 

Лавренова О.А. Центрально-Азиатская экспедиция Н.К. Рериха: философия и 
семантика путешествия // 80 лет Центрально-Азиатской экспедиции Н.К. Рериха : 
материалы Международной научно-общественной конференции. 2008. – Москва : 
МЦР : Мастер-Банк, 2009б. – С. 224–238. 

Лавренова О.А. Концепция культуры Н.К. Рериха и ноосферная реальность // 
Культурное наследие: философские, исторические и юридические аспекты : 
материалы Международной научно-практической конференции. Минск,  
17 февраля 2012 г. – Минск : Международный университет «МИТСО», 2012. – 
С. 27–40. 

Лавренова О.А., Куцарова М.П. Осмысление и развитие Живой Этики в трудах 
Л.В. Шапошниковой // Живая Этика и наука : материалы Международной на-
учно-общественной конференции. 2007. – Москва : МЦР : Мастер-Банк, 2008. – 
С. 592–618. 

Лавренова О.А., Ульянкина Т.И. Наука будущего. Переписка Н.К. Рериха и  
С.И. Метальникова // Культура и время. – 2003. –  № 2. – С. 72–85. 

Лазаревич О.В., Молодин В.И., Лабецкий П.П. Н.К. Рерих – археолог. – Новоси-
бирск : Изд-во Ин-та археологии и этнографии СО РАН, 2002. – 116 с. 

Ларичев В. Романтическая археология (беглые заметки редактора на заданную 
тему) // Лазаревич О.В., Молодин В.И., Лабецкий П.П. Н.К. Рерих – археолог. – 
Новосибирск : Изд-во Ин-та археологии и этнографии СО РАН, 2002. – C. 5–8. 

Ларюэль М. Идеология русского евразийства или мысли о величии империи. – 
Москва : Наталис, 2004. – 287 c. 

Лидин Н. Как Рерих разработал план «Захвата Сибири» // Новое Русское Слово. – 
1934. – 29.12. 

Лосский Н.О. История русской философии. – URL: https://www.eusi.ru/lib/ 
losskij_istoria_russkoj_filosofii/21.shtml?ysclid=ltc60i9bn5229751091 (дата обра-
щения: 18.01.2024). 

Лосский Н.О. Характер русского народа : в 2 кн. – Москва, 1990. – Кн 2. – 98 с. 
Лотман Ю.М. Беседы о русской культуре: Быт и традиции дворянства (XVIII – 
нач. XIX в.). – Санкт-Петербург : Искусство-СПб., 1994. – 412 с.  

Лотман Ю.М. Избранные статьи : в 3 т. – Таллин : Александра, 1992. – Т. 1 : Ста-
тьи по семиотике и типологии культуры. – 479 с. 

Лотман Ю.М. Культура и взрыв // Лотман Ю.М. Семиосфера. – Санкт-Петербург : 
Искусство-СПб, 2000а. – С. 12–149. 

Лотман Ю.М. Семиосфера. – Санкт-Петербург : Искусство-СПб., 2000б. – 704 с. 



 242 

Лотман Ю.М., Минц З.Г. Литература и мифология // История и типология рус-
ской культуры. – Санкт-Петербург : Искусство-СПб., 2002. – С. 727–743.  

Лукин Ю.Н. Испытывайте духов // Русское слово. – 1934. – 23 сентября.  
Маньчжоуго обвиняет Рериха в шпионаже // Новое русское слово. – 1936. –  

31 января. 
Материалы по доисторической археологии России: Раскопки худож. Н.К. Рериха 
в Петербургской губ. В 1895–1898 гг. // Записки Русского археологическо- 
го о-ва. – Санкт-Петербург, 1899. – Т. 11, вып. 1/2. – С. 323–330. 

Маточкин Е.П. Николай Рерих: мозаики, иконы, росписи, проекты церквей. – 
Самара, 2005. – 198 с. 

Маточкин Е.П., Скоморовская Н.В. Пермский иконостас Николая Рериха : собра-
ние Пермской художественной галереи. – Самара : Агни, 2003. – 144 с.  

Матусовский З. Географическое обозрение Китайской империи. – Санкт-
Петербург : тип. Имп. Акад. наук, 1888. – 87 с. 

Метальников С.И. Иммунитет как защитная реакция у беспозвоночных животных // 
Известия Естественнонаучного института им. П.-Ф. Лесгафта. – 1927. – Т. 13, 
№ 1. – С. 109–138. 

Монголия и Маньчжурия // Возрождение. – 1935. – 16 марта. 
Муравых А.И. Философия экологической безопасности. – Москва : Изд-во Рос. 
Акад. Госслужбы, 1997. – 178 с. 

Мурзаев Э.М. Николай Михайлович Пржевальский // Творцы отечественной науки. 
Географы. – Москва, 1996. – С. 217–218. 

Н.К. Рерих и духовно-историческое наследие России : сб. очерков Н.К. Рериха и 
документов. – Москва : МЦР, 2017. – 397 с.  

Назаров А.Г. Душа природы. С.Н. Рерих – естествоиспытатель-космист // Куль-
тура и время. – 2005. – № 1. – С. 44–61. 

Напутствие Вождю // Рерих Е.И. Община и Вождь в Эпоху Огня. – Симферополь : 
Таврия, 1994. – С. 67–119. 

Наука будущего. Переписка Н.К. Рериха и С.И. Метальникова / вступ. статья 
О.А. Лавреновой, Т.И. Ульянкиной // Культура и время. – 2003. – № 2. – С. 73–85. 

Неизвестная жизнь Иисуса Христа (Тибетское сказание) / Нотович Н. – Санкт-
Петербург, 1910. – 31 с. 

Непрерывное восхождение : сборник, посвященный 90-летию со дня рождения 
П.Ф. Беликова : в 2 т. – Москва : МЦР, 2003. – Т. 2, Ч. 1 : 1934–1975. – 620 с. 

Николай Рерих в русской периодике. 1891–1918. – Санкт-Петербург : ИПК Бионт, 
2005. – Вып. 2. – 556 с. 

Ожегов С.И., Шведова Н.Ю. Толковый словарь русского языка. – Москва : Азъ, 
1992. – 960 с. 

Очирова Т.Н. Евразийская модель культуры // Цивилизации и культуры. Москва : 
ИВ РАН, 1994. – Вып. 1 : Россия и Восток: цивилизационные отношения. –  
С. 197–207.  

Памятники литературы Древней Руси: XII век. – Москва : Художественная лите-
ратура,  1980. – 704 с. 

По лицу Земли: Географические карты и атласы XVI–XX веков в Музее-
институте семьи Рерихов. Каталог выставки. – Санкт-Петербург : Рериховский 
центр Санкт-Петербургского гос. ун-та ; Вышний Волочёк, Тверская обл. : 
Ирида-прос, 2007. – 89 с. 



 243

Послесловие научного редактора к статье Г. Станишич-Ристович «Axis Mundi в 
символических пейзажах Николая Константиновича Рериха (по поводу семи 
картин из Национального музея в Белграде)» // Международная научно-
практическая конференция «Рериховское наследие» : сборник. – Санкт-
Петербург, 2012. – Т. 9 : Наследие семьи Рерихов в музеях и собраниях мира. – 
С. 343–345. 

Рерих Е.И. Письма в Америку : в 4 т. – Москва : Сфера, 1999а. – Т. 4. – 488 с. 
Рерих Е.И. Письма : в 9 т. – Москва : МЦР, 1999б. – Т. 1. – 432 с. 
Рерих Е.И. Письма : в 9 т. – Москва : МЦР, 2000. – Т. 2. – 576 с. 
Рерих Е.И. Письма : в 9 т. – Москва : МЦР, 2001. – Т. 3. – 768 с. 
Рерих Е.И. Письма : в 9 т. – Москва : МЦР, 2002. – Т. 4. – 512 с. 
Рерих Е.И. Письма : в 9 т. – Москва : МЦР, 2003. – Т. 5. – 384 с. 
Рерих Е.И. Письма : в 9 т. – Москва : МЦР, 2007. – Т. 7. – 472 с.  
Рерих Е.И. У порога Нового Мира. – Москва : МЦР, 2000б. – 464 с. 
Рерих Н.К. Алтай – Гималаи. – Рига : Виеда, 1992а. – 336 с. 
Рерих Н.К. Врата в Будущее. – Рига : Угунс, 1936а. – 326 с. 
Рерих Н.К. Гималаи – обитель Света. Адамант. – Самара : Агни, 1996. – 248 с. 
Рерих Н.К. Глаз добрый. – Москва : Художественная литература, 1991. – 222 с. 
Рерих Н.К. Держава Света. – Southbury : Алатас, 1931. – 285 с. 
Рерих Н.К. Держава Света. Священный Дозор. – Рига : Виеда, 1992б. – 285 с. 
Рерих Н.К. Дневник Маньчжурской экспедиции. – Москва : МЦР, 2015. – 520 с. 
Рерих Н.К. Зажигайте сердца. – Москва : Мол. гвардия, 1990. – 190 с. 
Рерих Н.К. Из литературного наследия. – Москва : Изобраз. искусство, 1974. – 533 с. 
Рерих Н.К. Избранное. – Москва : Сов. Россия, 1979. – 382 с. 
Рерих Н.К. Листы дневника : в 3 т. – Москва : МЦР, 1995а. – Т. 1. – 672 с.  
Рерих Н.К. Листы дневника : в 3 т. – Москва : МЦР, 1995б. – Т. 2. – 512 с.  
Рерих Н.К. Листы дневника : в 3 т. – Москва : МЦР, 1996. – Т. 3. – 688 с. 
Рерих Н.К. Нерушимое. – Рига : Угунс, 1936б. – 349 с. 
Рерих Н.К. Письма в Америку. 1923–1947. – Москва : Сфера, 1998. – 736 с. 
Рерих Н.К. Письма. – Москва : МЦР, 2018. – Т. 1. – 648 с. 
Рерих Н.К. Письма. – Москва : МЦР, 2020. – Т. 2. – 352 с. 
Рерих Н.К. Письма. – Москва : МЦР, 2022. – Т. 3. – 600 с.  
Рерих Н.К. Пути Благословения : филос. эссе. – New York ; Paris ; Riga ; Harbin : 
Алатас, 1924. – 157 с. 

Рерих Н.К. Россия. – Москва : МЦР, 2004. – 92 с.  
Рерих Н.К. Священный Дозор. – Харбин, 1934. – 156 с. 
Рерих Н.К. Сердце Азии. – Southbury (Conn.) : Alatas, 1929. – 139 c. 
Рерих Н.К. Сердце Азии. – Рига : Виеда, 1992б. – 138 с. 
Рерих Н.К. Сказки и притчи // Рерих [Альбом]. – Петербург : Свободное искусст-
во, 1916. – С. 153–199. 

Рерих Н.К. Собрание сочинений. – Москва : Изд-во И.Д. Сытина, 1914. – Кн.1. – 335 с. 
Рерих Н.К. Держава Света. Священный Дозор. – Рига : Виеда, 1992в. – 285 с. 
Рерих Н.К. Твердыня Пламенная. – Париж : Всемир. Лига культуры, [1932]. – 383 с. 
Рерих Н.К. Урусвати. – Москва : МЦР, 1993. – 104 с. 
Рерих Н.К. Химават. – Самара : Агни, 1995в. – 294 с.  
Рерих Н.К. Цветы Мории. Пути Благословения. Сердце Азии. – Рига : Виеда, 

1992г. – 261 с. 



 244 

Рерих Н.К. Цветы Мории : сб. стихотворений. – Берлин : Слово, 1921. – 128 с. 
Рерих Н.К. Шамбала сияющая. – Москва : МЦР, 2000. – 310 с. 
Рерих Н.К. Шамбала. – Москва : МЦР, 1994. – 208 с.  
Рерих С.Н. Искусство и жизнь. – Москва : МЦР, 2004. – 327 с. 
Рерих С.Н. Письма : в 2 т. – Москва, 2005. – Т. 2. – 456 с. 
Рерих С.Н. Стремиться к Прекрасному. – Москва : МЦР, 1993. – 119 с. 
Рерих Ю. Тибетско-русско-английский словарь с санскритскими параллелями / 
АН СССР, Ин-т востоковедения. – Москва : Наука, 1983–1993. – Вып. 1–11 / 
Ред. Ю. Парфинович и В. Дылыкова.  

Рерих Ю.Н. Дневник Маньчжурской экспедиции (1934–1935) // Рерих Ю.Н. Тибет 
и Центральная Азия. – Москва : Рассанта, 2012а. – Т. 2. – С. 165–192. 

Рерих Ю.Н. Новый аванпост науки // Духовное созерцание. – 1998. – Вып. 1–2. – 
С. 70–77. 

Рерих Ю.Н. Письма : в 2 т. – Москва : МЦР, 2002а. – Т. 1. – 352 с. 
Рерих Ю.Н. Письма : в 2 т. – Москва : МЦР, 2002б. – Т. 2. – 400 с. 
Рерих Ю.Н. По тропам Срединной Азии. Пять лет полевых исследований с Цен-
трально-Азиатской экспедицией Рериха. – Москва : МЦР, 2012б. – 780 с.  

Рерих Ю.Н. Экспедиция академика Н.К. Рериха в Центральную Азию (1925–
1928) // Вопросы географии. – 1960. – № 50. – С. 257–262. 

Русские люди! Следите за полемикой Вершинин – Рерих. Ответ брата Н.К. Рери-
ха Ав. Вершинину // Наш путь. – 1934. – № 297(391). – 16 ноября. 

Русский узел евразийства. Восток в Русской мысли : сб. трудов евразийцев. – 
Москва : Беловодье, 1997. – 525 с. 

Савицкий П. Континент Евразия. – Москва : Аграф, 1997. – 461 с. 
Савицкий П. Континент-океан (Россия и мировой рынок) // Исход к Востоку. 
Философия евразийства. – Москва : Добросвет : Издательство «КДУ», 2008. – 
С. 166–193. 

Савицкий П.Н. Россия – особый географический мир. – Париж : Евразийское кни-
гоиздательство, 1927. – 68 с. 

Семенов-Тан-Шанский П.П. Предисловие // Риттер К. Землеведение Азии. Ч. 1. – 
Санкт-Петербург, 1856. – С. 7–8. 

Смирнов Г.С. Философские и культурологические проблемы становления ноо-
сферного сознания : дисс. … докт. философских наук. – Москва, 2000. – 349 с. 

Соколов В.Г. Живая Этика и новая парадигма культуры // Культура и время. – 
2008. – № 1. – С. 4–17. 

Соловьев В. Собрание сочинений : в 9 т. – Санкт-Петербург : Общественная 
польза, [1902].  

Тейлор Э.Б. Первобытная культура // История мировой культуры : курс лекций. – 
Москва : Политиздат, 1989. – 572 с. 

Тейяр де Шарден П. Божественная среда. – Москва : Ренессанс СП : ИВО-СиД, 
1992. – 311 с.  

Толстиков А.В., Кошелева О.В. Homo viator // Homo viator. Путешествие как ис-
торико-культурный феномен. – Москва : ИВИ РАН, 2010. – С. 5–10. 

Топоров В.Н. Крест // Мифы народов мира. – Москва, 1988. – Т.2. – С. 12–13. 
Торосян В.Г., Дробязко Н.Е. Кризис науки или наука в кризисном социуме? // 
Наука и современность. – 2014. – № 4. – С. 186–190. 

Трубецкой Н. Наследие Чингисхана. – Москва : Аграф, 1999. – 554 с.  



 245

Учение Живой Этики. Агни Йога, 1929. С текстологическим комментарием и 
словарем. – 2-е издание, – Москва : МЦР, 2015. – 600 с. 

Учение Живой Этики. АУМ. 1936.– Москва : МЦР : Фирма БИСАН-ОАЗИС : 
Мастер-Банк, 1996. – 304 с.  

Учение Живой Этики. Беспредельность, 1930. Ч. 1. С текстологическим коммен-
тарием и словарем. – Москва : МЦР, 2009. – 496 с.  

Учение Живой Этики. Беспредельность, 1930. Ч. 2. С текстологическим коммен-
тарием и словарем. – Москва : МЦР, 2010. – 328 с.  

Учение Живой Этики. Братство. Ч. 1. 1937. – Москва : МЦР : Фирма БИСАН-
ОАЗИС : Мастер-Банк, 1996. – 284 с.  

Учение Живой Этики. Братство. Ч. 2. Надземное: Внутренняя жизнь. 1938. –  
Москва : МЦР : Фирма БИСАН-ОАЗИС : Мастер-Банк, 1996. – 432 с.  

Учение Живой Этики. Братство. Ч. 2. Надземное: Внутренняя жизнь (продолже-
ние). 1938.– Москва : МЦР : Фирма БИСАН-ОАЗИС : Мастер-Банк, 1996. – 431 с.  

Учение Живой Этики. Братство. Ч. 2. Надземное: Внутренняя жизнь (окончание). 
1938. – Москва : МЦР : Фирма БИСАН-ОАЗИС : Мастер-Банк, 1997. – 432 с.  

Учение Живой Этики. Знаки Агни Йоги. – Москва : МЦР, 1994. – 413 с. 
Учение Живой Этики. Иерархия, 1931. С текстологическим комментарием и сло-
варем. – Москва : МЦР, 2011. – 384 c. 

Учение Живой Этики. Листы Сада Мории. Кн. 1. Зов. Текстологический коммен-
тарий / Вступительная статья Л.В. Шапошниковой. – 2-е издание. – Москва : 
МЦР, 2015. – 400 с.  

Учение Живой Этики. Листы Сада Мории. Кн. 2. Озарение. – Москва : МЦР, 
2003. – 326 с.  

Учение Живой Этики. Мир Огненный. Ч. 1. 1932–1933. – Москва : МЦР : Фирма 
БИСАН-ОАЗИС : Мастер-Банк, 1995. – 366 с.  

Учение Живой Этики. Мир Огненный. Ч. 2. 1933–1934. – Москва : МЦР : Фирма 
БИСАН-ОАЗИС : Мастер-Банк, 1995. – 306 с.  

Учение Живой Этики. Мир Огненный. Ч. 3. 1934–1935. – Москва : МЦР : Фирма 
БИСАН-ОАЗИС : Мастер-Банк, 1996. – 372 с.  

Учение Живой Этики. Община (Рига), 1926. – 2-е издание. – Москва : МЦР, 2004. – 
328 с.  

Учение Живой Этики. Община (Урга), 1927. – Москва : МЦР, 2004. – 304 с.  
Учение Живой Этики. Сердце, 1932. С текстологическим комментарием и слова-
рем. – 2-е издание. – Москва : МЦР, 2015. – 384 с. 

Флоренский П.А. Об имени Божием // Studia Slavica Hung. – 1988. – Vol. 1/4. –  
С. 40–75. 

Хейдок А. Радуга чудес. – Рига : Виеда, 1994. – 440 с. 
Цыбикдоржиев Доржи. Генерал-майор гоминьдана Ринчин-Доржи Очиров // 

ARD. – 2013. – 5 июня. – URL: http://asiarussia.ru/articles/299/ (дата обращения: 
25.01.2015). 

Чандра Л. Пакт Рериха // 70 лет Пакту Рериха. – Москва : МЦР, 2006. – С. 57–59. 
Чеснов Я.В. Лекции по исторической этнологии. – Москва : Гардарика, 1998. – 400 с.  
Чирятьев М.Н. Естественнонаучные исследования С.Н. Рериха // Культура и вре-
мя. – 2005. – № 2. – С. 10–37. 

Шапошникова Л.В. Австралоиды живут в Индии. – Москва : МЦР, 2017. – 252 с.  
Шапошникова Л.В. Веления Космоса. – Москва : МЦР, 1996. – 144 с.  



 246 

Шапошникова Л.В. Великое путешествие : в 3 кн. Кн. 1. Мастер. – Москва : МЦР : 
Мастер-Банк, 1998а. – 624 с. 

Шапошникова Л.В. Великое путешествие : в 3 кн. Кн. 2. По маршруту Мастера. 
Т. 1. – Москва : МЦР, 1999. – 400 с. 

Шапошникова Л.В. Великое путешествие : в 3 кн. Кн. 2. По маршруту Мастера. 
Т. 2. –Москва : МЦР, 2000. – 544 с. 

Шапошникова Л.В. Великое путешествие : в 3 кн. Кн. 3. Вселенная Мастера. – 
Москва : МЦР, 2005. – 1088 с. 

Шапошникова Л.В. Врата в будущее // Рерих Н.К. Листы дневника : в 3 т. –  
Москва : МЦР, 1995. – Т. 1. – С. 5–32. 

Шапошникова Л.В. Град Светлый. – Москва : МЦР, 1998б. – 192 с. 
Шапошникова Л.В. Дороги джунглей. – Москва : МЦР, 2016. – 368 с. 
Шапошникова Л.В. Земное творчество космической эволюции. – Москва : МЦР : 
Мастер-Банк, 2011. – 952 с. 

Шапошникова Л.В. Исторические и культурные особенности нового космическо-
го мышления // Объединенный научный центр проблем космического мышле-
ния. – Москва, 2005. – С. 5–41. 

Шапошникова Л.В. Книга-предупреждение // Учение Живой Этики. Община. – 
Москва, 1997. – С. 7–45. 

Шапошникова Л.В. Метаисторическая живопись Н.К. Рериха. – Москва : МЦР, 
2013. – 448 с.  

Шапошникова Л.В. Николай Рерих. – Москва : Молодая гвардия, 2024. – 384 с. 
Шапошникова Л.В. Огненное творчество космической эволюции // Рерих Е.И.  
У порога Нового Мира. – Москва, 2000. – С. 5–40. 

Шапошникова Л.В. От Алтая до Гималаев: По маршруту Центрально-Азиатской 
экспедиции Н.К. Рериха : фотоальбом. – Москва : МЦР, 1998в. – 336 с.  

Шапошникова Л.В. Послание грядущей эволюции // Рерих Н.К. Шамбала. – Мо-
сква : МЦР, 1994. – С. 5–24.  

Шапошникова Л.В. Сожжение тьмы. – Москва : МЦР, 2014. – 296 с.  
Шапошникова Л.В. Тернистый путь Красоты. – Москва : МЦР : Мастер-Банк, 

2001. – 416 с.  
Шапошникова Л.В. Ученый, мыслитель, художник. – Москва : МЦР, 2006а. – 192 с. 
Шапошникова Л.В. Философия космической реальности // Листы Сада Мории. 
Книга первая. Зов. – Москва : МЦР : Мастер-Банк, 2003. – С. 5–165.  

Шапошникова Л.В. Этическая философия космической эволюции // Держава Ре-
рихов: статьи и выступления : в 2 т. Т. 1. – Москва : МЦР : Мастер-Банк, 2006б. – 
С. 222–241. 

Шарден Тейяр де. Божественная среда. – Москва : Ренессанс СП, ИВО-СиД, 1992. –
311 с. 

Шишин М.Ю. Ноосфера, культура, культурный ландшафт. – Новосибирск : Изд-
во СО РАН, 2003. – 233 с. 

Шор Ю.М. Культура как переживание. – Санкт-Петербург : С.-Петерб. гумани-
тар.ун-т профсоюзов, 2003. – 218 с. 

Щибря О.Ю. Прецедентный текст как уникальная единица концептосферы текста // 
Культурная жизнь Юга России. – 2011. – № 37(41). – С. 56–58.  

Яковлева Е.С. Фрагменты русской языковой картины мира (модели пространства, 
времени и восприятия). – Москва, 1994. – 343 с. 



247

Японцы вытеснили американскую экспедицию // Рассвет. – 1935. – 20 июня.  
Blue blood, red blood. How does the color of an emotional scene affect visual attention 

and pupil size? / Pilarczyk J., Kuniecki M., Wołoszyn K., Sterna R. // Vision 
Research 171. – 2020. – P. 36–45.  

Ceng Yi Li. New Grasses from Peling Miao, Sujuan Province, China // Journal of the 
Washington Academy of Sciences. – 1938. – N 28. – P. 307. 

Colour Design. Theories and Applications / ed. Janet Best. – Woodhead Publising, 
2012. – 672 p.  

Gallarte Israel Muñoz. The colors of the souls // Plutarch in the religious and philoso-
phical discourse of late antiquity / edited by Lautaro Roig Lanzillotta, Israel Muñoz 
Gallarte. Papers from the XI Congress of the International Plutarch Society held June 
2010. – Danver, 2012. – P. 235–247. – (Ancient Mediterranean and medieval texts 
and contexts ; volume 14). 

Griber Y.A., Mylonas D., Paramei G.V. Objects as culture-specific referents of color 
terms in Russian // Color Research & Application. – 2018. – N 43 (6). – Р. 958–975. – 
URL: https://doi.org/10.1002/col.22280 (дата обращения: 15.05.2023). 

Hanson A.R. What is color? // Colour Design. Theories and Applications / ed. Janet 
Best. – Woodhead Publising, 2012. – P. 3–21. – URL: http://dx.doi.org/10.1016/ 
B978-0-08-101270-3.00001-1 (дата обращения: 20.06.2023). 

Hartberg Yasha M., Wilson D.S. Sacred text as cultural genome: an inheritance mecha-
nism and method for studying cultural evolution // Religion, Brain & Behavior. – 
2017. – N 7. Vol. 3. – P. 178–190. DOI: 10.1080/2153599X.2016.1195766 

Journal of Urusvati Himalayan research Institute. Vol. 1–3. – 1931–1933.  
Kilner W.J. The Human Atmosphere (the Aura). – London : Kegan Paul, Trench, Trub-

ner & Co., Ltd. ; New York : E.P. Dutton & Co., 1920. – 330 p. 
Mikellides B. Colour psychology: The emotional effects of colour perception // Colour 

Design. – 2012. – P. 3–21. – URL: http://dx.doi.org/10.1016/B978-0-08-101270-
3.00001-1 (дата обращения: 24.05.2023). 

Miller K. Mappae mundi. Die altesten Weltkarten. – Stuttgart, 1895–1896. 
Museum Bestows Honor of Manchukuo Emperor // The New York Times. – 1934. – 

27th June.  
Notovich N. La vie inconnue de Jésus Christ. – Paris : Paul Ollendorff, 1894. – 336 c. 
Roerich G. Animal stile among the nomad tribes of Nothern Tibet. – Prague : Seminarium 

Kondakovianum, 1930. – 41 p.  
Roerich G. Studies in the Kalacakra // J. of Urusvati Himalayan Res.Inst. – 1932. – 

Vol. 2. – P. 11–22. 
Roerich G. Tibetian painting. – Paris : Geuthner, 1925. – 95 p. 
Roerich G. Trails to Inmost Asia: Five years of exploration with  Roerich  Central 

Asian Expedition / Preface L. Marin. – New Haven :   University Press, 1931. – 
504 p. 
Roerich N. Adamant. – New York : Corona Mundi, 1922. – 122 p. 
Roerich N. Altai–Himalaya: A Travel Diary. – New York : F.A. Stokes Co., 1929. – 

407 p. 
Roerich N. Himavat: Diary Leaves. – Allahabad : Kitabistan, 1946. – 349 p. 
Roerich N. Shambala. – New York : Stokes, 1930. – 316 p. 
Roerich N. The new Banner of Peace // The Rosicrucian Digest. – 1933. – November.  



 248 

Sutton T.M., Altarriba, J. Color associations to emotion and emotion-laden words:  
A collection of norms for stimulus construction and selection // Behavior Research 
Methods. – 2016. – N 48(2). – Р. 686–728. – URL: https://doi.org/10.3758/s13428-
015-0598-8 (дата обращения: 26.05.2023). 

Unifying research on colour and emotion: Time for a cross-cultural survey on emotion 
associations with colour terms / Mohr C., Jonauskaite D., Dan-Glauser E.S., Uuskula M., 
Dael N. // Progress in colour studies: Cognition, language, and beyond / L.W. Mac-
Donald, C.P. Biggam, & G.V. Paramei (Eds.) – Amsterdam : John Benjamins Pub-
lishing Company, 2018. – Р. 209–222. – URL: https://doi.org/10.1075/z.217.11moh 
(дата обращения: 25.05.2023). 

What color do you feel? Color choices are driven by mood / Jonauskaite D., Althaus B., 
Dael N., Dan-Glauser E., Mohr C. // Color Research & Application. – 2019. –  
N 44(2). – Р. 272–284. URL: https://doi.org/10.1002/col.22327 (дата обращения: 
23.04.2023). 



 249

 
 
 
 
 
 
 
 

Архивные материалы 
 

Александр I – Н.К. Рериху. Письмо от 30.09.1930 // Отдел рукописей (ОР) МЦР. 
Ф.1. Оп. 5-1. № 212. Л.2.  

Александр I – Н.К. Рериху. Телеграмма от 25.04.1932 // ОР МЦР. Ф.1. Оп. 5-1.  
№ 212. Л.5. 

Вырезка из японской газеты. [Май 1934] / Amherst Centre for Russian Culture.  
Roerich collection. Box 3, folder 70. Пер. с яп. Ю. Минаковой. 

Грамматчиков Н.В. О Н.К. // ОР МЦР. Ф. 1. Оп. 2. Д. № 190.  
Грант Ф. Письма Е.И. Рерих // ОР МЦР. Ф. 1. Оп. 5-2. Д. № 209.  
Грант Ф. Письма Н.К. Рериху // ОР МЦР. Ф. 1 Оп. 5-1. Д. № 296. 
Лихтман (Фосдик) З.Г. Дневник // Архив Музея Николая Рериха в Нью-Йорке. 
Лихтман (Фосдик) З.Г. Письма Е.И. и Н.К. Рерихам // ОР МЦР. № 2227.  
Лихтман (Фосдик) З.Г. Письма Н.К. Рериху. 1934–1935 гг. // Архив Музея Нико-
лая Рериха в Нью-Йорке. 

Лихтман Э. Письмо Ф.Д. Рузвельту от 04.03.1943. Копии из архива Рузвельта // 
Frances R. Grant Papers. Special Collections and University Archives, Rutgers  
University Libraries. Box 15, folder 25. 

Лихтман Э. Письмо Ф.Д. Рузвельту от 29.04.1942. Копии из архива Рузвельта // 
Frances R. Grant Papers. Special Collections and University Archives, Rutgers  
University Libraries. Box 15, folder 25. 

Маггофин Р. Письма Н.К. Рериху // ОР МЦР. №5257. Л.3. 
Макмиллан К. Письмо Н.А. Райерсону от 17.08.1934 // ОР МЦР. Ф. 1. Оп. 7.  
Д. № 277.  

Макмиллан Х.К. Письмо Н.А. Райерсону от 20.07.1934 // ОР МЦР. Ф.1. Оп. 4.  
Д. № 448. 

Материалы Третьей конференции Пакта Рериха // ОР МЦР. № 8753.  
Москов Е.А. Письмо Е.И. Рерих // ОР МЦР. №1498. Л. 1. 
Отчет Специального комитета Совета Пан-Американского союза о Пакте Рериха / 
Материалы Третьей конференции Пакта Рериха // ОР МЦР. № 8753.  

Официальное письмо Госдепартамента США от 5 июля 1934 г. // ОР МЦР, Ф. 1. 
Оп. 4. Д. № 384. 

Очиров Р. Расписки от 13.12.1934, 26.01.35, 26.01.1935 // ОР МЦР. Ф. 1. Оп. 4.  
Д. №411. Л. 6, 8, 9. 

Переписка Г. Уоллеса и К. Холла // Отдел рукописей МЦР. Ф. 1. Оп. 4. № 10986.  
Райерсон Н.А. Письмо генеральному консулу США в Токио от 5.05.1934 //  
ОР МЦР. Ф. 1. Оп. 4. Д. № 450. 



 250 

Результаты Третьей Международной Конвенции Пакта и Знамени Мира Рериха // 
ОР МЦР. Ф. 1. Оп. 4. № 3535. 

Рерих В.К. Письмо неизвестному лицу от 27.01.1935 // ОР МЦР. Ф.1. Оп. 4.  
Д. № 485. Л. 1. 

Рерих Е.И. Письмо американским сотрудникам от 02.01.1935 // Архив Музея Ни-
колая Рериха в Нью-Йорке. В экземпляре письма, хранящемся в ОР МЦР, 
окончание фразы вычеркнуто и потому не опубликовано. 

Рерих Н.К. [Основные события Маньчжурской экспедиции] // ОР МЦР. Ф. 1.  
Оп. 4. Д. № 525. Л. 1.  

Рерих Н.К. Письма американским сотрудникам // ОР МЦР. Ф. 1. Оп. 5-1.  
Д. № 190. 

Рерих Н.К. Письма американским сотрудникам // ОР МЦР. Ф. 1. Оп. 5-1.  
Д. № 161.  

Рерих Н.К. Письмо американским сотрудникам от 26.11.1934 // Архив Музея Ре-
риха в Нью-Йорке. 

Рерих Н.К. Письмо в Департамент сельского хозяйства США от 28.08.35 //  
ОР МЦР. Ф. 1. Оп. 4. Д. № 483.  

Рерих Н.К. Письмо Комитету «Утверждения» от 27.08.1935 // Архив Музея Рери-
ха в Нью-Йорке. 

Таубе М.А. Письма Н.К. Рериху // ОР МЦР. Ф. 1. Оп. 4. № 8075.  
Телеграмма Л. Хорша Е.И. Рерих от 9.06.1935 // ОР МЦР. Ф. 1. Оп. 5-2. Д. № 412. 
Уоллес Г. Письма // ОР МЦР. Ф. 1. Оп. 4. Д. № 377.  
Экспедиция Н.К. Рериха в 1934–1935 годах. По воспоминаниям участника экспе-
диции Н.В. Грамматчикова. Запись беседы А. Анненко // ОР МЦР. Ф. 1. Оп. 4. 
Д. № 72.  

Эйнштейн А. Письмо от 30.10.1933 // Отдел рукописей МЦР. Ф.1. Оп. 4. № 7183. 
Л. 5. 

Amherst Centre for Russian Culture (ACRC). Roerich collection. Box 3, Box 4. 
Beluha Corporation [business project]. 1924 // Amherst Centre for Russian Culture. 

Roerich collection. Box 4. 
Bressman Earl Norman. Letter to K. Bernett // NARA in Washington, DC. Records 

Relating to the Roerich Expedition, compiled 1934–1937. ARC Identifier 1616665 / 
MLR Number PI66 18. Series from Record Group 54: Records of the Bureau of Plant 
Industry, Soils, and Agricultural Engineering, 1853 – 1977. Bох 2. 

Faymonville Philip Ries. Letter 20.08.1935 // National Archive in Washington, DC. 
Records Relating to the Roerich Expedition, compiled 1934–1937. ARC Identifier 
1616665 / MLR Number PI66 18. Series from Record Group 54: Records of the Bu-
reau of Plant Industry, Soils, and Agricultural Engineering, 1853–1977. Bох 2. 

Frances R. Grant Papers // Special Collections and University Archives, Rutgers Uni-
versity Libraries. Box. 14. Fail 74.  

Frances R. Grant Papers // Special Collections and University Archives, Rutgers Uni-
versity Libraries. Box 15. Fail 56. 

Frances R. Grant Papers // Special Collections and University Archives, Rutgers Uni-
versity Libraries. Box. 14. Fail 82.  

Frances R. Grant Papers // Special Collections and University Archives, Rutgers Uni-
versity Libraries. Box 14. Fail 78. 



 251

[Horch L.] Special Memo // Amherst Centre for Russian Culture. Roerich collection. 
Box 3, folder 1. 

Hull Cordell. Telegramm. 05.02.1936 // NARA in Washington, DC. Records Relating 
to the Roerich Expedition, compiled 1934–1937. ARC Identifier 1616665 / MLR 
Number PI66 18. Series from Record Group 54: Records of the Bureau of Plant In-
dustry, Soils, and Agricultural Engineering, 1853–1977. Bох 2. File «Correspon-
dence 16.03.1934–15.08.1935». 

Memorandum for General Watson. 23.08.1940. Копии из архива Рузвельта // Frances 
R. Grant Papers. Special Collections and University Archives, Rutgers University 
Libraries. Box 15, folder 21. 

Phillips. Telegramm. 01.06.1934 // NARA in Washington, DC. Records Relating to the 
Roerich Expedition, compiled 1934–1937. ARC Identifier 1616665 / MLR Number 
PI66 18. Series from Record Group 54: Records of the Bureau of Plant Industry, 
Soils, and Agricultural Engineering, 1853–1977. Bох 2. 

[Roerich G.] Activity report for the period May-June 1934 // NARA in Washington, 
DC. Records Relating to the Roerich Expedition, compiled 1934–1937. ARC Identi-
fier 1616665 / MLR Number PI66 18. Series from Record Group 54: Records of the 
Bureau of Plant Industry, Soils, and Agricultural Engineering, 1853–1977. Bох 2. 
File «Correspondence 16.02.1934–15.08.1935». 

Roerich N. Letter to H. Wallas 1.10.1934 // NARA in Washington, DC. Records Relat-
ing to the Roerich Expedition, compiled 1934–1937. ARC Identifier 1616665 / MLR 
Number PI66 18. Series from Record Group 54: Records of the Bureau of Plant In-
dustry, Soils, and Agricultural Engineering, 1853–1977. Bох 3. 

Two-year grass exploration ended; government now testing hundred of plants (Press 
release). 27.09.1935 // NARA in Washington, DC. Records Relating to the Roerich 
Expedition, compiled 1934–1937. ARC Identifier 1616665 / MLR Number PI66 18. 
Series from Record Group 54: Records of the Bureau of Plant Industry, Soils, and 
Agricultural Engineering, 1853–1977. Bох 1. Folder 1. 

Walker S. The New Deal, The Guru, and Grass: The Roerich Expedition to Asia, 1934–
1936 // ОР МЦР. Ф. 1. Оп. 4. Д. № 528. Л. 14. 



 252 

 
 

Н.К. Рерих. Чикаго. 1921 



 253

  
Елена Ивановна и Николай Константинович Рерихи. 1903–1904 

 



 254 

 
 

Е.И. Рерих. 1930-е 



 255

 
 

Н.К. Рерих. Мадонна Орифламма. 1932 



 256 

 
 

Почтовая открытка «Выставка исторических городов» Брюгге. 
1932 



 257

 
 

Н.К. Рерих. Pax Cultura. 1931 
 
 

 
 

Н.К. Рерих. Святая Покровительница (Sancta Protectrix). 1933 



 258 

 
 

Подписание Пакта Рериха в присутствии  
президента США Ф. Рузвельта в Белом доме. 15 апреля 1935 г. 

 



 259

 
 

Карта Центрально-Азиатской экспедиции Н.К. Рериха. 1924–1928 



 260 

 
 

Е.И. Рерих и Ю.Н. Рерих в Центрально-Азиатской экспедиции 



 261

 
 

Н.К. Рерих в Центрально-Азиатской экспедиции 



 262 

 
 

Н.К. Рерих. Знамя Грядущего. 1925 
 

 
 

Н.К. Рерих. Тангла. 1945 



 263

 

 
 
Карта Маньчжурской экспедиции. National Archive in Washington, 

DC. Records Relating to the Roerich Expedition, compiled 1934 – 1937 



 264 

 
 

Н.К. Рерих в Маньчжурской экспедиции 
 
 
 

 
 

Н.К. Рерих. Майтрейя. 1932 



 265

 
 

Н.К. Рерих. Майтрейя Победитель. 1927 
 
 

 
 

Н.К. Рерих. Нагарджуна – победитель Змия. 1927 



 266 

 
 

Н.К. Рерих. Христос в пустыне. 1933 



 267

  
Н.К. Рерих. Скалы Лахуля (Знаки Гесэра). 1935 

 

  
Н.К. Рерих. Великий Дух Гималаев. 1934 



 268 

 
 

Н.К. Рерих. Ледяной сфинкс. 1938 
 
 

 
 

Н.К. Рерих. Розовые горы. 1933 



 269

 
 

Н.К. Рерих. Гималаи [Кающиеся льды] 
 
 

 
 

Н.К. Рерих. Сергиева Пустынь. 1936 



 270 

 
 

Н.К. Рерих. Сергиева Пустынь. 1933 
 
 

 
 

Н.К. Рерих. И мы открываем врата. 1922 



 271

 
 

Н.К. Рерих. Сергий Радонежский. 1932 
 



 
 
 
 
 

О.А. Лавренова 

 
НИКОЛАЙ РЕРИХ: 
ПУТЬ К ВЕРШИНАМ  

 
На обложке: С.Н. Рерих. Портрет Н.К. Рериха, 1938 г.,  

взято из открытых источников Интернета:  
URL: gallery.facets.ru/show.php?id=2260&setSize=8 

 
Все фото и репродукции взяты  

из открытых источников Интернета 
 
 

Оформление обложки С.И. Евстигнеев 
Техническое редактирование  

и компьютерная верстка Л.Н. Синякова 
Корректор В.И. Чеботарева 

 
 

Подписано к печати 26 / VII – 2024 г. 
Формат 60х84/16  Бум. офсетная № 1  
Усл. печ. л. 15,7     Уч.-изд. л. 14,8 

Тираж 300 (1–100 экз. – 1-й завод)     Заказ №  
 

Институт научной информации  
по общественным наукам Росcийской академии наук  

Нахимовский проспект, д. 51/21, Москва, 117418 
 
 

Отдел печати и распространения изданий 
Тел.: +7 (925) 517-36-91 

e-mail: inion-print@mail.ru 
 
 

Отпечатано в типографии  
АО «Т8 Издательские Технологии», 

109316, г. Москва, Волгоградский проспект, 
д. 42, корп. 5, к. 6 


