
 

 1 

 

ИНСТИТУТ НАУЧНОЙ ИНФОРМАЦИИ ПО ОБЩЕСТВЕННЫМ НАУКАМ 
РОССИЙСКОЙ АКАДЕМИИ НАУК 

(ИНИОН РАН) 

 
 

С О Ц И А Л Ь Н Ы Е  
И  

Г У М А Н И Т А Р Н Ы Е  Н А У К И  

 
О Т Е Ч Е С Т В Е Н Н А Я  И  З А Р У Б Е Ж Н А Я  

Л И Т Е Р А Т У Р А  
 

ИНФОРМАЦИОННО-АНАЛИТИЧЕСКИЙ ЖУРНАЛ 
 

СЕРИЯ 3 
 

ФИЛОСОФИЯ 

 
 2024 – 4  

 
 
Издается с 1991 года 
Выходит 4 раза в год 
индекс серии 3.2 
 
  

 
 
 

 



2 

Учредитель 
Институт научной информации 

по общественным наукам 
Российской академии наук 

Редакционная коллегия серии «Философия» 

С.В. Мельник – д-р филос. наук, главный редактор (ИНИОН РАН), 
Д.В. Ефременко – д-р полит. наук (ИНИОН РАН, зам. директора 
по научной работе), К.М. Антонов – д-р филос. наук (ПСТГУ), 
В.Г. Буданов – д-р филос. наук (ИФ РАН), В.В. Винокуров – д-р 
филос. наук (МГУ), О.А. Ефремов – канд. филос. наук (МГУ), 
О.А. Жукова – д-р филос. наук (НИУ ВШЭ), Ю.А. Кимелев – д-р 
филос. наук (ИНИОН РАН), Д.П. Козолупенко – д-р филос. наук 
(МГУ), А.П. Козырев – канд. филос. наук (МГУ), О.В. Кулешова – 
канд. филол. наук (ИНИОН РАН), В.Д. Лаза – д-р филос. наук 
(МГЛУ), О.В. Летов – канд. филос. наук (ИНИОН РАН), 
М.М. Мчедлова – д-р полит. наук (РУДН, Институт социологии 
ФНИСЦ РАН), Н.Л. Полякова – д-р социол. наук, канд. филос. 
наук (МГУ), С.В. Погорельская – канд. полит. наук (ИНИОН 
РАН), В.А. Яковлев – д-р филос. наук (МГУ) 

Редактор-составитель – канд. филос. наук А.И. Криман 

Регистрационное свидетельство ПИ № ФС 77-80874 от 21.04.2021 

Информационно-аналитический журнал «Социальные и гумани-
тарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Серия 3. Филосо-
фия = Social Sciences and Humanities. Domestic and Foreign Literature. Series 
3: Philosophy» включен в Российский индекс научного цитирования 
(РИНЦ). 

ISSN 2219-8555 
DOI: 10.31249/rphil/2024.04.00 

© ИНИОН РАН, 2024 



3 

СОДЕРЖАНИЕ 

СОВРЕМЕННАЯ ФИЛОСОФИЯ 

Кимелев Ю.А. Теория исторического знания в аналитической 
философии истории  ....................................................................... 7 

Погорельская С.В. Современный Кант Отфрида Хёффе. Рец. 
на кн.: Хёффе О. Иммануил Кант сегодня: Космополит из 
Кёнигсберга. Жизнь и творчество  .............................................. 19 

Цибизова И.М. Успешный третий путь. Рец. на кн.: Лукас Дж. 
Власть времени: размышления об истории философии  ........... 24 

Цибизова И.М. Возрождение интереса. Рец. на кн.: Ницше и 
антихрист: религия, политика и культура в позднее Новое 
время .............................................................................................. 30 

ФИЛОСОФСКАЯ АНТРОПОЛОГИЯ 
И ФИЛОСОФИЯ КУЛЬТУРЫ 

Глухов С.В. Пережиточные элементы в «Антропологии и 
современности» Фр. Боаса  .......................................................... 36 

Криман А.И. Что такое постгуманизм  и  почему  он  актуален 
сегодня  .......................................................................................... 43 

Григорьева Е.С. Полагалась ли новому человеку новая смерть? 
Рец. на кн.: Соколова А. Новому человеку – новая смерть? 
Похоронная культура раннего СССР  ......................................... 63 

Григорьева Е.С. Есть ли будущее у ностальгии? Рец. на кн.: 
Бойм С. Будущее ностальгии  ...................................................... 72 

ФИЛОСОФИЯ НАУКИ И ТЕХНИКИ 

Звонова Е.Е. Детерминистические представления А.Л. Чижев-
ского с позиций современного научного мировоззрения  ........ 77 

Летов О.В. Проблема постпозитивизма и современная филосо-
фия науки (Обзор)  ........................................................................ 85 



 

 4 

Летов О.В. Современные нетрадиционные концепции филосо-
фии науки (Обзор)  ....................................................................... 93 

Думов А.В. Эпистемические пороки альтернативной медици-
ны. Рец. на кн.: Эрнст Э. Причудливые медицинские идеи… 
и странные люди, изобретшие их  ............................................. 105 

СОЦИАЛЬНАЯ И ПОЛИТИЧЕСКАЯ ФИЛОСОФИЯ 

Пущаев Ю.В. Идеологический ландшафт современной России: 
состояние и проблемы. Часть I (Обзор)  ................................... 119 

Михель Д.В. Теория многополярности. Рец. кн.: Дугин А.Г. 
Теория многополярного мира. Плюриверсум  ......................... 135 

Думов А.В. Методологические проблемы разведывательного 
анализа (Обзор)  .......................................................................... 144 

Криман А.И. Акторно-сетевая теория Б. Латура в контексте 
ухода от антропоцентризма в постгуманизме  ......................... 152 

ФИЛОСОФИЯ РЕЛИГИИ И РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ. 
ТЕОЛОГИЯ 

Антонов К.М. Труды С.С. Аверинцева в контексте истории 
науки о религии советской эпохи  ............................................. 162 

Цибизова И.М. Наука и религия: о пользе сотрудничества  ........ 183 
 



 

 5 

CONTENTS 
 
 
 
 
 

CONTEMPORARY PHILOSOPHY 

Kimelev Yu. A. Theory of History Knowledge in the Analytical 
Philosophy of History  ...................................................................... 7 

Pogorelskaya S.V. Modern Kant by Otfrid Höffe. Book review: 
Höffe O. Immanuel Kant today: A Cosmopolite from Königs-
berg. Life and Art  ........................................................................... 19 

Tsibizova I.M. The Successful Third Way. Review of the book: 
Lucas G. The Ordering of Time: Meditations on the History of 
Philosophy  ...................................................................................... 24 

Tsibizova I.M. Interest Revival. Review of the book: Nietzsche and 
the аntichrist: Religion, Politics, and Culture in Late Modernity  .. 30 

PHILOSOPHICAL ANTHROPOLOGY  
AND PHILOSOPHY OF CULTURE 

Glukhov S.V. Survivals in the “Anthropology and Modern Life” 
by FR. Boas  .................................................................................... 36 

Kriman A.I. What is Posthumanism and Why is it relevant today?  .... 43 
Grigoryeva E.S. Was the New Man Supposed to Die a New Death? 

Book review: Sokolova A. A New Man, a New Death? Funeral 
Culture of the Early USSR  ............................................................. 63 

Grigoryeva E.S. Does Nostalgia have a Future? Book review: 
Boym S. The Future of Nostalgia  .................................................. 72 

PHILOSOPHY OF SCIENCE AND TECHNOLOGY 

Zvonova E.E. Deterministic Ideas of A.L. Chizhevsky from the 
Standpoint of Modern Scientific Worldview .................................. 77 

Letov O.V. The Problem of Postpositivism and Modern Philosophy 
of Science (Review)  ....................................................................... 85 



 

 6 

Letov O.V. Modern Non-Traditional Concepts of Philosophy of 
Science (Review)  ........................................................................... 93 

Dumov A.V. Epistemic Vices of Alternative Medicine. Book re-
view: Ernst E. Bizarre Medical Ideas … and the Strange Man 
Who Invented Them  .................................................................... 105 

SOCIAL AND POLITICAL PHILOSOPHY 

Pushchaev Yu.V. The Ideological Landscape of Modern Russia: 
Status and Problems. Part I  .......................................................... 119 

Mikhel D.V. Theory of the Multipolarity. Book review: 
Dugin A.G. Multipolar World Theory. The Pluriverse  ................ 135 

Dumov A.V. Methodological Problems of Intelligence Analysis 
(Review)  ....................................................................................... 144 

Kriman A.I. B. Latour's Actor-Network Theory in the Context of 
Moving Away from Anthropocentrism in Posthumanism  ........... 152 

PHILOSOPHY OF RELIGION AND RELIGIOUS STUDIES. 
THOLOGY 

Antonov K.M. The Works of S.S. Averintsev in the Context of the 
History of the Science of Religion of the Soviet Era  ................... 162 

Tsibizova I.M. Science and Religion: The Benefits of Cooperation  ... 183 
 



Теория исторического знания в аналитической философии истории 

7 

СОВРЕМЕННАЯ ФИЛОСОФИЯ 

УДК 930.1         DOI: 10.31249/rphil/2024.04.01 
КИМЕЛЕВ Ю.А.∗ ТЕОРИЯ ИСТОРИЧЕСКОГО ЗНАНИЯ В 
АНАЛИТИЧЕСКОЙ ФИЛОСОФИИ ИСТОРИИ  

Аннотация. Статья посвящена анализу актуальной ситуации 
в аналитической философии истории. Преследуется цель опреде-
лить ее основные характеристики. В качестве главной характери-
стики указывается разделение в ее рамках на «историческое объ-
яснение» и «нарративизм». В статье осуществлена реконструкция 
соответствующих теоретических устремлений. 

Ключевые слова: философия истории; аналитическая фило-
софия истории; историческое знание; историческое объяснение; 
нарративизм. 
KIMELEV Yu.A. THEORY OF HISTORY KNOWLEDGE IN THE 
ANALYTICAL PHILOSOPHY OF HISTORY 

Abstract. The article is dedicated to the analysis of the actual 
analytical philosophy of history. At present it’s major characteristic is a 
distinction between “historical expalantion” and “narrativism”. These 
different theoretical strivings are being recontructed in the article. 

Keywords: philosophy of history; analytical philosphy of history; 
historical knowledge; historical explanation; narrativism. 

Для цитирования: Кимелев Ю.А. Теория исторического знания в 
аналитической философии истории // Социальные и гуманитарные науки. 
Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2024. – 
№ 4. – С. 7–18. – DOI: 10.31249/rphil/2024.04.01 

∗ Кимелев Юрий Анатольевич – доктор философских наук, профессор, 
главный научный сотрудник отдела философии Института научной информации 
по общественным наукам РАН. 



Кимелев Ю.А. 

 8 

Введение 

В ХХ в. утвердилось оформившееся еще в XIX в. разделение 
философии истории на два вида. Первый осуществляет философ-
скую тематизацию, исследование и осмысление исторического 
процесса как определенной бытийной сферы, как одного из кон-
текстов существования человека. Такую философию истории, 
наиболее ярко воплощенную в классических образцах (философия 
истории Дж. Вико, И. Гердера, Г. Гегеля, К. Маркса и др.) и имев-
шую преобладание в истории существования этого раздела фило-
софии, принято называть материальной, онтологической или суб-
станциальной философией истории. Второй вид философии 
истории, связанный с осмыслением природы исторического по-
знания, соответственно обозначается (в смысле критицизма в тео-
рии познания) как критическая аналитическая философия истории 
(последнее название распространено в англоязычной литературе 
по философии истории, где большинство работ по эпистемологии 
и методологии исторического познания написано представителями 
аналитической философии). 

В XIX в. начала формироваться и завоевывать признание 
философия истории второго вида. В работах И. Дройзена, в «кри-
тике исторического разума» В. Дильтея, в исследованиях по логике 
исторического познания В. Виндельбанда и Г. Риккерта, в дискус-
сиях по проблемам историзма, в анализах природы исторического 
знания Б. Кроче, Р. Коллингвуда и др. была заложена и развита 
традиция критической философии истории. В 1940–1950-е годы к 
исследованию природы исторического знания подключился целый 
ряд философов, принадлежащих к аналитической традиции 
(У. Уолш, К. Гемпель, М. Мандельбаум, А. Данто, У. Дрей, 
М. Уайт и др.). Эта философия истории стремилась ответить на 
следующий круг вопросов. В чем состоит специфика историческо-
го знания, каковы его связи с донаучным историческим сознанием, 
со смежными социальными и гуманитарными науками? Применя-
ют ли историки общие с другими науками схемы объяснения? Ка-
ково значение ценностных суждений в историческом сознании и 
как наличие таких суждений соотносится с объективностью исто-
рического знания? Существует ли теоретический уровень истори-
ческого знания, или историческая наука ограничивается только 



Теория исторического знания в аналитической философии истории 

 9 

описаниями фактов и событий? Как строится историческое описа-
ние (нарратив)? Можно ли считать, что нарратив заключает в себе 
определенную логику понимания и объяснения? 

Философское изучение условий и возможностей историче-
ского познания в конце XX – начале ХХI в., как и прежде, высту-
пает в двух основных разновидностях. Европейско-континенталь-
ная философия истории эпистемологического типа реализуется в 
продолжающейся дискуссии между философско-трансценден-
тальным, герменевтическими и аналитическими подходами. Ана-
литическая философия истории (другая разновидность) разрабаты-
вает традиционную для нее тематику: природа исторического 
факта; объяснение и понимание; ценностные моменты в историче-
ском познании. 

Определенным приоритетом в настоящее время обладает 
проблематика исторического нарратива, что связано с использова-
нием новых теоретических разработок из других областей анали-
тической философии, в частности проблематики фикционалист-
ского дискурса. 

Вся условность членения современной зарубежной филосо-
фии на континентальную и аналитическую весьма наглядно видна 
в философско-исторической сфере. Условность связана прежде 
всего с процессом взаимопроникновения, который интенсивно 
протекает уже несколько десятилетий. Следует отметить, однако, 
что использование подходов аналитической философии истории в 
европейско-континентальной носит более масштабный характер, 
чем, скажем, использование философско-герменевтических – в 
аналитической философии истории. Вообще правомерно, на наш 
взгляд, говорить о преобладании, причем заметном, аналитической 
философии над континентальной в рамках эпистемологической 
разновидности современного философско-исторического дискурса. 

Сохраняющиеся определенные различия, по нашему мне-
нию, связаны в конечном счете с тем, что континентальная фило-
софия истории эпистемологического образца связана с европейс-
ким историзмом, а аналитическая философия укоренена главным 
образом в традиции аналитической философии, в первую очередь 
в аналитической эпистемологии и философии науки. 



Кимелев Ю.А. 

 10 

Историческое объяснение 

Действительно, значительная часть усилий историков 
направлена на объяснение произошедшего в прошлом. Анализ то-
го, как надлежит осуществлять объяснение, является предметом спо-
ров. 

Точка зрения, согласно которой объяснения в истории явля-
ются или должны быть той же формы, что и объяснения в есте-
ственных науках, была, как известно, наиболее ярко и полно пред-
ставлена Карлом Гемпелем. Тезис К. Гемпеля, ставший известным 
как «модель покрывающего закона», или дедуктивно-номологи-
ческая модель, включает два момента: объяснить событие – значит 
показать его предсказуемость, а чтобы показать предсказуемость 
события, следует показать, что его можно подвести под какой-то 
набор каузальных законов. 

Сильная сторона модели покрывающего закона состоит в 
том, что объяснение должно показать, почему произошло такое 
событие, а не другое. Но это означает, что речь идет о детерми-
нистском объяснении. А данное обстоятельство послужило основ-
ной причиной наиболее сильных возражений против указанной мо-
дели. 

Кроме того, как отмечают критики, если утверждается, что 
такую форму должно принять всякое развернутое объяснение, то 
оказывается, что историки просто не в состоянии или не сумели 
предложить такие объяснения. Следует обратить внимание и на 
возражения другого плана, которые заключаются в указании на то, 
что материал историографии таков, что модель неверна в принципе. 

Одно из возражений этой группы имело особый вес. Оно 
указывает на то, что модель не способна воздать должное уни-
кальности исторических событий. Вместе с тем нельзя отрицать, 
что при всей уникальности исторических событий их следует опи-
сывать в общих терминах, поскольку только так о них вообще 
можно что-то сказать. Соответственно, ссылка на нее не является 
достаточным возражением против модели покрывающего закона. 

Уникальность может представать и как указание на деятель-
ность уникальных индивидов, относительно поведения которых не 
может быть законов. Сомнения проистекают из того, что объясне-
ния в терминах склонностей (диспозиций) несут в себе те же им-



Теория исторического знания в аналитической философии истории 

 11 

пликации законосообразного поведения, какие требуются моделью 
покрывающего закона. 

Историки обычно интересуются не индивидом как таковым, 
а индивидом в той или иной роли. Нет законов, способных объяс-
нить отношения между индивидом и ролью или историческое 
оформление и развитие ролей. Здесь в принципе неприменима мо-
дель покрывающего закона. 

В рамках устремления к историческому объяснению пред-
стает и модель, которую часто называют «рациональной рекон-
струкцией». Центральная идея этой модели – главная задача исто-
рика – заключается в том, чтобы объяснить человеческое действие 
специфически человеческим способом. Историк делает это, когда 
показывает, что определенное действие представляет собой интен-
циональное действие, предпринятое в соответствии с определен-
ными верованиями, которые делали такое действие осмысленным 
для агента, предпринявшего его. 

Действие получает объяснение, когда мы понимаем, почему 
агент решил совершить его. Это, однако, лишь часть объяснения, 
поскольку историков интересует не только то, почему люди дей-
ствовали определенным образом, но и то, были ли действия 
успешными или неудачными. Соответственно, когда установлены 
причины действия и верования агента, их следует подвергнуть 
дальнейшему критическому исследованию, поскольку успех или 
неудача действий зачастую зависят от достоинств или недостатков 
причин и верований, лежащих в их основе. 

Проблематика реализма 

Посылка о существовании прошлых событий является необ-
ходимой предпосылкой исторического дискурса – и историогра-
фического, и философско-исторического. Если не приходится со-
мневаться в существовании прошлых событий, то не исключено, 
что возможно историческое познание, в том числе философско-
историческое (субстанциального вида). 

Проблематика реализма потому имеет столь важное значе-
ние, что только при реалистском понимании исследовательской и 
вообще теоретической работы возможно различение философии 
истории («материального» типа), историографии и литературной 



Кимелев Ю.А. 

 12 

фикциональности. Ведь принципиальное различие между фило-
софско-историческим дискурсом и историографическим дискур-
сом, с одной стороны, и литературной фикцией – с другой базиру-
ется на посылке об объективном «реальном» существовании 
исторических событий. 

Историки обычно занимают реалистские позиции в отноше-
нии исторического знания. Это включает три утверждения: инди-
видуальные события, действия и происшествия действительно 
имели место в прошлом; истинные исторические утверждения яв-
ляются утверждениями о таких происшествиях; такие утвержде-
ния известны потому, что в настоящем имеется достаточно свиде-
тельств о них. Такая позиция обманчиво проста и была оспорена 
применительно к каждой стадии. 

Реализм предполагает, что прошлое, которому привержены 
историки, есть независимое прошлое, т.е. прошлое, наполненное 
событиями, которые имели место независимо от того, будем ли мы 
когда-нибудь знать что-либо о них. Историки видят свою задачу в 
раскрытии содержания прошлого, а не в создании его. 

Такой подход оспаривается, однако, идеалистическим воз-
зрением, оспаривается посредством теории, известной в настоящее 
время как «конструкционизм». В соответствии с конструкционист-
ской позицией историки способны постигать истины о прошлом, 
однако это не прошлое, как мы его обычно понимаем, т.е. незави-
симое прошлое с реальными событиями, ожидающими того, чтобы 
быть обнаруженными. Речь идет о специфическом «историче-
ском» прошлом, которое существует как нечто, что мы конструи-
руем исходя из наличных свидетельств. Соответственно, если бы 
мы стали обладателями новых свидетельств и стали конструиро-
вать по-иному, то изменилось бы не только наше знание, но изме-
нилось бы и само историческое прошлое. 

Идея, что историки раскрывают прошлое, которое суще-
ствовало независимо от нашего знания о нем, отвергается в пользу 
идеи о прошлом, которое существует только как конструкция, 
призванная объяснять наличные свидетельства. 

Конструкционизм, как отмечают его оппоненты, включает 
следующую посылку: если исторические утверждения – это 
утверждения о прошлом, которое мы уже не можем воспринимать, 
т.е. что-то проблематичное в онтологическом статусе прошлого. 



Теория исторического знания в аналитической философии истории 

 13 

Однако это очень сомнительная посылка, поскольку большинство 
видов знания, как повседневного, так и научного, относятся к то-
му, что ненаблюдаемо в настоящее время (скорость света или су-
ществование нейтронов). Если бы дело обстояло так, что утвер-
ждение о чем-то ненаблюдаемом не могло бы быть утверждением 
о независимой реальности, то набор утверждений о том, что мы 
считаем реальными сущностями, должен бы быть заменен набо-
ром утверждений о сконструированных сущностях. 

Нарративизм 

Теория нарратива, или нарративистская теория историческо-
го знания по-прежнему, вот уже несколько десятилетий, находится 
в центре внимания аналитической философии истории. В настоя-
щее время, в особенности за пределами англоязычного мира, эта 
теория нередко обозначается как «англо-саксонская философия 
истории». 

Историки традиционно представляли результаты своих ис-
следований в форме повествования, или нарратива. Несмотря на 
оспаривание роли нарратива, к примеру, эконометристами или 
представителями французской школы анналистов, так же отдаю-
щих предпочтение измерениям и считающих индивидов и события 
относительно поверхностными следствиями глубинных структур и 
процессов (существование которых можно увидеть только со вре-
менем), – нарратив остается наиболее характерным способом 
представления исторического знания и, соответственно, предме-
том оживленных дебатов относительно его эпистемологического 
статуса и онтологических импликаций. 

Освящение истории как академической дисциплины в 
XIX в., идеал объективной и беспристрастной науки, вообще по-
нимание науки в соответствии с позитивистскими и историцист-
скими парадигмами – все это уводило в сторону от сосредоточения 
внимания на нарративной форме, а также от мощной риторической 
традиции, считавшейся до тех пор чем-то необходимым для осво-
ения ремесла историка. Такое господствующее видение истории 
как науки, а также отказ от социальной функции, заключавшейся в 
легитимизации власти – все это побуждало считать повествование 
такой формой изложения результатов исследования, которая не 



Кимелев Ю.А. 

 14 

оказывает воздействия на содержание презентации «фактов». 
Несомненно, одна из заслуг нарративизма в его различных версиях 
состоит в том, что было обращено внимание на форму повествова-
ния и его структуры. Повествование с его структурами считалось 
техникой экспозиции, не оказывающей воздействия на информа-
цию, которая содержится в историографическом тексте. 

Одним из самых известных теоретиков философско-истори-
ческого нарративизма является Хейден Уайт. Позиция, изложен-
ная несколько десятилетий тому назад в его книге «Метаисто-
рия»1, стала важнейшим источником для разработки целого ряда 
подходов аналитической философии истории, прежде всего нарра-
тивизма. И его последние работы, соотносящиеся с такими разра-
ботками, а также с критикой, представляют собой в настоящее 
время одну из наиболее полных и последовательных версий нарра-
тивизма2. 

Исходным моментом для Х. Уайта служит тот бесспорный 
факт, что для специфически исторических дискурсов типичным 
является создание нарративных интерпретаций своего материала. 
Наделение исторических дискурсов письменной формой, их пере-
вод в эту форму порождают специфический объект, историогра-
фический текст, который в свою очередь может стать объектом 
философской, или критической рефлексии. 

Х. Уайт напоминает о том, что наш опыт истории неотделим 
от нашего дискурса относительно истории. Дискурс нужно со-
здать, написать, прежде чем он предстанет как «история». Опыт 
истории предстает многообразно, соответственно многообразию 
дискурсов в историографии. 

Согласно такому подходу, «история» представляет собой не 
просто объект изучения или соотносящееся с ним исследование. 
Это главным образом определенное отношение к «прошлому», 

 
1 Уайт Х. Метаистория. Историческое воображение в Европе XIX века / 

пер. с англ. под ред. Е.Г. Трубиной и В.В. Харитонова. – Екатеринбург: Изд-во 
Уральского ун-та, 2002. – 528 с. 

2 White H. Literaturtheorie und Geschichtsschreibung // Der Sinn des Histor-
ischen. Geschichtsphilosophische Debatten / Nagl-Docekal H. (Hrsg.). – Frankfurt a. 
Main: Fischer, 1996. – S. 67–106; White H. Construcción historica // La comprensión 
del pasado. Escritos sobre filosofia de la historia / Cruz M., Brauer D. (Comps). – Bar-
celona: Herder, 2005. – P. 43–58. 



Теория исторического знания в аналитической философии истории 

 15 

опосредованное тем или иным видом письменного дискурса. По-
скольку исторический дискурс находит выражение в специфичес-
кой форме писания, то необходимо рассмотреть релевантность 
теории литературы для теории и практики историографии. 

Уайт дает краткую характеристику исторического дискурса 
и присущего ему способа познания. Такая характеристика заклю-
чается в указании предпосылок исторического дискурса. Первая 
предпосылка, причем необходимая, – существование прошлого. 
Познаваемость прошлого доказывается тем, что пишутся работы 
об истории. 

Вторая предпосылка. Исторический дискурс не предполага-
ет, что наше познание истории является результатом какого-то 
определенного исследовательского метода. Выбираемые в каче-
стве объекта исследования события, люди, структуры и процессы 
могут исследоваться историческим образом как прошлые, только 
если они становятся предметом специфического исторического пи-
сания. 

Подобная характеристика исторического дискурса не озна-
чает, как подчеркивает Х. Уайт, что прошлые события, личности, 
институты и процессы не существовали в действительности. Не 
означает это также и того, что мы не в состоянии обладать более 
или менее точными сведениями об указанных явлениях. И тем бо-
лее это не означает, что такие сведения нельзя превратить в знание 
посредством методов, применяемых теми или иными «научными» 
дисциплинами. 

Предложенная характеристика призвана указать на то, что 
имеющаяся у нас информация о прошлом и наше знание о про-
шлом можно считать «историческими» лишь в том случае, если 
они становятся темой исторического дискурса. 

Исторический дискурс не создает новой информации о про-
шлом, поскольку он может оформляться только при условии, что 
мы обладаем сведениями о нём. Нельзя говорить и о том, что ис-
торический дискурс дает новые знания о прошлом, поскольку зна-
ние всегда есть результат определенного исследовательского ме-
тода. Что же производит исторический дискурс? Ответ Х. Уайта 
состоит в том, что исторический дискурс дает интерпретации тех 
сведений и тех знаний, которые имеются в распоряжении истори-
ка. А интерпретации могут получать различные формы, от про-



Кимелев Ю.А. 

 16 

стых хроник до высокоабстрактных «философий истории». Общим 
для всех таких форм является обращение к нарративной форме 
изложения, когда наличествует стремление представить явления, с 
которыми они соотносятся, в качестве специфически «историчес-
их» явлений. 

В соответствии с текстуалистской концепцией репрезента-
ции описание представляет собой средство конституировать те или 
иные положения дел в качестве возможных объектов историческо-
го интереса, а также в качестве кандидатов на включение в число 
объектов, достойных того, чтобы быть вписанными в историче-
ский дискурс. Если такой дискурс должен облечься в форму по-
вествования, то объекты, подлежащие репрезентации, должны 
предстать как носители атрибутов историчности и нарративности. 

Историчность того или иного объекта устанавливается по-
средством описания этого объекта в соответствии с правилами 
установления свидетельств, которые приняты в каком-то конкрет-
ном «сообществе историков» определенной эпохи и места. 

По-иному обстоит дело с нарративностью. Нет правил по-
вествования, подобных правилам установления свидетельств (сви-
детельствования). Это связано с тем обстоятельством, что повест-
вование требует, чтобы агенты, события, институты и процессы 
были прежде всего изображены, а не концептуализированы. 

Изображение различных сил, событий и сцен в качестве 
элементов драматических конфликтов и разрешения этих кон-
фликтов – это средство конструирования повествовательных ин-
терпретаций исторических процессов. 

Существует различие между изображением и концептуали-
зацией исторических событий и процессов. Однако, если рассмат-
ривать изображения как операцию, которая производит повество-
вательную репрезентацию, а концептуализацию – как объяснение 
в форме доказательства, то очевидно, что концептуализация всегда 
представляет собой абстракцию от какого-то образа. Когда кон-
струируется какое-то историческое прошлое, то скорее образ 
предшествует понятию, а не наоборот. В этом, по мнению 
Х. Уайта, заключено различие между историей в духе Ранке и фи-
лософией истории в духе Гегеля. 

Логика повествовательной интерпретации мира – будь то 
мира в его прошлом, будь то в его нынешнем состоянии, будь то в 



Теория исторического знания в аналитической философии истории 

17 

отношении между этими состояниями – это «логика образов и 
тропов», заключает Х. Уайт. 

Заключение 

Тема данной работы – философия истории, исследующая 
условия и природу исторического познания. В настоящее время 
философия истории этого вида представляет собой по преимуще-
ству философскую рефлексию относительно реальной практики 
познания прошлого, прежде всего практики академической инсти-
туционализированной исторической науки. Это реальная фило-
софская практика, опирающаяся на мощный институт универси-
тетской историографии. 

Разумеется, при этом речь не идет о сугубо дисциплинарных, 
«технических» методологических разработках. Это дело самой ис-
ториографии. Философия истории обращается, главным образом, к 
философско-эпистемологическим аспектам теоретического позна-
ния прошлого. В связи с чем можно утверждать, что фактически 
речь идет о «метатеории» истории. 

В статье преследовалась цель представить основные харак-
теристики актуальной ситуации в аналитической философии исто-
рии. В качестве главной характеристики было указано разделение 
исследовательских устремлений в ее рамках на проблемные ком-
плексы «историческое объяснение» и «нарративизм». Наряду с 
антитетическими моментами были отмечены и пути возможных 
синтезов. 

В целом анализ показывает, что аналитическая философия 
истории, сосредоточившись на тематизации и постижении истори-
ческого знания, демонстрирует высокую и перспективную продук-
тивность. 

Список литературы 

1. Кимелев Ю.А. Философия истории. Системно-исторический очерк // Филосо-
фия истории: антология / сост., ред. Кимелев Ю.М. – Москва: Аспект-пресс,
1995. – С. 3–29.

2. Кимелев Ю.А., Полякова Н.Л. Концепция общества Юргена Хабермаса // Со-
временные социологические теории общества. – Москва: ИНИОН РАН,
1996. – С. 3–24.



Кимелев Ю.А. 

 18 

3. Кимелев Ю.А., Полякова Н.Л. Теория общества Энтони Гидденса // Совре-
менные социологические теории общества. – Москва: ИНИОН РАН, 1996. – 
С. 23–43. 

4. Кимелев Ю.А., Полякова Н.Л. Социологические теории модерна, радикализи-
рованного модерна и постмодерна. – Москва: ИНИОН РАН, 1996. – 492 с. 

5. Кимелев Ю.А. «Субъект» и «субъективность» в современной западной соци-
альной философии. – Москва: ИНИОН РАН, 2006. – 95 с. 

6. Кимелев Ю.А. Западная философская антропология на рубеже XX–XXI вв. – 
Москва: ИНИОН РАН, 2007. – 76 с. 

7. Уайт Х. Метаистория. Историческое воображение в Европе XIX века / пер. с 
англ. под ред. Е.Г. Трубиной, В.В. Харитонова. – Екатеринбург: Изд-во 
Уральского ун-та, 2002. – 528 с. 

8. Pompa L. Philosophy of history // The Blackwell companion to philosophy / Ed. By 
Bunnin N., Tsui-James E.P. – Oxford: Blackwell, 2003. – P. 428–452. 

9. White H. Literaturtheorie und Geschichtsschreibung // Der Sinn des Historischen. 
Geschichtsphilosophische Debatten / Nagl-Docekal H. (Hrsg.). – Frankfurt a. Main: 
Fischer, 1996. – S. 67–106. 

10. White H. Construcción historica // La comprensión del pasado. Escritos sobre 
filosofia de la historia / Cruz M., Brauer D. (Comps). – Barcelona: Herder, 2005. – 
P. 43. 

 



Рец. на кн.: Хёффе О. Иммануил Кант сегодня:  
космополит из Кёнигсберга. Жизнь и творчество 

19 

УДК 141.3         DOI: 10.31249/rphil/2024.04.02 
ПОГОРЕЛЬСКАЯ С.В.∗ СОВРЕМЕННЫЙ КАНТ ОТФРИДА 
ХЁФФЕ. Рец. на кн.: ХЁФФЕ О. ИММАНУИЛ КАНТ СЕГОДНЯ: 
КОСМОПОЛИТ ИЗ КЁНИГСБЕРГА. ЖИЗНЬ И ТВОРЧЕСТВО  

Аннотация. Отфрид Хёффе, известный немецкий философ, 
обращаясь к современным аспектам исследований творчества Кан-
та, в очередной раз вынужден полемизировать с теоретиками но-
вых мультидисциплинарных направлений, атакующих Канта с 
точки зрения политкорректности, приписывающих ему расизм и 
враждебность к ЛГБТ и предлагающих исключить его из всемир-
ного философского наследия. Абсурдным, но необычайно настой-
чивым требованиям, звучащим в основном из англо-американского 
пространства, Отфрид Хёффе дает в своей книге аргументирован-
ную отповедь. Он также обращается и к другим, актуальным для 
сегодняшнего дня, положениям творчества философа, опередив-
шего свое время. Книга издана в преддверии 300-го юбилея Канта 
и имеет своей целью популяризировать его творчество и показать 
его актуальность для современности. 

Ключевые слова: Иммануил Кант; расизм; космополитизм; 
классическая немецкая философия. 
POGORELSKAYA S.V. MODERN KANT BY OTFRID HÖFFE. 
BOOK REVIEW: HÖFFE O. IMMANUEL KANT TODAY: A COS-
MOPOLITE FROM KÖNIGSBERG. LIFE AND ART 

Abstract. Otfried Hoeffe, a well-known German philosopher, 
addressing the modern aspects of Kant's research, is forced to polemize 

∗ Погорельская Светлана Вадимовна – кандидат политических наук, док-
тор философии Боннского университета, старший научный сотрудник отдела 
философии ИНИОН РАН; pogorels@mail.ru 

mailto:pogorels@mail.ru


Погорельская С.В. 

 20 

with theorists of new multidisciplinary directions. They attack Kant 
from the point of view of political correctness, attribute racism and 
hostility to LGBT people to him and propose to exclude him from the 
world philosophical heritage. In his book, Otfried Hoeffe gives a 
reasoned rebuke to these absurd demands, which sound mainly from the 
Anglo-American space. He also refers to other relevant provisions of 
the philosopher's work. The book was published on the eve of Kant's 
300 th anniversary and aims to popularize his work and show its rele-
vance to modernity. 

Keywords: Immanuel Kant; racism; cosmopolitanism; classical 
German philosophy. 

Для цитирования: Погорельская С.В. Современный Кант Отфрида 
Хёффе. Рец. на кн.: Хёффе О. Иммануил Кант сегодня: космополит из 
Кёнигсберга. Жизнь и творчество // Социальные и гуманитарные науки. 
Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – Москва, 
2024. – № 4. – С. 19–23. Рец. на кн.: Höffe O. Immanuel Kant heute: der 
Weltbürger aus Königsberg; Leben und Werk. – Wiesbaden, 2023. – 396 S. – 
DOI: 10.31249/rphil/2024.04.02 

 
Отфрид Хёффе, немецкий философ, руководитель Центра 

политической философии университета Тюбингена, широко изве-
стен не только в консервативных кругах, к которым он принадле-
жит по убеждениям, но и в университетском мире, поскольку по-
мимо исследований в сфере этики, социальной философии и 
философии права он является одним из немногих, целенаправлен-
но работающих с классикой, входящей в университетский курс, 
разъясняя ее для современного читателя. Хёффе является издате-
лем популярной у студентов и преподавателей серии «Изложить 
классику», в которой труды известных классических мыслителей 
публикуются с комментариями и разъяснениями современных фи-
лософов. К Иммануилу Канту, которого философ очень любит и 
ценит и о котором написал уже немало исследований, у него осо-
бое отношение – он видит свою задачу в том, чтобы не просто по-
пуляризировать, но и защитить от несправедливой критики по-
следних лет и показать его актуальность в наши дни. 

В рецензируемой работе, изданной к 300-летию со дня рож-
дения Канта, автор обращается ко всему творчеству философа под 



Рец. на кн.: Хёффе О. Иммануил Кант сегодня:  
космополит из Кёнигсберга. Жизнь и творчество 

 21 

призмой его всемирности. Он уверен: актуальность Канта заклю-
чается в его универсальности и в его космополитизме, причем этот 
космополитизм понимается не как оторванность от корней, а как 
способность мыслить общие, приемлемые для всех, независимо от 
происхождения, ценности. Кант был гражданином мира и убеж-
денным демократом, а его философия, которую он изложил с 
большой полнотой и глубиной аргументов, в свою очередь, полу-
чила признание во всем мире именно потому, что она понятна во 
всех культурах, что делает его одним из самых важных мыслите-
лей среди всех философов. 

Однако чтобы доказать это, Отфриду Хёффе приходится по-
лемизировать с «исследователями», которые уже несколько лет 
пытаются убедить научное сообщество и студенчество в «расиз-
ме» Канта, и не только в нем, но еще и во враждебности его к 
ЛГБТ. На сегодняшний день такие обвинения – это своего рода 
политическая статья, а судьба осужденных по ней мыслителей – 
быть историфицированными, задвинутыми в темный угол темных 
времен, быть исключенными из современного философского про-
цесса. 

Для российского читателя любая попытка измерять филосо-
фов прошлого критериями современной западной политкоррект-
ности выглядит как анекдотическая попытка «натянуть сову на 
глобус». Однако именно в этом видели свою задачу современные 
ниспровергатели «белой» мысли, оценивающие эту мысль с точки 
зрения расовой принадлежности самого мыслителя и с точки зре-
ния того, что он сам говорил о расах, и в силу этого считающие 
универсализм Канта «колониалистским». 

Позиция Хёффе в этой полемике четкая. Колониалистским 
Кант не является уже потому, что его философская мысль призна-
на во всем мире, а его размышления о расах и гендере, обуслов-
ленные дискуссиями его времени, не имеют совершенно никакого 
значения для ядра его философии, не определяют его философ-
скую систему и его взгляды и поэтому могут, конечно, быть изу-
чаемыми (если это кому-то интересно), но, в силу своей незначи-
тельности, не могут быть возведены на уровень основных 
характеристик его философии, как это сейчас пытаются делать 
теоретики «постколониальных исследований». Достойные (на со-
временный взгляд) критики «отдельные пассажи» находятся дале-



Погорельская С.В. 

 22 

ко за пределами его «основных произведений», считает Хёфе. 
«Называть Канта расистом в том смысле, который в наше время 
влечет за собой последствия, и хуже того, считать его одним из 
основоположников современного расизма, это абсолютно ложный 
путь» (с. 306). 

Исходя из этого, Хёффе призывает читателя воспринять 
Канта непредвзято, позволить ему просто подействовать на себя, 
понять, что это философ, который позволяет человеку поверить в 
собственную способность к самостоятельному мышлению. При-
чем, начать знакомство лучше всего с его биографии (с нее Хёффе 
и начинает в первой части книги «Личность как образец», с. 19–
52). Основная часть книги состоит из трех разделов, озаглавлен-
ных тремя кардинальными вопросами Канта, сформулированными 
им в «Критике чистого разума»: «Что я могу знать?» (теоретиче-
ская философия, с. 55–141), «Что я должен делать?» (мораль и 
право, с. 143–249), и «На что я смею надеяться» (история, высшее 
благо, религия, с. 251–297). Эти вопросы, как считал сам мысли-
тель, объединяли все интересы его разума. Однако впоследствии 
они были дополнены резюмирующим вопросом – «Что есть чело-
век?». Этому вопросу у Хёффе посвящен следующий, четвертый 
раздел. В заключение, в пятом разделе «Целевое мышление» он 
предлагает восстановить этот потерянный ныне образ мышления. 

Все вышеназванные части подразделяются на небольшие 
главы, посвященные более узким темам. Для примера: трактат 
«О вечном мире» встроен во второй раздел «Что я должен делать», 
где для него выделена восьмая глава, в свою очередь поделенная 
на параграфы «Образец политического мыслителя», «Какая веч-
ность подразумевается в “О вечном мире”?», «Государство», 
«Объединенные нации или всемирная республика?», «Является ли 
каждая гуманитарная интервенция нарушением права?», «Все ли 
республики и демократии миролюбивы?» и «Право посещения, не 
право гостя». 

Работа располагает небольшим списком литературы (с. 387–
390) и предметным регистром (с. 319–396). 

Автору в дискуссиях, в провокационных вопросах удалось 
достичь своей цели – «осовременить» Канта и его философию и 
доказать, что универсальность его мысли позволяет встроить ее в 
собственное мышление, избавясь при этом от того навязчивого 



Рец. на кн.: Хёффе О. Иммануил Кант сегодня:  
космополит из Кёнигсберга. Жизнь и творчество 

 23 

морализаторства, которое определяет нынешний духовный дис-
курс. Работа написана легко, для ее чтения не требуется предвари-
тельных знаний философии Канта. Она может быть рекомендована 
не только студентам и преподавателям, но и всем, кто интересует-
ся Кантом и хочет его понять. 
 



Цибизова И.М. 

 24 

УДК 1(091)                                           DOI: 10.31249/rphil/2024.04.03 
ЦИБИЗОВА И.М.∗ УСПЕШНЫЙ ТРЕТИЙ ПУТЬ. Рец. на кн.:  
ЛУКАС Дж. ВЛАСТЬ ВРЕМЕНИ: РАЗМЫШЛЕНИЯ ОБ ИСТО-
РИИ ФИЛОСОФИИ  

Аннотация. Новая книга Дж. Лукаса стала прекрасной ил-
люстрацией того, как можно одновременно заниматься историей 
философии и развивать саму эту дисциплину, вопреки многочис-
ленным течениям, утверждающим ее ненужность и устарелость. 

Ключевые слова: Анаксимандр; античная философия; исто-
рия философии; логика; метафизика; позитивизм; Просвещение. 
TSIBIZOVA I.M. THE SUCCESSFUL THIRD WAY. REVIEW OF 
THE BOOK: LUCAS G. THE ORDERING OF TIME: MEDITA-
TIONS ON THE HISTORY OF PHILOSOPHY 

Abstract. J. Lucas's new book has become an excellent illustra-
tion of how one can simultaneously study the history of philosophy and 
develop this discipline itself, despite numerous trends that assert its 
uselessness and obsolescence. 

Keywords: Anaximander; ancient philosophy; Enlightenment; 
history of philosophy; logics; metaphysics; positivism. 

Для цитирования: Цибизова И.М. Успешный третий путь [Рецен-
зия] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная 
литература. Сер. 3: Философия. – 2024. – № 4. – С. 24–29. Рец. на кн.: 
Lucas G. The Ordering of Time: Meditations on the History of Philosophy. – 
Edinburgh: Edinburgh Univ. press, 2020. – 180 p. – DOI: 
10.31249/rphil/2024.04.03 

 
∗ Цибизова Ирина Михайловна – кандидат исторических наук, научный 

сотрудник отдела философии ИНИОН РАН; itsibizova@mail.ru 



Рец. на кн.: Лукас Дж. Власть времени:  
размышления об истории философии 

 25 

Полемизируя с У.В. Куайном, разделившим философов на 
тех, кто просто изучает историю философии, и тех, кто ее творит, 
Джордж Лукас в своей новой книге успешно показал, что филосо-
фию можно развивать через вовлечение в ее историю (с. 8). 

По собственному признанию, черпавший источники вдохно-
вения из лекций и семинаров Национального фонда гуманитарных 
наук США и общения с А. Макинтайром, С.Д. Линном, М. Нус-
сбаум, А. Данто и другими (c. VII), Дж. Лукас задумал свое произ-
ведение как явное отклонение от современного философского 
мейнстрима, не сделав его ни этно-, ни лого-, ни фалоцентричным 
или как-то иначе заточенным на эго, как это ныне модно. Не сле-
дует искать в книге ни «культурной критики философии», ни атаку 
на модусы философской аргументации, ни следования декон-
структивистскому проекту Ж. Деррида, ни идиосинкразии в про-
чтении, ни неоортодоксии (с. 1). Именно этим она и хороша в сво-
их попытках дать ответы на вопросы, что такое история 
философии и какое значение она имеет для философа. 
Дж.Д. Уильямс подчеркивает то обстоятельство, что Лукас назвал 
свой метод «рефлексивной встречей с историей» (или «вовлечения 
в историю»), в ходе чего каждая проблема находит свой ответ, но 
он никогда не становится догмой [2, p. 150]. 

Название книги взято со ссылкой на Анаксимандра и обеща-
ет обзор всей философской традиции. По мнению Лукаса, этот 
древний мыслитель впервые правомочно усомнился в неостанови-
мости прогресса мысли, диктуемого безжалостным ходом време-
ни. Отсюда следует одна из основных проблем современной за-
падной философской науки: правомочно ли противопоставлять 
древнюю философию и современную, одновременно утверждая 
более аутентичные позиции последней (с. 2). 

По словам Лукаса, философия прославляет творчество ге-
ния-индивидуума, но происходит из коллективного дискурса (там 
же), что ярче всего демонстрирует судьба Ницше. 

Одним из наиболее острых вопросов, поднимаемых рефлек-
сией Лукаса, является размышление о том, что произошло со все-
объемлющими перспективами философии и ее истории после рас-
пространения многочисленных модных течений, например 
феминизма и «этической критики», обвиняющих философию в ге-
гемонии и утверждении мужского превосходства (с. 4–5). А также 



Цибизова И.М. 

26 

о правомочности рассмотрения Анаксимандра, который первым 
ввел «пророческий гнев1» в качестве меры нормативного мораль-
ного суждения, и Гераклита как «неэффективных критиков» (с. 5). 

Первая глава «Власть времени: Размышляя с предшествен-
никами Сократа» (с. 1–17) основана на концепциях древнегрече-
ских мыслителей, для которых философия была неразрывно связа-
на с мифом и историей, а также их современном осмыслении, в 
том числе в трудах Ф. Уилрайта, У.К.Ч. Гатри, критической исто-
рии и антологии «Философы до Сократа» [1], не навязывающих 
древним философам современных канонов мышления. Интерес 
представляют и ссылка на Х. Арендт, обвинившую М. Хайдеггера 
в провале попыток думать вместе со своими предшественниками, 
и трактовка единства мышления и бытия при чтении Парменида, и 
интерпретация неразрывности связи логики и метафизики. Основ-
ная мысль главы заключается в немыслимости развития филосо-
фии без связи с предшественниками, что признавали и последова-
тели классиков, и признанные реформаторы: Д.Ф. Верен 
восхищался трактовкой мифа и воображения Джамбаттистой Ви-
ко, М. Хайдеггер вдохновлялся разработанной Э. Гуссерлем кон-
цепцией эпохе. 

Вторая глава «Трагическая история доктора Бенеке» (с. 18–
20) наглядно демонстрирует зависимость философа от обществен-
ного дискурса. Психолог и философ Ф. Бенеке, противник
Г.В.Ф. Гегеля и И. Канта, предлагавший основывать этику на эм-
пирических чувствах, не был понят в Германии, где царствовал
гегелианский идеализм. Его отстранили от преподавания, скорее
всего не без вмешательства того же Гегеля, и лишь после смерти
«вновь открыли» неокантианцы.

В третьей главе «Философское оздоровление собственной 
истории» (с. 21–28) осмысляется проблема, можно ли считать фи-
лософию отличной от ее истории, как различаются музыка и исто-
рия музыки, искусство и история искусства. Лукас провозглашает 
крах «аналитического консенсуса», утвердившего их строгое раз-
личение на основании растущего числа «выдающихся мыслите-
лей», призывающих к возобновлению диалога с философской тра-
дицией. 

1 В нашей традиции чаще встречается перевод «праведный гнев». 



Рец. на кн.: Лукас Дж. Власть времени:  
размышления об истории философии 

 27 

Четвертая глава экспонирует соперничающие концепции, 
касающиеся истории философии: 1) каждое новое поколение фи-
лософов демонстрирует неправоту своих предшественников [2, 
p. 150]; 2) воссоздание истории философии как нарратива чревато 
искушением тотализации оригинального дискурса; 3) философию, 
это заключение принадлежит Лукасу, следует рассматривать не 
как научный поиск новаторских озарений или открытий, но скорее 
как живую традицию рефлексивную, дискурсивную, диалогичную 
в отличие от начавшейся с книги Р.М. Рорти «Философия и зерка-
ло природы» (1979 г.) тенденции «прагматического» подхода к 
философскому мышлению при отказе от признания незыблемости 
принципов Платона или идей Канта (с. 45). 

В пятой главе «Искусство, философия и формы прошлого» 
(с. 62–80) интерпретируются взаимоотношения общей философии 
с эстетикой, в том числе бесконечный эстетический горизонт для 
интеллекта в области придания формы пропозициям. Осмысливая 
утверждение Х.Г. Гадамера «герменевтика – это философия, при-
чем философия практическая», Лукас вопреки высокой оценке 
этого мыслителя все же не соглашается с ним, поскольку это по-
влекло бы объединение бытия и значения, сделав невозможным 
различение, например, между историей и художественной литерату-
рой. Между тем как герменевтика интерпретирует значение, по сло-
вам философа, словно это единственный смысл бытия, история фи-
лософии имеет дело с одним бытием, но множеством его значений. 

Шестая глава «Новая методология для философии» (с. 81–
97) освещает тупиковые, по мнению автора, подходы к вошедшим 
в историю философии трудам: слепое подражательство, экзегети-
ку, агиографию и карикатурность, дабы предложить метод «ре-
флексивной исторической вовлеченности», успешно применяемый 
в оставшихся главах, в которых Лукас интересно проявляет себя и 
как интерпретатор текстов, и как философ. 

Седьмая глава «Критика Просвещения и вопрос, касающий-
ся метафизики» (с. 98–124) посвящена осмыслению философского 
наследия «Кембриджского триумвирата» – Б. Рассела, Дж.Э. Мура 
и А.Н. Уайтхеда в сопоставлении с трудами Л. Витгенштейна, по-
казанными с непривычной перспективы. Проводятся параллели 
между Витгенштейном и Уайтхедом, а также между ними обоими 
и Муром, при противопоставлении всех троих Расселу. Критика 



Цибизова И.М. 

 28 

Просвещения при признании ограниченности логики представлена 
как объединяющая трех мыслителей. Одновременно Лукас демон-
стрирует склонность многих позитивистских философов к буква-
лизму в трактовке текстов и, в сущности, всего мира, показывая 
несостоятельность родившейся в Новое время веры в Разум как 
самодостаточный ресурс. 

Восьмая глава «Научная революция и поиск ковариантных 
метафизических принципов» (с. 125–135) характеризует особенно-
сти развития философии в эпоху постоянно ускоряющегося про-
гресса, а также несостоятельность предложений о полном отказе 
от метафизики. 

Девятая глава «Люди без имени» (с. 136–155) посвящена он-
тологическому статусу событий прошлого, месту памяти в процес-
се познания и отвержению пагубного пути культуры отмены «не-
политкорректных» исторических деятелей и мыслителей. 

С одной стороны, невольно вызывает сожаление то обстоя-
тельство, что изложение принципов того, что прежде называлось 
культурой философского осмысления, потребовало отдельной мо-
нографии, защищающей эту культуру от многочисленных «-измов» 
западного философского мейнстрима. С другой – это обстоятель-
ство радует, как радует и возвращение в работе с философскими 
произведениями к диалоговой манере, за которую ратовал и кото-
рую успешно развивал Ю.М. Лотман. Можно не соглашаться, в 
частности, с интерпретацией Лукасом герменевтики, но нельзя не 
признать и ценность его книги. Нарративная манера повествования 
с использованием инверсии при изложении простым и одновре-
менно ярким языком и уважением ко всем рассматриваемым мыс-
лителям делают ее чтение увлекательным и позволяют рекомендо-
вать не только философам, историкам философии и тем, кто 
развивает философию через диалог с ее историей, но и неспециа-
листам, интересующимся историей развития философской мысли. 

Список литературы 

1. Kirk G.S., Raven J.E., Schofield M. The Presocratic Philosophers: A Critical 
History with a Selection of Texts. – 2-nd ed. – Cambridge: Cambridge University 
Press, 1984. – 518 p. 



Рец. на кн.: Лукас Дж. Власть времени:  
размышления об истории философии 

 29 

2. Wilson J.D. The Ordering of Time: Meditations on the History of Philosophy by 
George Lucas (review) // The Review of Metaphysics / The Philosophy Education 
Society. – London, 2021. – Vol. 75, N 1 (297). – P. 150–152. – URL: 
https://muse.jhu.edu/article/804553 (дата обращения: 11.02.2024). 

 

https://muse.jhu.edu/article/804553


Цибизова И.М. 

 30 

УДК 140.8                                             DOI: 10.31249/rphil/2024.04.04 
ЦИБИЗОВА И.М.∗ ВОЗРОЖДЕНИЕ ИНТЕРЕСА. Рец. на кн.: 
НИЦШЕ И АНТРИХРИСТ: РЕЛИГИЯ, ПОЛИТИКА И КУЛЬТУ-
РА В ПОЗДНЕЕ НОВОЕ ВРЕМЯ  

Аннотация. В сборнике рассматриваются религиоведческие, 
политические и культурологические концепции Ницше в контек-
сте общего развития этих научных дисциплин в позднее Новое 
время. 

Ключевые слова: буддизм; Ф. Ницше; политика; религиове-
дение; философия; христианство; А. Шопенгауэр. 
TSIBIZOVA I.M. INTEREST REVIVAL. REVIEW OF THE BOOK: 
NIETZSCHE AND THE ANTICHRIST: RELIGION, POLITICS, 
AND CULTURE IN LATE MODERNITY 

Abstract. The collection examines Nietzsche's religious, political 
and cultural concepts in the context of the general development of these 
scientific disciplines in the late modern era. 

Keywords: Buddhism; Christianity; Nietzsche F.; philosophy; 
policy; religious studies; Schopenhauer A. 

Для цитирования: Цибизова И.М. Возрождение интереса [Рецен-
зия] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная 
литература. Сер. 3: Философия. – 2024. – № 4. – С. 30–35. – Рец. на кн.: 
Nietzsche and The Antichrist: Religion, Politics, and Culture in Late 
Modernity / Ed. by Daniel Conway. – London: Bloomsbury Academic, 2020. – 
259 p. – DOI: 10.31249/rphil/2024.04.04 

 

 
∗ Цибизова Ирина Михайловна – кандидат исторических наук, научный 

сотрудник отдела философии ИНИОН РАН; itsibizova@mail.ru. 



Рец. на кн.: Ницше и антрихрист: религия, политика и культура  
в позднее Новое время 

 31 

Выпуск лондонским издательством Bloomsbury Academic в 
2020 г. сборника «Ницше и антихрист: Религия, политика и куль-
тура в позднее Новое время» отражает новую вспышку философ-
ского интереса к этому неординарному мыслителю, долгое время 
игнорируемому из-за ассоциаций с нацизмом, с одной стороны, и 
концепцией сверхчеловека (Übermenschen) – с другой. Этим пре-
подаватель Университета Сент-Джонс в Нью-Йорке Б.Т. Конуэл 
[1] объясняет сравнительно невысокий научный интерес к издан-
ной в 2005 г. в Кембридже антологии трудов, посвященных немец-
кому философу [17]. 

Редактор сборника, преподаватель Техасского университета 
A&M Д. Конвей, в 2008 г. опубликовавший исследование «О «Ге-
неалогии морали» Ницше: Руководство для читателя» [2] и при-
знающийся одним из ведущих в своем поколении знатоков ницше-
анской философии, ради преодоления образовавшейся лакуны 
собрал ведущих специалистов по данной проблеме для осмысле-
ния труда философа «Антихрист», планировавшегося как начало 
проекта из четырех частей, который должен был стать, как пред-
полагал Ницше в письме к Мальвиде фон Мейзенбург, «величай-
шим событием в философии всех времен», оригинальным «сужде-
нием о мире» и смертельным ударом по христианству, но не был 
осуществлен из-за болезни, поразившей философа всего через че-
тыре недели после выхода трактата [15, p. 1]. 

К работе были привлечены Л.Т. Хатаб из Университета Олд 
Доминион (Норфолк, Виржиния), автор книг «Пожизненное за-
ключение Ницше: примирение с вечным возвращением» (2005) [6] 
и «О генеалогии морали» Ницше: Введение» (2008) [7]; препода-
ватель Университетского колледжа Лондона Том Стерн, недавно 
опубликовавший книгу «Этика Ницше»1 [27]; А. Панайоти (Уни-
верситет Торонто Метрополитен), издавший исследование «Ницше 
и буддистская философия» [22], где позиционирование мыслите-
лем себя в качестве «анти-Будды» рассматривается как упрощение 
[15, p. 78, 131]; Д. Оуэн (Саутгемптонский университет), который 
вслед за ставшей бестселлером книгой «Ницше, политика и Новое 
время» [20] выпустил «Генеалогию морали Ницше», рассматрива-
ющую его эволюцию в отрицании европейской морали [21]; 

 
1 Научный интерес к книге отражает рецензия Б. Лейтера [11].  



Цибизова И.М. 

 32 

П.С. Либ (Университет Пьюджет-Саунда), редактор сборника 
«Метафилософия Ницше: Природа, метод и цели философии» [19], 
интерпретирующего творчество немецкого инноватора как источ-
ник многих современных философских течений и школ; Э. Йенсен 
(Колледж Провиденса), исследовавший философию истории 
немецкого мыслителя [9], издавший антологию, отражающую ин-
терес Ницше к античности [16], интерпретировавший сочинение 
«О пользе и вреде истории для жизни» [8] и совместно с К. Санти-
ни осмысливший ницшеанские концепции памяти и истории [18]; 
ушедший в 2022 г. Т.Б. Стронг (Саутгемптонский университет), 
начавший свою научную карьеру с книги «Фридрих Ницше: Поли-
тика трансфигурации» [28], в которой проследил влияние идей 
философа на эволюцию современной демократии; К. Эмден (Уни-
верситет Райса, Хьюстон) осветивший ницшеанские идеи, касаю-
щиеся языка, сознания и тела, их исторический контекст и даль-
нейшее развитие, в том числе – в философии сознания и 
антропологии знания [4], ницшеанскую философию в свете краха 
нового гуманизма, становления имперской Германии, кризиса ис-
торической культуры, политических уроков из культурной антро-
пологии и развития идеи Европы [3]; В. Лемм (Королевское обще-
ство Нового Южного Уэльса, Сидней), исследовавшая творчество 
Ницше, исходя из концепции «человеческого животного» и интер-
претировавшая ее как философский натурализм [12], его культур-
ные и политические теории с этой перспективы [14], а также влия-
ние на современную философскую и гуманитарную мысль, в том 
числе Ж. Дерриду [13]; Г. Шапиро (Ричмондский университет, 
штат Вирджиния), опубликовавший четыре монографии о творче-
стве мыслителя: «Нарративы Ницше (Исследования в области фе-
номенологии и экзистенциальной психологии)» (1989) [26], «Ал-
киона1: Ницше о дарах, шуме и женщинах» [23], «Археология 
видения: Фуко и Ницше о зрении и речи» [24], «Земля Ницше: Ве-
ликие события, великие политические концепции» [25], прослежи-
вающая влияние «отверженного» на многих выдающихся филосо-
фов современности. 

 
1 Дочь правнука Прометея Эола, бросившаяся в море и превращенная бо-

гами в зимородка. 



Рец. на кн.: Ницше и антрихрист: религия, политика и культура  
в позднее Новое время 

 33 

Свидетельством компетентности этих исследователей и их 
глубокой вовлеченности в рассматриваемую проблематику стал 
выход ряда книг, опубликованных уже после завершения работы 
над совместным проектом [18; 19; 27]. 

Уже из простого перечисления авторов и представляемых 
ими научных школ очевидно, что сборник получился гетероген-
ным, освещающим отдельные аспекты трактата с совершенно раз-
ных ракурсов, вплоть до взаимоисключающих концепций, в том 
числе при ответе на вопрос, считал ли Ницше павликанское хри-
стианство отречением от иудаизма или его логическим продолже-
нием. Таковым сборник задумывался изначально, в соответствии с 
критериями его беспристрастного редактора [1]. В книге помимо 
прочего предпринимаются попытки рассмотрения своеобразия ме-
тодологии Ницше в подходах к философии, религии, истории, 
психологии и литературе. Демонстрируются возможности его ин-
терпретации как защитника демократии, с одной стороны, и как 
крайне правого реакционера, яро отстаивающего возвращение к 
господству аристократии, с другой. 

Особый интерес, на взгляд рецензента, представляют осмыс-
ление влияния на позднего Ницше И. Канта, А. Шопенгауэра, 
Ф.М. Достоевского (в данном случае можно говорить и о взаимо-
влиянии), Н. Макиавелли [15, p. 67] на его достижение духовной 
зрелости; как и влияния популярных научных концепций и тече-
ний позднего Нового времени – всеобщего увлечения психоанали-
зом и теории «ускорения времени»; видение в «возрождающемся 
боге» Диониса [15, p. 14] вопреки отсутствию его непосредствен-
ного упоминания в тексте; трактовка взглядов немецкого филосо-
фа на буддизм; нахождение корней концепции «вечного возвраще-
ния» в иудаизме [15, p. 24–36]; роль тракта в развитии 
современной феноменологии религии, его влияние на румынского 
феноменолога М. Элиаде [15, p. 47] и сопоставление христианства 
с буддизмом [15, p. 44–46]; неожиданные параллели идей Ницше и 
К. Маркса в критике Гегеля; стремление исследовать «историчес-
кого Иисуса». 

Думается, сборник выполнил задачу – возродил интерес к 
многогранной трагической фигуре Ницше, заставляя задуматься о 
возможном вкладе в философию задуманного им проекта, осу-
ществлению которого помешала внезапная ментальная болезнь. 



Цибизова И.М. 

 34 

Список литературы 

1. Conuel B.T. Review of the book: Nietzsche and The Antichrist: Religion, Politics, 
and Culture in Late Modernity / Ed. by Daniel Conway. – London: Bloomsbury 
Academic, 2020. – 259 p. – Reading Religion. American Academy of Religion. – 
2020. – April 28. – URL: https://readingreligion.org/9781350016880/ (дата обра-
щения: 20.06.2024). 

2. Conway D. Nietzsche's «On the Genealogy of Morals»: A Reader's Guide. – 
London $ New-York: Continuum, 2008. – 198 p. 

3. Emden Ch.J. Friedrich Nietzsche and the Politics of History / ed. by Q. Skinner, 
J. Tully. – Cambridge: Cambridge University Press, 2008. – 412 p. 

4. Emden Ch.J. Nietzsche on Language, Consciousness, and the Body. – Chicago: 
University of Illinois Press, 2005. – 240 p. – (International Nietzsche Studies). 

5. Emden Ch.J. Nietzsche’s Naturalism: Philosophy and the Life Sciences in the 
Nineteenth Century. – Cambridge: Cambridge University Press, 2014. – 254 p. – 
URL: – https://doi.org/10.1017/CBO9781107445123 

6. Hatab L. Nietzsche's Life Sentence: Coming to Terms with Eternal Recurrence. – 
Abingdon: Routledge, 2005. – 216 p. 

7. Hatab L. Nietzsche's 'on the Genealogy of Morality': An Introduction. – Cambridge: 
Cambridge University Press, 2008. – 243 p. – URL: https://doi.org/10.1017/CBO97 
80511812002 

8. Jensen A.K. An Interpretation of Nietzsche's On the Uses and Disadvantage of 
History for Life. Abingdon: Routledge, 2018. – 206 p. – (Routledge Studies in 
Nineteen-Century Philosophy). 

9. Jensen A.K. Nietzsche's Philosophy of History. – Cambridge: Cambridge Univer-
sity Press, 2013. – 237 p. 

10. Kirkland P.E. Review of the book: Nietzsche and The Antichrist: Religion, Politics, 
and Culture in Late Modernity / Ed. by Daniel Conway. – London: Bloomsbury 
Academic, 2020. – 259 p. – The Agonist. – 2021. – V. 15, N 2, P. 110–112. 

11. Leiter B. Review of the book: Nietzsche’s Ethics. – Cambridge: Cambridge 
University Press, 2020. – 70 p. – (Cambridge Elements. Ethics) – Notre Dame 
Philosophical Reviews. – University of Notre Dame. – 07.01.2021. – URL: 
https://ndpr.nd.edu/reviews/nietzsches-ethics/ (Дата обращения: 20.06.2024). 

12. Lemm V. Nietzsche's Animal Philosophy: Culture, Politics, and the Animality of 
the Human Being. – New-York: Fordham University Press, 2009. – 256 p. – 
(Perspectives in Continental Philosophy). 

13. Lemm V. Nietzsche y el pensamiento político contemporáneo. – Santiago: Fondo 
de Cultura Económica, 2013. – 258 p. 

14. Lemm V. Nietzsches Philosophie des Tieres: Kultur, Politik und die Animalität des 
Menschen. – Berlin; Zurich: Diaphanes Verlag, 2012. – 272 S. 

15. Nietzsche and The Antichrist: Religion, Politics, and Culture in Late Modernity / 
Ed. by Daniel Conway. – London: Bloomsbury Academic, 2020. – 259 p. 

16. Nietzsche as a Scholar of Antiquity / ed. by A.K. Jensen, H. Heit. – London: 
Bloomsbury Academic, 2017. – 320 p. – (Bloomsbury Studies in Philosophy). 

https://readingreligion.org/9781350016880/
https://doi.org/10.1017/CBO9781107445123
https://doi.org/10.1017/CBO9780511812002
https://doi.org/10.1017/CBO9780511812002
https://ndpr.nd.edu/reviews/nietzsches-ethics/


Рец. на кн.: Ницше и антрихрист: религия, политика и культура  
в позднее Новое время 

 35 

17. Nietzsche F. The Anti-Christ, Ecce Homo, Twilight of the Idols: And Other 
Writings / Ed. by Ridley A., Norman J.; transl. Norman J. – Cambridge: Cambridge 
University Press, 2005. – 352 p. – (Cambridge Texts in the History of Philosophy). – 
Kindle Edition. 

18. Nietzsche on Memory and History: The Re-Encountered Shadow / ed. by A.K. Jen-
sen, C. Santini. – Berlin: De Gruyter, 2021. – 340 p. – URL: https://doi.org/ 
10.1515/9783110671162 

19. Nietzsche's Metaphilosophy: The Nature, Method and Aims of Philosophy / ed. by 
P.S. Loeb, M. Meyer. – Cambridge: Cambridge University Press, 2021. – 300 p. 

20. Owen D. Nietzsche, Politics and Modernity. – New-York; Thousand Oaks (Califor-
nia): SAGE Publications Ltd, 1995. – 192 p. 

21. Owen D. Nietzsche’s Genealogy of Morality. – Abingdon: Routledge, 2007. – 
192 p. 

22. Panaïoti A. Nietzsche and Buddhist Philosophy. – Cambridge: Cambridge 
University Press, 2012. – 244 p. 

23. Shapiro G. Alcyone: Nietzsche on Gifts, Noise, and Women. – New York: State 
University of New York Press, 1991. – 182 p. – (Contemporary Continental 
Philosophy Series).  

24. Shapiro G. Archaeologies of Vision: Foucault and Nietzsche on Seeing and Saying. 
– Chicago: The University of Chicago Press, 2003. – 458 p. 

25. Shapiro G. Nietzsche’s Earth: Great Events, Great Politics. – Chicago: The Univer-
sity of Chicago Press, 2016. – 264 p. 

26. Shapiro G. Nietzschean Narratives (Studies in Phenomenology and Existential 
Philosophy). – Bloomington: Indiana University Press, 1989. – 180 p. 

27. Stern T. Nietzsche’s Ethics. – Cambridge: Cambridge University Press, 2020. – 
70 p. – (Cambridge Elements. Ethics). 

28. Strong T.B. Friedrich Nietzsche and the Politics of Transfiguration. – Champaign: 
University of Illinois Press, 1999. – 432 p. 

 

https://doi.org/10.1515/9783110671162
https://doi.org/10.1515/9783110671162


Глухов С.В. 

36 

ФИЛОСОФСКАЯ АНТРОПОЛОГИЯ 
И ФИЛОСОФИЯ КУЛЬТУРЫ 

УДК 008       DOI: 10.31249/rphil/2024.04.05 
ГЛУХОВ С.В.∗ ПЕРЕЖИТОЧНЫЕ ЭЛЕМЕНТЫ В «АНТРОПО-
ЛОГИИ И СОВРЕМЕННОСТИ» Фр. БОАСА  

Аннотация. Статья посвящена рассмотрению одного из 
главных сочинений германо-американского антрополога Фр. Боаса 
на предмет выявления в нем представлений о пережиточных эле-
ментах. Данная операция необходима для того чтобы как содержа-
тельно, так и количественно, расширить описанную ранее автором 
статьи классификацию пережиточных форм. 

Ключевые слова: культурные пережитки; пережиточные 
культурные формы; Э. Тайлор; Фр. Боас; антропология; современ-
ная культура; индейская культура; атеизм; кодекс чести. 
GLUKHOV S.V. SURVIVALS IN THE “ANTHROPOLOGY AND 
MODERN LIFE” BY FR. BOAS 

Abstract. Article proposes to consider the “Mind of Primitive 
Man” by the American anthropologist Fr. Boas in order to identify 
survival forms. This operation is necessary for expand the classification 
of survivals described earlier by the author. 

Keywords: survivals; E. Tylor; Fr. Boas; anthropology; modern 
culture; Native American culture; atheism; code of honor. 

Для цитирования: Глухов С.В. Пережиточные элементы в «Антро-
пологии и современности» Фр. Боаса // Социальные и гуманитарные 
науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 
2024. – № 4. – С. 36–42. – DOI: 10.31249/rphil/2024.04.05 

∗ Глухов Сергей Викторович – младший научный сотрудник Института 
научной информации по общественным наукам РАН; sglukhov@mail.ru 

mailto:sglukhov@mail.ru


Пережиточные элементы в «Антропологии и современности»  
Фр. Боаса 

 37 

Введение 

Пережиточные культурные формы (или просто «пережит-
ки») – это особые феномены культуры, которые, согласно опреде-
лению эволюциониста Э.Б. Тайлора, были перенесены из одной 
исторической эпохи в другую и «остаются живым свидетельством 
или памятником прошлого»1. 

Как раз с именем последнего обычно ассоциируются пере-
житочные культурные формы. Тем не менее Тайлор не является 
первооткрывателем культурных пережитков. Метод поиска и вы-
явления таких форм известен с античности – их упоминание мож-
но встретить в «Истории» Фукидида и «Политике» Аристотеля 
(разумеется, термин «пережиток» в этих сочинениях не использо-
вался). Однако именно благодаря Тайлору о пережиточных фор-
мах всерьез заговорила академическая наука. 

Что же касается термина «пережиток» (по-английски 
«survival»), его лексические варианты имеют вполне обыденный 
смысл в английском языке, обозначающий процесс и результат 
«сохранения», «удерживания» или «консервации», в том числе в 
трудных для этого условиях. М. Ходжен отмечает наличие одной 
из таких лексем в сочинении английского антиквара и священника 
Джона Бранда (1744–1806)2. Аналогами данного термина могут 
служить такие слова, используемые как правило в переносном 
значении, как «след» (vestige), «остаток» (remain), «реликт» (relic) 
и «реликвия» (relique). В таком виде он уже присутствует у Фрэн-
сиса Бэкона, Томаса Гоббса, а также у английских историков и ис-
следователей древностей Генри Борна (1694–1733) и Джона Обри 
(1626–1697)3. 

Определение, которые дал пережиткам Тайлор, было неяв-
ным, а методология – запутанной. Под «пережитком», в соответ-
ствии с этимологией слова, он имел в виду не только дисфункцио-
нальные элементы культуры (которые не вписываются в ту или 
иную культурную ситуацию или культурное состояние), но также 
и вполне актуальные, неархаичные формы. В дальнейшем, как я 

 
1 Тэйлор Э. Первобытная культура: в 2 кн. Кн. 1. – Москва: ТЕРРА-

Книжный клуб, 2009. – 50 с. 
2 Hodgen M.T. The doctrine of survivals. – London: Allenson, 1936. – P. 48–49. 
3 Ibid. – Р. 48. 



Глухов С.В. 

 38 

пишу в одной из своих статей1, некоторые эволюционисты 
(Э. Лэнг, Р. Маретт, А. Хэддон, У. Риверс), а также их критики 
(Фр. Боас, Р. Лоуи) уточнили исходное определение и разделили 
два класса феноменов, входящих в него. 

Можно привести три наиболее очевидных (из всей совокуп-
ности) примера пережиточных форм, описанных Тайлором. Так, 
чисто христианские ритуалы или верования, начиная уже с эпохи 
Средневековья, причудливо сочетались с языческими; во-вторых, 
это формальная и ограниченная монархия (в частности, англий-
ская); наконец, сохранение некоторых архаичных топонимов 
(например, индейских в США). 

Таким образом, пережиточные формы можно классифициро-
вать по принципу функциональности. Отечественный исследова-
тель Н.Н. Симкина в одной из своих статей2 предлагает следующую 
классификацию (основанную, разумеется, на текстах Тайлора): 
1) неизменившиеся формы; 2) трансформировавшиеся в новых 
условиях; 3) возрожденные формы (т.е. не имеющие непрерывной 
истории). Далее я буду называть пережиточными только дисфунк-
циональные формы. 

Полноценная теория пережиточных культурных форм так и 
не была создана ни Тайлором, ни младшими поколениями эволю-
ционистов. Это можно объяснить двумя причинами: индуктивным 
характером сочинений Тайлора и той оглушительной критикой, с 
которой столкнулись эволюционисты ХХ в. 

Как мной отмечалось ранее3, критиками идеи пережиточных 
форм были выдвинуты три аргумента: «культурно-биологичес-
кий», «диффузионистский», «фукнционалистский». 

Первый аргумент предполагал полную биологическую тож-
дественность всех существующих человеческих рас, а также абсо-
лютную корреляцию между природой человека и условиями, в ко-
торых он рос и воспитывался. «Коллективная память» того или 

 
1 Глухов С.В. Культурные пережитки Э.Б. Тайлора: попытка классифика-

ции // Вестник культурологии. – 2022. – № 4 (103). – С. 10–25. 
2 Симкина Н.Н. Культурная антропология Тайлора // Проблемы современ-

ного антропосоциального познания: сб. трудов. – Брянск: БГТУ, 2008. – Вып 6. – 
С. 198–207. 

3 Глухов С.В. Пережиточные культурные формы в контексте семиологии 
Ю.М. Лотмана // Вестник культурологии. – 2023. – № 4 (107). – С. 191–204.  



Пережиточные элементы в «Антропологии и современности»  
Фр. Боаса 

 39 

иного сообщества, таким образом, не могла переходить за рамки 
своего исторического существования, или, иными словами, все, 
что человек усваивал в результате опыта, полностью определяло 
его поведение и его ценности. Однако теоретические успехи эво-
люционной психологии (социобиологии), эволюционной эписте-
мологии, генетики поведения и нейропсихологии заставляют ина-
че взглянуть на этот аспект. Наследственные факторы поведения 
действительно существуют, и сознание человека при рождении 
нельзя рассматривать как «чистый лист» (правильнее всего гово-
рить о комбинации личного опыта и наследственности). 

Согласно второму аргументу, элементы, внешне напомина-
ющие некий архаичный срез древности, являются лишь заново 
усвоенными через культурный контакт (трансфер), а третий опи-
сывает любую культуру как целостное образование, в котором не 
может быть дисфункциональных элементов. На оба этих аргумен-
та можно ответить следующим образом. Так как нормативное по-
ведение человека в культуре определяется исключением других 
вариантов поведения, очевидно, что формы, внешне напоминаю-
щие архаику, предпочитаются другим – полезным и более отвеча-
ющим культурной обстановке. Следовательно, не имеет значения, 
был тот или иной архаичный элемент получен в результате «при-
поминания» или в процессе диффузии, важно лишь то, что он ока-
зался усвоен. Не имеет значения и его современная функция, по-
скольку он в любом случае остается осколком прошлого и 
дисфункциональной составляющей данной культуры на фоне бо-
лее адекватных времени норм поведения, мышления и материаль-
ного производства. 

Постановка проблемы 

В одной из процитированных выше моих статей1 были рас-
смотрены все примеры пережиточных культурных форм, описан-
ных Тайлором, и составлена классификация из двадцати типов. 
Она, конечно же, не является полной и может быть расширена и 
содержательно, и путем описания новых типов. Для решения дан-

 
1 Глухов С.В. Культурные пережитки Э.Б. Тайлора: попытка классифика-

ции // Вестник культурологии. – 2022. – № 4 (103). – С. 10–25.  



Глухов С.В. 

 40 

ной задачи необходимо обратиться к другим историко-культуроло-
гическим исследованиям – например, «Антропологии и современ-
ности» германо-американского культуролога и антрополога Фран-
ца Боаса (1858–1942). 

Решение проблемы 

«Антропология и современность» – одно из крупнейших со-
чинений германо-американского культуролога и антрополога. 
В нем затрагивается широкий круг вопросов: особенности расовых 
параметров человека и пути их возникновения; устойчивость куль-
туры; проблемы национализма, криминологии, евгеники; культур-
ная ситуация в США и др. Несмотря на критику методологии эво-
люционизма XIX в., Боас скорее лояльно относится к феномену 
пережитков и даже предлагает несколько примеров описания та-
ких форм. 

Обсуждая склонность первобытных и примитивных племен 
образовывать закрытые сообщества, Боас отмечает, что она во 
многом представлена и в нашей цивилизации. «До недавнего вре-
мени, а в некоторых случаях – и до сих пор, закрытым сообще-
ством можно считать представителей старой аристократии»1. 
Уличные банды и фундаменталисты, как пишет далее Боас, не мо-
гут существовать без вражды, и по этой причине также собирают-
ся в закрытые группы. В западном обществе начала ХХ в. эта 
предрасположенность проявлялась в том, что всякий человек с ев-
рейским именем или происхождением мог быть подвергнут дис-
криминации. Тот же период характеризует подъем агрессивного 
национализма и расизма (о чем пишет Боас), что привело в итоге в 
двум мировым войнам. Такой тип пережиточных форм уместно 
было бы назвать «группоцентристским». 

Культура индейцев Мексики и Перу значительно изменилась 
в результате колонизации. Некоторые культурные черты западной 
цивилизации и религии были восприняты индейцами, другие де-
монстрируют характерную устойчивость. Так, в некоторых посе-
лениях сохранились древние формы домов и внутренняя структура 
(нередко середина дома или одной из комнат отгораживается для 

 
1 Боас Фр. Антропология и современность. – Москва: Альма-Матер, 2024. – 

С. 74. 



Пережиточные элементы в «Антропологии и современности»  
Фр. Боаса 

 41 

общих собраний), прежний стиль одежды и, как и раньше, «для 
помола кукурузы используют зернотерку»1. Кроме того, здесь за-
мечены старые типы испанских печей (для выпечки хлеба). Эти 
пережитки можно отнести к двум типам: «орудийному» и «техно-
логическому». 

Изменения в религиозный сфере в начале ХХ в. в Европе 
были медленными и сопровождались христианской реакцией по 
отношению к атеизму. Боас обращает наше внимание на то, что 
«переход из одной конфессии в другую или даже полный разрыв с 
церковью, немыслимый ранее, и сейчас воспринимается многими с 
ненавистью»2. Я предложил назвать такие пережитки «бифуркаци-
онными». Сложность фиксации этого типа состоит в том, что со-
относить между собой нужно не только современную и архаичную 
культуры, но и в некотором смысле их будущее состояние. Сего-
дня мы знаем, что вся западная история, если рассмотреть ее са-
мый четкий вектор, начиная с эпохи Нового Времени, уже была 
атеистической, а феномены христианства и язычества в рамках 
этого периода следует считать пережитками3. 

Примат судебной системы над системами обычая и личным 
улаживанием споров также стал неотъемлемой чертой западного 
образа жизни. Тем не менее примером архаизма, несмотря на всю 
директивность легализма, продолжал служить «кодекс чести, гос-
подствовавший до недавнего времен среди офицеров европейских 
армий и требовавший разрешения споров на дуэли»4. Это «юриди-
ческий» тип пережиточных форм. 

Заключение 

Таким образом, «Антропология и современность» Франца 
Боаса содержит в себе данные, которые позволяют расширить со-
держание четырех типов предложенной мной классификации 
(«орудийного», «технологического», «бифуркационного» и «юри-

 
1 Боас Фр. Антропология и современность. – Москва: Альма-Матер, 2024. – 

С. 132. 
2 Там же. – С. 151. 
3 Подр. см.: Глухов С.В. Культурные пережитки Э.Б. Тайлора: попытка 

классификации. – 2022.  
4 Боас Фр. Антропология и современность. – 2024. – С. 154. 



Глухов С.В. 

42 

дического») и открыть новый тип пережиточных культурных форм – 
«группоцентристский». 

Список литературы 

1. Боас Фр. Антроплогия и современность. – Москва: Альма Матер, 2024. –
392 с.

2. Глухов С.В. Культурные пережитки Э.Б. Тайлора: попытка классификации //
Вестник культурологии. – 2022. – № 4 (103). – С. 10–25.

3. Глухов С.В. Пережиточные культурные формы в контексте семиологии
Ю.М. Лотмана // Вестник культурологии. – 2023. – № 4 (107). – С. 191–204.

4. Симкина Н.Н. Культурная антропология Тайлора // Проблемы современного
антропосоциального познания: сб. трудов. – Брянск: БГТУ, 2008. – Вып 6. –
С. 198–207.

5. Тэйлор Э. Первобытная культура: в 2 кн. Кн. 1. – Москва: ТЕРРА-Книжный
клуб, 2009. – 464 с.

6. Hodgen M.T. The doctrine of survivals. – London: Allenson, 1936. – 198 p.



Что такое постгуманизм, и почему он актуален сегодня 

43 

УДК 141       DOI: 10.31249/rphil/2024.04/06 
КРИМАН А.И.∗ ЧТО ТАКОЕ ПОСТГУМАНИЗМ И ПОЧЕМУ ОН 
АКТУАЛЕН СЕГОДНЯ  

Аннотация. В статье рассматривается актуальность такого 
современного направления социальной антропологии, как постгу-
манизм, а также дается обзор литературы по темам, раскрытие ко-
торых имплицитно подразумевает исследование постгуманистиче-
ской теории с точки зрения автора. 

Ключевые слова: постгуманизм; пост(не)человеческое; пост-
иммортализм; биолюди; трансгуманизм; русский космизм; крити-
ка гуманизма; постчеловек; метагуманизм. 
KRIMAN A.I. WHAT IS POSTHUMANISM AND WHY IS IT REL-
EVANT TODAY 

Abstract. The article contains the relevance of such a modern 
area of social anthropology as posthumanism, as well as literature on 
the topics, the disclosure of which implicitly implies the study of 
posthumanist theory from the author's point of view. 

Keywords: posthumanism; post (non)human; post-immortalism; 
bio-humans; transhumanism, Russian cosmism; critique of humanism; 
posthuman; metahumanism. 

Для цитирования: Криман А.И. Что такое постгуманизм, и почему 
он актуален сегодня // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная 
и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2024. – № 4. – С. 43–62. – 
DOI: 10.31249/rphil/2024.04.06 

∗ Криман Анастасия Игоревна – кандидат философских наук, научный со-
трудник отдела философии Института научной информации по общественным 
наукам РАН; kriman@philos.msu.ru. 



Криман А.И. 

44 

Постгуманизм – социально-философское направление, кото-
рое возникло и приобрело популярность на рубеже XX–XXI вв. 
В современной философии происходит пересмотр «особого» места 
человека и, как следствие, радикальное переосмысление концепта 
«человек» – то, что называется «де-антропологизацией». Де-
антропологизация означает отказ от антропоцентрического взгляда 
на мир, живых существ и технику, а также стирание концептуаль-
ных границ между ними. В то же время совершается поворот к 
«не-человеческому»: считается, что и другие существа и объекты 
имеют свою собственную ценность и «субъектность». 

В эпоху гуманизма человек был центром мироздания и од-
новременно источником знания о мире. Только он был способен 
производить смыслы и управлять ими. Кризис гуманистической 
идеологии привел философскую мысль к тому, что были утрачены 
классические определения как самого человека, так и его места в 
мире. Как пишет один из провозвестников постгуманизма И. Хас-
сан, «прежде всего, нам необходимо понять, что человеческая фор-
ма – включая человеческое воображение и все его внешние прояв-
ления – может радикально меняться, и поэтому нуждается в 
пересмотре. Мы должны понять, что пятьсот лет гуманизма, воз-
можно, подходят к концу, так как гуманизм превращается в то, что 
мы вынуждены назвать постгуманизмом»1. И сегодня постгума-
низм претендует на то, чтобы быть значимой стратегией философ-
ствования. 

Постгуманистическое движение не организовано институ-
ционально, однако широко представлено в академической среде. 
В целом оно объединяет представителей разных наук и школ, за-
нявших соответствующую методологическую установку и из-
бравших новую стратегию исследования человека. Стоит упомя-
нуть ежегодную конференцию «За гранью гуманизма» (Beyond 
Humanism Conference)2: в 2023 г. состоялась уже 13-я встреча, со-
бравшая исследователей со всего мира. C 2017 г. выходит «Жур-
нал постчеловеческих исследований» (The Journal of Posthuman 

1 Hassan I. Prometheus as Performer: Toward a Posthumanist Culture? // The 
Georgia Review, 1977. – Vol. 31, N 4. – P. 843. 

2 Сайт конференции: URL: http://beyondhumanism.org/ 

http://beyondhumanism.org/


Что такое постгуманизм и почему он актуален сегодня 

45 

Studies)1. В 2022 г. появился «Журнал постгуманизма» (Journal of 
Posthumanism)2. Оба научных издания индексируются в междуна-
родной базе Scopus. На Всемирном философском конгрессе в 2018 г., 
заглавной темой которого была «Учиться быть человеком» 
(«Learning to be Human»), работало несколько секций и воркшо-
пов, посвященных постгуманистическим исследованиям3. Все это 
свидетельствует о том, что философия постгуманизма, бесспорно, 
привлекает академический интерес. 

Наряду с постгуманизмом на статус нового подхода к чело-
веку претендуют такие направления современной философии, как 
объектно-ориентированные онтологии (ООО)4, спекулятивный 
реализм, новые гендерные теории. Практику де-антропологизации 
осуществляют также экоактивисты, исследователи в области ис-
кусственного интеллекта, вневидовых этик, представители совре-
менного искусства. В связи с этим бывает сложно отнести тот или 
иной концепт или того или иного исследователя к конкретному 
направлению. Например, такие представители постгендерной фи-
лософии, как Р. Брайдотти и Д. Харауэй, считаются одновременно 
и представителями постгуманизма, поскольку в их концепциях 
человек теряет предзаданность и социальную значимость своих 
фундаментальных характеристик, например такие как раса, пол 
и др., становясь номадическим субъектом, постоянно пересобира-
ющим свою идентичность. 

Более того, постгуманизм как формирующееся, но уже до-
статочно авторитетное направление сам по себе неоднороден. Не-
которые исследователи выделяют несколько типов постгуманизма: 
критический (Н. Бадмингтон, К. Хэйлс), спекулятивный (К. Мейя-
су, Г. Харман), натуралистический (Д. Чалмерс, Д. Деннет) и тех-
нологический (Х. Моравек, В. Виндж)5. Опираясь на диссертаци-
онное исследование Фр. Феррандо, мы, говоря о постгуманизме, 

1 Сайт журнала: URL: https://www.psupress.org/Journals/jnls_JPHS.html  
2 Сайт журнала: URL: https://journals.tplondon.com/jp  
3 Сайт конференции: URL: https://wcp2018.sched.com/  
4 Например: Харман Г. Четвероякий объект: Метафизика вещей после 

Хайдеггера. – Пермь: Гиле Пресс, 2015. 
5 Иванченко М.А. Эволюция гуманизма и формирование постчеловеческой 

социальности: дисс. … канд. филос. наук: 5.7.7. – Екатеринбург: УрФУ, 2023. – 
145 с.  

https://www.psupress.org/Journals/jnls_JPHS.html
https://journals.tplondon.com/jp
https://wcp2018.sched.com/


Криман А.И. 

46 

имеем в виду совокупность конкретных идей, а не схожие по тем 
или иным причинам концепции1: «Философский постгуманизм 
можно определить как пост-гуманизм, пост-антропоцентризм и 
пост-дуализм: три аспекта следует рассматривать вместе, т.е. кон-
цепция, основанная на философском постгуманистическом подхо-
де, должна обладать не только пост-гуманистической, но также 
пост-антропоцентрической и пост-дуалистической чувствительно-
стью»2. На данном основании можно отличать, собственно, пост-
гуманистические концепции от «околопостгуманистических» тео-
рий. 

Отметим, что постгуманизм не является ни онтологией, ни 
философской антропологией в традиционном смысле. Он не зани-
мается проблемой бытия или сущности человека. Более того, ряд 
постгуманистов, например Р. Брайдотти и Фр. Феррандо, считают, 
что сущность человека принципиально неопределима и предлагают 
использовать термины «номадическая субъектность» или «постче-
ловек». При этом понятие постчеловека в постгуманизме отлича-
ется от аналогичного в трансгуманизме: «Трансгуманистическое 
внимание к технологии рискует создать новую версию исключи-
тельности, т.е. исключительность искусственного, виртуального 
или робота, тогда как открытие постчеловека, по мысли философ-
ского постгуманизма, не предполагает иерархии: дуализм человека / 
машины не просто меняется, но и структурно деконструируется»3. 
Постгуманистическое постчеловеческое обнаруживается в слия-
нии человеческого с нечеловеческим, которое выражается через 
животное и технологическое. И в этом ключе постгуманизм явля-
ется новым социально-философским направлением, понимающим 
социальность не как исключительно человеческий феномен. Пост-
гуманизм как социальная философия нивелирует субъект-
объектные отношения в их классическом понимании и наделяет 

1 Диссертация Фр. Феррандо была на тему: «Феномен Постчеловека в кон-
тексте постгуманистической и прочих теорий» («The posthuman. Posthumanism 
and Others»), в 2019 г. ею же была выпущена монография на тему «Философский 
постгуманизм» («Philosophical Posthumanism»). См.: Ferrando F. Philosophical 
Posthumanism. – London: Bloomsbury Publishing Plc., 2019. 

2 Феррандо Ф. Философский постгуманизм. – Москва: Издательский дом 
ВШЭ, 2022. 

3 Там же. 



Что такое постгуманизм и почему он актуален сегодня 

47 

субъектностью тех, кто традиционно не относился к человеческим 
субъектам. Аналогичное слияние человеческого с не-человеческим 
осуществляет акторно-сетевая теория Б. Латура, потому в нашем 
исследовании она рассматривается как методологическое основа-
ние постгуманистической теории. 

В настоящее время мы живем в период «Антропоцена»1, ко-
гда человек задает себе вопросы о своем месте в мире среди дру-
гих видов. Постгуманизм философски переосмысляет все след-
ствия вступления в новую эру: по словам Ф. Феррандо, «в 
историческом плане его можно считать философским подходом, 
который соответствует неформально определенной геологической 
эпохе “Антропоцена”»2. Критика антропоцентризма, который со-
средотачивается только на человеке как «нейтральном субъекте», 
является основой для таких философских направлений, как иссле-
дования инвалидности (disability studies)3, исследования животных 
(animal studies)4, новые направления феминизма5, постколониаль-
ная теория (postcolonial studies)6, экоактивизм (environmental stu-
dies)7 и др. Данные течения, анализирующие изменения как в эко-
логической среде, так и в этике, которая приходит к вневидовым 
расширениям, также близки к постгуманизму. 

Несмотря на то, что к проблеме человека обращаются раз-
ные современные философские движения, именно постгуманизм 
претендует на то, чтобы быть главным. Понимание положения, в 
котором оказалась современная цивилизация, возлагает ответ-

1 Crutzen P.J., Stoermer E.F. The «Anthropocene» // Global Change Newsletter. – 
2000. – N 41. – P. 17–18. 

2 Феррандо Ф. Философский постгуманизм. – Москва: Издательский дом 
ВШЭ, 2022. 

3 Например: Albrecht G.L., Seelman K., Bury M. Disability studies. – Sage 
Publications, 2001.  

4 Например: Singer P. Animal Liberation. – New York: Harper Collins Pub-
lishers, 2002. 

5 Например: Collins P.H., Bilge S. Intersectionality. – John Wiley & Sons, 
2020. 

6 Например: Де Кастру Э.В. Каннибальские метафизики. Рубежи пост-
структурной антропологии. – Москва, 2017. 

7 Например: Milstein T., Castro-Sotomayor J. – London, UK: Routledge 
Handbook of Ecocultural Identity, 2020. 



Криман А.И. 

48 

ственность на человеческий вид, хотя и лишает его приоритетного 
положения среди прочих, которые раньше обозначались как «Дру-
гие». Постгуманизм нивелирует любые иерархические различия, 
чтобы представить плодотворную оптику понимания современных 
процессов, происходящих как в гуманитаристике, так и в науке в 
целом. 

В 2011 г. Генеральный директор ЮНЕСКО Ирина Бокова 
выступила с докладом о необходимости формирования «нового 
гуманизма»: «Новый гуманизм подразумевает усилия для того, 
чтобы каждый человек, даже маргинал, мог активно участвовать в 
жизни общества. <…> Новый гуманизм – это осуществление рав-
ноправия полов, это равный с мужчинами доступ женщин к знани-
ям и властным полномочиям. Это также лучшее знание проблем 
окружающей среды, понимание и предвидение изменений климата 
миллионами людей, страдающих от засухи, опустынивания и 
наводнений. Это и защита биологического и культурного разнооб-
разия»1. Данный доклад был сделан еще до активного формирова-
ния постгуманизма, но в своих основных положениях последний 
полностью отвечает ожиданиям новой гуманистической идеоло-
гии, сформулированной ЮНЕСКО. 

Основные положения постгуманизма имеют перспективные 
следствия не только в области социальной философии, но и в об-
ласти права, политики, экономики и т.д. Также важно упомянуть 
представителей современного искусства, создающих свои произ-
ведения в рамках постгуманистического дискурса. Художниками, 
чьи работы можно отнести к постгуманистическим, являются Сте-
ларк2, Ай Сагева (I Wanna Deliver A Dolphin…, 2013), Марион Ла-
валь-Жанте (May the Horse Live in Me, 2011), Саша Спачаль 
(EARTHLINK, 2021). Также можно назвать недавние выставки 
Laboratoria Art&Science «Да живет иное во мне» (2021), МОММА 
«Опыты нечеловеческого гостеприимства» (2017), «Новое состоя-
ние живого» (2019) в музее PERMM. В статье предлагается рас-
ширение постгуманистического подхода, который применяется 
для деконструкции классических концепций, строящихся на фик-

1 Бокова И. Новый гуманизм в XXI веке. – URL: https://unesdoc.unesco.org/ 
ark:/48223/pf0000189775_rus  

2 Stelarc. From Psycho-Body to Cyber-Systems: Images as Post-Human Entities // 
Bell D., Kennedy B.M. – 2000. – P. 560–776. 

https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000189775_rus
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000189775_rus


Что такое постгуманизм и почему он актуален сегодня 

49 

сации на фигуре Антропоса и понимании социума как исключи-
тельного пространства встречи человечских субъектов. Исследо-
вание данного вопроса имплицитно содержит в себе другие про-
блемы, такие как кризис и упадок гуманизма, анализ наследия 
постмодернистской философии, феминистских исследований, фи-
лософии русского космизма и трансгуманистики. 

Проблеме гуманизма посвящены работы известных филосо-
фов, прежде всего таких как М. Хайдеггер, Ф. Ницше, Э. Гуссерль, 
X. Ортега-и-Гассет, Э. Кассирер, Г. Зиммель, Э. Фромм, М. Шелер,
Т. Адорно, А. Кожев, К. Армстронг1. Также в контексте осмысле-
ния кризиса гуманизма необходимо упомянуть таких отечествен-
ных исследователей, как С.Л. Франк, Н.А. Бердяев, А.Ф. Лосев,
С.С. Хоружий2.

В постгуманизме широко обсуждается идея постчеловека, 
являющаяся своеобразной реинкарнацией идеи Сверхчеловека, 
которая непосредственно относится к философии Ф. Ницше3. Од-
нако трудно переоценить влияние как данной концепции, так и в 
целом его философии на мысль XX века. Данная проблематика 

1 Например: Хайдеггер М. Письмо о гуманизме // Время и бытие. Статьи и 
выступления. – Москва: Республика, 1993; Ницше Ф. Фридрих. По ту сторону 
добра и зла. К генеалогии морали. – Москва: Культурная революция, 2012; Гус-
серль. Кризис европейских наук. – Санкт-Петербург: Владимир Даль, 2004; Орте-
га-и-Гассет Х. Восстание масс. – Москва: ООО «Издательство АСТ», 2002; Кас-
сирер Э. Опыт о человеке: Введение в философию человеческой культуры. – 
Москва: Гардарика, 1998; Зиммель Э. Проблемы философии истории. Этюд по 
теории познания. – Москва: Книжный дом «Либком», 2011; Фромм Э. Бегство от 
свободы. – Москва: Прогресс, 1990; Шелер М. Человек в эпоху уравнивания. – 
Москва, 1994; Адорно Т. О технике и гуманизме // Философия техники в ФРГ. – 
Москва, 1989; Кожев А. Введение в чтение Гегеля: лекции по Феноменологии 
духа. – Спб.: Наука, 2003; Армстронг К. Битва за Бога: История фундаментализ-
ма. – Москва: Альпина нон-фикшн, 2013. 

2 Например: Франк С.Л. Достоевский и кризис гуманизма // Русские эми-
гранты о Достоевском. – Санкт-Петербург: Андреев и сыновья, 1994; Бердя-
ев Н.А. Философия свободы. Смысл творчества. – Москва: Правда, 1989; Ло-
сев А.Ф. Эстетика Возрождения. – Москва: Мысль, 1978; Хоружий С.С. Социум и 
синергия: колонизация интерфейса. – Казань: Изд-во Казанского инновационного 
ун-та им. В.Г. Тимирясова (ИЭУП), 2016. 

3 Ницше Ф. Веселая наука. – Москва: ЭКСМО-Пресс, 1999. Ницше Ф. Так 
говорил Заратустра; К генеалогии морали; Рождение трагедии, или Эллинство и 
пессимизм: сборник. – Москва: ООО «Поппури», 2001.  



Криман А.И. 

50 

отражена в работах Г. Зиммеля1, К. Ясперса2, Ж. Делеза3, А. Ка-
мю4. К. Левит5 анализирует критику Ницше христианской морали. 
Мистический аспект идеи Сверхчеловека рассматривается в рабо-
тах Л. Саломе6, П.Д. Успенского7. В контексте русской гуманита-
ристики необходимо упомянуть Ю.В. Синеокую8, посвятившую 
анализу наследия Ницше ряд научных исследований. 

Постгуманистическая тематика фактически разрабатывается 
в контексте идей деконструкции субъекта. Проблемой деконструк-
ции субъекта в контексте философии постмодернизма занимались 
такие авторы, как М. Фуко, Ж. Делез и Ф. Гваттари, Ж. Бодрийяр, 
Р. Барт, Ж. Деррида9. Также переосмыслением субъектности зани-
мались Т. Адорно, Ю. Хабермас, М. Мерло-Понти, Э. Левинас, 
Г.-Г. Гадамер10 и др. 

1 Зиммель Г. Избранные работы. – Киев: Ника-Центр, 2006. 
2 Ясперс К. Ницше и христианство. – Москва: Моск. филос. фонд «Меди-

ум», 1994. 
3 Делез Ж. Ницше и философия. – Москва: Ад Маргинем, 2003.  
4 Камю А. Ницше и нигилизм. – URL: http://rumagic.com/ru_zar/sci_philoso 

phy/kamyu/0/j11.html 
5 Левит К. От Гегеля к Ницше. Революционный перелом в мышлении 

XIX века. – Санкт-Петербург: Владимир Даль, 2002.  
6 Саломе Л. Эротика. – Москва: Культурная революция, 2012. 
7 Успенский П.Д. Сверхчеловек. – Санкт-Петербург: Изд-во Чернышёва, 

1993. 
8 Синеокая Ю.В. Восприятие идей Ницше в России: основные этапы, тен-

денции, значение. [Электронный ресурс] – URL: https://nietzsche.ru/around/russia/ 
ideas/ (дата обращения 06.02.2024). 

9 Например: Фуко М. Слова и вещи. Археология гуманитарных наук. – 
Москва: Прогресс, 1977; Делез Ж. Логика смысла. – Москва: Раритет; Екатерин-
бург: Деловая книга, 1998; Делез Ж., Гваттари Ф. Капитализм и шизофрения. 
Анти-Эдип. – Москва: ИНИОН РАН, 1990; Бодрийяр Ж. В тени молчаливого 
большинства, или конец социального. – Екатеринбург: Изд-во Урал, ун-та, 2000; 
Барт Р. Смерть автора // Барт Р. Избранные работы: Семиотика. Поэтика. – 
Москва, 1994; Деррида Ж. О грамматологии. – Москва: Ad Marginem, 2000;  

10 Например: Адорно Т.В. Негативная диалектика. – Москва: Научный 
мир, 2003; Хабермас Ю. Философский дискурс о модерне. – Москва: Весь мир, 
2003; Мерло-Понти М. Феноменология восприятия. – Санкт-Петербург: Ювента: 
Наука, 1999; Левинас Э. Гуманизм другого человека. – Санкт-Петербург: Высш. 
религиоз.-филос. шк., 1998; Гадамер Х.-Г. Истина и метод: Основы философской 
герменевтики. – Москва: Прогресс, 1988. 

http://rumagic.com/ru_zar/sci_philosophy/kamyu/0/j11.html
http://rumagic.com/ru_zar/sci_philosophy/kamyu/0/j11.html
https://nietzsche.ru/around/russia/ideas/
https://nietzsche.ru/around/russia/ideas/
https://ru.wikipedia.org/wiki/%D0%9F%D1%80%D0%BE%D0%B3%D1%80%D0%B5%D1%81%D1%81_(%D0%B8%D0%B7%D0%B4%D0%B0%D1%82%D0%B5%D0%BB%D1%8C%D1%81%D1%82%D0%B2%D0%BE)


Что такое постгуманизм и почему он актуален сегодня 

51 

Термин «постгуманизм» был введен постмодернистским ху-
дожником и философом И. Хассаном1. Философия постгуманизма 
активно развивается на Западе такими учеными, как Д. Харауэй, 
К. Вулф, Р. Брайдотти, К. Барад, Ф. Феррандо, Р. Долфийн и И. ван 
дер Туин, С. Зоргнер и Р. Раниш, Р. Пепперел, Н. Бадмингтон, 
М. Шилдрик, С. Хербрехзера, А. Крокера, П. Маккормак, П. Мэй-
хона, Л.Е. Грэхам, Б. Вудард2 и др. Также постгуманистические 
идеи можно обнаружить в разной степени разработанности у 
Дж. Батлер, В. де Кастру, Э. Кона, Дж. Агамбена, Ф. Дескола, 
Ж.М. Шеффера, Л. Гордона, Ж. Симондона3 и др. Постгуманизм 

1 Hassan I. Prometheus as Performer: Toward a Posthumanist Culture? // The 
Georgia Review. – 1977. – Vol. 31, N 4. 

2 Например: Haraway D. The Companion Species. – Chicago: Prickly Para-
digm Press, 2003; Wolfe С. What Is Posthumanism? – University of Minnesota Press., 
2009; Braidotti R. The Posthuman. – Cambridge, UK: Polity, 2003. Braidotti R. Meta-
morphoses: Towards a Materialist Theory of Becoming. – Cambridge, UK: Polity, 
2002; Braidotti R. Nomadic Subjects: Embodiment and Sexual Difference in Contem-
porary Feminist Theory. Columbia. – New York: University Press, 1994; Barad K. 
Posthumanist Performativity: Toward an Understanding of How Matter Comes to Mat-
ter // Signs: Journal of Women in Culture and Society. – 2003. – Vol. 28, N. 3. – 
Р. 801–831; Ferrando, F. Towards a Posthumanist Methodology. A Statement // Frame: 
Journal For Literary Studies. – 2012. – Vol. 25, N 1; Narrating Posthumanism, Utrecht 
University, 9–18 / Ferrando F. Posthumanism, Transhumanism, Antihumanism, Me-
tahumanism, and New Materialisms: Differences and Relations // Existenz, The Karl 
Jaspers Society of North America. – 2014. – Vol. 8, N 2, March. – P. 26–32 / Ferrando F. 
Philosophical Posthumanism. – London: Bloomsbury Publishing Plc., 2019; Dolphijn R., 
van der Tuin I. New Materialism: Interviews & Cartographies. – Michigan: Open Hu-
manities Press: University of Michigan, 2012; Ranisch R., Sorgner S.L. Post- and 
Transhumanism: An Introduction. Michigan: Frankfurt et al, 2014; Pepperell R. The 
Posthuman Manifesto // Pepperell R. The Posthuman Condition: Consciousness Beyond 
the Brain. – Bristol, UK: Intellect Books, 1995; Badmington N. Posthumanism. – New 
York: Palgrave, 2000; Graham L.E. Representations of the Post/Human: Monsters, 
Aliens and Others in Popular Cultures. – New Brunswick, NJ: Rutgers University Press, 
2002; Вудард Б. Динамика слизи. Зарождение, мутация и ползучесть жизни. – 
Пермь: Гиле Пресс, 2016. – 124 с. 

3 Например: Butler J. Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identi-
ty. – New York et al.: Routledge, 1999; Де Кастру Э.В. Каннибальские метафизики. 
Рубежи постструктурной антропологии. – Москва, 2017; Кон Э. Как мыслят леса: 
к антропологии по ту сторону человека. – Москва: Ад Маргинем Пресс, 2018; 
Агамбен Дж. Открытое. – Москва: РГГУ, 2012; Дескола Ф. По ту сторону приро-
ды и культуры. – Москва: Новое литературное обозрение, 2012; Шеффер. Ж.-М. 



Криман А.И. 

52 

также связан с критикой капитализма, которую можно обнаружить 
у таких авторов, как Фр. Джеймисон, Дж. Дин, Славой Жижек1. 

В русскоязычной философии исследованиям постгуманизма 
посвящены работы А.В. Павлова, А.И. Криман, Е. Никитиной, 
Н.М. Сазонова, М.В. Тлостановой, О.В. Тимофеевой, И.В. Катер-
ного, М.А. Иванченко, Д.А. Юмартова2. Отдельные аспекты пост-

Конец человеческой исключительности. – Москва: Новое литературное обозре-
ние, 2010; Gordon L. Problematic People and Epistemic Decolonization: Toward the 
Postcolonial in Africana Political Thought // Postcolonialism and Political Theory / 
Edited by Nalini Persram. – New York: Lexington Books, 2007. – P. 121–142; Симон-
дон Ж. Два урока о животном и человеке. – Москва: Издательство Grundrisse, 
2016. 

1 Жижек Сл. Щекотливый субъект: отсутствующий центр политической 
онтологии. – Москва: Изд. Дом «Дело» РАНХиГС, 2014; Жижек С. Свобода от 
природы означает окончательное порабощение. – URL: https://centerforpoliticsana 
lysis.ru/position/read/id/svoboda-ot-prirody-oznachaet-okonchatelnoe-poraboschenie 

2 Например: Павлов, А.В. Постгуманизм: преодоление и наследие постмо-
дернизма // Вопросы философии. – 2019. – № 5. – С. 27–35; Криман А.И. Постгу-
манизм и современное искусство: пересборка антропоцентристского дискурса в 
пространстве визуального // Наука телевидения. – 2023. – № 19 (3). – С. 21–41; 
Криман А.И. Постгуманистический поворот к пост (не) человеческому // Вопросы 
философии. – 2020. – № 17. – P. 121–142; Криман А.И. Переосмысление основ-
ных вопросов философии в контексте постгуманизма // Вестник Московского 
университета. Серия 7: Философия. – 2020. – № 4. – С. 68‒85; Никитина Е. По 
направлению к транс-мета-постгуманизму. – URL: http://www.academia.edu/ 
36494476; Сазонов Н.М. Ferations. world: о картографии утерянных масштабов // 
Неприкосновенный запас: дебаты о политике и культуре. – 2020. – № 131. – 
C. 187–205; Никитина Е. Исследования животных: непослушные заметки по кра-
ям // Социология власти. – 2019. – Том 31, № 3. – C. 8–30.

Тлостанова М.В. Постантропоцентрический антигуманизм против другого 
гуманизма как гуманизма Другого // Вестник Российского университета дружбы 
народов. Серия Философия. – 2015. – № 1. – С. 33–48; Тимофеева О.В. Другой в 
философско-антропологическом контексте: проблема различия и границы между 
человеком и животным: автореферат дис.... доктора философских наук: 09.00.13 / 
[Место защиты: Ин-т философии РАН]. – Москва, 2018.–38 с.; Катерный И.В. 
Концептуализация социальной онтологии постгуманизма: социологические им-
пликации // Мониторинг общественного мнения: Экономические и социальные 
перемены. – 2019. – № 6. – С. 13–34; Иванченко М.А. Философское осмысление 
феномена бессмертия в парадигмах трансгуманизма, постгуманизма и эссенци-
окогнитивизма // Galactica Media: Journal Of Media Studies. – 2021. – № 3(1). – С. 39–
63; Юмартов Д.А. Инклюзивность как основной принцип постгуманизма // Гума-
нитарные ведомости ТГПУ им. Л.Н. Толстого. – 2021. – № 4 (40). – С. 109–122. 

http://www.academia.edu/36494476/%D0%9F%D0%BE_%D0%BD%D0%B0%D0%BF%D1%80%D0%B0%D0%B2%D0%BB%D0%B5%D0%BD%D0%B8%D1%8E_%D0%BA_%D1%82%D1%80%D0%B0%D0%BD%D1%81-%D0%BC%D0%B5%D1%82%D0%B0-%D0%BF%D0%BE%D1%81%D1%82%D0%B3%D1%83%D0%BC%D0%B0%D0%BD%D0%B8%D0%B7%D0%BC%D1%83
http://www.academia.edu/36494476/%D0%9F%D0%BE_%D0%BD%D0%B0%D0%BF%D1%80%D0%B0%D0%B2%D0%BB%D0%B5%D0%BD%D0%B8%D1%8E_%D0%BA_%D1%82%D1%80%D0%B0%D0%BD%D1%81-%D0%BC%D0%B5%D1%82%D0%B0-%D0%BF%D0%BE%D1%81%D1%82%D0%B3%D1%83%D0%BC%D0%B0%D0%BD%D0%B8%D0%B7%D0%BC%D1%83
https://istina.msu.ru/journals/2481732/


Что такое постгуманизм и почему он актуален сегодня 

53 

гуманистической тематики есть в исследованиях А.А. Костиковой, 
И. Чубарова, Д.П. Козолупенко, А.Г. Гачевой1. 

В 2022 г. И.В. Катерным была защищена докторская диссер-
тация на тему «Постгуманизм: критический анализ социальных и 
дискурсивных практик»2 по специальности 22.00.01 «Теория, ме-
тодология и история социологии». В 2023 г. была защищена дис-
сертация М.А. Иванченко по специальности 5.7.7. «Социальная и 
политическая философия» на тему «Эволюция гуманизма и фор-
мирование постчеловеческой социальности». В 2024 г. в диссерта-
ционном совете Московского государственного университета была 
защищена диссертация А.И. Криман на тему «Исток и смысл пост-
гуманизма в социально-философском контексте». Успешные за-
щиты диссертаций по постгуманизму означают, что постгумани-
стическая теория, являясь формирующимся направлением, уже 
представляет собой полноценную философскую оптику. 

В качестве методологического базиса постгуманистической 
теории используется акторно-сетевая теория (АСТ)3. Разработкой 
АСТ на первоначальных этапах, помимо Б. Латура, занимались 
Мишель Каллон, Джон Ло и Аннмари Мол4. В данной работе ис-
пользуется оригинальная версия АСТ Б. Латура. В России АСТ 
достаточно популярна, ей были посвящены исследования таких 

1 Например: Костикова А.А. Postmodernism: A Feminist Critique // 
Metaphilosophy. Basil Blackwell (United Kingdom). – 2013. – № 44. – P. 24–28; Чу-
баров И.М. Машинная антропология. Запоздалый манифест // ЛОГОС.Т. 25. – 
2015. – № 2 (104). – С. 122–141; Козолупенко Д.П. Нечеловеческая антропология: 
«Договорной человек» в современной философской антропологии // Институт 
Философ. И права. – 2020. – С. 195–207; Гачева А.Г. Русский космизм в идеях и 
лицах. – Москва: Академический проект, 2019. 

2 Катерный И.В. Постгуманизм: критический анализ социальных и дис-
курсивных практик: дисс. … доктор фил. наук: 20.00.02 / МГИМО. – Москва, 
2022. – 433 с.  

3 Латур Б. Пересборка социального. Введение в акторно-сетевую теорию. – 
Москва: Издательский дом Высшей школы экономики, 2014.  

4 Например: Ло Дж. Объекты и пространства // Социология вещей: сбор-
ник статей. – Москва: Издательский дом «Территория будущего», 2006; Каллон М. 
Некоторые элементы социологии перевода: приручение морских гребешков и 
рыболовов бухты Сен-Бриё. – URL: https://logosjournal.ru/home/articles/387335/; 
Мол А. Множественное тело: Онтология в медицинской практике. – Пермь: Гиле 
Пресс, 2017.  

https://istina.msu.ru/publications/article/3504214/
https://istina.msu.ru/journals/79236/
https://istina.msu.ru/publishers/47572/
https://logosjournal.ru/home/articles/387335/


Криман А.И. 

54 

авторов, как С.А. Гавриленко, А.А. Писарев, В.С. Вахштайн, 
З.А. Сокулер1. 

Важной темой в понимании постгуманизма является его со-
поставление с трансгуманизмом. На наш взгляд, оно существенно 
отличается от постгуманизма как с точки зрения происхождения, 
так и по основным идеям. Основоположниками трансгуманизма 
являются Дж. Хаксли, М. Минский, Р. Курцвель, Н. Бостром, Фе-
рейдун М. Эсфендиари, Р. Эттингер, М. Мор, Н. Вита-Мор, 
Э. Дрекслер, Д. Мортон, Д. Бойер, Дж. Ло2. Обращаясь к концеп-
циям прошлого, трансгуманисты выделяют таких авторов, как 
Дж. Мирандола, М. Кондорсе, Д. Дидро3. Поскольку можно прове-
сти параллели между некоторыми трансгуманическими проектами 
и евгеникой, необходимо упомянуть Ф. Гальтона, Н. Кольцова, 

1 Например: Гавриленко С.А., Писарев А.А. Акторно-сетевая теория: неза-
вершенная сборка // Логос. – Москва: Издательство института Гайдара. – Т. 27, 
№ 1. – 2017; Сокулер З.А. Насекомые и млекопитающие умеют считать: Нужда-
ются ли в ограничении тезисы социального конструктивизма // Вестник Москов-
ского университета. Серия 7: Философия. – Москва: Издательство Московского 
университета. – № 5. – С. 21–38. 

2 Например: Huxley J. Transhumanism // New Bottles for New Wine. – Lon-
don: Chatto & Windus, 1957. – P. 13–17; Minsky M. The Emotion Machine: Com-
monsense Thinking, Artificial Intelligence, and the Future of the Human Mind. – New 
York: Simon & Schuster, 2006; Kurzweil R. The Age of Intelligent Machines. – Cam-
bridge, MA: MIT Press, 1990; Bostrom N. A History of Transhumanist Thought // 
Journal of Evolution and Technology. – 2005. – Vol. 14, Issue 1, April 2. – P. 1–25. – 
URL: http://jetpress.org/volume14/bostrom.html; FM-2030. Are You a Transhuman? 
Monitoring and Stimulating Your Personal Rate of Growth in a Rapidly Changing 
World. – New York: Warner Books, 1989; Эттингер Р. Перспективы бессмертия. – 
Москва: Научный мир, 2003; Moore J. Geologists and Interpreters of Genesis in the 
Nineteenth Century // Lindenberg and Numbers, God and Nature.–1975; Vita-More N. 
Bringing Art / Design into the Discussion of Transhumanism // Hansell G.R., Gras-
sie W. – 2011. – P. 70–83; Drexler K.E. Engines of Creation. The Coming Era of 
Nanotechnology Fourth Estate. – London, 1996; Morton T., Boyer D. Hyposubjects on 
becoming human. – London: Open Humanities Press, 2021; Janina Loh “Trans- und 
Posthumanismus”. Zur Einfuhrung. Junius Verlag, 2023. 4. Auflage. 

3 Например: Мирандола Дж.П. Речь о достоинстве человека // История эс-
тетики. Памятники мировой эстетической мысли в 5 т. Т. 1.; Кондорсе М. Эскиз 
исторической картины прогресса человеческого разума // Философия истории. 
Антология. – М., 1993; Дидро Д. Избранные философские произведения. – М., 
1941. 

https://istina.msu.ru/workers-beta/384435/
https://istina.msu.ru/publications/article/38863483/
https://istina.msu.ru/publications/article/38863483/
https://istina.msu.ru/journals/94025/
https://istina.msu.ru/journals/94025/
http://jetpress.org/volume14/bostrom.html


Что такое постгуманизм и почему он актуален сегодня 

55 

Ю. Филипченко1. Генеалогия трансгуманизма тесно связана с 
научной фантастикой, в частности с киберпанком. Произведения 
О. Хаксли, У. Гибсона, Д. Нуна, Ф. Дика2 повлияли на популяри-
зацию трансгуманистических идей. 

Трансгуманистический дискурс достаточно хорошо известен 
российским ученым и философам. У истоков популяризации 
трансгуманизма в России стояли Д. Медведев и В. Прайд, И.В. Ар-
тюхов3. Анализ трансгуманистических идей представлен в работах 
В.И. Аршинова, В.Г. Буданова4. Ввиду крайней популярности 
трансгуманизма перечислить всех исследователей, занимающихся 
данной проблематикой, не представляется возможным. Среди кри-
тиков трансгуманизма необходимо назвать Ф. Фукуяму, Ю. Ха-
бермаса, В.А. Кутырева, А.И. Криман, Ф.И. Гиренка, Н.Н. Ростову5. 

1 Например: Galton F. Composite portraits // Journal of the Anthropological 
Institute of Great Britain and Ireland, 1878; Кольцов Н.К. Родословные наших вы-
движенцев // Русский евгенический журнал. 1926. Т. IV. Вып. 3–4; Филипенко Ю.А. 
Пути улучшения человеческого рода. – Ленинград: Государственное издатель-
ство, 1924. 

2 Хаксли О. О дивный новый мир. – Москва: АСТ, 2014; Хаксли О. Воз-
вращение в новых мир. – Москва: АСТ, 2018; Гибсон У. Нейромант. – Азбука, 
2015; Нун Д. Вирт. – Adaptec/T-ough Press, 2002; Дик Ф.К. ВАЛИС. – Эксмо, 
2021.  

3 Прайд В., Медведев Д.А. [Электронный ресурс] – 2005. Феномен NBIC-
конвергенции: Реальность и ожидания URL: http://transhuman.ru/biblioteka/nano 
tekhnologii/fenomen-nbic-konvergentsi; Артюхов И.В. Трансгуманизм: философ-
ские истоки и история возникновения. В кн.: Новые технологии и продолжение 
эволюции человека? Трансгуманистический проект будущего. – Москва, ЛКИ, 
2008. – С. 31–46. 

4 Аршинов В.И. Трансгуманизм в перспективе эволюции сложности. Фи-
лософские науки. 2013;(8):11–23; Буданов В.Г. Квантово-синергетическая антро-
пология и проблемы искусственного интеллекта и трансгуманизма // Философ-
ские науки. 2013. № 9. – С. 25–37. 

5 Fukuyama F. Agency or Inevitability: Will Human Beings Control Their 
Technological Future? // Rosenthal, M. (ed.) The Posthuman Condition. – Aarhus Uni-
versity Press: Aarhus, 2012. – Р. 157–69; Хабермас Ю. Будущее человеческой приро-
ды: На пути к либеральной евгенике? – Москва: Весь Мир, 2002; Кутырев В.А. 
Апология человеческого (предпосылки и контуры консервативного философ-
ствования) // Вопросы философии. 2003. № 1. – С. 63–75; Криман А.И. На пути к 
постчеловеку: трансгуманизм как проводник? // Вестник Воронежского государ-
ственного университета, серия Философия. – 2019. – № 4 (34). – С. 77–83; Гире-

http://transhuman.ru/biblioteka/nanotekhnologii/fenomen-nbic-konvergentsi
http://transhuman.ru/biblioteka/nanotekhnologii/fenomen-nbic-konvergentsi


Криман А.И. 

56 

В контексте генезиса идей, близких трансгуманизму, необ-
ходимо обозначить такое направление, как русский космизм. Ос-
новные идеи русского космизма содержатся в трудах 
В.Ф. Одоевского, Н.Ф. Федорова, К. Циолковского, А.Л. Чижев-
ского, В.И. Вернадского1. Большой вклад в разработку проблем и 
анализа наследия русских космистов внесли С.Г. Семенова, 
А.Г. Гачева, Е. Звонова2. 

Постгуманизм пока недостаточно известен в русскоязычном 
научном сообществе, хотя в последние годы начинают появляться 
переводы уже ставших классическими работ данного направления: 
Р. Брайдотти «Постчеловек» (2021), Д. Харауэй «Оставаясь со 
смутой: заводить сородичей в Ктулуцене» (2021), Фр. Феррандо 
«Философский постгуманизм»3. Таким образом, перед отечествен-
ной наукой стоит задача продемонстрировать, как можно работать 
с этой оптикой. 

нок Ф.И. Признаки постхайдеггерианского мышления // Вестник Московского 
университета. Серия 7: Философия. – Москва: Изд-во Моск. ун-та, 2019. – № 2. – 
C. 19–25; Ростова Н. Мягкая сила постгуманизма: что нам мешает мыслить по-
русски? – Москва: Проспект, 2022.

1 Федоров Н.Ф. Собрание сочинений: в 4-х тт. / Составление, подготовка 
текста и комментарии А.Г. Гачевой, С.Г. Семеновой. – Москва: Издательская 
группа «Прогресс», 1995; Циолковский К.Э. Избранные труды. – Москва; Ленин-
град, 1934; Чижевский А.Л. Теория космических Эр. Грезы о земле и небе. – Ту-
ла: Приокское книжное издательство, 1986; Вернадский В.И. Биосфера и ноосфе-
ра. – Москва: Наука, 1989. 

2 Например: Семенова С.Г. Тайны Царства небесного. – Москва: Школа-
пресс, 1994; Гачева А.Г. Русский космизм в идеях и лицах. – Москва: Академиче-
ский проект, 2019; Звонова Е.Е. Антиномия научности и человечности в творче-
стве А.Л. Чижевского // Философические письма. Русско-европейский диалог. – 
2024. – Т. 7, № 2. – С. 221–233; Звонова Е.Е. Детерминистические представления 
о человеке в философских работах А.Л. Чижевского: научный и религиозный 
аспекты // Философская мысль. – 2024. – № 1. DOI: 10.25136/2409–
8728.2024.1.69505 EDN:IZCAWI. – URL: https://nbpublish.com/library_read_article. 
php?id=69505  

3 Брайдотти Р. Постчеловек. – Москва: Издательство Института Гайдара, 
2021; Харауэй Д. Оставаясь со смутой: Заводить сородичей в Хтулуцене. – 
Пермь: Гиле Пресс, 2020; Феррандо Ф. Философский постгуманизм. – Москва: 
Издательский дом ВШЭ, 2022. 

https://vk.com/away.php?utf=1&to=https%3A%2F%2Fnbpublish.com%2Flibrary_read_article.php%3Fid%3D69505
https://vk.com/away.php?utf=1&to=https%3A%2F%2Fnbpublish.com%2Flibrary_read_article.php%3Fid%3D69505


Что такое постгуманизм и почему он актуален сегодня 

57 

Список литературы 

1. Агамбен Дж. Открытое. – Москва: РГГУ, 2012. – 112 с.
2. Адорно Т. О технике и гуманизме // Философия техники в ФРГ. – М., 1989. –

С. 354–372.
3. Артюхов И.В. Трансгуманизм: философские истоки и история возникновения //

Новые технологии и продолжение эволюции человека? Трансгуманистиче-
ский проект будущего. – Москва: ЛКИ, 2008. – С. 31–46.

4. Аршинов В.И. Трансгуманизм в перспективе эволюции сложности // Фило-
софские науки. – 2013. – № 8. – С. 11–23.

5. Барт Р. Смерть автора // Барт Р. Избранные работы: Семиотика. Поэтика. –
Москва. – 1994.–616 с.

6. Бодрийяр Ж. В тени молчаливого большинства, или конец социального. –
Екатеринбург: Изд-во Урал. Ун-та, 2000. – 96 с.

7. Бокова И. Новый гуманизм в XXI веке. – URL: https://unesdoc.unesco.org/ark:/
48223/pf0000189775_rus

8. Брайдотти Р. Постчеловек. – Москва: Издательство Института Гайдара, 2021. –
408 с.

9. Буданов В.Г. Квантово-синергетическая антропология и проблемы искус-
ственного интеллекта и трансгуманизма // Философские науки. – 2013. – № 9.
– С. 25–37.

10. Вернадский В.И. Биосфера и ноосфера. – Москва: Наука, 1989. – 672 с.
11. Вудард Б. Динамика слизи. Зарождение, мутация и ползучесть жизни. –

Пермь: Гиле Пресс, 2016. – 124 с.
12. Гавриленко С.А., Писарев А.А. Акторно-сетевая теория: незавершенная сбор-

ка // Логос. – Москва: Издательство института Гайдара. – 2017. – Т. 27, № 1. –
С. 1–40.

13. Гачева А.Г. Русский космизм в идеях и лицах. – Москва: Академический про-
ект, 2019. – 448 с.

14. Гуссерль. Кризис европейских наук. – Санк-Петербург: Владимир Даль, 2004. –
399 с.

15. Де Кастру Э.В. Каннибальские метафизики. Рубежи постструктурной антро-
пологии. – М., 2017. – 311 с.

16. Делез Ж., Гваттари Ф. Капитализм и шизофрения. Анти-Эдип. – Москва:
ИНИОН РАН, 1990. – 672 с.

17. Дескола Ф. По ту сторону природы и культуры. – Москва: Новое литератур-
ное обозрение, 2012. – 584 с.

18. Дик Ф.К. ВАЛИС. – Москва: Эксмо, 2021. – 352 с.
19. Жижек С. Свобода от природы означает окончательное порабощение. – URL:

https://centerforpoliticsanalysis.ru/position/read/id/svoboda-ot-prirody-oznachaet-
okonchatelnoe-poraboschenie

20. Жижек Сл. Щекотливый субъект: отсутствующий центр политической онто-
логии. – Москва: Изд. Дом «Дело» РАНХиГС, 2014. – 528 с.

https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000189775_rus
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000189775_rus
https://centerforpoliticsanalysis.ru/position/read/id/svoboda-ot-prirody-oznachaet-okonchatelnoe-poraboschenie
https://centerforpoliticsanalysis.ru/position/read/id/svoboda-ot-prirody-oznachaet-okonchatelnoe-poraboschenie


Криман А.И. 

 58 

21. Звонова Е.Е. Антиномия научности и человечности в творчестве А.Л. Чижев-
ского // Философические письма. Русско-европейский диалог. – 2024. – Т. 7, 
№ 2. – С. 221–233. 

22. Звонова Е.Е. Детерминистические представления о человеке в философских 
работах А.Л. Чижевского: научный и религиозный аспекты // Философская 
мысль. – 2024 – № 1. – URL: https://nbpublish.com/library_read_article.php?id= 
69505. 

23. Иванченко М.А. Философское осмысление феномена бессмертия в парадиг-
мах трансгуманизма, постгуманизма и эссенциокогнитивизма // Galactica 
Media: Journal Of Media Studies. – 2021. – № 3 (1). – С. 39–63.  

24. Иванченко М.А. Эволюция гуманизма и формирование постчеловеческой 
социальности: дисс. … канд. фил. наук: 5.7.7. – Екатеринбург: УрФУ, 2023. – 
145 с. 

25. Каллон М. Некоторые элементы социологии перевода: приручение морских 
гребешков и рыболовов бухты Сен-Бриё. – URL: https://logosjournal.ru/home/ 
articles/387335/;  

26. Мол А. Множественное тело: Онтология в медицинской практике. – Пермь: 
Гиле Пресс, 2017. – 254 с. 

27. Кассирер Э. Опыт о человеке: Введение в философию человеческой культу-
ры. – Москва: Гардарика, 1998. – 784 с. 

28. Катерный И.В. Концептуализация социальной онтологии постгуманизма: 
социологические импликации // Мониторинг общественного мнения: Эконо-
мические и социальные перемены. – 2019. – № 6. – С. 13–34.  

29. Катерный И.В. Постгуманизм: критический анализ социальных и дискурсив-
ных практик: дисс. … доктор фил. наук: 20.00.02. – Москва: МГИМО, 2022 г. – 
433 с.  

30. Козолупенко Д.П. Нечеловеческая антропология: «Договорной человек» в 
современной философской антропологии // Человек. ru. – 2020. – № 15. – 
С. 195–207. 

31. Кон Э. Как мыслят леса: к антропологии по ту сторону человека. – Москва: 
Ад Маргинем Пресс, 2018. – 344 с. 

32. Кондорсе М. Эскиз исторической картины прогресса человеческого разума // 
Философия истории: антология. – М., 1993. – 233 с. 

33. Костикова А.А. Postmodernism: A Feminist Critique // Metaphilosophy. Basil 
Blackwell (United Kingdom). – 2013. – № 44. – P. 24–28. 

34. Криман А.И. На пути к постчеловеку: трансгуманизм как проводник? // Вест-
ник Воронежского государственного университета, серия Философия. – 2019. – 
№ 4 (34). – С. 77–83. 

35. Криман А.И. Переосмысление основных вопросов философии в контексте 
постгуманизма // Вестник Московского университета. Серия 7: Философия. – 
2020. – № 4. – С. 68‒85.  

36. Криман А.И. Постгуманизм и современное искусство: пересборка антропо-
центристского дискурса в пространстве визуального // Наука телевидения. – 
2023. – № 19 (3). – С. 21–41. 

https://vk.com/away.php?utf=1&to=https%3A%2F%2Fnbpublish.com%2Flibrary_read_article.php%3Fid%3D69505
https://vk.com/away.php?utf=1&to=https%3A%2F%2Fnbpublish.com%2Flibrary_read_article.php%3Fid%3D69505
https://logosjournal.ru/home/articles/387335/
https://logosjournal.ru/home/articles/387335/


Что такое постгуманизм и почему он актуален сегодня 

59 

37. Криман А.И. Постгуманистический поворот к пост(не)человеческому // Во-
просы философии. – 2020. – № 12. – C. 7‒67.

38. Криман А.И. Истоки и смысл постгуманизма в социально-философском кон-
тексте: диссертация... кандидата философских наук: 5.7.7. / ФГБОУ ВО «Мос-
ковский государственный университет имени М.В. Ломоносова». – Москва,
2024. – 196 с.

39. Кутырев В.А. Апология человеческого (предпосылки и контуры консерватив-
ного философствования) // Вопросы философии. – 2003. – № 1. – С. 63–75.

40. Латур Б. Пересборка социального. Введение в акторно-сетевую теорию. –
Москва: Издательский дом Высшей школы экономики, 2014. – 384 с.

41. Левинас Э. Гуманизм другого человека. – Санкт-Петербург: Высш. религиоз.-
филос. шк., 1998. – 264 с.

42. Ло Дж. Объекты и пространства // Социология вещей: сборник статей. –
Москва: Издательский дом «Территория будущего», 2006. – С. 223–244.

43. Мирандола Дж.П. Речь о достоинстве человека // История эстетики. Памятни-
ки мировой эстетической мысли: в 5-ти тт. – 1962. – Т. 1. – С. 506–514.

44. Мол А. Множественное тело: Онтология в медицинской практике. – Пермь:
Гиле Пресс, 2017. – 254 с.

45. Никитина Е. Исследования животных: непослушные заметки по краям // Со-
циология власти. – 2019. – Т. 31, № 3. – C. 8–30.

46. Никитина Е. По направлению к транс-мета-постгуманизму. – URL: http://
www.academia.edu/36494476

47. Ницше Ф. По ту сторону добра и зла. К генеалогии морали. – Москва: Куль-
турная революция, 2012. – 736 с.

48. Нун Д. Вирт. – Adaptec/T-ough Press, 2002. – 230 с.
49. Ортега-и-Гассет Х. Восстание масс. – Москва: ООО «Издательство АСТ»,

2002. – 256 с.
50. Павлов А. В. Постгуманизм: преодоление и наследие постмодернизма // Во-

просы философии. – 2019. – № 5 – С. 27–35.
51. Прайд В., Медведев Д.А. Феномен NBIC-конвергенции: Реальность и ожида-

ния. – 2005. – URL: http://transhuman.ru/biblioteka/nanotekhnologii/fenomen-nbic- 
konvergentsi

52. Ростова Н. Мягкая сила постгуманизма: что нам мешает мыслить по-русски? –
Москва: Проспект, 2022. – 184 с.

53. Сазонов Н.М. Ferations. world: о картографии утерянных масштабов // Непри-
косновенный запас: дебаты о политике и культуре. – № 131. – С. 187–205.

54. Семенова С.Г. Тайны Царства небесного. – Москва: Школа-пресс, 1994. –
415 с.

55. Симондон Ж. Два урока о животном и человеке. – Москва: Grundrisse, 2016. –
140 с.

56. Сокулер З.А. Насекомые и млекопитающие умеют считать: Нуждаются ли в
ограничении тезисы социального конструктивизма // Вестник Московского
университета. Серия 7: Философия. – 2016. – № 5. – С. 21–38.

http://www.academia.edu/36494476/%D0%9F%D0%BE_%D0%BD%D0%B0%D0%BF%D1%80%D0%B0%D0%B2%D0%BB%D0%B5%D0%BD%D0%B8%D1%8E_%D0%BA_%D1%82%D1%80%D0%B0%D0%BD%D1%81-%D0%BC%D0%B5%D1%82%D0%B0-%D0%BF%D0%BE%D1%81%D1%82%D0%B3%D1%83%D0%BC%D0%B0%D0%BD%D0%B8%D0%B7%D0%BC%D1%83
http://www.academia.edu/36494476/%D0%9F%D0%BE_%D0%BD%D0%B0%D0%BF%D1%80%D0%B0%D0%B2%D0%BB%D0%B5%D0%BD%D0%B8%D1%8E_%D0%BA_%D1%82%D1%80%D0%B0%D0%BD%D1%81-%D0%BC%D0%B5%D1%82%D0%B0-%D0%BF%D0%BE%D1%81%D1%82%D0%B3%D1%83%D0%BC%D0%B0%D0%BD%D0%B8%D0%B7%D0%BC%D1%83
http://transhuman.ru/biblioteka/nanotekhnologii/fenomen-nbic-konvergentsi
http://transhuman.ru/biblioteka/nanotekhnologii/fenomen-nbic-konvergentsi


Криман А.И. 

 60 

57. Тимофеева О.В. Другой в философско-антропологическом контексте: про-
блема различия и границы между человеком и животным: автореферат дис.... 
доктора философских наук: 09.00.13 / Ин-т философии, РАН. – Москва, 2018. – 
38 с. 

58. Тлостанова М.В. Постантропоцентрический антигуманизм против другого 
гуманизма как гуманизма Другого // Вестник Российского университета 
дружбы народов. Серия Философия. – 2015. – № 1. – С. 33–48. 

59. Феррандо Ф. Философский постгуманизм. – Москва: Издательский дом ВШЭ, 
2022. – 360 с. 

60. Фуко М. Слова и вещи. Археология гуманитарных наук. – Москва: Прогресс, 
1977. – 488 с. 

61. Хабермас Ю. Будущее человеческой природы: На пути к либеральной евгени-
ке? – Москва: Весь Мир, 2002. – 144 с. 

62. Хайдеггер М. Письмо о гуманизме // Время и бытие. Статьи и выступления. – 
Москва: Республика, 1993. – С. 197–202. 

63. Хаксли О. Возвращение в новых мир. – Москва: АСТ, 2018. – 192 с. 
64. Хаксли О. О дивный новый мир. – Москва: АСТ, 2014. – 352 с. 
65. Харауэй Д. Оставаясь со смутой: Заводить сородичей в Хтулуцене. – Пермь: 

Гиле Пресс, 2020. – 340 с. 
66. Харман Г. Четвероякий объект: Метафизика вещей после Хайдеггера. – 

Пермь: Гиле Пресс, 2015. – 147 с. 
67. Циолковский К.Э. Избранные труды. – М.; Л., 1934. – 569 с. 
68. Чижевский А.Л. Теория космических Эр. Грезы о земле и небе. – Тула: При-

окское книжное издательство, 1986. – 448 с. 
69. Чубаров И.М. Машинная антропология. Запоздалый манифест // Логос.–

2015. – Т. 25, № 2 (104). – С. 122–141. 
70. Шеффе Ж.-М. Конец человеческой исключительности. – Москва: Новое лите-

ратурное обозрение, 2010. – 392 с. 
71. Эттингер Р. Перспективы бессмертия. – Москва: Научный мир, 2003. – 261 с. 
72. Юмартов Д.А. Инклюзивность как основной принцип постгуманизма // Гума-

нитарные ведомости ТГПУ им. Л.Н. Толстого. – 2021. – № 4 (40). – С. 109–
122. 

73. Badmington N. Posthumanism. – Palgrave: New York, 2000. – 172 p. 
74. Graham L.E. Representations of the Post/Human: Monsters, Aliens and Others in 

Popular Cultures. – New Brunswick, NJ: Rutgers University Press, 2002. – 259 p. 
75. Barad K. Posthumanist Performativity: Toward an Understanding of How Matter 

Comes to Matter // Signs: Journal of Women in Culture and Society. – 2003. – 
Vol. 28, N 3. – Р. 801–831. 

76. Bostrom N. A History of Transhumanist Thought // Journal of Evolution and Tech-
nology. – 2005. – Vol. 14, Issue 1. – P. 1–25. – URL: http://jetpress.org/volume14/ 
bostrom.html 

77. Braidotti R. Metamorphoses: Towards a Materialist Theory of Becoming. – 
Cambridge, UK: Polity, 2002. – 328 p. 

http://jetpress.org/volume14/bostrom.html
http://jetpress.org/volume14/bostrom.html


Что такое постгуманизм и почему он актуален сегодня 

61 

78. Braidotti R. Nomadic Subjects: Embodiment and Sexual Difference in Contempo-
rary Feminist Theory. – New York: Columbia University Press, 1994. – 352 p.

79. Braidotti R. The Posthuman. – Cambridge, UK: Polity, 2003. – 180 p.
80. Butler J. Gender Trouble: Feminism and the Subversion of Identity. – New York et

al.: Routledge, 1999. – 272 p.
81. Crutzen P.J., Stoermer E.F. The «Anthropocene» // Global Change Newsletter. –

2000. – N 41. – P. 17–18.
82. Dolphijn R., van der Tuin I. New Materialism: Interviews & Cartographies. –

Michigan: Open Humanities Press: University of Michigan, 2012. – 200 p.
83. Ferrando F. Posthumanism, Transhumanism, Antihumanism, Metahumanism, and

New Materialisms: Differences and Relations // Existenz, The Karl Jaspers Society
of North America. – 2014. – Vol. 8, N 2. – P. 26–32.

84. Ferrando F. Towards a Posthumanist Methodology. A Statement // Frame: Journal
for Literary Studies. – 2012. – Vol. 25, N 1. – P. 9–18.

85. Ferrando F. Philosophical Posthumanism. – London: Bloomsbury Publishing Plc.,
2019. – 296 p.

86. FM-2030. Are You a Transhuman? Monitoring and Stimulating Your Personal Rate
of Growth in a Rapidly Changing World. – New York: Warner Books, 1989. –
227 p.

87. Fukuyama F. Agency or Inevitability: Will Human Beings Control Their Technolo-
gical Future? // Rosenthal M. The Posthuman Condition. – Aarhus: Aarhus Univer-
sity Press, 2012. – Р. 157–169.

88. Haraway D. The Companion Species. – Chicago: Prickly Paradigm Press, 2003. –
100 p.

89. Hassan I. Prometheus as Performer: Toward a Posthumanist Culture? // The
Georgia Review. – 1977. – Vol. 31 – N 4. – P. 830–850.

90. Huxley J. Transhumanism // New Bottles for New Wine. – London: Chatto &
Windus, 1957. – P. 13–17.

91. Janina Loh “Trans- und Posthumanismus” // Zur Einfuhrung: Junius Verlag, 2023. –
№ 4. – P. 9–14.

92. Kurzweil R. The Age of Intelligent Machines. – Cambridge, MA: MIT Press,
1990. – 565 p.

93. Minsky M. The Emotion Machine: Commonsense Thinking, Artificial Intelligence,
and the Future of the Human Mind. – New York: Simon & Schuster, 2006. – 387 p.

94. Moore J. Geologists and Interpreters of Genesis in the Nineteenth Century //
Lindenberg and Numbers, God and Nature. – 1975. – 312 p.

95. Morton T., Boyer D. Hyposubjects on becoming human. – London: Open Humani-
ties Press, 2021. – P. 315–319.

96. Pepperell R. The Posthuman Manifesto // Pepperell R. The Posthuman Condition:
Consciousness Beyond the Brain. – Bristol: Intellect Books, UK, 1995. – 199 p.

97. Ranisch R., Sorgner S.L. Post- and Transhumanism: An Introduction. – Frankfurt et
al: Peter Lang Publisher, 2014. – 313 p.

98. Bell D., Kennedy B.M. Stelarc. From Psycho-Body to Cyber-Systems: Images as
Post-Human Entities. – 2000. – P. 560–776.



Криман А.И. 

62 

99. Vita-More N. Bringing Art/Design into the Discussion of Transhumanism //
Hansell G.R., Grassie W. – 2011. – P. 70–83.

100. Wolfe С. What Is Posthumanism? – University of Minnesota Press, 2009. – 358 p.



Рец. на кн.: Соколова А. Новому человеку – новая смерть? 
Похоронная культура раннего СССР 

63 

УДК 141   DOI: 10.31249/rphil/2024.04.07 

ГРИГОРЬЕВА Е.С.∗ ПОЛАГАЛАСЬ ЛИ НОВОМУ ЧЕЛОВЕКУ 
НОВАЯ СМЕРТЬ? Рец. на кн.: СОКОЛОВА А. НОВОМУ ЧЕЛО-
ВЕКУ – НОВАЯ СМЕРТЬ? ПОХОРОННАЯ КУЛЬТУРА РАННЕ-
ГО СССР  

Аннотация. Книга посвящена исследованию трансформации 
представлений о смерти в ранней советской России. В рамках 
настоящей рецензии предлагается рассмотрение описанных в ра-
боте метаморфоз в связи с важнейшей антропологической транс-
формацией раннего СССР. 

Ключевые слова: смерть; СССР; похоронная культура; ран-
ний СССР. 
GRIGORYEVA E.S. WAS THE NEW MAN SUPPOSED TO DIE 
A NEW DEATH? BOOK REVIEW: SOKOLOVA A. A NEW MAN, A 
NEW DEATH? FUNERAL CULTURE OF THE EARLY USSR 

Abstract. The book is devoted to the study of the transformation 
of ideas about death in early Soviet Russia. Within the framework of 
this review, we propose to consider the metamorphoses described in the 
work in connection with the most important anthropological 
transformation of the early USSR. 

Keywords: death; USSR; funeral culture; early USSR. 
Для цитирования: Григорьева Е.С. Полагалась ли новому человеку 

новая смерть? [Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. Отече-
ственная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – Москва, 2024. – 
№ 4. – С. 63–71. – Рец. на кн.: Соколова А. Новому человеку – новая 

∗ Григорьева Екатерина Сергеевна – старший редактор отдела философии 
ИНИОН РАН; yatak.grig@yandex.ru 



Григорьева Е.С. 

64 

смерть? Похоронная культура раннего СССР. – Москва: Новое литера-
турное обозрение, 2022. – 456 с. – DOI: 10.31249/rphil/2024.04.07 

Человек существует под знаком утраты. Мы знаем смерть 
как постоянно случающееся происшествие: незнакомые люди 
умирают ежедневно и ежечасно. Сталкиваясь со смертью, мы ча-
сто думаем, что человек смертен, но сам я пока не задет. Дыхание 
смерти растворяется в жизни. Смерть прячется. И мы прячемся от 
нее. 

Но в чем в конечном счете состоят будущие возможности 
каждого из нас? Исходной очевидностью жизни кажется собствен-
ная смертность. Рассматриваемая нами сегодня работа помещает 
эту исходную очевидность в конкретные исторические обстоя-
тельства и исследует те метаморфозы, которые с ней приключа-
лись в контексте ранней советской России. 

В 2022 г. в издательстве Новое литературное обозрение 
вышла книга российского историка Анны Соколовой под названи-
ем «Новому человеку – новая смерть? Похоронная культура ран-
него СССР». Эффектная обложка книги коннотирует с цветами 
официальной государственной символики советской России, в 
частности с ее гербом и флагом. Так, на траурном черном фоне, 
отсылающем к проблематике исследования, видны красные и жел-
тые надписи. 

В центре внимания Анны Соколовой оказывается анализ 
государственной политики в отношении смерти и погребения, а 
также изменений похоронной культуры в СССР. Эта тема долгое 
время оставалась в тени иных исследований. Так, работы 
А. Эткинда1, А. Ассман, Н. Эппле, Т. Ворониной и др. были по-
священы исследованиям как мемориальной культуры в целом, так 
и трагического прошлого, выраженного в коллективной памяти о 
событиях истории разных государств, главным образом – СССР. 
Другими заметными исследованиями по схожей тематике были 
работы российских антропологов С. Мохова и М. Алексеевского. 
В контексте работ Мохова читатель имел дело с включенными 
наблюдениями о состоянии похоронной индустрии в современной 

1 Речь идет о работе: Эткинд А. Кривое горе: Память о непогребенных / 
пер. с англ. В. Макарова. – Москва: Новое литературное обозрение, 2016. – 328 с.  



Рец. на кн.: Соколова А. Новому человеку – новая смерть? 
Похоронная культура раннего СССР 

65 

России, в контексте работ Алексеевского – с осмыслением кре-
стьянского фольклора и обрядовой культуры, сопряженной с по-
хоронными практиками. Вопрос же о том, что представляли собой 
смерть и похороны обычного советского человека в материальном 
и символическом аспектах, оставался малоизученным. Анна Соко-
лова стала первым исследователем, предпринявшим попытку осу-
ществить масштабную историческую реконструкцию тех измене-
ний, которые в целом претерпевала похоронная культура ранней 
советской России. 

Вынесенный в название работы вопрос – «Новому человеку – 
новая смерть?» – подталкивает читателя к мысли о том, что от-
правным пунктом рассуждений Соколовой станет создание в 
СССР новой антропологической модели. Действительно, автор 
утверждает, что одним из главных достижений советской револю-
ционной власти провозглашалось создание нового типа человека. 
Закономерным образом, если мы говорим о человеке, мы практи-
чески с неизбежностью говорим и о плеяде философских и обще-
культурных интерпретаций смерти, сопряженных с попытками 
связать пространство подлинности человеческого бытия и про-
странство обретения человеком самого себя со смертью и умира-
нием. Вслед за Анной Соколовой можно попробовать задаться во-
просом, полагалась ли этому новому человеку новая смерть. 

Автор подчеркивает, что создание этой новой антропологи-
ческой модели в ранней советской России повлекло за собой мно-
жество сложностей. Так, если в жизни государства можно отри-
нуть прежнее и посредством революционного преобразования, как 
это произошло в 1917 г., создать новое политическое устройство, 
то в случае с человеком произвести подобные коренные преобра-
зования оказывается несколько сложнее. Чтобы сделать «нового 
человека», естественно, нужно время, но только ли оно? Советские 
идеологи были убеждены, что необходимы и новые обряды пере-
хода, которые, безусловно, в значительной степени конституируют 
статус человека. Анна Соколова демонстрирует, как создание этой 
новой антропологической модели повлекло за собой необходи-
мость изменений прошлой обрядности. 

Погребение и похороны стали одними из главных таких об-
рядов. И привлекли особое внимание большевиков они еще и по-
тому, что смерть не только маркирует переход человека из одного 



Григорьева Е.С. 

66 

статуса в другой, но также маркирует и его переход из старого ми-
ра в мир новый. Именно это – переход из прежнего в новое – и 
происходит в рассматриваемом автором историческом контексте, а 
именно в рамках ранней советской России. 

Книга состоит из пяти глав, в каждой из которых выделены 
тематические фрагменты. От одной главы к другой последова-
тельно рассказывается сначала об идеологических, философских и 
культурных основах преобразования похоронной обрядности, а 
потом – о конкретных шагах, предпринятых советской властью с 
целью осуществления этих преобразований. Исследование начина-
ется с обширного введения, посвященного магистральному для 
рассматриваемого контекста феномену – десемантизации смерти. 
Именно десемантизация смерти объединяет, согласно представле-
нию автора, разнообразные трансформации, которые претерпевала 
похоронная обрядность того периода. 

Во введении автор показывает, что утопический проект 
строительства нового государства предполагал формирование об-
раза нового человека, который будет свободен от недостатков и 
изъянов, сопровождавших его в прежнем мире. Образ этого чело-
века, который должен будет жить в коммунистическом мире, 
предполагал новую антропологическую модель, вокруг которой в 
значительной степени формировалось общество будущего. Как 
подчеркивает автор, не будет преувеличением сказать, что важ-
нейшей частью этой интерпретации было новое понимание чело-
веческой мортальности. Сторонники большевизма следовали под-
черкнуто атеистическому мировоззрению. И мировоззрение это 
предполагало принципиально новое понимание факта конечности 
человеческой жизни. Категории, которые базировались на христи-
анском представлении о бессмертии души и последующим воскре-
сении из мертвых, не подходили для нового режима, что вызвало 
необходимость переосмыслить всю совокупность представлений о 
человеке и о его захоронении. 

Первая глава книги посвящена так называемому похоронно-
му футуризму. Отсылка к футуризму как направлению в искусстве 
здесь не представляется случайной: подобно тому, как его пред-
ставители пытались избавиться от прежних жанров и художе-
ственных форм, большевики предпринимали попытки избавиться 
от прежнего, т.е. религиозного, измерения похорон. Быть больше-



Рец. на кн.: Соколова А. Новому человеку – новая смерть? 
Похоронная культура раннего СССР 

67 

виком теперь полагается не только при жизни, но и после смерти. 
В этом контексте речь заходит о трансформации похоронной об-
рядности в ранней советской России, главным образом о проектах 
В.В. Вересаева, К.С. Мельникова и Л.Д. Троцкого, касающихся 
собственно процедуры захоронения этого нового человека в новом 
социалистическом государстве. Погружая читателя в повседнев-
ность советского человека, особенности жизни раннесоветского 
периода, автор доказывает, что похоронная обрядность того вре-
мени переживала значительные изменения, что находило выраже-
ние в разных формах культуры, например в городском фольклоре: 
многочисленных частушках и песнях о «красных» похоронах, ко-
торые приводит автор (с. 123). 

Магистральной на протяжении книги остается идея, соглас-
но которой доминирующий дискурс в стране меняется с религиоз-
ного, православного на радикально атеистический, марксистский. 
Вместе с этим меняется и традиционное видение кладбища в каче-
стве «общины умерших», отношения с которыми не прерываются, 
но постоянно поддерживаются в ходе ежегодного посещения мо-
гил, равно как и идея «воскресения в телах», которая обуславлива-
ла необходимость сохранения тела покойного для последующего 
воскресения. Эти идеи теряют смысл в системе мировоззрения но-
вого государства. Для чего индивидуальная могила, если жизнь 
человека полностью заканчивается после смерти? Во второй главе 
настоящего исследования Анна Соколова отвечает на этот вопрос. 

В качестве ярчайшего примера этой трансформации автор 
приводит некрополь у Кремлевской стены в Москве (с. 181). Это 
место не является в полном смысле слова местом скорби или горе-
вания родственников умерших, но местом политического ритуала 
страны. Здесь проводятся демонстрации и парады, здесь принимают 
в пионеры, именно здесь находится «пост номер один». Захороне-
ние в этих обстоятельствах становится в большей степени мемори-
алом, чем могилой, пространством государственного церемониала, 
но не частью кладбища. 

Здесь обнаруживается еще одна важная антропологическая 
трансформация советского государства, неизменно подчеркивае-
мая Анной Соколовой. Трансформация эта связана с переходом от 
личного «я» к коллективному «мы». Кладбище перестает быть 
пространством личного переживания горя, оно трансформируется 



Григорьева Е.С. 

68 

в публичные пространства. Оно может представать в качестве зо-
ны отдыха трудящихся и в качестве коллективного общественного 
мемориала. В этих публичных пространствах возникают коллек-
тивные переживания. И возникает новый человек. 

Однако это новое представление о кладбище, вытесняющее 
и обессмысливающее индивидуальную смерть как таковую, имело 
изъян. Изъян этот был связан с тем, что не каждый гражданин но-
вой страны удостаивался чести упокоиться в пределах подобных 
мемориальных площадок. Новым объектом, который был призван 
устранить возникший изъян, стал технологический крематорий. 

Обширный раздел второй главы и вся третья глава настоя-
щего исследования посвящены советской кремации. В качестве 
еще одного яркого проявления перехода от религиозного мировоз-
зрения прежнего государства к атеистическому миропониманию 
новой страны автор приводит выбор мест для возведения кремато-
рия. Анна Соколова указывает, что часто предпринимались по-
пытки возводить крематории на месте когда-то бывших храмов и 
церквей. Здесь показателен, с одной стороны, торжественный вид 
этих архитектурных сооружений, и, с другой – символически 
нагруженный контекст подобного действия. 

Но как бы советские идеологи ни представляли себе утопию 
о кремации или захоронении нового типа, большинство людей 
нужно было хоронить не в идеальном мире будущего, а прямо 
здесь и сейчас – «на старых городских кладбищах посредством 
трупоположения» (с. 279). Так, четвертая глава исследования Ан-
ны Соколовой посвящена именно этому – реформе похоронного 
администрирования, предпринятой большевиками. Чаще всего в 
стране хоронили простых людей, а не красных героев. Похороны 
таких граждан не имели особого идеологического значения и не 
предполагали участия партийного актива. «Красные похороны» 
или кремация здесь вряд ли могли представлять какой-то интерес. 

Однако даже подобные рядовые похороны испытывали 
огромное влияние революционной установки на обширное соци-
альное преобразование. Первым очевидным шагом большевиков 
стала муниципализация похорон как особо важной сферы обслу-
живания населения и предоставление каждому гражданину нового 
государства возможности пользоваться одинаковыми похоронны-
ми услугами вне зависимости от занимаемого при жизни социаль-



Рец. на кн.: Соколова А. Новому человеку – новая смерть? 
Похоронная культура раннего СССР 

69 

ного положения. В частности, Соколова в этом контексте обраща-
ет внимание читателя на декрет о кладбищах и похоронах 1918 г. 
Он гласил, что «все кладбища, крематории и морги, а также орга-
низация похорон граждан поступают в ведение местных 
Совдепов» (с. 280). 

Похоронное дело стало, таким образом, частью коммуналь-
ного хозяйства. Фактически произошла десакрализация похорон, 
вывод их из сферы ответственности религиозных институтов в 
сферу социальной ответственности государства. Автор здесь об-
ращает наше внимание на открывающие книгу размышления, а 
именно на обширную часть введения, посвященную так называе-
мой десемантизации смерти. Здесь снова на переднем плане для 
Соколовой оказывается важная, едва ли не смыслообразующая 
антропологическая трансформация в новом государстве, следстви-
ем которой и стали описываемые изменения и метаморфозы похо-
ронной обрядности и культуры в целом. 

Автор указывает на те сложности, с которыми столкнулись 
граждане страны в связи с проведением названной похоронной 
реформы. Приводится, в частности, пример с новой похоронной 
администрацией в Москве, созданной к середине февраля 1919 г., 
т.е. всего за два с половиной месяца. Похоронная инфраструктура 
перешла к ведомство Отдела похоронно-санитарных мероприятий. 
И в ведении этой новой организации оказались более тридцати 
похоронных бюро, несколько конных дворов и 33 кладбища общей 
площадью примерно 437 гектаров. Эту новую администрацию как 
в Москве, так и в других городах составляли люди, которые ранее 
никак не были связаны с похоронным делом. Часто это были люди 
без какого-либо специального образования. Они должны были за-
ново конструировать всю похоронную систему, учитывая, что ос-
новная часть похорон станет бесплатной. Соколова указывает на 
закономерную в этих обстоятельствах халатность некоторых ра-
ботников новых институций, в частности могильщиков, и приво-
дит характерные слова советского гражданина, указывающего, что 
и умирать теперь стало неудобно. 

Таким образом, подчеркивает Соколова, становится очевид-
ной внутренняя антагонистичность советской похоронной культу-
ры. С одной стороны, смерть активнейшим образом вытесняется в 
пространство утопии (формированием института «красных», ста-



Григорьева Е.С. 

 70 

тусных похорон и дискредитацией кладбищ с кремационным энту-
зиазмом). С другой стороны, эта же утопия непрерывно дискреди-
тируется из-за ежедневной необходимости каким-то образом об-
ращаться с телами умерших здесь и сейчас. 

Фактически, как показывает автор, ранние похоронные ре-
формы в СССР провалились. Уже к началу 1930-х годов похорон-
ные услуги рядовым советским гражданам было оказывать некому 
и нечем. Место государственной политики заняло низовое регули-
рование. Предпринятая вторичная муниципализация похоронных 
служб на практике привела к тому, что ответственность за обеспе-
чение похорон рядовых граждан вынуждены были взять на себя 
семьи умерших. Социальная ориентированность реформ в конеч-
ном счете привела к появлению кустарей-совместителей, пришед-
ших на место похоронных бюро. Они оказывали отдельные похо-
ронные услуги и получали за это дополнительный заработок. 

Чаще всего в некрупных городах закреплялись практики са-
мостоятельного решения проблем с погребением семьей ушедше-
го. Родственники брали на себя ответственность за изготовление 
гроба, поиск могильщиков и транспортировку гроба на кладбище. 
Показателен пример, приводимый автором: Константин Измайлов 
(1900–1942), молодой столяр и счетовод из села Смоленского Бий-
ского уезда на Алтае долгое время был единственным производите-
лем гробов в округе. Соколова указывает, что часто люди оказывали 
похоронные услуги помимо исполнения своей непосредственной 
работы, что мы и видим в этом примере. 

В последней главе настоящего исследования автор убеди-
тельно показывает удивительный феномен советской похоронной – 
и не только – культуры: бессмысленность смерти как норму. Ме-
ста для мертвых не находится даже на кладбище. А такие теорети-
ки ранней советской похоронной обрядности, как В. Вересаев, ука-
зывают, что ритуала прощания с умершим при открытом гробе 
следует избегать, потому что такой ритуал увеличивает и обостря-
ет остроту переживаний, помещая смерть в пространство личного. 

В этих исторических обстоятельствах закономерным обра-
зом оказывается, что личное – лишь пережиток буржуазного про-
шлого. Кладбище должно не напоминать нам о прошлом, а быть 
свидетельством и наиболее явной констатацией наступившего бу-
дущего. Вересаев, а вслед за ним и государственные деятели 



Рец. на кн.: Соколова А. Новому человеку – новая смерть? 
Похоронная культура раннего СССР 

71 

СССР, пытались предварить в жизнь идею, согласно которой 
кладбище должно отобразить героику нового государства, а 
смерть должна стать новой смертью нового человека. 

Демонстрация следствий принятия в СССР новой антропо-
логической модели, нашедших свое выражение в изменившихся 
представлениях о похоронной обрядности, является главной целью 
книги Анны Соколовой. Эта цель является для исследовательской 
литературы, посвященной проблематике похоронной культуры, 
принципиально новой. До появления книги Анны Соколовой «Но-
вому человеку – новая смерть? Похоронная культура раннего 
СССР» читателю были известны попытки анализа феномена «не-
удобного прошлого» в контексте советской России, включая поле-
вые исследования состояния похоронной индустрии в современ-
ной России и исследования фольклорной культуры русского 
крестьянства в контексте данной темы. Эта же работа открывает 
поле для изучения похоронной культуры СССР. 

Кроме того, автор книги убедительно демонстрирует, каким 
образом трансформация человеческой идентичности в контексте 
советской России от личного «я» к коллективному «мы» отрази-
лась на практиках прощания с ушедшим, на представлениях о 
кладбищах, а также на взгляде на индивидуальное захоронение. 
Исследование Анны Соколовой добавляет важный ракурс в общую 
копилку объяснительных моделей одного из исторических перио-
дов в истории страны. 



Григорьева Е.С. 

72 

УДК 130.2         DOI: 10.31249/rphil/2024.04.08 
ГРИГОРЬЕВА Е.С.∗ ЕСТЬ ЛИ БУДУЩЕЕ У НОСТАЛЬГИИ? Рец. 
на кн.: БОЙМ С. БУДУЩЕЕ НОСТАЛЬГИИ  

Аннотация. В книге С. Бойм концептуализируется носталь-
гия. Автор предлагает разделение реставрирующей и рефлексиру-
ющей ностальгии. В основе первой ностальгии лежит процесс ре-
ставрации – воссоздания явлений прошлого, замещение ими 
событий настоящего времени. Рефлексирующая же ностальгия 
ориентируется не столько на коллективные воспоминания и фено-
мен «массовости», сколько на индивидуальный и предельно лич-
ный нарратив. 

Ключевые слова: ностальгия; С. Бойм; рефлексирующая но-
стальгия; реставрирующая ностальгия; реставрация. 
GRIGORYEVA E.S. DOES NOSTALGIA HAVE A FUTURE? 
BOOK REVIEW: BOYM S. THE FUTURE OF NOSTALGIA 

Abstract. S. Boym conceptualizes nostalgia. Within the frame-
work of the author's concept, a division is proposed between restorative 
and reflective nostalgia. Restorative nostalgia is based on the process of 
restoration – the recreation of past phenomena, replacing them with 
events of the present. Reflective nostalgia is oriented not so much to-
wards collective memories and the phenomenon of “mass”, as towards 
an individual and extremely personal narrative. 

Keywords: nostalgia; S. Boym; reflective nostalgia; restorative 
nostalgia; restoration. 

Для цитирования: Григорьева Е.С. Есть ли будущее у ностальгии? 
[Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зару-

∗ Григорьева Екатерина Сергеевна – старший редактор отдела философии 
ИНИОН РАН; yatak.grig@yandex.ru 



Рец. на кн.: Бойм С. Будущее ностальгии 

73 

бежная литература. Сер. 3: Философия. – 2024. – № 4. – С. 72–76. – Рец. 
на кн.: Бойм С. Будущее ностальгии / пер. А. Стругач. – Москва: Новое 
литературное обозрение, 2021. – 680 с. – DOI: 10.31249/rphil/2024.04.08 

Монографию С. Бойм «Будущее ностальгии» открывает 
пример, повествующий о двух супругах, возвратившихся на когда-
то потерянную ими родину. После открытия границ СССР пара, 
прожившая много лет на территории Германии, наконец-то смогла 
вернуться в город своих родителей Кёнигсберг, преобразованный 
в Калининград. Пересказывая статью одной из российских газет, 
на страницах которой и была рассказана эта история, Бойм подме-
чает, что супруги, возвратившись в этот город, почти ничего в нем 
не узнавали. 

Но в какой-то момент немолодые люди начинают погру-
жаться в ностальгические переживания. 

Бойм задается вопросом, о чем именно ностальгируют су-
пруги. «Как можно скучать по дому, которого никогда не было?» – 
этот вопрос становится главным для всей работы Бойм. 

Ностальгия, как известно, образована от двух греческих кор-
ней, однако появилось само слово далеко не в античной Греции. 
Ностальгия, образованная от слов «возращение домой» и «тос-
ка»1, является примером псевдогреческого или, если быть точнее, 
ностальгически греческого слова. Слово это было придумано 
швейцарским врачом Иоганном Хоффером в период, когда он за-
нимался написанием своей диссертации по медицине в 1688 г. 

Уже тогда о ностальгии говорили как о специфическом со-
стоянии человека, в ходе которого он, кажется, утрачивает – или 
частично утрачивает – связь с реальностью. Некоторые из симпто-
мов ностальгии мало изменились с тех пор: внешний вид пациента 
часто претерпевал изменения, зачастую больной становился физи-
чески изможденным, он неизменно испытывал безразличие к 
настоящему, в котором находился, а также зачастую путал реаль-
ное и воображаемое, прошлое и будущее. 

1 От древнегреческого νόστος – «возвращение домой» и άλγος «тоска, 
боль». 



Григорьева Е.С. 

 74 

Хоффер в своей диссертации замечал1, что иногда носталь-
гия настолько сильно влияла на человека, что вызывала необрати-
мые изменения в его организме, вплоть до того что влияла на го-
ловной мозг, вызывала воспаления, топологические изменения в 
легких, маразм и суицидальные наклонности. 

Швейцарские врачи того времени отмечали, что наиболее 
сильные ностальгические переживания у солдат вызывали 
аудиальные и гастрономические триггеры. Еда пробуждала силь-
ные воспоминания о потерянном материнском доме, а звуки во-
лынки у некоторых людей вызывали «обезоруживающую носталь-
гию». Военачальникам приходилось запрещать солдатам пение и 
насвистывание национальных мотивов, пробуждающих в людях 
столь сильные переживания. 

Бойм ссылается на Жана-Жака Руссо, писавшего когда-то об 
«эффекте колокольчиков на шеях коров, деревенских звуках, кото-
рые вызывают в швейцарцах чувство наслаждения жизнью и юно-
стью и горькую тоску об их утрате» (с. 32). Звуки эти становились 
неизменным аккомпанементом, музыкальным сопровождением 
ностальгии и попыток установить связь с утраченным прошлым. 

Ностальгирующий всегда стремился вернуться домой – в 
дом, которого, возможно, даже никогда и не было. Потому Бойм и 
называет ностальгию «романом с собственной фантазией», под-
черкивая, что ностальгия имеет утопическое измерение, однако 
утопия эта направлена вовсе не в будущее, а далеко в прошлое. 

В XVII в., когда термин этот был впервые введен швейцар-
ским врачом, ностальгия считалось излечимой болезнью, лекар-
ствами от которой могут послужить, например, пиявки, опиум, а 
также разные другие лекарственные средства того времени. К XXI 
же столетию, как замечает Бойм, этот «исцелимый недуг превра-
тился в неизлечимую форму бытия эпохи модерна. Двадцатый век 
начался с утопии, а закончился ностальгией» (с. 15). 

Утопия, прежде направленная в будущее, была заменена 
утопией иного толка – ностальгической, обращенной в прошлое. 
Бойм отмечает, что прогресс не излечил человека от ностальгии, а 
усугубил ее, кристаллизовал. Глобализация вовсе не способство-

 
1 Частичный перевод его работы приводит Светлана Бойм в «Будущем но-

стальгии».  



Рец. на кн.: Бойм С. Будущее ностальгии 

75 

вала расширению личного пространства человека, а необычайно 
сузила его, укрепила местные связи и привязанность к ним. 

Бойм заявляет, что ностальгия не всегда противоречит мо-
дерну и эпохе безумного прогресса; часто, как было замечено, они 
соседствуют и парадоксально перекликаются. «Ностальгия и про-
гресс подобны доктору Джекилу и мистеру Хайду: это alter egos» 
(с. 19). 

Светлана Бойм предлагает рассматривать «глобальную эпи-
демию ностальгии как защитный механизм в период ускоренных 
ритмов жизни и исторических потрясений» (с. 16). Часто носталь-
гия приходит в моменты переломные как для общества, так и для 
отдельного человека. Бойм замечает, что в случае Французской 
революции 1789 г. «старый порядок»1 не только привел к револю-
ции, «но в некотором отношении сама революция породила “ста-
рый порядок”, придав ему форму, завершенность и золоченную 
ауру» (с. 19–20). 

Кроме того, в представленной работе автор предлагает соб-
ственную классификацию ностальгии, а именно разделение но-
стальгии на рефлексирующую и ностальгическую. Прошлое для 
реставрирующей ностальгии оказывается значимым в настоящем, 
идеальным снимком. Прошлое в подобном нарративе не рассмат-
ривается как метафора невозможности повторения или чистой 
утраты, не демонстрирует признаков распада и потери. Обращает-
ся такая ностальгия зачастую к триггерам памяти, символам утра-
ченного, к «мадленкам Пруста»2, окуная которые в чай, ностальги-
рующие погружаются в глубокие и долгие воспоминания о 
прошлом, заменяющие собой настоящее. 

Реставрирующая ностальгия ставит целью восстановление 
утраченного дома; часто она заменяет собой настоящее и будущее. 
Действительное значение для ностальгирующего имеет «литера-
турная фуга воспоминания, а не фактическое возвращение домой» 

1 В оригинале употребляется «Ancien Régime». 
2 «Мадленки» – разновидность французского печенья – получили широ-

кую известность благодаря упоминанию в романе М. Пруста «По направлению к 
Свану» (первый из цикла романов «В поисках утраченного времени»). На стра-
ницах романа один из героев окунает «мадленку» в чай и на множество страниц 
переносится в мир своего детства, возвращается в ностальгические переживания, 
вызванные вкусом этого печенья.  



Григорьева Е.С. 

 76 

(с. 120). Целью одиссеи для ностальгирующего в эпоху модерна 
становится встреча с самим собой, что подкрепляется примером из 
Х.Л. Борхеса, согласно которому Одиссей возвращается домой с 
одной целью – оглянуться на свое путешествие. 

Рефлексирующая же ностальгия, напротив, ориентируется 
не столько на коллективные воспоминания и феномен «массово-
сти», сколько на индивидуальный, предельно личный нарратив. 
Рефлексирующая ностальгия, как отмечает Бойм, постоянно от-
кладывает возвращение на родину, она будто бы пытается «овре-
менять пространство» (с. 118), с трепетом обращаться к осколкам 
памяти. Такая ностальгия может являться юмористической, иро-
ничной, зачастую она не относится к себе серьезно. «Она показы-
вает, что тоска и критическое мышление не противоречат друг 
другу, поскольку аффективные воспоминания не освобождают че-
ловека от сострадания, суждения или критической рефлексии» 
(с. 119). 
 



Детерминистические представления А.Л. Чижевского с позиций 
современного научного мировоззрения 

77 

ФИЛОСОФИЯ НАУКИ И ТЕХНИКИ 

УДК 123.2      DOI: 10.31249/rphil/2024.04.09 
ЗВОНОВА Е.Е.∗ ДЕТЕРМИНИСТИЧЕСКИЕ ПРЕДСТАВЛЕНИЯ 
А.Л. ЧИЖЕВСКОГО С ПОЗИЦИЙ СОВРЕМЕННОГО НАУЧНО-
ГО МИРОВОЗЗРЕНИЯ  

Аннотация. Цель статьи составляет оценка детерминистиче-
ских взглядов А.Л. Чижевского с точки зрения современной науч-
ной картины мира. Рассмотрены версии детерминизма, представ-
ленные в философских работах космиста: «Основное начало 
мироздания. Система космоса. Проблемы» и «Электронная теория 
и генезис форм. Проблема», а также в его научных трудах. Соот-
ветствующие воззрения соотнесены с характерными для концеп-
ции глобального эволюционизма сюжетами. Сделаны следующие 
выводы: 1) современная наука подтверждает «диалектическую» 
версию детерминизма А.Л. Чижевского, связанную с концептом 
активной эволюции и парадоксальным утверждением свободы во-
ли; 2) последовательно «объективирующий» человека детерми-
низм «Электронной теории и генезиса форм» не соответствует 
настоящему этапу развития научного знания. 

Ключевые слова: А.Л. Чижевский; детерминизм; наука; хо-
лизм; человек; свобода воли; объективация; активная эволюция; 
глобальный эволюционизм. 

∗ Звонова Екатерина Евгеньевна – кандидат философских наук, доцент 
Института социальных наук Первого Московского государственного медицин-
ского университета имени И.М. Сеченова Министерства здравоохранения РФ 
(Сеченовский университет), старший научный сотрудник Центра исследований 
космизма Московской высшей школы социальных и экономических наук 
(МВШСЭН); inflammatur@yandex.ru 



Звонова Е.Е. 

78 

ZVONOVA E.E. DETERMINISTIC IDEAS OF A.L. CHIZHEVSKY 
FROM THE STANDPOINT OF MODERN SCIENTIFIC 
WORLDVIEW 

Abstract. The purpose of the article is to assess the deterministic 
views of A.L. Chizhevsky from the point of view of the modern 
scientific picture of the world. The versions of determinism presented 
in the philosophical works of the cosmist “The main beginning of the 
universe. Space system. Problems” and “Electronic theory and the gen-
esis of forms. The problem” as well as in his scientific works, are inves-
tigated. The corresponding views are correlated with the plots which 
are typical for the concept of global evolutionism. The following con-
clusions are drawn: 1) modern science confirms the “dialectical” ver-
sion of determinism by A.L. Chizhevsky, associated with the concept of 
active evolution and the paradoxical statement of free will; 2) the de-
terminism of the “Electronic theory and genesis of forms” that consist-
ently “objectifies” a person does not correspond to the present stage of 
development of scientific knowledge. 

Keywords: A.L. Chizhevsky; determinism; science; holism; 
human being; free will; objectification; active evolution; global 
evolutionism. 

Для цитирования: Звонова Е.Е. Детерминистические представле-
ния А.Л. Чижевского с позиций современного научного мировоззрения // 
Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литера-
тура. Сер. 3: Философия. – 2024. – № 4 – С. 77–84. – DOI: 
10.31249/rphil/2024.04.09 

Выдающийся философ науки и культуры В.С. Стёпин неод-
нократно подчеркивал, что философия обладает значительным по-
тенциалом для создания категориального аппарата, соответствую-
щего научной картине мира на определенном историческом этапе 
развития познавательной деятельности. Академик и его коллега-
ученый Л.Ф. Кузнецова призывают: «... обратим внимание на сов-
падение многих представлений современной научной картины ми-
ра с идеями философии “русского космизма”»1. 

1 Стёпин В.С., Кузнецова Л.Ф. Научная картина мира в культуре техно-
генной цивилизации. – Москва: ИФ РАН, 1994. – С. 235. 



Детерминистические представления А.Л. Чижевского с позиций  
современного научного мировоззрения 

 79 

Тот факт, что воззрения русских космистов отвечают реалиям 
науки нашего времени, а также эвристический потенциал филосо-
фии в плане разработки содержания научных категорий, наиболее 
общих понятий, которыми оперируют исследователи, побуждает 
изучать фундаментальные воззрения представителей космической 
философии. Цель данной статьи – дать оценку детерминистиче-
ских взглядов выдающегося антропокосмиста, основоположника 
гелиобиологии А.Л. Чижевского с позиций современной науки. 
Детерминизм составляет сущностную черту мировоззрения учено-
го, исследование которой позволяет понять его монистические, 
холистические и антропологические суждения, а также видение 
сути научного познания. 

Обратимся сперва к детерминистическим представлениям 
А.Л. Чижевского, отраженным в его философских трудах «Основ-
ное начало мироздания. Система космоса. Проблемы»1,2 и «Элек-
тронная теория и генезис форм. Проблема» (Архив РАН. 1703. 
Оп. 1. Д. 2. 224 л.). Интересно, что хотя время написания данных 
работ совпадает (1920–1921), для них характерны различные «вер-
сии» детерминизма. 

В «Основном начале» автор ставит вопрос о том, как соот-
носятся на глобальном уровне хаос и гармония, случайность и за-
кономерность. А.Л. Чижевский отдает предпочтение последним 
вариантам в каждой паре альтернатив. Детерминизм ученого бази-
руется на монистическом основании и сопряжен с холистическим 
видением реальности. Космист признает единым принципом, 
определяющим мировые процессы, всеобщий принцип кругооб-
ращения, principium universale circulationis, воздействующий на 
единый же – электрический – субстрат3. Проявлениями названного 
принципа выступают ритм и симметрия, проявляющие себя во 
множестве конкретных феноменов. 

 
1 Чижевский А.Л. Основное начало мироздания // Духовное созерцание.–

1997. № 1–2. – С. 105–136. 
2 Чижевский А.Л. Основное начало мироздания // Духовное созерцание. 

1997. № 3–4. – С. 85–113. 
3 Звонова Е.Е. Детерминистические представления о человеке в философ-

ских работах А.Л. Чижевского: научный и религиозный аспекты // Философская 
мысль. – 2024. – № 1. DOI: 10.25136/2409–8728.2024.1.69505 EDN:IZCAWI. – 
URL: https://nbpublish.com/library_read_article.php?id=69505  

https://nbpublish.com/library_read_article.php?id=69505


Звонова Е.Е. 

80 

Наиболее интересные особенности версии детерминизма, 
представленной в «Основном начале», связаны с антропологиче-
ской проблематикой и антиномией научности и человечности1. 
Вполне закономерно, что единый детерминирующий принцип 
подчиняет себе и человеческий род: отрицая это, А.Л. Чижевский 
фактически был бы вынужден вынести человека за скобки есте-
ственной реальности, что ставило бы под сомнение возможность 
его научного исследования. В то же время экстраполяция на чело-
веческий феномен жесткого, лапласовского детерминизма приво-
дит к отрицанию субъекта, субъектности; данная оптика не позво-
ляет увидеть специфические качества человека. Отсюда и вытекает 
характерная для А.Л. Чижевского антиномия между научностью и 
человечностью. 

Ученый сталкивается с проблематикой, которая до сих пор 
является актуальной и чреватой множеством затруднений для ме-
тодологов и философов науки. Зачастую при проведении «челове-
комерных» исследований мы имеем или науку, но не о человеке 
как о человеке, или познаем собственно человека, но не вполне 
научно. Проблемы, связанные с онтологическим и гносеологиче-
ским статусом субъекта2,3, таковы, что определенное их решение 
может быть чревато изменением типа научной рациональности4. 

А.Л. Чижевский воспринимал последовательный, лапласов-
ский детерминизм в качестве сущностной черты научного миро-
воззрения, к приверженцам которого себя причислял. В связи с 
этим космист склонен жертвовать человечностью ради научности, 
а ради объективности как цели науки – не только субъектностью, 

1 Звонова Е.Е. Антиномия научности и человечности в творчестве А.Л. Чи-
жевского // Философические письма. Русско-европейский диалог. – 2024. – Т. 7, 
№ 2. – С. 221–233. 

2 Криман А.И. Постгуманизм и современное искусство: пересборка антро-
поцентристского дискурса в пространстве визуального // Наука телевидения. – 
2023. – № 19 (3). – С. 21–41. – DOI: https://doi.org/10.30628/1994-9529-2023-19.3-
21-41 EDN: AMSGKF

3 Карнеев Р.Р. Проект реконцептуализации субъекта: незавершенная сбор-
ка // Концепт: философия, религия, культура. – 2022. – № 6 (1). – С. 7–19. – 
DOI:10.24833/2541–8831–2022–1-21–7-19 

4 Буданов В.Г. Методология синергетики в постнеклассической науке и в 
образовании. – Изд. 3-е доп. – Москва: Изд-во ЛКИ, 2009. – 240 с. 

https://doi.org/10.30628/1994-9529-2023-19.3-21-41
https://doi.org/10.30628/1994-9529-2023-19.3-21-41


Детерминистические представления А.Л. Чижевского с позиций  
современного научного мировоззрения 

 81 

но и субъективностью. В гносеологическом плане ученый был 
сторонником того, что М. Планк называл «эмансипацией от ан-
тропоморфизма», освобождением познания от примесей субъек-
тивного восприятия. 

Подобная позиция также оказывается весьма проблематич-
ной: красота издревле считалась косвенным признаком истинно-
сти, и это обстоятельство трудно объяснить, жестко противопо-
ставляя субъективность объективности. Кроме того, как уже было 
отмечено, детерминизм А.Л. Чижевского неотделим от холизма, а 
с холистической установкой лучше соотносится соответствие 
субъективного отражения объективному устройству реальности 
(по причине «однородности» человека и мира, микро- и макрокосма). 

Антиномии детерминизма и субъектности, научности и че-
ловечности смягчаются вследствие того, что текст «Основного 
начала» дает основания утверждать: А.Л. Чижевскому была близка 
фундаментальная для русского космизма идея активной эволюции. 
Это выражается в тяготении автора к модели восходящего разви-
тия человечества «по спирали», сочетающемся с тенденцией вос-
принимать человека как разумного сына природы, которого «Ве-
ликая Мать» обучает, ставя перед ним трудные задачи. 

Напомним, что «активность» эволюционному процессу при-
дает управляемость человеческим разумом и волей; вместе с чело-
веком естественный порядок перестает быть пассивным, страда-
тельным, претерпевающим подчинение слепым в отношении блага 
закономерностям; данные закономерности применяются для целе-
направленной трансформации реальности и сами подлежат транс-
формации на основе понимания их сущности. По сути, активная 
эволюция подразумевает следующее: природа детерминирована, 
«запрограммирована» породить «программиста», разум которого 
позволит расшифровать и переписать «код мира», обусловливаю-
щий его несовершенство. 

Таким образом, человек оказывается детерминированным 
детерминировать, т.е. проявлять свободу. Причем свобода если и 
не «есть познанная необходимость», то подразумевает познание 
«необходимостей», т.е. законов природы, дабы обратить их во бла-
го. Примечательно, что «научная», детерминистическая логика 
А.Л. Чижевского, рисковавшего превратить человеческое суще-
ство в объект, парадоксальным образом смыкается с характерной 



Звонова Е.Е. 

82 

для экзистенциализма позицией, согласно которой люди обречены 
на свободу. Идея активной эволюции дает даже более веские осно-
вания для утверждения тотальной свободы, поскольку «проектом» 
человека может выступать не только он сам и сфера отношений 
между людьми, но и «объективный» порядок мира. Позиция 
А.Л. Чижевского чревата не только объективацией человека, но и 
субъективизацией природы. 

Что касается детерминистических представлений, отражен-
ных в «Электронной теории и генезисе форм», они гораздо менее 
диалектичны по сравнению с изложенными выше. Ученый рас-
сматривает различные явления и процессы, включая эволюцию 
вида Homo sapiens, как строго детерминированные изменения 
электронных конфигураций. Взгляды А.Л. Чижевского относи-
тельно перспектив развития человечества неоднозначны: он, с од-
ной стороны, опасается деградации и вымирания, с другой – воз-
лагает надежды на прогресс определенной части человечества, 
коей надлежит «трансформироваться в подлинного ново или 
сверхчеловека, который будет настолько же удален от нас, как мы 
от обезьяны» (Архив РАН 1703. Оп. 1. Д. 2. Л. 171). Однако каково 
бы ни было будущее человеческого рода, мыслитель полагает его 
неотвратимым, попытки противиться ему – бесплодными. Жест-
кий детерминизм А.Л. Чижевского влечет за собой фатализм и 
«несмягченную» объективацию человека. 

Как ученый космист известен работами, посвященными вли-
янию солнечной активности на земные процессы и аэроионифика-
ции, демонстрирующими единство мира, связь микро- и макро-
косма и формирующими холистическое мировоззрение1. Таким 
образом, в научных трудах А.Л. Чижевского детерминизм иллю-
стрируется более частными закономерностям; можно сказать, что 
ячейки «паутины детерминизма» становятся мельче, при этом не 
всегда понятно: то ли она «стягивает» мир воедино, то ли единство 
реальности обусловливает теснейшую взаимозависимость различ-
ных явлений. 

1 Чижевский А.Л. Физические факторы исторического процесса. – Калуга: 
Ассоциация «Калуга-Марс»: Музей истории космонавтики им. К.Э. Циолковско-
го, 1990. – 70 с.; Чижевский А.Л. Земное эхо солнечных бурь. – Москва: Мысль, 
1976. – 367 с., Чижевский А.Л. Космический пульс жизни: Земля в объятиях 
Солнца. Гелиотараксия. – Москва: Мысль, 1995. – 768 с. 



Детерминистические представления А.Л. Чижевского с позиций 
современного научного мировоззрения 

83 

Чижевский-ученый, как и Чижевский-философ, видит себя 
вынужденным во имя «онаучивания» человека утверждать его то-
тальную детерминированность факторами окружающей среды, и 
тем самым лишать субъектности и свободы воли. Впрочем, созна-
вая проблематичность соответствующей точки зрения, космист 
пытается «спасти» свободную волю. Приведем для примера сле-
дующую цитату: «Солнце не принуждает нас делать то-то и то-то, 
но оно заставляет нас делать что-нибудь. Но человечество идет по 
линии наименьшего сопротивления и погружает себя в океаны 
собственной крови»1. Можно заметить, что «непринужденность» 
по сути означает свободу, отсутствие полной детерминированно-
сти; таким образом, антропологическая позиция А.Л. Чижевского 
оказывается весьма противоречивой. Отмеченная антиномичность, 
как и в случае «Электронной теории», смягчается за счет склонно-
сти космиста к активно-эволюционной оптике, проявляющейся в 
суждениях по поводу необходимости познания природы для 
управления ею. 

Ключ к осмыслению детерминических представлений А.Л. Чи-
жевского с позиций современной науки дает парадигма глобально-
го эволюционизма, распространяющая эволюционные воззрения и 
системный подход на всю действительность и воспринявшая кон-
цепты био- и ноосферы. Так, представления об эволюции Вселен-
ной породили знаменитый антропный принцип, согласно «силь-
ной» версии которого она должна обладать характеристиками, 
способствующими возникновению и развитию разумной жизни. 
Подобный взгляд на реальность коррелирует с идеей активной 
эволюции и означает наличие равных оснований считать Вселен-
ную и человека свободными и детерминированными, обусловлен-
ными друг другом. Представители синергетики также говорят об 
управлении, базирующемся на синтезе человеческого участия и 
сущности имманентных для развивающихся систем тенденций, 
демонстрирующем в определенном смысле высший тип детерми-
низма – детерминизма, усиливающего роль человека2. 

1 Чижевский А.Л. Физические факторы исторического процесса. – Калуга: 
Ассоциация «Калуга-Марс»: Музей истории космонавтики им. К.Э. Циолковско-
го, 1990. – С. 63. 

2 Князева Е.Н., Курдюмов С.П. Синергетика как новое мировидение: диа-
лог с И. Пригожиным // Вопросы философии. – 1992. – № 12. – С. 20.  



Звонова Е.Е. 

84 

Таким образом, современное научное мировоззрение под-
тверждает «диалектическую» версию детерминистических взгля-
дов А.Л. Чижевского, соотносимую с ключевым для русского кос-
мизма концептом активной эволюции и в контексте этой 
соотнесенности парадоксальным образом утверждающую свободу 
человеческой воли. Последовательно объективирующий человека 
детерминизм «Электронной теории и генезиса форм» не соответ-
ствует настоящему этапу развития научного знания. 

Список литературы 

1. Буданов В.Г. Методология синергетики в постнеклассической науке и в обра-
зовании. – Изд. 3-е дополн. – Москва: Изд-во ЛКИ, 2009. – 240 с.

2. Звонова Е.Е. Антиномия научности и человечности в творчестве А.Л. Чижев-
ского // Философические письма. Русско-европейский диалог. – 2024. Т. 7,
№ 2. – С. 221–233.

3. Звонова Е.Е. Детерминистические представления о человеке в философских
работах А.Л. Чижевского: научный и религиозный аспекты // Философская
мысль. – 2024. – № 1. – С. 69–80.

4. Карнеев Р.Р. Проект реконцептуализации субъекта: незавершенная сборка //
Концепт: философия, религия, культура. – 2022. – № 6 (1). – С. 7–19.

5. Князева Е.Н., Курдюмов С.П. Синергетика как новое мировидение: диалог с
И. Пригожиным // Вопросы философии. – 1992. – № 12. – С. 3–20.

6. Криман А.И. Постгуманизм и современное искусство: пересборка антропо-
центристского дискурса в пространстве визуального // Наука телевидения. –
2023. – № 19 (3). – С. 21–41.

7. Стёпин В.С., Кузнецова Л.Ф. Научная картина мира в культуре техногенной
цивилизации. – Москва: ИФ РАН, 1994. – 274 с.

8. Чижевский А.Л. Земное эхо солнечных бурь. – Москва: Мысль, 1976. – 367 с.
9. Чижевский А.Л. Космический пульс жизни: Земля в объятиях Солнца. Гели-

отараксия. – Москва: Мысль, 1995. – 768 с.
10. Чижевский А.Л. Основное начало мироздания // Духовное созерцание. –

1997. – № 1/2. – С. 105–136.
11. Чижевский А.Л. Физические факторы исторического процесса. – Калуга: Ас-

социация «Калуга-Марс»; Музей истории космонавтики им. К.Э. Циолковско-
го, 1990. – 70 с.



Проблема постпозитивизма и современная философия науки 

85 

УДК: 17.03        DOI: 10.31249/rphil/2024.04.10 
ЛЕТОВ О.В.∗ ПРОБЛЕМА ПОСТПОЗИТИВИЗМА И СОВРЕ-
МЕННАЯ ФИЛОСОФИЯ НАУКИ (Обзор)  

Аннотация. Различие между «контекстом открытия» и «кон-
текстом обоснования» было разработано для того чтобы выделить 
разнообразие субъективных и психологических процессов, через 
которые прошел ученый-естествоиспытатель для создания своих 
открытий. Согласно сторонникам постпозитивизма, процесс или 
контекст обоснования в естествознании также имеет социальные, 
психологические и исторические аспекты. В отличие от традици-
онной идеи объективного знания, которое открыто для любого 
субъекта, М. Полани выдвинул идею личного знания. Согласно его 
концепции, идеал объективного познания, пассивно утверждаемый 
беспристрастным наблюдателем, оказался мифом. 

Ключевые слова: постпозитивизм; социальное положение 
ученого; контекст исследования; контекст объяснения; личное 
знание. 
LETOV O.V. THE PROBLEM OF POSTPOSITIVISM AND MO-
DERN PHILOSOPHY OF SCIENCE (REVIEW) 

Abstract. The distinction between the “context of discovery” and 
the “context of justification” was developed to highlight the variety of 
subjective and psychological processes that the natural scientist went 
through to create his discoveries. According to postpositivists, the 
process or context of justification in natural science also has social, 
psychological and historical aspects. In contrast to the traditional idea 

∗ Летов Олег Владимирович – кандидат философских наук, старший науч-
ный сотрудник отдела философии Института научной информации по обще-
ственным наукам РАН; mramor59@mail.ru 



Летов О.В. 

86 

of objective knowledge, which is open to any subject, M. Polanyi put 
forward the idea of personal knowledge. According to his concept, the 
ideal of objective knowledge, passively affirmed by an impartial 
observer, turned out to be a myth. 

Keywords: postpositivism; social status of the scientist; research 
context; context of explanation; personal knowledge. 

Для цитирования: Летов О.В. Проблема постпозитивизма и совре-
менная философия науки (Обзор) // Социальные и гуманитарные науки. 
Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2024. – 
№ 4. – С. 85–92. – DOI: 10.31249/rphil/2024.04.10 

«Проблема постпозитивизма» «преследует» методологию 
науки и, в частности, социальное измерение науки с 1960-х годов. 
От методологов постоянно требуют учитывать контекст производ-
ства своих и чужих знаний – социальное положение исследовате-
ля, ту или иную теорию, которую он применяет, и т.д. Иными сло-
вами, встает вопрос о «мультипарадигматичности». «Характер 
дисциплины, споры ученых включают идеи о самой природе со-
циологического объекта исследования, которые концептуально 
структурируют виды исследовательских вопросов, методы, кото-
рые они используют для получения данных для ответа на эти во-
просы, и – если объяснение является их целью – виды сущностей, 
на которые они ссылаются при построении объяснения социально-
го явления или набора социальных действий» [2, p. 21]. 

Для решения указанной выше проблемы И.А. Рид предлага-
ет провести различие между контекстом исследования и контек-
стом объяснения. Контекст исследования относится к социальному 
и интеллектуальному контексту самого социолога. Контекст объ-
яснения относится к реальности, которую он хочет исследовать, и, 
в частности, к социальным действиям, которые он хочет объяс-
нить, а также к частям или аспектам окружающего этих действий 
контекста, которые он использует для их объяснения. Контекст 
исследования включает в себя оба контекста (открытия и обосно-
вания); контекст объяснения, так или иначе, вызывается любым 
эмпирически обоснованным утверждением истины в социологиче-
ском исследовании. Любое описание социологического знания 
развивает проблему отношений между этими контекстами, обычно 



Проблема постпозитивизма и современная философия науки 

87 

одновременно в описательной и предписывающей манере. Социо-
логическое исследование обладает симметрией, чуждой естество-
знанию: как контекст исследования, так и контекст объяснения не 
только социально структурированы, но также включают в себя (в 
различной степени социализированную) человеческую субъектив-
ность. Для тех, кто заинтересован в единстве гуманитарных и 
естественных наук, а также в притязаниях обеих на объективность, 
эта симметрия представляет собой проблему, поскольку нарушает 
удобные отношения между исследователем как субъектом и при-
родой как объектом. 

Одним из родоначальников постпозитивизма выступает 
М. Полани с его идеей личного знания. Ч.В. Лоуни [1] (Холлинс 
университет, Рэноук, США) отмечает, что у Майкла Полани было 
сложное отношение к Просвещению. Как ученый, он ценил свет 
знания, который мог обеспечить разум и строгий метод, но он 
также понимал, что критические стандарты для Знания, на кото-
рых настаивало Просвещение, могли способствовать опасным ис-
кажениям. Хотя он дорожил многими ценностями Просвещения, 
особенно свободой, которую оно принесло, он понимал, что его 
критическая программа не может узаконить даже его собственные 
гуманистические и политические ценности. «Как практикующий 
ученый, он видел, что некоторые проблемы в мировоззрении Про-
свещения коренятся в неправильных представлениях о том, как 
человек открывает и подтверждает научные знания, и поэтому, как 
философ, он работал над исправлением эпистемологических оши-
бок, стоящих за «сциентизмом», который мог исказить то, как 
субъект понимает реальность, людей и человеческие ценности» [1, 
p. 140].

В отличие от традиционной идеи объективного знания, ко-
торое открыто для любого субъекта, Полани выдвинул идею лич-
ного знания. В отличие от идеала критического рационализма, где 
все знания основаны на явном анализе незыблемых оснований, 
Полани представил идеи молчаливого интерпретативного знания, 
рамки открытия и фаллибилизм. И, в отличие от сути дуализма и 
растущих материалистических взглядов на то, что действительно 
реальное состоит исключительно из движущейся материи, челове-
ческий разум полностью редуцируем, и все смыслы и ценности 
просто субъективны, – Полани сформулировал идею возникающе-



Летов О.В. 

 88 

го бытия и пребывания. Через эти грани своей пост-критической 
программы он подтвердил контакт субъекта с реальностью и чело-
веческую способность обнаружить истинные ценности. Вместо 
того, чтобы отвергать Просвещение, Полани прокладывает курс на 
пересмотр идеи Просвещения об открытии истины посредством 
рационального исследования. Его основная концепция направлена 
на то, чтобы сбалансировать излишества идеи Просвещения. При 
этом он надеялся избежать рецидивов аналитической философии, 
отрицания постмодернизма и некритичного закрепления закрытых 
традиций. Его подход дает надежду на осторожный прогресс в 
обществе, которое одновременно и признает ценность своих тра-
диций, и открыто для перемен. 

Важность посткритического подхода Полани лучше видна, 
если проследить его идеи сквозь призму исторического контекста. 
Ключевые фигуры современной философии, такие как Декарт, 
распространяли предположения о научном познании и природе 
бытия, которые представители Просвещения поддерживали в сво-
ей концепции научного прогресса. Декарт призывал сомневаться 
во всем, что не может быть поставлено как надежная и неоспори-
мая рациональная основа. Считалось, что такая основа открыта для 
каждого, независимо от его биографии и образования, как и раци-
ональные шаги, которые ведут субъекта от истины к истине. Это 
положение продвигало идеалы критического разума и безличной 
объективной позиции, взгляда Бога, которого в принципе мог до-
стичь каждый. Все существующие убеждения теперь могут под-
вергнуться разрушительному, гиперболическому воздействию со-
мнения, независимо от того, насколько они священны или хорошо 
подтверждены предполагаемыми экспертами. Единственными ав-
торитетами, которые признавал Декарт, были несомненные интуи-
ции, открытые светом разума. Проект заключался в том, чтобы 
разобрать любые претензии на знание и проанализировать их; то-
гда можно восстановить знания на надежной и общей основе. 
В этой концепции понятие phronesis, или практической мудрости, 
становится загадочным фарсом, а знания любого истинного экс-
перта считаются полностью явными и рационально доступными 
каждому. 

Раздвоение Декарта между духом и материей было воспро-
изведено в различении Кантом ноуменального и феноменального. 



Проблема постпозитивизма и современная философия науки 

 89 

Развитие Кантом дуализма Декарта включало положение о том, 
что любая феноменальная сущность или событие всегда будут 
объяснимы с точки зрения причинных законов; следовательно, все, 
что человек в силах испытать и понять, может быть объяснено 
наукой. Это объяснение укрепило веру в прогресс науки, способ-
ной объяснить не только биологию и живые организмы, но также 
психологию и социальные явления. Но хотя научные исследования 
теперь включали в себя смыслы и ценности, эти ценности можно 
было рассматривать как конструкции, которые можно более полно 
объяснить с точки зрения химических и физических законов. Как 
предсказывал Ницше, последствия философии Декарта подобны 
свету звезд. Потребовалось время, чтобы они проявились в чело-
веческих мыслях и действиях. 

Сторонники постмодернизма обычно выступали против 
науки и сциентизма, вместо этого утверждая, что не существует 
нейтральной объективной позиции, и что сам разум служит силе, а 
не истине. Все идеи и ценности рассматривались ими как след-
ствие воли к власти или водоворотами в изменчивой игре истори-
ческих обстоятельств. Полани не разделял целиком идеи отрица-
ния научной достоверности и прославления субъективности или 
воли к власти; он считал, что отрицание роли науки столь же оши-
бочно, как и сциентизм. Вместо этого он стремился исправлять 
аналитические, редукционистские и дуалистические крайности, а 
не отвергать их. 

Посткритическая философия Полани возникла из его раз-
мышлений по поводу двух взглядов на науку. Во-первых, отноше-
ние, которое подчиняет научную истину воле политической вла-
сти. Это подчинение подрывает призыв ученых следовать за 
подсказками природы, куда бы они ни приводили в поисках исти-
ны. Так, он выступал против пятилетних планов в СССР и про-
грамм в Великобритании, которые подчиняли усилия ученых по-
литическим целям. Но Полани также не разделял идей сциентизма, 
согласно которым наука является единственным реальным источ-
ником истины и обеспечивает чисто объективный подход, преодо-
левающий все предрассудки и искажения. Эта вторая позиция по-
ощряла усилия по объединению науки в упрощенном подходе, 
сосредоточенном на физике как исходной фундаментальной науке. 
Подобный редукционизм был характерен для логического позити-



Летов О.В. 

90 

визма и других попыток объединить науку посредством аналитиче-
ской философии вплоть до 1950-х годов и далее. Сегодня подобную 
позицию отстаивают «элиминативисты», которые утверждают, что 
человеческий разум полностью редуцируем и представляет собой 
не что иное, как нейрохимические процессы. Обе указанные пози-
ции подпитывают друг друга. 

Полани видел, что наука развивается не так, как представля-
ли себе простые люди и философы науки. Преувеличенный взгляд 
на науку, который пропагандировали культура, история и филосо-
фия, был искажением. Идеал объективного познания, пассивно 
утверждаемый беспристрастным наблюдателем, оказался мифом. 
Наука действует скорее как сама традиция. Она основана на идео-
логической обработке учеников, которых учат использовать обо-
рудование и учат видеть различными способами (например, при 
чтении рентгеновских снимков или понимании значения имму-
ноблоттинга белка). Взаимное согласие сообщества ученых также 
действует как традиционный авторитет. Полани видел, что сама 
наука опирается на знания и ценности, которые она не может пол-
ностью или явно обосновать. Таким образом, Полани пришел к 
выводу, что лучшие человеческие притязания на знание следует 
описывать не как чисто объективные и не просто субъективные, а 
как личные. 

Представители науки делали открытия, опираясь как на яв-
ные, так и на скрытые обязательства. И хотя эти обязательства не 
могут быть полностью обоснованы и подлежат пересмотру, они 
выполняются с тем, что Полани называет «универсальным наме-
рением». Противопоставляя неявное знание идеалу явного анализа 
и онтологическое возникновение идее редукции, Полани сформу-
лировал взгляд на знание, который отвергал как сциентизм, так и 
постмодернизм. Вместо этого он поддержал нескептический фал-
либилизм, который давал степень автономии различным областям 
исследований. «Его подход позволяет ценностям снова стать ре-
альными, как в качестве трансцендентных идеалов, так и в каче-
стве новых свойств, открытых человеческими обществами» [1, 
p. 146].

Насколько знание является личным, а не просто субъектив-
ным, можно увидеть в том, как «работает» знание и как соверша-
ются открытия. Нет ничего плохого в попытках проанализировать 



Проблема постпозитивизма и современная философия науки 

91 

и свести знания к компонентам, но это не может быть исчерпываю-
щим подходом. Анализу присущи ограничения, и то, что сейчас вы-
ступает в качестве твердой основы, может измениться в будущем, 
поэтому Полани утверждает, что «стремление к формализации 
найдет свое истинное место в негласных рамках» [цит. по: 1, 
p. 146]. Полани подчеркивал, что в процессе познания всегда су-
ществовали неявные подсказки. Этот вектор интенциональности
от субъекта к объекту стал ключом к пониманию того, что у любо-
го знания есть неявное измерение. Фоновые подсказки объединя-
ются вместе в фокусное осознание или значение, но в процессе
познания субъект не осознает непосредственно подсказки или кон-
текст, на который он опирается. Таким образом, существует дихо-
томия между молчаливым осознанием фоновых подсказок и фо-
кусным осознанием, которое способствует формированию явного
знания субъекта. Как сказал бы Полани, когда человек развивает
тот или иной навык, он «зацикливается» на подсказках, чтобы осо-
знать их общее значение.

Личная заинтересованность исследователя, а также его пер-
сональный, культурный и теоретический опыт необходимы для 
познания и его развития, но это не делает приобретенное знание 
«просто субъективным». Нельзя не признать, что в будущем могут 
быть новые открытия, и ученые найдут лучшие теории, но это не 
делает текущие лучшие теории «просто неправильными». Тот 
факт, что появятся лучшие способы понимания наблюдений, не 
означает, что в отношении теорий и истины «все подходит», как 
утверждал П. Фейерабенд. Человек приближается к истине и дей-
ствует в соответствии со своими обязательствами, хотя неявное 
знание неустранимо, а картезианская уверенность в очевидности 
невозможна. Таким образом, субъект действует с «универсальной 
надеждой» на лучшие знания на данный момент, одновременно 
пытаясь быть открытым для новой информации и идей. «Он при-
знает свой фаллибилизм точно так же, как признает прогресс зна-
ния» [1, p. 150]. 

Таким образом, понимание Полани личного знания и неяв-
ного знания закладывает основу для доверия к человеческим зна-
ниям без необходимости сводить все к требованиям явных науч-
ных доказательств. Это понимание дает возможность ответственно 
поддерживать традиционные ценности. Полани был критиком 



Летов О.В. 

92 

сциентизма, но он также был защитником науки и научной исти-
ны. Точно так же Полани был критиком рационализма и идей Про-
свещения, но был сторонником использования разума и ценностей 
Просвещения. 

Список литературы 

1. Lowney Ch.W. II Michael Polanyi: A Scientist Against Scientism // G. Callahan,
K.B. McIntyre (eds.) Critics of Enlightenment Rationalism. – Springer, 2021. –
P. 139–158. – URL: https://doi.org/10.1007/978-3-030-42599-9_10

2. Reed I.A. Sociology as a human science. Essays on interpretation and causal
pluralism. – Springer, 2023. – 268 p. – URL: https://doi.org/10.1007/978-3-031-
18357-7

https://doi.org/10.1007/978-3-030-42599-9_10
https://doi.org/10.1007/978-3-031-18357-7
https://doi.org/10.1007/978-3-031-18357-7


Современные нетрадиционные концепции философии науки 

93 

УДК 167     DOI: 10.31249/rphil/2024.04.11 
ЛЕТОВ О.В.∗ СОВРЕМЕННЫЕ НЕТРАДИЦИОННЫЕ КОНЦЕП-
ЦИИ ФИЛОСОФИИ НАУКИ (Обзор)  

Аннотация. Обзор посвящен актуальным проблемам совре-
менной западной философии науки. Рассматриваются нетрадици-
онные подходы к анализу природы научного знания. Так, 
А. Пикеринг вслед за М. Хайдеггером выдвигает концепцию «поэ-
зис» – предположение о том, что существуют другие способы по-
знания мира, кроме «сильного» знания современной науки. 
М. Коро и Дж. Уолгмат выдвигают теорию «ответственных мето-
дологий», которые реагируют и адаптируются к изменяющимся 
социально-политическим условиям. 

Ключевые слова: слабое знание; фрейм; неявное знание; «по-
эзис»; танец действия. 
LETOV O.V. MODERN NON-TRADITIONAL CONCEPTS OF 
PHILOSOPHY OF SCIENCE (REVIEW) 

Annotation. The review is devoted to current problems of modern 
Western philosophy of science. Non-traditional approaches to analyz-
ing the nature of scientific knowledge are subject to consideration. 
Thus, A. Pickering, following M. Heidegger, puts forward the concept 
of “poiesis”, the assumption that there are other ways of knowing the 
world, besides the “strong” knowledge of modern science. M. Corot 
and J. Walgmath put forward the theory of “responsible 
methodologies” that respond and adapt to changing socio-political 
conditions. 

∗ Летов Олег Владимирович – кандидат философских наук, старший науч-
ный сотрудник отдела философии Института научной информации по обще-
ственным наукам РАН; mramor59@mail.ru 



Летов О.В. 

94 

Keywords: weak knowledge; frame; tacit knowledge; “poiesis”; 
action dance. 

Для цитирования: Летов О.В. Философия науки: единство и мно-
гообразие (Обзор) // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и 
зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2024. – № 3. – С. 93–104. – 
DOI: 10.31249/rphil/2024.04.11 

В статье «Поэзия в действии: деятельность за рамками зна-
ния» А. Пикеринг указывает на идею «слабого знания», которая 
предполагает, что существуют другие способы познания мира, 
кроме «сильного» знания современной науки [2]. То, что некото-
рая подобная альтернатива должна существовать, является старой 
философской идеей. Мартин Хайдеггер связывал науку со спосо-
бом бытия, который он называл обрамлением (фреймом), а другой 
путь он называл «поэзис». Чтобы проиллюстрировать последний 
термин, он обращался к искусству Древней Греции. Джеймс Скотт 
подчеркивает хайдеггеровское противостояние двух форм знания. 
Как и М. Хайдеггер, Дж. Скотт критически относится к современ-
ным научным знаниям, потому что, как он утверждает, их приме-
нение на практике может привести к катастрофе. Науке он проти-
вопоставляет другой вид знания, который он называет «метисом», 
ситуативным, поддающимся пересмотру знанием, каким-то обра-
зом настроенным на свою специфическую область применения. 
Макс Вебер различал две формы рациональности: инструменталь-
ную и субстантивную. Герберт Маркузе обсуждал «две противо-
положные рациональности» [3], Ж. Делез и Ф. Гваттари говорили 
о «царской» и «кочевой науке», М. Полани использовал термин 
«личностное, или неявное знание». 

Чтобы прояснить представление о «поэзис», следует сначала 
обратиться не к знанию, а к производительности и действию, к 
действиям в мире. В частности, «поэзис» можно представить как 
умышленную инсценировку того, что называют «танцами дей-
ствия», как способ примирения со сложными и эмерджентными 
системами, которые сопротивляются господству через знание [3]. 
Отсюда допустимо сделать вывод, что человек может «обойтись 
без знания». Подобные перформансы нередко заменяют знание, 
или, наоборот, научное знание часто действует как ярлык, который 



Современные нетрадиционные концепции философии науки 

95 

устраняет их, позволяя видеть и проектировать будущее. На про-
тивоположном полюсе сильного научного знания можно найти не 
столько слабое знание, сколько некогнитивные перформативные 
«танцы действия», которые Дж. Скотт связывает с «метисом», а 
М. Хайдеггер – с «поэзис». Этот процесс занимает центральное 
место в человеческом бытии в мире, но он невыразим в более при-
вычных дискурсах, отдающих предпочтение эпистемологии. «Поэ-
зис» открыт к непредсказуемому удивлению, он состоит в выясне-
нии того, как его объект будет вести себя в той или иной ситуации. 
В то же время научное знание затемняет возникновение, предпола-
гая фиксированный и предсказуемый мир. В процессах планиро-
вания и проектирования наука действует как кратчайший путь в 
будущее. Можно утверждать, что создание этого короткого пути и 
есть задача науки, но именно здесь может прорваться эмерджент-
ность и возникнуть непредвиденные опасности. 

Другим примером «поэзис» в действии выступает адаптив-
ное управление в решении тех или иных экологических проблем. 
Адаптивное управление – это не артикулированное знание, а еще 
один повторяющийся и перформативный «танец действия». Весь 
смысл «путешествия» по лаборатории состоит в том, чтобы произ-
вести универсальное знание. Знание, полученное в ходе экспери-
ментов в дикой природе, является вспомогательным для чего-то 
еще, а именно для «танца действия», из которого оно возникает. 
Поэтический «танец действия» является объектом адаптивного 
управления. Цель состоит в том, чтобы найти перформативное ре-
шение для экологических преобразований, а не производить зна-
ния как таковые. 

«Естественное земледелие», или «пермакультура», впервые 
созданное в Японии Масанобу Фукуока (1913–2008), также пред-
ставляет собой «неявное» знание. Натуральное земледелие сильно 
отличается как от традиционного сельского хозяйства, так и от по-
слевоенного технонаучного сельского хозяйства. Его наиболее по-
разительной особенностью является позиция «ничего не делать»: 
земля не вспахивается и не обрабатывается, не проводится про-
полка и затопление (в случае с рисом), не используются химикаты 
в виде удобрений или пестицидов. Основными действиями нату-
рального земледелия являются просто разбрасывание семян, сбор 
урожая (попеременно выращивание риса и ячменя на одном поле 



Летов О.В. 

 96 

осенью и весной) и мульчирование земли соломой, оставшейся 
после обмолота. Ключевой «трюк» – это время. Если мульча раз-
ложена в нужное время, она препятствует росту сорняков и спо-
собствует увеличению следующего урожая. Используя подобные 
простые методы, М. Фукуока сообщает об урожае, сравнимом  с 
трудоемкими или зависимыми от химикатов формами сельского 
хозяйства (если не превышающем их) [2]. Земледелец находится, 
если можно так выразиться, на том же уровне, что растения и зем-
ля, и отвечает на их развитие действиями, которые возвращаются 
непосредственно к земле, без обходных путей. И в этом основной 
смысл, в котором естественное земледелие служит примером «по-
эзис», как устоявшаяся практика, а не как процесс познания. 
В противоположность этому способу сторонники химического 
земледелия навязывают во что бы то ни стало режим пахоты, 
удобрений, гербицидов и ядохимикатов на земле. С точки зрения 
М. Хайдеггера, химическое земледелие является примером «об-
рамления», жестко навязывая природе свои условия. 

Категория времени отражается в китайском понятии «ши». 
Этот термин переводится как «склонность вещей» – склонность 
вещей действовать определенным образом. С современной точки 
зрения, привлекательная черта «ши» заключается в том, что это 
понятие напрямую связано с деятельностью. А в китайской тради-
ции «ши» имеет непосредственное значение для человеческой ак-
тивности: поступок является правильным и эффективным, если он 
существует в гармонии с «ши-ситуацией», в которой находится 
субъект. 

«Ши» тесно связано с Дао. Понятие Дао, Путь, нелегко 
определить, но знакомая даосская идея «плыть по течению» иллю-
стрирует, что это может означать. Следование пути, действие в 
соответствии с «ши» и «поэзис» означают почти одно и то же. 
Путь – это перформативный атрибут людей и ситуаций, всегда 
ожидающий своего изучения – и, следовательно, неизбежно ту-
манный с точки зрения знания. Если вспомнить о ключевом поня-
тии даосизма «у вэй», которое часто переводится как «неделание», 
то сразу возникает ассоциация с минималистским подходом 
М. Фукуоки к сельскому хозяйству. «У вэй» больше похоже на 
изящное включение себя в поток действия и становления. 



Современные нетрадиционные концепции философии науки 

 97 

А. Пикеринг приходит к следующим выводам. Для того, 
чтобы рассеять туман и проследить форму проявления «поэзис», 
необходимо сосредоточиться не столько на знании, сколько на де-
ятельности. Для этого необходимо нечто вроде гештальт-сдвига от 
современной «озабоченности» знаниями и репрезентацией к по-
ниманию деятельности, свойственной древней незападной фило-
софии. «Чтобы понять собственные доминирующие формы знания 
и практики, а также альтернативы им, возможно, следует начать с 
Дао» [2]. 

М. Коро (Аризонский государственный университет, США) 
и Дж. Уолгмат (Университет Южной Флориды, США) подчерки-
вают, что «ответственные методологии» реагируют и адаптируют-
ся к изменяющимся социально-политическим условиям и готовы к 
встрече с воображаемым и невообразимым будущим. Экологиче-
ские кризисы и глобальное потепление, нехватка воды, лесные 
пожары среди прочего формируют работу методологов, разраба-
тывающих ответственные и оперативные запросы по различным 
дисциплинам. Речь идет о методологии выживания. Трудно оста-
новить то, что представители западной цивилизации привели в 
движение сотни и даже тысячи лет назад. Для некоторых конец 
света может произойти ночью. Даже если апокалипсис еще не 
наступил, риск игнорирования его потенциального наступления 
(конца) может быть слишком высок. Умышленное игнорирование 
необходимости серьезных и устойчивых исследований изменений, 
имеющих место в окружающей жизни, нежелательно и даже опас-
но. Вместо того чтобы отчаиваться в том, что кажется неизбеж-
ным, можно научиться жить в условиях неопределенности. От-
срочка потенциального апокалипсиса вполне возможна. «По 
крайней мере, мы могли бы сделать небольшую паузу, чтобы дать 
природе немного больше времени, чтобы оценить ее золотые годы. 
Даже эта скромная цель требует все более интенсивных и ради-
кальных изменений – совершенно новых методологий и методов 
бытия, действия и познания» [1]. 

Возможно, сами социальные (и методологические) цели тре-
буют пересмотра, особенно в контексте общих опасений по поводу 
состояния планеты и культурной жизни на земле. Некоторые уче-
ные задокументировали, как эпидемия COVID-19, например, по-
влияла на практику интервью и «глубокого прослушивания», из-



Летов О.В. 

 98 

менение дизайна исследований и взаимодействия ученых с их 
участниками. Другие отметили, как жизнь, лишенная стабильности 
в условиях рыночной деструктивной логики, может переключить 
внимание людей на грибы и природу, психологию «ничегонедела-
ния». Дж. Гудман и Дж.П. Маршалл рассмотрели, как необходимо 
адаптировать методы и исследовательские подходы, чтобы адек-
ватно реагировать на перемены, вызванные изменением климата. 
Сложность и высокие ставки социально-экологических проблем 
требуют междисциплинарности и разнообразия методов, включая 
этнокартографирование, историческую демографию, этнобиоло-
гию и комплексное картографирование. 

Апокалипсис и апокалиптическое мышление действуют 
«здесь и сейчас», характеризуя окружающий мир как все более 
неопределенный, предчувствующий бедствие, катастрофический и 
бурный: мир, в котором бушуют пожары, взрываются бомбы, эко-
номике грозит крах, который разрушают ураганы, опустошают 
вирусы и т.п. Таким образом, реальный / становящийся / вообра-
жаемый апокалипсис позволяет человеку (не)думать о том, что 
мыслимо в настоящее время, постулировать, строить догадки и 
колебаться, пока он пытается вообразить исследование и знание 
более непосредственными и глубоко ответственными способами 
жизни. Неминуемость апокалипсиса может вызвать страх потери, 
что способно привести к репаративным (восстановительным) дей-
ствиям. Экологически обусловленные апокалиптические наррати-
вы косвенно выражают потерю политической субъективности, пе-
ренаправляя деятельность в сторону риска жертвенности. Человек 
чувствует серьезную опасность. 

В контексте методологии апокалиптическое мышление и 
практика готовы вызвать отчуждение ученых от традиционной 
методологии. Когда методологические практики рассматриваются 
как чрезмерно простые или сложные, невозможные и слишком не-
достаточные для решения текущих социально-политических про-
блем, ученые могут отказаться от методологических дискурсов и 
оставить методологическую работу «методологическим спасите-
лям» и дисциплинарным лидерам. Иными словами, представители 
методологии могут «сдаться». В то же время апокалиптическое 
мышление могло бы объединить ученых для работы над практи-
ками, которые можно было бы рассматривать как (не)возможные, 



Современные нетрадиционные концепции философии науки 

 99 

но необходимые. Апокалиптические методологии могли бы со-
здать пространство для репаративных методологических действий, 
которые способны привести к менее разрозненным, эффективным, 
быстрым и упрощенным исследованиям. 

Апокалипсис, или конец мира, может помочь людям творче-
ски воссоздать и переосмыслить мир на основе социальных / лич-
ных / политических ценностей в условиях изменения климата. 
Надвигающаяся катастрофа заставляет людей, в частности ученых, 
столкнуться со своими страхами и ужасами, продолжая жить своей 
обычной жизнью. В христианской и иудейской традициях апока-
липсис как возвышенное открывает трансцендентную реальность, 
наполненную воображаемыми и символическими нарративами. 
Ежедневно практикуемое доверие помогает людям справляться с 
неопределенностью апокалипсиса. Апокалиптические истории 
способны помочь в оценке красоты текущих событий в контексте 
методологии и дизайна исследования. «Может быть, ученые спо-
собны создать теории, которые что-то значат перед лицом всеоб-
щего разрушения?» [1]. 

Большая часть текущих и прошлых методологических дис-
курсов и практик была сосредоточена на методологическом про-
грессе, разработке надежных инструментов и обобщающих пока-
зателей, а также предсказуемом использовании переменных. 
Апокалипсис прерывает предполагаемый и воспринимаемый ме-
тодологический прогресс и научное развитие. Если конец близок, 
то «научный прогресс» является частью того, что привело человека 
к этому концу. Методологическое развитие тесно связано с капи-
тализмом, накоплением богатства и (методологических) способно-
стей, неравным распределением (методологических и эпистемоло-
гических) ресурсов. Согласно представлению о научном 
прогрессе, у человечества есть предсказуемое и обозримое мето-
дологическое будущее, которое опровергает апокалиптическое 
мышление. Методологическое исследование предполагает цен-
ность и возможность человеческого контроля – ситуации, когда 
материальный и социальный мир познаваем и управляем людьми. 

Методологическое будущее науки невозможно предсказать, 
а предположения о методологической материальности, «этости» и 
«там-бытии» могут быть только спекулятивными и гипотетиче-
скими. Современные методы не оправдывают своих просветитель-



Летов О.В. 

100 

ских обещаний подтверждения истины, а хаотичная, а также ката-
строфическая природа окружающей жизни требует немыслимых 
методологий. Тем не менее методологическая работа должна про-
должаться. Исследование могло, а может быть, и должно было 
оторваться от своих нормативных пространственно-временных 
координат, связанных с идеей методологического прогресса. 
Единственным рабочим режимом исследования сейчас может быть 
система, (не)разработанная в хаотичном и чрезвычайно сложном 
настоящем. Апокалипсис – это не событие, а воображаемая прак-
тика, которая может представлять будущее, но всегда действует в 
настоящем. Это предвкушение, «эстетика, которая делает столько 
же, сколько и представляет» [1]. Апокалипсис предлагает множе-
ство эстетических измерений, включая формы, модусы, жанры, 
практики, аффекты и ориентации, которые также переориентиру-
ют и воссоздают пространство-время. Если катастрофа подразуме-
вает окончательное разрушение и конец, то апокалиптическое 
мышление предлагает вечные и потенциально обозримые горизон-
ты событий. 

Другими словами, апокалиптические методологии – это не 
методологии подготовки ученых к «концу мира науки». Их авторы 
учитывают возможность катастрофических методологических со-
бытий и сложность будущих перемен. Апокалипсис функциониру-
ет как своевременный троп, направляющий образы будущего и 
представления о времени в методологическом будущем. Апока-
липтические методологии требуют осторожного применения, по-
скольку будущее (исследования) деликатно и хрупко. Когда мето-
дологию используют в определенном месте и времени, 
апокалиптическая перспектива выдвигает на первый план возмож-
ность отмены всех текущих и предполагаемых временных и про-
странственных координат. Апокалиптические условия порождают 
новые (методологические) возможности. Методологи перенаправ-
ляют свою энергию на настоящий момент на коллективные отно-
шения жизни людей. Эти условия также позволяют ученым сосре-
доточиться на развертывании методов и методологий и избежать 
тщательного и ненужного планирования. 

Предсказуемые запросы, тщательно спланированные иссле-
довательские проекты могут быть невостребованными и недоста-
точными. Если ученые и исследовательские сообщества считают, 



Современные нетрадиционные концепции философии науки 

 101 

что исследование и наука должны ответственно реагировать на 
мир, и если цель исследования состоит в том, чтобы служить об-
ществу, правосудию и справедливости, то такого рода проекты 
должны быть гибкими, чтобы реагировать на непредвиденные об-
стоятельства. Если методологии больше не являются инструмен-
тами производства знаний, а ответственными и немыслимыми 
стратегиями жизни и взаимодействия в умирающем и хаотичном 
мире, то методологи должны быть в большей степени ориентиро-
ваны в пространственно-временном контексте социального бытия. 
В идеале эти отношения носят коллективный характер и движимы 
потребностями других. Частично методологические проекты могут 
быть ответом на потребность коллег и друзей в (вос)соединении, 
совместной работе, мышлении и игре после долгих периодов раз-
луки и изоляции. 

М. Коро и Дж. Уолгмат приходят к следующим выводам. 
В условиях продолжающегося распутывания настоящего человек 
всегда опаздывает. И все же то, что еще может сделать автор от-
зывчивого, ответственного метода – это мыслить масштабно. Воз-
можно, методология заключается в том, чтобы всегда быть гото-
вым остановиться и переоценить. Нынешние времена требуют, 
чтобы методологии были еще более инвестируемыми, более уко-
ренившимися в «сейчас»; быть готовыми принять ужас, темную 
материю, пропасть и даже апокалипсис. «Действовать как (будто) 
мир заканчивается» [1]. 

Дж. Суоранта (Тамперский университет, Финляндия), анали-
зируя концепцию М. Коро, делает следующие выводы. Во-первых, 
он видит в данном концептуальном шаге развенчание мифа о кон-
сервативной революции и о свободных экономических рынках, 
сверхиндивидуальности и отделении экономики от социального 
мира. Мир не есть неизменная сущность. Во-вторых, Коро считает, 
что извращенная идея о том, что глобальный капитализм – это ко-
нец истории, не следует принимать за господствующую идею, 
управляющую социальным воображаемым. То же самое относится 
и к западному взгляду, согласно которому мир за пределами так 
называемых западных цивилизованных обществ представляется в 
качестве свалки отходов для жителей Запада и источником при-
родных ресурсов, готовых для эксплуатации жителями Запада. 



Летов О.В. 

102 

Дж. Суоранта предлагает отбросить идею «экономического 
культа производительности и прибыльности», согласно которому 
«максимальный рост и, следовательно, производительность и кон-
курентоспособность являются конечной и единственной целью 
человеческой деятельности; или что экономические силы – это 
данность, которой нельзя сопротивляться» [5]. Также он настаива-
ет на отказе от радикального предположения, что экономическая 
сфера и социальная сфера – это отдельные миры или области изу-
чения. Это различие также отражается в извращенном использова-
нии языка (когда компания увольняет своих работников, она «ре-
организует» свою стратегию или «развивает» свои структуры). 

Дж. Суоранта предлагает определить качественные исследо-
вательские парадигмы максимально открытыми и находящимися в 
процессе становления, научиться подвергать сомнению и сопро-
тивляться жестким методологическим тенденциям и представлять 
мир с точки зрения «еще-нет», считать студентов младшими кол-
легами, которые выносят на стол новые методологические вопро-
сы и идеи, отдать предпочтение диалогическим методам обучения, 
отказавшись от презентаций PowerPoint и предварительно запи-
санных онлайн-«учебных пакетов». Вместо этого, пишет Дж. Суо-
ранта, давайте учить и практиковать социологическое, педагогиче-
ское и методологическое воображение, чтобы противостоять 
господствующей идеологии, говорящей о неизбежности подчине-
ния труда господствующему классу. Откроем методологические 
парадигмы и теории для бескомпромиссной критики. Давайте кри-
тически подумаем о прочитанных курсах и учебниках. Большин-
ство из них написано в Соединенных Штатах, некоторые «при-
шли» из Европы, но нет ни одного из «глобального Юга» (если 
использовать обобщающий термин): «Если это не колонизирую-
щая педагогическая практика, то что?» [5]. 

Давайте, продолжает свои призывы Дж. Суоранта, поощрять 
студентов и нестудентов к самообучению и самоорганизации, да-
вайте вместе со студентами разработаем широкие и открытые ме-
тодические учебные планы. Давайте создадим университетские 
форумы для свободного обсуждения, дебатов и критики вместо 
«готовых сборочных конвейеров». «Как преподаватели и студенты 
университета, давайте кусать руки, которые нас кормят, и вспоми-
нать уроки 150-летия Парижской коммуны. Давайте освободимся, 



Современные нетрадиционные концепции философии науки 

103 

самоорганизуемся и создадим интернациональное движение, что-
бы освободить людей от ограничений хищнических структур! Да-
вайте сломаем стены между учениками и преподавателями ради 
политической и интеллектуальной эмансипации!» [5]. 

К. Уэстерман (Ливерпульский университет, Великобрита-
ния) подчеркивает, что сторонники «кибернетического подхода 
второго порядка» рассматривают дизайнеров как субъектов, 
встроенных в процесс проектирования. И поскольку в рамках это-
го подхода люди обычно атрибутируются в качестве создателей 
своих миров, опыт дизайнеров в процессе проектирования можно 
считать репрезентативным для всех жизненных ситуаций. «При 
этом наблюдатель, встроенный в постоянно меняющуюся систему, 
не только видит, но и создает мир» [6]. 

Встроенный наблюдатель второго порядка должен научиться 
«плавать». В процессе такого «плавания» субъект отказывается от 
контроля как ограничителя возможностей и вместо этого прини-
мает его как средство реализации. Следовательно, неизвестное 
вводится как необходимое условие экосистемы «агент – среда». 
«Чтобы плыть», нужно объять неизвестное. Представление второ-
го порядка о людях как о создателях мира, в котором они живут, 
влечет за собой преемственность человеческих агентов и окружа-
ющей среды. Это жизненно важно для методологий проектирова-
ния, которые нацелены на дизайн, ориентированный не только на 
человека, но и на окружающий его мир. 

«Кибернетический подход второго порядка» включает в себя 
принцип интеграции, который так же, как и в искусстве, заложен в 
идее разговора. Разговор второго порядка – это своего рода эсте-
тическая практика. Субъект этой практики – композитор. Термин 
«композитор» отражает эстетическое измерение, присущее этому 
процессу. Подобные термины встречаются в древнекитайских 
подходах к дизайну сада и связанных с ними дисциплинах пей-
зажной живописи и поэзии. Как в кибернетике дизайна, так и в 
древнем китайском искусстве, связанном с ландшафтом, упор де-
лается не столько на линейность, сколько на циркулярность. Оба 
основаны на отношениях между наблюдателем и окружающей 
средой. Эти отношения непрерывны и, по существу, эмоциональ-
ны. Циркулярность – это принцип расположения, который влияет 
как на время, так и на пространство. Идея круга в китайской куль-



Летов О.В. 

104 

туре отличается от европейской. Если в европейской традиции 
подчеркивается контур, то в китайской культуре круг находится в 
центре, и, хотя контур и существует, он выглядит не фиксирован-
ным, а расширяющимся. Следовательно, меньшее внимание уде-
ляется тому обстоятельству, как нахождение «внутри или снару-
жи», потому что расширяющиеся круги делают такое различие 
временным. 

Технология дизайна китайских классических садов была по-
строена как способ самосовершенствования ученых-чиновников, 
так называемых «литераторов». «Умение плавать» считалось не-
обходимым элементом самосовершенствования. Все это, полагает 
К. Уэстерман, созвучно «кибернетическому подходу второго по-
рядка», где субъект не только видит, но и создает мир. 

Список литературы 

1. Koro M., Wolgemuth J. Methodologies for the apocalypse: unthinking the thinkable //
Qualitative Inquiryю – 2022. – Vol. 29 (6). – P. 651–658. DOI: https://doi.org/
10.1177/10778004221142805

2. Pickering A. «Poesis» in action: doing without knowledge // Weak knowledge:
forms, functions, and dynamics / ed. by M. Epple, A. Imhausen, F. Müller (Eds.). –
Campus Verlag, 2019. – P. 61–84.

3. Pickering A. Shared habitats and uekull's bubble // Shared habitats: a cultural
inquiry into living spaces and their inhabitants / ed. by Ursula Damm and
Mindaugas Gapševičius. – Bielefeld: transcript Verlag, 2021. – P. 29–46.

4. Pickering A. The Mangle of practice: time, agency, and science. – Chicago:
University of Chicago Press,1995. – 296 p.

5. Suoranta J. Inventing militant scholarship for political and intellectual emancipa-
tion: a response to Mirka Koro’s speculative experimentation in (methodological)
pluriverse // Qualitative Inquiry. – 2022. – Vol. 28 (2). – P. 147–150.

6. Westermann C. Cybernetic musings on open form (s): learning to float // Procee-
dings of Relating Systems Thinking and Design (RSD11) Symposium. – Brighton:
University of Brighton, 2022. – URL: https://rsdsymposium.org/cybernetic-
musings-on-open-forms/)

https://doi.org/10.1177/10778004221142805
https://doi.org/10.1177/10778004221142805
https://rsdsymposium.org/cybernetic-musings-on-open-forms/
https://rsdsymposium.org/cybernetic-musings-on-open-forms/


Рец. на кн.: Эрнст Э. Причудливые медицинские идеи … 
и странные люди, изобретшие их 

105 

УДК 168:615       DOI: 10.31249/rphil/2024.04.12 
ДУМОВ А.В.∗ ЭПИСТЕМИЧЕСКИЕ ПОРОКИ АЛЬТЕРНАТИВ-
НОЙ МЕДИЦИНЫ. Рец. на кн.: ЭРНСТ Э. ПРИЧУДЛИВЫЕ МЕ-
ДИЦИНСКИЕ ИДЕИ … И СТРАННЫЕ ЛЮДИ, ИЗОБРЕТШИЕ 
ИХ  

Аннотация. Книга Э. Эрнста, почетного профессора Эксе-
терского университета, крупнейшего исследователя альтернатив-
ной медицины, посвящена рассмотрению деформаций обоснова-
ния, характерных для альтернативных медицинских подходов. 
Противопоставляя такие подходы доказательным, Эрнст демон-
стрирует сопутствующие позиции «альтернативного» медицинско-
го исследователя проявления иллюзорных и конспирологических 
убеждений. Одно из интересных новшеств Эрнста заключается в 
указании на необходимость более детальной классификации аль-
тернативных медицинских концепций, исключающей их обобщен-
ное рассмотрение как необоснованных и вредоносных. 

Ключевые слова: доказательная медицина; альтернативная 
медицина; псевдонаука; конспирологические убеждения; свиде-
тельство; обоснование; эффективность. 
DUMOV A.V. EPISTEMIC VICES OF ALTERNATIVE MEDICINE. 
BOOK REVIEW: ERNST E. BIZARRE MEDICAL IDEAS … AND 
THE STRANGE MAN WHO INVENTED THEM 

Abstract. The book by E. Ernst, Emeritus Professor at the 
University of Exeter and a leading researcher in alternative medicine, 
examines the justification problems inherent in alternative medical 

∗ Думов Александр Витальевич – лаборант научно-проектного отдела 
научно-инновационного управления ФГБОУ ВО «Государственный академиче-
ский университет гуманитарных наук» (ГАУГН; avdumov@inbox.ru 



Думов А.В. 

106 

approaches. Contrasting such approaches with evidence-based ones, 
Ernst demonstrates that the position of an “alternative” medical 
researcher is accompanied by manifestations of illusory and 
conspiratorial beliefs. One of Ernst's interesting innovations is to point 
out the need for a more detailed classification of alternative medical 
conceptions, excluding their generalization as unfounded and harmful. 

Keywords: evidence-based medicine; alternative medicine; pseu-
doscience; conspiracy beliefs; evidence; foundation; efficiency. 

Для цитирования: Думов А.В. Эпистемические пороки альтерна-
тивной медицины. [Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. Оте-
чественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. ‒ 2024. – 
С. 105–118. – Рец. на кн.: Ernst E. Bizarre Medical Ideas … and the Strange 
Man Who Invented Them. – Cham: Springer, 2024. – 255 p. – DOI: 
10.31249/rphil/2024.04.12 

Работа Эдзарда Эрнста1 «Причудливые медицинские идеи … 
и странные люди, изобретшие их», может рассматриваться и как 
опыт эпистемологической рефлексии альтернативной медицины, 
позволяющий конкретизировать ее соотношение с доказательной 
медициной, и как емкий обзор содержания существующих альтер-
нативных подходов к пониманию болезни, осуществлению диа-
гностических и терапевтических мероприятий. Отправной точкой 
повествования становится обращение к совокупности эпистемиче-
ских и методологических особенностей, присущих доказательной 
медицине. Предварительно Эрнст предлагает выделить три перио-
да в истории развития медицины как отрасли знания и практики 
(с. 3). Первый период отличается крайне низкой эффективностью 
используемых методов, уступающей плацебо. Второй период связан 
с появлением методов, эффективность которых сравнима с плацебо. 

1 Подробно ознакомиться с содержанием работ Эрнста, посвященных по-
пуляризации медицинских и естественнонаучных знаний, можно на его персо-
нальной странице: https://edzardernst.com/about/. Эрнст известен отечественному 
читателю по переведенной А.М. Бродоцкой в 2017 г. работе, написанной им в 
соавторстве с Саймоном Сингхом. См.: Сингх С., Эрнст Э. Ни кошелька, ни жиз-
ни. Нетрадиционная медицина под следствием. – Москва: АСТ, Corpus, 2017. – 
512 c. 

https://edzardernst.com/about/


Рец. на кн.: Эрнст Э. Причудливые медицинские идеи …  
и странные люди, изобретшие их 

 107 

Наконец, третий период характеризуется возникновением методов 
лечения, превосходящих плацебо по своей эффективности. 

Исторически наблюдающийся рост эффективности лечения 
непосредственно определяется внедрением научного метода в ме-
дицину, а поистине революционные достижения, полученные на 
этом пути, связаны с длительным предварительным совершен-
ствованием знаний о строении и функционировании различных 
систем человеческого организма. В качестве последней из наибо-
лее значимых вех научного развития медицины Эрнст предлагает 
рассматривать формирование концепции доказательной медици-
ны1, предполагающей отвечающую определенным исследователь-
ским стандартам (точности, интерсубъективности и т.д.) оценку 
научных свидетельств (evidence) эффективности и безопасности 
методов лечения. Доказательная медицина рассматривается Эрн-
стом как идеал развития медицинской теории и практики, а ее воз-
никновение оценивается им как важнейший этап превращения ме-
дицины из искусства, черпающего свою силу из различных 
источников (в том числе иррациональных), в разновидность науч-
ной (как на уровне организации, так и на уровне обоснования) дея-
тельности. 

Становление и развитие медицины (в том числе формирова-
ние идеала доказательности) связывается Эрнстом с деятельно-
стью ряда выдающихся специалистов, называемых им «иконами 
медицины» (c. 9–17). Что служит отличительными чертами их ис-
следовательской и практической активности? Эрнст выделяет в 
числе таких черт правдоподобие развиваемых концепций и вводи-
мых положений, опору не на интуицию, а на эмпирические свиде-
тельства, отсутствие обвинений и осуждения в адрес каких-либо 
других исследователей или их изобретений / представлений, 
стремление к сотрудничеству и здоровый критицизм, фактуальную 

 
1 Возникновение концепции доказательной медицины связывается Эрн-

стом со статьей Г. Гайята 1991 г., в которой был систематически использован сам 
термин и раскрыто его ключевое содержание. В числе пионеров формализации и 
уточнения концепции им также упоминается Д. Саккет. См.: Guyatt G.H. Evi-
dence-based Medicine // ACP Journal Club. – 1991. – Vol. 114, N 2. – A16. Интерес-
ный краткий обзор истории концепции доказательной медицины представлен в 
статье Р.Л. Сура и Ф. Дама. См.: Sur R.L., Dahm P. History of Evidence-based Medi-
cine // Indian Journal of Urology. – 2011. – Vol. 27. N 4. – P. 487–489. 



Думов А.В. 

108 

обоснованность вводимых утверждений, альтруизм, критичность к 
собственным суждениям (c. 16–17). Примерами «икон медицины», 
по мнению Эрнста, являются такие крупные деятели прежних 
эпох, как У. Гарвей, Р. Лаэннек, Э. Дженнер, Л. Пастер, Ф. Най-
тингейл, А. Флеминг, Дж. Сноу и др. В числе современных ученых 
им особо выделяется К. Карико, лауреат Нобелевской премии по 
физиологии и медицине, американская исследовательница РНК, 
чьи результаты легли в основу разработки вакцин против COVID-
191. Перечень тех, кто может быть причислен к «иконам медици-
ны», является открытым.

Обращаясь к обсуждению альтернативной медицины, Эрнст 
указывает на то, что с данным термином связаны существенные 
затруднения и противоречия. Дело в том, что если некий метод 
лечения (или совокупность таковых) не является эффективным, то 
его нельзя рассматривать как альтернативу признанным в силу 
своей результативности методам. А если он демонстрирует эффек-
тивность, то он принадлежит к сфере доказательной, а не альтер-
нативной медицины2 (c. 19). Ввиду этого Эрнст полагает необхо-
димым отказаться от использования термина «альтернативная 
медицина» как вводящего в заблуждение и предпочесть ему тер-
мин «так называемая альтернативная медицина» (но в данной ра-
боте он продолжает использовать устоявшийся термин, стараясь 
избежать усложнения излагаемого материала). Констатируется 
сложившаяся ситуация «вавилонского смешения» терминов: для 

1 Нобелевская премия присуждена К. Карико совместно с Д. Вайсманом за 
исследования РНК, результаты которых были опубликованы в 2000-х. См., 
например: Incorporation of Pseudouridine Into mRNA Yields Superior Nonimmuno-
genic Vector With Increased Translational Capacity and Biological Stability / Kariko 
K., Muramatsu H., Welsh F.A., Ludwig J., Kato H., Akira S., Weissman D. // Molecu-
lar Therapy. – 2008. – Vol. 16. – N 11. – P. 1833–1840. 

2 Во втором тезисе имеет место упрощение: несмотря на то, что все методы 
доказательной медицины демонстрируют эффективность (т.е. она регистрируется 
установленными для этого средствами), это не может рассматриваться в качестве 
достаточного критерия собственно доказательности, которая подразумевает 
оценку фактических данных, определенным образом организованную работу по 
их сбору, обработке, представлению. Иными словами, доказательность подразу-
мевает анализ и научно обоснованную оценку представляемых свидетельств в 
пользу эффективности / безопасности метода (подхода, конкретного средства 
и т.д.), а не только наличие таких свидетельств. 



Рец. на кн.: Эрнст Э. Причудливые медицинские идеи …  
и странные люди, изобретшие их 

 109 

описания данной группы направлений в медицине (роднит кото-
рые только то, что их использование лежит за пределами официаль-
ного здравоохранения (c. 19)) используются такие наименования, 
как «комплементарная медицина», «эзотерическая медицина», «не-
ортодоксальная медицина», «недоказательная медицина» и др. Сам 
Эрнст не обращается к вопросу о необходимых содержательных 
дистинкциях между этими терминами, но представляется, что этот 
вопрос может рассматриваться как актуально значимый для фило-
софского обоснования исследований альтернативной медицины. 

Эмпирически фиксируемый рост популярности1 альтерна-
тивной медицины (с. 21), с точки зрения Эрнста, детерминируется 
несколькими факторами. Первый – систематическая дезинформа-
ция потребителей медицинских товаров и услуг: нельзя не отме-
тить различных намеренно поддерживаемых их поставщиками и 
производителями когнитивных искажений и ошибок, например, 
соотнесения альтернативной медицины с «естественным», «нату-
ральным», «природным» в противовес соотнесению методов и ин-
струментов официальной медицины с «искусственным», «проти-
воестественным», «техническим». Очевидно, что отнюдь не все, 
что имеет натуральное происхождение, является безвредным, а 
тем более – полезным. Более того, нет ничего естественного в со-
держании ряда альтернативно-медицинских практик (например, 
акупунктуры или мануальной терапии). Тем не менее такие заяв-
ления составляют значимый элемент ряда маркетинговых страте-
гий, связанных с альтернативной медициной. 

Другой фактор связан с неспецифическим действием кон-
сультативных мероприятий на потребителя альтернативно-меди-
цинских услуг. Контекст, связанный с коммуникацией со «специа-
листом», ряд формируемых и фиксируемых в ходе коммуникации 
убеждений о своем состоянии и возможностях работы с ним, пси-
хологическая «атмосфера» взаимодействия с альтернативной ме-
дициной – все это может (в отличие от самих предлагаемых 

 
1 Эрнст ссылается на данные аналитической и консалтинговой компании 

Grand View Research, согласно которым в 2023 г. мировой рынок альтернативных 
медицинских продуктов составит ок. 700 млрд долл. США. Для ознакомления с 
содержанием отчета см: https://www.grandviewresearch.com/industry-analysis/comp 
lementary-alternative-medicine-market  

https://www.grandviewresearch.com/industry-analysis/complementary-alternative-medicine-market
https://www.grandviewresearch.com/industry-analysis/complementary-alternative-medicine-market


Думов А.В. 

 110 

средств) оказывать влияние на клинический результат1. Третий, не 
менее значимый фактор, связан с разочарованием в возможностях 
официальной медицины. Констатация неизлечимости заболевания, 
существенные побочные эффекты назначенного лечения, недоста-
точная эмоциональная вовлеченность врача или поверхностность 
его внимания к содержанию жалоб – все это может послужить 
предпосылкой для обращения пациента к ресурсам альтернатив-
ной медицины, которая нередко позиционируется ее сторонниками 
как свободная от подобных недостатков и ограничений в силу ее 
«холистичности» (c. 26). 

Для более подробного ознакомления с возможным содержа-
нием запросов и пожеланий пациентов, обратившихся к альтерна-
тивной медицине, Эрнст отсылает читателя к собственному систе-
матическому обзору исследований данной проблематики2. Важным 
является замечание Эрнста о том, что разочарование пациентов во 
все времена существования медицины являлось маркером недо-
статков актуального состояния ее ресурсов, выражающим потреб-
ность в совершенствовании. Многие успехи медицины порождены 
именно осознанием этой потребности, но в ходе попыток ее удо-
влетворения были получены и менее успешные результаты. 
В большинстве своем подобные результаты, по мнению Эрнста 
(c. 28), и составляют содержание того, что называется альтерна-
тивной медициной. 

Переходя к критическому обсуждению разновидностей аль-
тернативной медицины, Эрнст утверждает о наличии возможности 
выявления общих черт, в той или иной мере проявляющихся в 
каждом из ее направлений. Для иллюстрации этого тезиса им 
предлагается вымышленная история о создателе «пателлопатии» 
профессоре Питере Хамбаге3 (c. 33–37). Состоявшись как врач и 
ученый, Хамбаг никогда не был удовлетворен состоянием медици-

 
1 См.: Homeopathy Has Clinical Benefits in Rheumatoid Arthritis Patients That 

Are Attributable to the Consultation Process but Not the Homeopathic Remedy: a Ran-
domized Controlled Clinical Trial / Brien S., Lachance L., Prescott P., McDermott C., 
Lewith G. // Rheumatology. – 2011. – Vol. 50. – N 6. – P. 1070–1082. 

2 См.: Ernst E., Hung S.K. Great Expectations: What Do Patients Using Com-
plementary and Alternative Medicine Hope For? // The Patient. – 2011. – Vol. 4, N 2. – 
P. 89–101. 

3 Англ. humbug – мошенник, обманщик, также вздор, надувательство. 



Рец. на кн.: Эрнст Э. Причудливые медицинские идеи …  
и странные люди, изобретшие их 

 111 

ны и здравоохранения своей эпохи. Это побудило его к изучению 
альтернативных направлений, таких как гомеопатия, антропософ-
ская медицина, рэйки1. В ходе своих исследований он столкнулся с 
тем, что, как ему казалось, оставалось вне поля досягаемости для 
врачей всех прежних школ и эпох: с ролью коленной чашечки (лат. 
patella) в управлении человеческим здоровьем. «Прорывное» ме-
дицинское достижение Хамбага заключалось в установлении связи 
между аномалиями коленной чашечки пациентов и их склонностью 
к заражению определенными инфекциями. 

Изучая древние медицинские трактаты и современные рабо-
ты, Хамбаг находил все больше подтверждений тому, что колен-
ная чашечка – это нечто большее, чем простая кость: она связана с 
жизненной силой, а также с тем, что в китайской традиции назы-
вается энергией ци. Работая с пациентами, он стремился собрать 
все больше свидетельств в пользу своих предположений. Однажды 
во сне ему явился Желтый Император2 и приобщил его к знанию о 
роли коленной чашечки: она представляет собой «антенну» для 
приема энергий инь и ян. «Интегрируя» аюрведу, древнекитай-
скую медицину и современную науку, Хамбаг создал «холистиче-
скую пателлопатию», медицинское направление, предполагающее 
возможность устранения патологических состояний с помощью 
гармонизации энергий, достигаемых посредством правильной ра-
боты с коленной чашечкой и излечения ее дефектов. 

Он стремился поделиться с научным и медицинским сооб-
ществом своим открытием, но ни одно респектабельное издание не 
приняло его статей, раскрывающих его суть. Хамбаг увидел в этом 
проявление «заговора» специалистов и решил самостоятельно из-

 
1 Рэйки – японская духовная практика и направление альтернативной ме-

дицины, основанное на представлении о возможности исцеления посредством 
передачи энергии путем определенных касаний ладонями. Основано Микао Усуи 
в 1922 г. В данной работе анализу истории и содержания рэйки Эрнст уделяет 
лишь несколько абзацев [c. 211–212]. 

2 Желтый Император, также Хуан-ди – персонаж древнекитайской мифо-
логии, легендарный предок всех китайцев, которому приписывается функция 
родоначальника различных форм знания, в. том числе медицинского: как принад-
лежащий его авторству преподносится содержащий основы китайской традицион-
ной медицины трактат «Нэй цзин» («Книга о внутреннем», «Внутренний канон»). 
См.: Кэ Ю. Мифы древнего Китая. – Москва: Наука, 1965. – 496 с.; Нэй цзин // 
Древнекитайская философия. Эпоха Хань. – Москва: Наука, 1990. – С. 33–35. 



Думов А.В. 

112 

дать книгу, посвященную рассмотрению его медицинских дости-
жений. Книга принесла ему международную известность: его 
портрет появляется на обложке Time, а британский монарх в знак 
признания заслуг посвящает его в рыцари. Но к этому моменту 
профессиональным сообществом медиков было собрано более чем 
достаточное количество свидетельств для подтверждения недоб-
росовестности Хамбага и опасности его методов для пациентов. 
В ответ на обвинения в неправдоподобии его представлений и без-
доказательности используемых методов в части эффективности и 
безопасности, Хамбаг и его последователи лишь указывали на то, 
что все подобные обвинения – лишь клевета, плод зависти безда-
рей от академической науки и дискредитировавшей себя офици-
альной медицины. 

Превратившись в гуру альтернативной медицины, Хамбаг 
стал активно дискредитировать официальное здравоохранение и 
его научные основы. Он обвинил современное ему медицинское 
сообщество в вызванной редукционизмом неспособности раскры-
тия и устранения истинной причины человеческих страданий, а 
равно и в корыстном стремлении к обогащению за счет распро-
странения опасных и вредных лекарственных средств. Тем време-
нем созданная и продаваемая его компанией продукция для лече-
ния коленной чашечки распространялась с невероятным успехом. 
Огромным спросом пользовались и его авторские курсы. Вскоре его 
состояние приблизилось к 10 млн долл. США. Успех Хамбага был 
огромен, а его цена (полный разрыв отношений с профессиональ-
ным сообществом) казалась ему попросту смешной. И даже нахо-
дясь в возрасте 84 лет, на смертном одре, Хамбаг делился с после-
дователями мыслями о неминуемом крахе сговора против него и 
скором торжестве идей холистической пателлопатии. 

С помощью истории о профессоре Хамбаге Эрнст обобщает 
те характеристики, которые являются общими для различных 
направлений альтернативной медицины (что может быть установ-
лено на основе анализа их истории и биографии родоначальников). 
Эти характеристики таковы (c. 36–37): 

1. Представляемые идеи бросают вызов науке своей эпохи
(нередко поражая своей абсурдностью). 

2. Присутствует вера в некую жизненную силу, имеющую
определяющее значение для состояний здоровья и болезни. 



Рец. на кн.: Эрнст Э. Причудливые медицинские идеи … 
и странные люди, изобретшие их 

113 

3. Создатель направления полагается на интуицию, а не на
научное познание и его методы. 

4. Для создателя направления характерны критические вы-
пады в адрес официальной медицины и заявления о том, что у ее 
представителей попросту недостает экспертности. 

5. Упорно отвергаются все свидетельства, опровергающие
ключевые положения направления. 

6. Создатель направления (или его ведущий представитель)
приобретает статус гуру, вокруг него образуется специфический 
культ. 

7. Формулируется и аргументируется идея существования
заговора представителей официальной медицины и науки против 
направления. 

8. Представителями направления делаются заявления, име-
ющие высокую степень экстравагантности. 

9. Развиваемые в рамках направления методы (диагностиче-
ские, терапевтические) рассматривается как совершенные, без-
упречные, холистические, свободные от рисков и т.д. 

10. Родоначальник и представители направления не озадачи-
ваются поиском весомых свидетельств в пользу его ключевых по-
ложений, ограничиваясь апелляциями к опыту / практическим ре-
зультатам1. 

1 Здесь Эрнст допускает существенное упрощение, не охватывающее всех 
альтернативно-медицинских контекстов и относящееся лишь к простейшим из 
них. Нередко альтернативно-медицинские исследования не только имеют под-
черкнуто научную стилистику, но и включают в себя анализ свидетельств эффек-
тивности / безопасности предлагаемых методов и средств. В этом случае значи-
мым для критики предлагаемых заключений становится анализ практик сбора, 
обработки и интерпретации свидетельств на предмет их корректности (логиче-
ской, фактуальной и т.д.) и «прозрачности». Перед критиком лженаучной меди-
цины встают задачи выявления ошибок подтверждения, обнаружения фальсифи-
кации эмпирических данных и ошибок их статистической обработки, 
установления релевантности свидетельств введенным в рассмотрение гипотезам. 
См. примеры «доказательных» альтернативно-медицинских исследований: Tvei-
ten D., Bruset S. Effect of Arnica D30 in Marathon Runners. Pooled Results from Two 
Double-Blind Placebo Controlled Studies // Homeopathy. – 2003. – Vol. 92, N 4. 
P. 187–189; Adler U.C., Acorinte A.C., Calzavara F.O. et al. Double-blind Evaluation
of Homeopathy on Cocaine Craving: a Randomized Controlled Pilot Study // Journal of
Integrative Medicine. 2018. Vol. 16. N 3. – P. 178–184.



Думов А.В. 

114 

11. Предлагаемые идеи и методы стали средством обогаще-
ния родоначальника направления. 

12. Полагаемые в основу направления идеи и концепции
продолжают существовать после смерти их разработчика. 

Эрнст справедливо указывает на то, что ни одна из перечис-
ленных характеристик сама по себе не является достаточной для 
рассмотрения того или иного направления альтернативной меди-
цины как опасного обмана, а его родоначальника – как шарлатана 
и мошенника, однако он с определенной долей иронии предпола-
гает, что подобные заключения могут быть оправданно получены 
на основе установления их совокупного присутствия (c. 37). В хо-
де дальнейшего рассмотрения он использует модель оценки аль-
тернативно-медицинских направлений, называемую им «счет 
Хамбага» (Humbug’s score). Для удобства она представляется им в 
табличном виде.  

Характеристика Оценка степени выраженности 
Абсурдность (необычность) концепции 0–2 балла 
Убеждение в существовании жизненной силы 0–2 балла 
Интуитивность (выход за пределы актуальных 

стандартов научной рациональности) 0–2 балла 

Критика официальной медицины и науки 0–2 балла 
Отбрасывание невыгодных свидетельств 0–2 балла 
Обретение родоначальником статуса гуру 0–2 балла 
Конспирологичность 0–2 балла 
Экстравагантность суждений 0–2 балла 
«Безупречность» концепций и методов 0–2 балла 
Неспособность предоставить свидетельства в 

пользу эффективности и безопасности 0–2 балла 

Обогащение родоначальника 0–2 балла 
Формирование наследия 0–2 балла 
Итого N баллов 

Присвоение 0 баллов соответствует отсутствию характери-
стики, 2-х баллов – ее яркой выраженности1. Каждому рассматри-

1 Эрнст не рассматривает данную модель как серьезный и полноценный 
инструмент оценки альтернативно-медицинских направлений, однако нельзя не 
обратить внимание на те трудности, которые возникают в связи с возможностью 
произвольности в присвоении промежуточной оценки (1). Сам вопрос о доступ-
ности количественной оценки ряда представленных характеристик является дис-
куссионным и весьма сложным. 



Рец. на кн.: Эрнст Э. Причудливые медицинские идеи … 
и странные люди, изобретшие их 

115 

ваемому направлению может быть присвоен суммарный балл от 0 
до 24-х. «Счет Хамбага» становится завершающим элементом всех 
глав книги, посвященных обсуждению отдельных направлений. 

Анализ альтернативно-медицинских направлений, предло-
женный Эрнстом, имеет следующую структуру: начиная с кратко-
го раскрытия основных принципов и положений, Эрнст переходит 
к обсуждению привлекательных сторон и недостатков предлагае-
мых концепций и методов, после чего обращается к рассмотрению 
биографии родоначальника и основных вех существования 
направления, существующим свидетельствам, подтверждающим 
или опровергающим эффективность и безопасность характерных 
для направления методов, а также сформировавшемуся наследию 
(c. 37). В центре внимания оказывается множество направлений 
альтернативной медицины – от получивших широкую известность, 
таких как гомеопатия (c. 81–90), остеопатия (с. 175–182), гипноте-
рапия (с. 111–118), до значительно менее обсуждаемых, подобных 
гомотоксикологии Г.-Г. Рекевега (c. 143–148), радионике А. Аб-
рамса (c. 39–46), цветочной терапии Э. Баха (c. 53–60). В силу то-
го, что замысел Эрнста предполагает обращение к биографии со-
здателей «причудливых» медицинских идей, читатель получает 
возможность ознакомиться с деталями личных историй разных 
деятелей альтернативной медицины – И. фон Пекцели, П. Ножье, 
Д.Д. Палмера, Р. Фолля, Р.Г. Хамера и др., что также является зна-
чимым достоинством работы. 

Существенное значение имеет вывод Эрнста, согласно кото-
рому привычные жесткие позиции, касающиеся классификации 
альтернативно-медицинских направлений, являются ограничен-
ными: нельзя говорить о том, что все используемые представите-
лями альтернативной медицины методы являются в равной мере 
вредоносными и неэффективными (Эрнст приводит в пример дея-
тельность Ф.А. Месмера, ложность путей обоснования которой не 
отменяет ее значимости в привлечении внимания к терапевтиче-
ским возможностям гипноза и существованию эффекта плацебо1 
(c. 220)), хотя содержание обоснования их использования в дей-
ствительности в подавляющем большинстве случаев оказывается 

1 См. также: Котеров А.Н. Исторические этапы изобретения и использова-
ния плацебо // Фармакоэкономика. – 2022. – Т. 15, № 4. – С. 502–-522. 



Думов А.В. 

116 

иррациональным и глубоко ошибочным (c. 241). Опасность одних 
альтернативных методов заключается в том, что отсутствие у них 
доказанной эффективности приводит к потере значимого времени, 
в то время как опасность других заключается в возможности нане-
сения прямого ущерба состоянию здоровья пациента (c. 224–225). 
Суждения об относительной безвредности или, напротив, опреде-
ленной вредоносности методов альтернативной медицины требу-
ют существенной конкретизации, отсутствие которой делает их 
малосодержательными. 

Изучение биографий родоначальников направлений альтер-
нативной медицины также позволяет установить некоторые разли-
чия: так, одни из них (например Х. Ганеман, Э. Бах, Р. Штайнер, 
А. Боуэн и др.) были убеждены в правоте собственных суждений и 
результативности изобретений, тогда как другие (Р.Г. Хамер, 
Д.Д. Палмер, Э. Кребс и др.) фактически занимались преднаме-
ренным введением в заблуждение (c. 220–221). Следует учитывать 
также и то обстоятельство, что отнюдь не все из них имели меди-
цинское образование и принадлежность к сфере профессиональ-
ной медицины. Небезынтересно замечание Эрнста о том, что 
именно усилиями деятелей, не имеющих медицинского образова-
ния, были созданы альтернативные методы и практики, демон-
стрирующие хотя бы незначительную степень эффективности (c. 
222): в числе подобных изобретателей он упоминает Ф. Алексан-
дера («техника Александера»), Й. Пилатеса (фитнес-методика, из-
вестная как пилатес), В. Присница (водолечение), Э. Воддера 
(лимфодренажный массаж) и др. 

Эрнстом также осмысляется и вопрос о возможности выяв-
ления общих черт альтернативно-медицинских направлений, про-
являющихся в большинстве случаев даже с учетом фиксируемых 
различий. Как правило, история любого альтернативного направ-
ления включает в себя эпизод «озарения» или «прозрения» разра-
ботчика, произошедшего в ходе работы с пациентами или связан-
ного с ситуацией собственного «исцеления» (c. 228). Практически 
всем альтернативным направлениям свойственно принятие неко-
торых общемировоззренческих (идеи существования «жизненных 
сил», «жизненных энергий» и т.д.) или профессионально-мировоз-



Рец. на кн.: Эрнст Э. Причудливые медицинские идеи … 
и странные люди, изобретшие их 

117 

зренческих1 (например, представления о необходимости «выведе-
ния токсинов», «детокса» как залога успешного излечения) кон-
цепций (c. 228–229). Некритичное восприятие идей родоначальни-
ка направления, их беспрекословное принятие и упорная защита от 
контраргументов также рассматриваются Эрнстом как общая черта 
альтернативной медицины, позволяющая сравнивать ее вариации с 
культами (c. 230–231). В пользу такого сравнения говорят и ис-
пользуемые приверженцами альтернативных направлений техники 
дезинформации, формирующие иррациональные установки и сни-
жающие критичность к поступающей информации, а также факти-
чески сводящие на нет открытость к диалогу, аргументированному 
обсуждению позиции. 

Последняя особенность тесно связана с активным распро-
странением специфических конспирологических убеждений в среде 
сторонников альтернативной медицины. К таковым убеждениям, к 
примеру, относится миф о big pharma (c. 231), сговорах различных 
крупных фармацевтических компаний и исследовательских цен-
тров, направленных на сокрытие доступных и эффективных спо-
собов излечения или реализацию средств, имеющих опасные по-
бочные эффекты. Очевидно, что этот миф легко может быть 
включен в различные более масштабные структуры конспироло-
гического мировоззрения, чем определяется высокий потенциал 
социальной опасности его распространения. Помимо этого, следу-
ет отметить, что большинство разработчиков альтернативных 
направлений разделяли предположение об ангажированности 
официальной науки и медицины политическими и коммерческими 
интересами (что, к слову, не мешало многим из них самим иметь 
ярко выраженные коммерческие интересы в продвижении своих 
идей, методов и продуктов – такова парадоксальность мышления 
альтернативного исследователя) (c. 236–238). Более того, сама 
концепция альтернативной медицины зиждется на конспирологи-
ческом представлении о существовании ценных работоспособных 

1 Помимо идеи детокса, к подобным альтернативным профессионально-
мировоззренческим установкам могут быть отнесены различные представления о 
паразитарной инвазии как причине большинства возникающих заболеваний. Об 
этом см., например: Козлов С.С., Турицин В.С., Ласкин А.В. Диагностика парази-
тозов. Мифы современности // Журнал инфектологии. – 2011. – Т. 3, № 1. – С. 64–
68.



Думов А.В. 

118 

методов и объяснений их эффективности, преднамеренно игнори-
руемых или отвергаемых официальной медициной. 

Признавая существенные трудности, связанные с формули-
рованием определения псевдонауки (c. 238), Эрнст подчеркивает 
наличие у альтернативно-медицинских направлений множества 
типично выделяемых свойств псевдонаучного дискурса: использо-
вание лексики и способов изложения, позволяющих мимикрировать 
под стиль научной коммуникации, зависимость от неофициальных 
(«анекдотических») свидетельств, выраженная претенциозность 
при слабости доказательной базы и неправдоподобности ключевых 
тезисов, введение нефальсифицируемых гипотез, отсутствие меха-
низмов самокоррекции, равно как и стремления к привлечению 
экспертных мнений и развитию взаимодействия с другими иссле-
довательскими сферами (c. 238–239). Несмотря на то, что отнюдь 
не все направления альтернативной медицины демонстрируют по-
добные отклонения от стандартов научной рациональности1 (так 
как некоторые из них принципиально манифестируют себя внена-
учно), принципиально важным является само указание Эрнста на 
необходимость критической рефлексии методологии альтернатив-
ной медицины в ее соотнесении с методологией доказательной 
медицины. 

Популярный характер изложения и особенность поставлен-
ных Эрнстом исследовательских задач не способствует подробно-
му раскрытию многих философских и методологических проблем, 
возникающих в связи с анализом альтернативной медицины. Тем 
не менее книга Эрнста может рассматриваться в качестве весьма 
удачного введения в проблематику. 

1 Анализу и обсуждению функционирования стандартов научной рацио-
нальности в контексте медицинских наук посвящен ряд обстоятельных и достой-
ных внимания работ. См., например: Карпин В.А. Философские начала построе-
ния современной научной теории в биологии и медицине // Философия науки.–
2005. – № 1. – С. 106–116; Тарасов К.Е., Великов В.К., Фролова А.И. Логика и 
семиотика диагноза (методологические проблемы). – Москва: Медицина, 1989. – 
272 с.; Murphy E.A. The Logic of Medicine. – Baltimore: John Hopkins University 
Press, 1997. – 416 p.; Ridderikhoff J. Methods in Medicine. A Descriptive Study of 
Physicians’ Behaviour. – Dordrecht: Springer, 1989. – 240 p. 



Идеологический ландшафт современной России: 
состояние и проблемы. Часть I 

119 

СОЦИАЛЬНАЯ И ПОЛИТИЧЕСКАЯ ФИЛОСОФИЯ 

УДК 008       DOI: 10.31249/rphil/2024.04.13 
ПУЩАЕВ Ю.В.* ИДЕОЛОГИЧЕСКИЙ ЛАНДШАФТ СОВРЕ-
МЕННОЙ РОССИИ: СОСТОЯНИЕ И ПРОБЛЕМЫ. Часть I (Об-
зор)  

Аннотация. Данный аналитический обзор ставит своей це-
лью обрисовать идеологический ландшафт современной России. 
То есть, обозначить и описать основные действующие идеологии в 
современной России, состояние идеологического поля в целом и 
его проблемы. В предварительном порядке его условно можно по-
делить на следующие сегменты или зоны: консервативный (в том 
числе консерваторы от РПЦ), левый, либеральный (от умеренных 
и системных до радикалов), сегмент русских националистов, 
евразийцы. В первой части этого обзора мы приступили к описа-
нию консервативного сегмента идеологического поля. Дано по-
дробное описание концепции А.Г. Дугина, а также краткое изло-
жении его идеологемы «русского мира». 

Ключевые слова: идеология; консерватизм; идеи А.Г. Дуги-
на; археомодерн; четвертая политическая теория; Русский мир. 
PUSHCHAEV YU.V. THE IDEOLOGICAL LANDSCAPE OF 
MODERN RUSSIA: STATUS AND PROBLEMS. PART I 

Abstract. This analytical review aims to outline the ideological 
landscape of modern Russia. That is, to identify and describe the main 
operating ideologies in modern Russia, the state of the ideological field 
as a whole and its problems. In a preliminary order, it can be 

* Пущаев Юрий Владимирович – кандидат философских наук, старший
научный сотрудник отдела философии Института научной информации по обще-
ственным наукам РАН; Putschaev@mail.ru 



Пущаев Ю.В. 

120 

conditionally divided into the following segments or zones: 
conservative (including conservatives from the ROC), left, liberal (from 
moderates and systemic to radicals), a segment of Russian nationalists, 
Eurasians. In the first part of this review, we have begun to describe the 
conservative segment of the ideological field. A detailed description of 
A.G. Dugin's concept is given. as well as a brief summary of the 
ideology of the “Russian world”. 

Keywords: ideology; conservatism; the ideas of A.G. Dugin; 
archeomodern; the fourth political theory; the Russian world. 

Для цитирования: Пущаев Ю.В. Идеологический ландшафт совре-
менной России: состояние и проблемы. Часть I (Обзор) // Социальные и 
гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: 
Философия. – 2024. – № 4. – С. 119–134. – DOI: 10.31249/rphil/2024.04.13 

Современное российское идеологическое поле, на котором 
сегодня действуют основные акторы и авторы (те, у кого есть свой 
«образ России» и своя идеологическая программа), в предвари-
тельном порядке условно можно поделить на следующие сегмен-
ты, или зоны: консервативный (в том числе консерваторы от 
РПЦ), левый, либеральный (от умеренных и системных до ради-
калов), сегмент русских националистов, евразийцы. 

Следует при этом сразу оговориться, что такое разделение в 
достаточной степени условно. Границы между этими зонами или 
сегментами нечеткие, одни и те же действующие лица могут одно-
временно относиться сразу к нескольким лагерям сразу (скажем, 
левые евразийцы, либеральные националисты, левые консервато-
ры, правые консерваторы и т.д). Кроме того, в современном идео-
логическом поле присутствуют и такие концепции и акторы, кото-
рые занимают достаточно неопределенную, промежуточную 
позицию, и кого, строго говоря, нельзя в полной мере отнести к 
тому или иному лагерю. 

Нужно также отметить такую стилистическую черту сего-
дняшнего российского идеологического поля, как своего рода ги-
бридность многих идеологических высказываний. Они нередко не 
обладают признаками четкой жанровой определенности, как 
сформулированные на политическом языке как таковом и имею-
щие строго определенный идеологический и логический смысл. 



Идеологический ландшафт современной России:  
состояние и проблемы. Часть I 

 121 

Часто это нечто между литературой и историческими разыскания-
ми, публицистикой и рассуждениями по поводу публичных споров 
за / против каких-то актуальных общественных и социально-эко-
номических проблем. В числе последних могут быть феминизм, 
споры о семье и так называемом гендере, об истории, ювенальной 
юстиции, пенсионной реформе и т.д. Порой это нечто между кар-
тинкой, видеорядом и собственно языковыми высказываниями. 

Другая черта современного идеологического поля России – 
это его в значительной степени медийный характер, который вы-
мывает смыслы, делает высказывания содержательно полыми или 
противоречивыми, что становится ясно, если подвергнуть их непо-
верхностному, аналитическому рассмотрению. Их акторы больше 
рассчитывают на риторический эффект, навязчивую рекламную 
самопрезентацию и шоу. В эпоху постмодернизма, в которой мы в 
России тоже находимся, пусть и в меньшей степени, чем Западный 
мир, философия и идеология, социальные концепции подаются в 
виде шоу. Важнее твой медийный образ и реакция на него, репута-
ция на псевдоинтеллектуальном медийном рынке, нежели соб-
ственно высказываемое идеологическое и политическое содержа-
ние. Эмоциональная поддержка публики, не имеющей 
специальной подготовки и знаний, выносит шоумена-идеолога на 
гребень медийного успеха. Тем не менее надо понимать, что нель-
зя выстроить прочное здание на песке, и рано или поздно сам ход 
времени, течение истории и ее кризисы низвергнут былые шумные 
и «успешные» концепции, взвесят их и найдут легкими, и отправят 
в забвение. 

Консервативный сегмент российского идеологического поля 

Прежде чем перейти к анализу конкретных концепций и 
направлений в сегодняшнем российском консервативном сегмен-
те, выскажем следующие предварительные замечания. 

Консерватизм в целом в наименьшей степени идеологичен 
по сравнению с коммунизмом, либерализмом, социализмом, анар-
хизмом и другими идеологиями. Он не представляет собой свод 
абстрактных правил общественной жизни, выведенных из какого-
то одного начала. Консерватизм также наименее проективен. Его 
приверженцы наиболее скупы на выдачу конкретных идеологиче-



Пущаев Ю.В. 

 122 

ских рецептов и схем. Они элементарно меньше конструируют и 
поэтому могут показаться идейно бедными по сравнению с либе-
ралами и социалистами. Но в каком-то смысле это скорее сопро-
тивление наличной, живой и органичной общественной действи-
тельности попыткам ее переустроения на рациональной основе. 
Соответствуя сложившимся традициям, консерватизм не поддается 
обобщению и «интернационалу» в политической практике. У каж-
дого народа он поэтому свой: у русских свой, у турок свой, у аме-
риканцев свой, у латиноамериканцев свой и т.д. Это скользящая 
сущность как в пространстве, так и во времени. В целом это почти 
не поддающаяся обобщающей систематизации совокупность тео-
рий и практик, направленных против принципов Великой Фран-
цузской революции и 1789 г. То есть: исходно это прежде всего 
реакционное антибуржуазное явление. 

Кроме того, нужно понимать, что у нас сегодня русский 
(российский) консерватизм после двух радикальных революций 
XX в. (1917 и 1991–1993 гг.) был в разгромленном состоянии, что 
соответствует общественной динамике на радикальные перемены. 
Только сейчас происходит начавшееся в «нулевые» медленное его 
становление и возвращение к жизни и влиянию в обществе. 

На этом фоне возникла, например, такая причудливая кон-
цепция, как совокупность идей А.Г. Дугина, во многом мимикри-
рующая под русский консерватизм, но по сути не имеющая к нему 
в отношения. 

Концепция А.Г. Дугина 

В российском медийном поле и в соцсетях, а также в запад-
ных экспертных кругах в качестве сегодняшнего российского фи-
лософа и мыслителя № 1 нередко фигурирует А.Г. Дугин. И прав-
да, продуктивность, напористость и риторическая эффектность 
этого автора сегодня вне конкуренции. Но оправдано ли такое 
представление о нем как о современном серьезном русском мыс-
лителе и о действительно крупном философе? 

Беда в том, что об Александре Дугине много говорят, но его 
мало читают. Я имею в виду не его патриотическую публицистику 
и сетевые политические высказывания ad hoc, а его собственно 
теоретические труды. Они содержат преимущественно его фило-



Идеологический ландшафт современной России:  
состояние и проблемы. Часть I 

 123 

софию эзотерического интегрального традиционализма, и они ба-
зируются на идеях европейской консервативной революции 
(К. Шмитт, Э. Юнгер, Ю. Эвола и др.). Еще в 1994 г. вышла книга 
Дугина «Консервативная революция», где он излагает свое пони-
мание этого движения, а также высказывает на этой основе уже 
свои идеи применительно к России и миру начала 1990-х. 

И первое (интегральный традиционализм), и второе (консер-
вативная революция) не имеет к русской традиции и к истории 
русской мысли практически никакого отношения. Более того, обе 
эти доктрины в важных пунктах с ними решительно расходятся, 
если учесть заметную нехристианскую и даже антихристианскую 
направленность идей, высказанных главными деятелями и автора-
ми обоих учений1. 

Оккультно-эзотерическое направление интегрального тра-
диционализма связано с именами Р. Генона, Ю. Эволы, многих 
других, в том числе нацистского этнолога и мистика, первого ру-
ководителя «Аненербе»2 Германа Вирта. Дугин опирается на уче-
ние Вирта о гиперборейской расе и Севере и изобильно ссылается 
на Вирта и его оккультные идеи в одной из своих основополагаю-
щих книг «Философия традиционализма» (2002). В целом тради-
ционализм как идейное направление, подвергая радикальной кри-
тике современный мир, противопоставляет ему мир Традиции, 
существовавший когда-то в глубине веков, но теперь открытый 
лишь избранным «революционерам духа и действия». Великая 
традиция якобы некогда существовала как нечто единое и целое, 
но потом была утрачена, и теперь она лишь проявляется в самых 
разных религиозных традициях. Традиционалист равным образом 
готов рассматривать христианство, даосизм, буддизм, древне-

 
1 Например, Юлиус Эвола, любимейший мыслитель и автор А.Г. Дугина, 

принадлежавший, кстати, сразу обеим традициям, в своем творчестве решительно 
противостоял христианству. Или – см. характеристику хрестоматийной книги 
А. Молера «Консервативная революция в Германии 1918–1932 гг.» из Предисло-
вия переводчика к ней: «Кроме этого Молер исходил из “несовместимости хри-
стианства и Консервативной революции”» [1, с. 8]. 

2 Аненербе – организация, существовавшая в 1935–1945 гг., созданная для 
изучения традиций, истории и наследия нордической расы с целью оккультно-
идеологического обеспечения государственного аппарата нацистской Германии. 
Была тесно связана с СС и Г. Гиммлером. 



Пущаев Ю.В. 

124 

кельтские религии и т.д, и т.п., поскольку во всех них проглядыва-
ет одна и та же архаическая великая Традиция, логику и символо-
логию которой традиционалист-духовидец и стремится выявить. 
Традиционалисты опираются на эзотерику, для них сакральное 
знание – лишь для немногих избранных в современном мире. 

Дугин, который считается видным авторитетом в геополити-
ке, очень много взял из западной геополитики у таких авторов, как 
Маккиндер, Хаусхофер и др. Парадоксальным образом преимуще-
ственно на этих именах он и базирует свое неоевразийство. В его 
работах, впрочем, можно встретить и имена Н.С. Трубецкого и 
П.Н. Савицкого, но эпизодично, ссылки на них и их идеи носят 
фрагментарный характер. Концептуальная основа его евразийства – 
геополитика не собственно евразийская, но западная, с ее поняти-
ем Хартленда, оппозицией цивилизаций Суши и Моря и т.д. Как 
отмечает один из сегодняшних ведущих евразийствоведов Рустем 
Вахитов, Дугин характерным образом «не интересуется историей 
“российских азиатов” (в отличие от евразийцев – Трубецкого, Са-
вицкого, Вернадского). Он даже ни одного восточного языка не 
знает (согласно Википедии, он владеет английским, немецким, 
французским, испанским, итальянским, португальским языками – 
т.е. сплошь европейскими!). Дугин, действительно, скорее запад-
ник»1. 

Для Дугина в последние годы самым главным основопола-
гающим автором вдруг стал Мартин Хайдеггер. Раньше, в начале 
нулевых, Дугин выше всех превозносил, пожалуй, Рене Генона: 
«Рене Генон является самым правильным, самым умным и самым 
главным человеком XX в. Умней, глубже, яснее, абсолютнее Ге-
нона не было и, наверное, не могло быть <…> Как бы то ни было, 
Рене Генон совершенно не вписывается в наше время. Он, как ска-
зал Мишель Вальсан, “самое крупное интеллектуальное чудо со 
времен Средневековья”» [2, с. 21, 27]. 

Но теперь экзальтированно и в самых превосходных тонах 
Дугин характеризует и Хайдеггера. Он по «Дугину-хайдегги-
рианцу» «не просто великий философ, наравне с другими велики-
ми, но величайший из них, занимающий место последнего проро-

1 Вахитов Р.Р. Тг-канал «Красная Евразия». – URL: https://t.me/redeurasia/ 
1095 

https://t.me/redeurasia/1095
https://t.me/redeurasia/1095


Идеологический ландшафт современной России: 
состояние и проблемы. Часть I 

125 

ка, завершающий развертывание первого этапа философии (от 
Анаксимандра до Ницше) и служащий переходом, мостом к новой 
философии» [3, с. 11]. Одна из книг Дугина многозначительно 
называется «Мартин Хайдеггер. Последний бог» [4]. Хайдеггер 
для Дугина «фигура эсхатологическая, финальный толкователь и 
изъяснитель самых глубоких и загадочных тем мировой филосо-
фии и создатель радикально нового мышления. В этом случае он 
может рассматриваться как фигура религиозного пантеона, как 
“посланник самого бытия”, провозвестник и подготовитель вели-
чайшего события, в котором завершится старая история европей-
ского мира и начнется новая, никогда доселе не бывшая» [3, с. 11–
12]. 

Но к собственно русской философии, к истории и традициям 
отечественной мысли Дугин относится и всегда относился свысока 
и пренебрежительно. Более того, как он прямо утверждает и дока-
зывает в своих книгах, русской философии еще нет. Есть только в 
лучшем случае, как он великодушно признает (вот спасибо ему за 
это, прямо от души!), лишь «фрагменты, намеки и намерения» для 
ее создания. 

Вот как он видит историю русской философии, ее, так ска-
зать, результаты: 

«Механическая совокупность всех их усилий философией в 
полном смысле называться не может – ни в качественном, ни в 
количественном измерениях. Иными словами, мы имеем русских 
философов, но не имеем русской философии» [5, с. 31]. 

По Дугину, все же есть русские философы, но прилагатель-
ное «русский» применительно к тому или иному философу будет 
означать только происхождение его личности, а не участие в явле-
нии «русская философия», потому что … явления такого еще и 
нет: «В этом смысле все вышеперечисленные авторы и еще целый 
ряд других вполне и без всякой натяжки могут именоваться “рус-
скими философами”: это русские, которые философствовали. Все 
верно. При этом плоды их философствования не вылились в со-
здание русской философии» [там же]. Русскую философию после 
«вывоза мусора» (он так и говорит!) еще только предстоит создать – 
с опорой на Хайдеггера и при непосредственном главном и реша-
ющем участии самого А.Г. Дугина, надо полагать. 



Пущаев Ю.В. 

 126 

Про всемирно признанных (по недоразумению, конечно!) 
русских философов Дугин легко отпускает, например, такие, с 
позволения сказать, высказывания: «Не очень яркий русский фи-
лософ Николай Бердяев считал, что…» [6, с. 51]. 

Так сказать, яркий русский философ – о не очень ярком… 
Или еще одно его развернутое высказывание о русской фи-

лософии и русских философах в привычном для Дугина уничижи-
тельном и одновременно сумбурно-экзальтированном стиле и 
тоне: «Соловьев видит Софию, которая приходит к нему в виде 
прекрасной женщины, космист Федоров воскрешает мертвых и 
пытается управлять атмосферными явлениями. Не философия, а 
настоящий слабо систематизированный бред. Мыслеподражание. 
Так философствуют коты. Этот бред самоутверждается и развер-
тывается в форме видений наяву, ощущений, испытаний плоти, 
абстиненции (те же философы-девственники – Соловьев, Федоров) 
или наоборот – дикой пьяни, разгула и разврата, как у других фи-
лософов Серебряного века (Мережковский, Розанов, Бердяев)» [5, 
с. 31]. 

По поводу Дугина и оценки его воззрений в целом надо за-
метить, что уже достаточно давно Аркадий Малер написал содер-
жательную статью о дугинских идеях под выразительным назва-
нием «Не консервативная, не православная, не философия»1. 
Действительно, если не брать в расчет уверения Дугина в соб-
ственной ортодоксальности и консервативности, его взгляды на 
самом деле далеки и от Православия, и от собственно консерва-
тивной традиции. Неслучайно в справочнике Миссионерского от-
дела Русской православной церкви «Новые религиозные идеи де-
структивного и оккультного характера» под пунктом 4.9. идет 
Учение Александра Дугина. Там утверждается и доказывается, что 
«в ряду неоязыческих учений взгляды Александра Дугина зани-
мают особое место <…> Религиозные доктрины Дугина являют 
собой компиляцию западных (протестантских) и восточных (ин-
дуистских) вероучений. Они не имеют под собой никакой право-
славной духовной основы и не могут считаться цельным вероуче-

 
1 Малер А.М. Не консервативная, не православная, не философия // Ин-

теллектуальный Клуб «Катехон». – URL: http://katehon.ru/ne-konservativnaya-ne-
pravoslavnaya-ne-filosofiya/?ysclid=lxpbajy6v7351658907 

http://katehon.ru/ne-konservativnaya-ne-pravoslavnaya-ne-filosofiya/?ysclid=lxpbajy6v7351658907
http://katehon.ru/ne-konservativnaya-ne-pravoslavnaya-ne-filosofiya/?ysclid=lxpbajy6v7351658907


Идеологический ландшафт современной России:  
состояние и проблемы. Часть I 

 127 

нием в том смысле, какой вкладывается в это понятие учеными – 
богословами и философами» [7, с. 164]. 

Действительно, если брать духовные основы дугинских воз-
зрений, для них характерны: 

– онтологический манифестационизм (когда мир не творится 
из ничего, а на неоплатонический манер как бы вытекает из Боже-
ственной Первоосновы и на всех ступенях исхождения несет на 
себе ее отпечаток); 

– резкая полемика Дугина со «строгим креационизмом» 
(творение мира из ничего), который он приписывает иудаизму. 
Этот «строгий креационизм», по Дугину, противостоит подлинной 
Традиции, ее манифестационизму и имманентизму, и именно он в 
конечном счете ответственен за духовную деградацию Нового и 
Новейшего времени – мира модерна и постмодерна; 

– принцип холизма или целостности (= интегральная Тради-
ция), в рамках которого речь идет «не о жестком этическом проти-
вопоставлении “добра” и “зла”, “хорошего” и “плохого”, но о не-
коем взаимодополняющем комплексе элементов, которые едва ли 
уместно жестко противопоставить» [2, с. 199]. 

По Дугину-теоретику, в метафизике нет абсолютно белого и 
абсолютно черного, абсолютного добра и абсолютного зла. Даже 
дьявол или сатана, по Дугину, в рамках холистского языка Тради-
ции не совсем противостоит Богу, как это представляется религии 
на поверхности. В Традиции «отношение к этому персонажу мо-
жет быть очень разным, неоднозначным», говорит он. Религия, по 
Дугину, как феномен вторична в сравнении с Традицией, это усе-
ченная сакральность. А в сакральности полноценной, гиперборей-
ской сатана является необходимым элементом холистского ансам-
бля, его существование оправдано и необходимо. Ведь мир 
Традиции построен на метаморфозах, здесь все постоянно и игро-
вым образом переходит друг в друга и меняется местами, и здесь 
нет однозначных противоположностей. Более того, между Богом и 
сатаной постулируется тайная симпатия. 

Но чем обусловлена слава Дугина как якобы консервативно-
го философа, а также политического деятеля и ритора? Сегодня в 
обществе есть явный запрос на консервативное осмысление, на 
консервативный подход, но образованное и, в частности, академи-
ческое сообщество этому не соответствует. В нем по-прежнему 



Пущаев Ю.В. 

 128 

слишком сильны либо либеральные настроения, либо аполитич-
ность. На этом фоне Дугин и занимает чужое место. Почему так 
сложилось? 

Предположу, что это следствие исторических и идейно-по-
литических судеб России в XX в. Исторический русский консерва-
тизм потерпел сокрушительное поражение в эпоху двух русских 
революций начала XX в. В советское время слова «консерватив-
ный» и «консерватизм» были клеймом и ругательством. В то же 
время тогда стал возникать подспудный своего рода советский 
консерватизм, так себя, конечно, не называвший. Консервативные 
и околоконсервативные тенденции усеченного и превращенного 
свойства начали образовываться в советское время, но как полно-
ценный феномен советский консерватизм очевидно не сложился [8]. 

На момент перестройки и в результате краха СССР имевши-
еся и только начавшие оформляться консервативные тенденции и 
идеи, весь слабый и внутри себя противоречивый отечественный 
консервативный лагерь потерпел второе за XX в. поражение. Со-
временная консервативная политическая практика во многом вы-
зревала естественно и сама собой, пробиваясь силой самих вещей, 
полубессознательно, как трава сквозь асфальт. 

В подобных условиях, когда над историческим русским (и 
межеумочным советским) консерватизмом дважды была одержана 
сокрушительная победа, как раз во время второго краха, в 1980–
1990-е годы, почти на «голом месте», в каком-то смысле было 
неизбежным обращение части интеллектуальной элиты к разного 
рода эрзац-заменителям консерватизма с точки зрения русской 
традиции. Таковыми, в частности, являются немецкая консерва-
тивная революция и геноновский интегральный традиционализм. 

В силу этого выскажем такой тезис: феномен Дугина и его 
идей – это порождение русской Смуты 1980–1990-х годов, а 
также идейно-политической слабости тогдашних консерва-
тивно-патриотических сил (несмотря на личное мужество их 
представителей и защитников). Та смута (еще, между прочим, не 
закончившаяся) и порождала разного рода смутные и мутные ду-
ховные искания. 

«Анти»-консерватизм (его эрзац-подмена) Дугина заключа-
ется в том, что в его отношении к наличному русскому (россий-



Идеологический ландшафт современной России:  
состояние и проблемы. Часть I 

 129 

скому) обществу и русской истории есть те же очевидные призна-
ки нигилизма и пренебрежения. 

В качестве новой идеологии, пришедшей на смену трем ве-
дущим идеологиям XX в. (либерализм, коммунизм, фашизм) Ду-
гин провозгласил так называемую «четвертую политическую тео-
рию». Что же она такое? 

Апологеты Дугина про нее говорят как про что-то великое и 
революционное, свежее слово политической мысли. Словосочета-
ние «Четвёртая политическая теория», 4 ПТ – это, так сказать, уже 
своего рода раскрученный бренд, медийно-интеллектуальная тор-
говая марка. 

Однако, по сути, это никакая не теория в собственном смыс-
ле слова, а, скорее лишь проект, заявка на таковую, которая в СМИ 
подается как нечто уже осуществленное и полноценное. Однако на 
самом деле это не так: «Четвертая политическая теория мыслится 
альтернативой Постлиберализму, но не как одна идейная установ-
ка в отношении другой идейной установки, а как идея, противопо-
ставляемая материи; как возможное, вступающее в конфликт с 
действительным; как еще не существующее, предпринимающее 
атаку на уже существующее» [9, с. 15]. 

Сформулировано, конечно, изящно: четвертая политическая 
теория противопоставляется своим соперникам как идея материи. 
Но суть от риторических красот не меняется: Дугин сам же и гово-
рит, что ее еще только предстоит разработать, и пока даже неиз-
вестно, как будет развертываться процесс выработки этой теории. 

Кроме этой заявки Дугин под этой вывеской в качестве свое-
го рода пролегомен к будущей великой теории излагает стандарт-
ный набор своих идей из радикальной критики либерализма, тре-
бований многополярного мира и своего понимания евразийства. 
Также он говорит, что «четвертая политическая теория» – это то, 
чем могли бы стать, но не стали идеи немецких консервативных 
революционеров (им помешала третья теория, фашизм) с одной 
стороны, и русских евразийцев – с другой. 

Получается, что громкая марка и вывеска «четвертой поли-
тической теории», по сути, ничего под собой не скрывает. Она су-
ществует лишь как заявка, а также как в лучшем случае совокуп-
ность несистематизированных и не связанных друг с другом 
набросков, которые возникали совершенно раздельно. Но ведь в 



Пущаев Ю.В. 

 130 

любой теории ее сторонники признают одни и те же авторитеты, 
одни и те же исходные положения, у них один и тот же концепту-
альный аппарат и теоретический язык. 

Отсюда легко видеть всю нескромность и даже нелепость 
того, что общепризнанным идеологиям XX в., пусть предельно 
широким и внутри себя делящимся на разные направления, но все 
же вполне определенным в своих исходных положениях и главных 
авторитетах, сопоставлять виртуальную сущность, да еще провоз-
глашать, что она идет им на смену. 

Дугин на словах борется с постмодернизмом, представляет 
себя как сторонника традиционных ценностей, но это ведь насто-
ящий постмодернизм, когда имя создает виртуальную сущность, а 
не присваивается сущности, уже существующей. 

Если ж брать его социологию, то основная идейная социоло-
гическая схема Дугина в упрощенном виде также позаимствована 
у европейских традиционалистов. В истории, по Дугину, всего бы-
ло три типа обществ: 

1. Общества типа премодерн, т.е. традиционные общества, 
существовавшие до Великой французской революции 1789 г., 
установления господства капитализма и буржуазно-либеральных 
порядков. 

2. Общества модерна – общества, претерпевшие модерниза-
цию в XIX–XX вв. Они заменяли традиционные органичные кол-
лективные общественные институты и отношения социальными 
установлениями, основанными на индивидуализме, типом обществ 
как механической совокупности самодовлеющих индивидов-атомов. 

3. Современные европейские общества эпохи постмодерна, 
которые доводят принципы модерна до логического конца. 

Накладывая эту схему на современное российское общество, 
Дугин характеризует его как археомодерн, т.е. как переплетение 
черт традиционного и модернового общества, при этом переплете-
ние неорганичное и крайне неестественное. В качестве главной 
характеристики российского археомодерна Дугин использует, ни 
больше ни меньше, как образ свалки, а его самой репрезентатив-
ной фигурой называет Смердякова… 

Таким образом, для Дугина современное российское обще-
ство – это наложение друг на друга премодерна и модерна, нало-
жение неорганичное, неестественное, которое себя не опознает и 



Идеологический ландшафт современной России:  
состояние и проблемы. Часть I 

 131 

не осознает. Это миры традиции и модерновой цивилизации, где 
последняя накладывается сверху на архаическое народное содер-
жание и пытается его подчинить, переработать полностью, изме-
нить, уничтожить, но это у него не получается, и они сосуществу-
ют друг с другом: «Такая “модернизация” является экзогенной, а 
не эндогенной, и не трансформирует глубинную структуру под-
вергающегося модернизации традиционного общества, а лишь ис-
кажает ее. При этом внутренняя структура в основном сохраняется 
в архаическом, “начальном” (“arkhe” – “начало”) состоянии, что 
порождает редубляцию социальной культуры и “двойную герме-
невтику”. Модернизированные пласты общества (элиты) мыслят 
себя в одном мире, в одном качестве, в одном социальном време-
ни, а массы остаются архаическими и интерпретируют социальные 
факты в оптике прежних традиционных преставлений. О. Шпен-
глер называл это явление “псевдоморфозом”» [3, с. 48]. 

По Дугину, в российском обществе археомодерна «домини-
рует принцип социальной лжи – и элиты, и массы систематически 
лгут себе и другим о своей природе, но не потому, что знают исти-
ну, но скрывают ее, а потому, что не знают этой истины и скрыва-
ют свое незнание» [там же]. 

Что тут следует отметить? Каковы очевидно слабые места 
изложенной концепции археомодерна? 

1. Приписывание модернистского сознания и модерных цен-
ностей только элите, в то время как народ якобы ими не затронут. 
В то время как более или менее очевидно, что модерновыми цен-
ностями в той или иной степени пронизана не только элита и даже 
не только жители крупных городов. 

Также, поскольку по Дугину народное «архе» якобы пребы-
вает в глубинах коллективного бессознательного и молчит, это 
предоставляет только ему, умеющему его толковать на психоана-
литический манер, произвольное право говорить от его имени. 

Для этих идей характерно грубое идеологическое игнориро-
вание той реальности, что «глубинный народ» в России не являет-
ся безусловным носителем традиционных ценностей, достаточно 
посмотреть на уровень рождаемости в стране и количество детей в 
семье, статистику разводов и абортов. 

2. Очень грубое и крайне упрощенное деление всех обществ 
в истории человечества на три типа: общества премодерна, обще-



Пущаев Ю.В. 

 132 

ства модерна и общества эпохи постмодерна. В «темной ночи» 
термина «премодерн» тонут все типы и различия разного рода тра-
диционных обществ, между тем как на основе этого предельно 
упрощенного деления Дугиным выдаются решительные политиче-
ские рекомендации и рецепты. 

3. Поскольку Дугин толкует российский археомодерн как 
«свалку», нечто предельно неорганичное и неестественное, это 
позволяет ему не прослеживать ни историческую эволюцию рос-
сийского общества, ни логику его современного состояния. Как 
российское общество исторически складывалось, по каким принци-
пам оно сейчас функционирует? Зачем все это выяснять и исследо-
вать, если это свалка? Свалку и весь мусор надо просто смести, и на 
ее месте воздвигнуть прекрасное здание традиционализма. Надо 
себя вести, говорит Дугин, как консервативные революционеры. 

Это странным образом сочетается с обоготворением Дуги-
ным русского народа. Но народ, как он предстает в его построени-
ях, вне своей культуры и того, что она выразила – это великий 
немой. А иначе можно, прячась за его имя, приписывать ему что 
угодно от своего. 

К этому также добавляются такие особенности стиля и ма-
неры мышления и изложения Дугина, как эпатажность и экзальти-
рованность многих его высказываний. Слишком часто его идеи 
воспаряют в области где-то между квазипоэтической пафосностью 
и жестом постмодернистской провокации, а иногда дело доходит 
до почти интеллектуального хулиганства. 

Дугин во многом – шоумен от философии и идеологии. Од-
нако нельзя не отметить неслучайность его успеха, то, что он от-
вечает на определенные запросы общества. Он, возможно, един-
ственный, кто на философском (или квазифилософском) уровне 
смело, прямо и выразительно (умеет же!) говорит о противостоя-
нии России и Запада. С 2014 г. говорил о неизбежности жесткого 
столкновения Запада и России на территории Украины, войны, и 
обосновывал ее неизбежность с помощью своих схем. Конечно, 
упрощенных и интеллектуально недостаточных, но, тем не менее, 
тут он оказался прав. 

Однако его экзальтированный и романтический способ 
мышления определяет то, что вокруг Дугина сплачивается в ос-



Идеологический ландшафт современной России:  
состояние и проблемы. Часть I 

 133 

новном молодежь, и при этом дугинцев характеризует весьма сек-
тантский образ мыслей и способа полемики, поведения в целом. 

Идеологема «русского мира» 

Широкое распространение с 1990-х годов получило понятие 
Русского мира. Русский мир стал пониматься практически как си-
ноним русской цивилизации. Он, как правило, использовался, что-
бы объединить под своей «шапкой» по всему миру русский народ 
сегодня пребывающий в значительной степени в раздроблении на 
территории бывших советских республик за пределами РФ, и его 
культуру. 

Однако чрезвычайная успешность этого термина, то, что он 
устойчиво вошел в политическую лексику вплоть до высших лиц 
государства, странным образом коррелирует с неопределенностью 
этого понятия. Он неопределенен, как неопределенен сам термин 
«мир». Мир – это все и одновременно ничто. Например, непонят-
но, какое именно объединение «под зонтиком» этого термина име-
ется в виду: цивилизационное, геополитическое, политическое или 
только культурное? 

Тут важно знать, что этот термин был введен в 1990-е годы в 
политический и идеологический оборот так называемыми «мето-
дологами» во главе с философом П.Г. Щедровицким. Его преиму-
щество они усматривали в том важном новшестве, что он описы-
вает социальные связи, их сохранность и действенность на 
горизонтальном уровне, в духе демократии и либерализма. Этого, 
дескать, требует наступившее время, поскольку вертикальное из-
мерение, каким раньше строилась русская (российская) цивилиза-
ция, ушло в прошлое. То есть: получается, по сути, мотивом для 
введения этого понятия была попытка смена цивилизационной мат-
рицы. 

Не в пользу этого термина-понятия говорит и то, что, как 
показывает историческая практика, нигде русские не способны 
жить и выживать как диаспора за пределами российского государ-
ства. Там следует их быстрое раздробление и либо ассимиляция, 
либо возвращение на историческую Родину. Так же и украинская 
история показывает, что для сохранения цивилизационной, куль-



Пущаев Ю.В. 

 134 

турной и этнической идентичности русских критически необходи-
мо содействие и вмешательство Российского государства. 

Насколько этот термин будет использоваться в будущем, по-
кажет время. Возможно, в ситуации вновь образовавшегося «же-
лезного занавеса», геополитического раскола и «отмены русской 
культуры» «Русский мир» как совокупность горизонтальных свя-
зей уходит в прошлое или как минимум отступает в тень. Он был 
чрезвычайно удачен в переходное в цивилизационном смысле 
время для удержания идентичности соответствующими той эпохе 
концептами, однако сегодня, когда Россия возвращается к своим 
цивилизационным корням (что подразумевает образ вертикали, а 
не горизонтали), он перестает быть удачным. 

Список литературы 

1. Молер А. Консервативная революция в Германии 1918–1932 гг. – Москва: 
Тотенбург, 2017. – 312 с. 

2. Дугин А.Г. Философия традиционализма. – Москва: Арктогея-Центр, 2002. – 
622 c. 

3. Дугин А.Г. Мартин Хайдеггер. Философия другого начала. – Москва: Акаде-
мический проспект, 2021. – 268 c. 

4. Дугин А.Г. Мартин Хайдеггер. Последний бог. – Москва: Академический 
проект, 2014. – 846 c. 

5. Дугин. А.Г. Археомодерн. – Москва: Академический проект, 2022. – 255 c. 
6. Дугин А.Г. Юлиус Эвола. Политический традиционализм. – Санкт-Петербург: 

Владимир Даль, 2023. – 350 c. 
7. Новые религиозные идеи деструктивного и оккультного характера / Миссио-

нерский отдел Московского Патриархата Русской православной церкви. Ин-
формационно-аналитический вестник. – Белгород, 2002. – 144 c. 

8. Пущаев Ю.В. Природа и типология разных видов советского консерватизма // 
Ортодоксия. – 2022. – № 4. – С. 25–51. 

9. Дугин А.Г. Четвёртая политическая теория. – Санкт-Петербург: Амфора, 
2009. – 351 с. 

Продолжение следует 
 



Рец. на кн.: Дугин А.Г. Теория многополярного мира. Плюриверсум 

 135 

УДК 316 (075.8)                                   DOI: 10.31249/rphil/2024.04.14 

МИХЕЛЬ Д.В.* ТЕОРИЯ МНОГОПОЛЯРНОСТИ. Рец. на кн.: 
ДУГИН А.Г. ТЕОРИЯ МНОГОПОЛЯРНОГО МИРА. ПЛЮ-
РИВЕРСУМ  

Аннотация. В очередной книге А.Г. Дугина излагается его 
оригинальная Теория Многополярного Мира, которая позициони-
руется им как философская альтернатива существующим запад-
ным концепциям в области теории и методологии международных 
отношений. Поскольку в большинстве своем они были созданы 
англосаксонскими философами и теоретиками в области геополи-
тики, то Дугин интерпретирует их как глобалистские и морские, а 
собственную теорию определяет как евразийскую и континенталь-
ную. Данная теория предоставляет такой образ будущего, в кото-
ром вместо торжествующей однополярности американской геге-
монии и вытекающей из нее бесполярности будет установлен 
многополярный миропорядок, более привлекательный для челове-
чества. 

Ключевые слова: Теория Многополярного Мира; однополяр-
ный момент; будущий мир; цивилизации; евразийский постмо-
дерн; многополярность; А.Г. Дугин. 
MIKHEL D.V. THEORY OF THE MULTIPOLARITY. BOOK 
REVIEW: DUGIN A.G. MULTIPOLAR WORLD THEORY. THE 
PLURIVERSE 

Abstract. Alexander Dugin's next book outlines his original 
Theory of Multipolar World, which he positions as a philosophical 
alternative to existing Western developments in the theory and 

 
* Михель Дмитрий Викторович – доктор философских наук, профессор, 

ведущий научный сотрудник отдела Азии и Африки ИНИОН РАН. 



Михель Д.В. 

 136 

methodology of international relations. Since most of them were 
created by Anglo-Saxon philosophers and theorists in the field of 
geopolitics, Dugin interprets them as globalist and maritime, and 
defines his own theory as Eurasian and continental. This theory 
provides an image of the future in which a multipolar world order, more 
attractive to humanity, is established instead of the triumphant 
unipolarity of American hegemony and the resulting impolarity. 

Keywords: multipolar world theory; unipolar moment; future 
world; civilizations; Eurasian postmodernity; multipolarity; 
A.G. Dugin. 

Для цитирования: Михель Д.В. Теория многополярности. – Рец. на 
кн.: Дугин А.Г. Теория многополярного мира. Плюриверсум // Социаль-
ные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Се-
рия 3: Философия. – 2024. – № 4. – С. 135–143. – Рец. на кн.: Дугин А.Г. 
Теория многополярного мира. Плюриверсум. – Москва: Издательство 
АСТ, 2023. – 288 с. – DOI: 10.31249/rphil/2024.04.14 

 
Александр Гельевич Дугин – наверное, один из самых читае-

мых сегодня современных философов в России. Одна за другой его 
книги по философии, социологии, геополитике выходят в различ-
ных издательствах, как у нас в стране, так и за рубежом. В 2024 г. 
был опубликован целый ряд его работ, среди которых особого 
внимания заслуживает «Теория Многополярного Мира. Плю-
риверсум». Формально, она имеет статус учебного пособия, но по 
внешнему виду и содержанию это, безусловно, полноценное науч-
ное исследование. В этой работе Дугин в свойственной ему манере 
пытается соединить уже озвученные им в прошлом философские 
идеи и выводы с наблюдениями, относящимися к сфере геополи-
тики и теории международных отношений. Книга была подписана 
к печати в феврале 2024 г. и производит впечатление интеллекту-
ального отклика на события самого последнего периода нашей но-
вейшей истории. Отметим сразу, что с формальной точки зрения 
работа не лишена недостатков, которые, впрочем, следует списать 
также на спешку, с которой скорее всего работали редакторы и 
корректоры. Например, в книге дважды присутствует одна и та же 
глава «“Политейя” в Теории Многополярного мира» (с. 41–47, 
169–175), а также имеется немало опечаток. Но, на наш взгляд, эти 



Рец. на кн.: Дугин А.Г. Теория многополярного мира. Плюриверсум 

 137 

огрехи ни в коем случае не снижают ценности самого издания. Для 
тех, кто желает понять, на каком этапе сегодня находится мысль 
автора «Четвертой политической теории»1 и других флагманских 
работ, необходимо читать именно эту книгу. Рискнем предполо-
жить, что именно в «Плюриверсуме» Дугин высказывает не только 
свои самые свежие мысли, но дает превосходный набросок нашего 
возможного будущего. 

Структура «Плюриверсума» включает в себя три части. 
В первой из них автор утверждает, что нынешнее положение дел в 
мире ни в коем случае не следует характеризовать как переход от 
«однополярного мира» к «многополярному миру». Во-первых, ни-
какого «однополярного мира» как такового нет и не было. Был, 
согласно Ч. Краутхаммеру, «однополярный момент», который 
наступил после распада СССР и разрушения «двухполюсного ми-
роустройства» и который не мог быть по историческим меркам 
долгим. Во-вторых, за «многополярный мир» еще предстоит побо-
роться, причем не только на поле боя, но и на интеллектуальном 
фронте, где, по мысли Дугина, господствуют теории, не располо-
женные к приходу многополярности. Продолжающийся «однопо-
лярный момент» обладает огромной инерцией, и преодолеть ее 
будет сложно. Потому, что главным бенефициаром «однополярно-
сти» является Запад во главе с США, и на сегодняшний день Запад 
по-прежнему остается сильнейшей геополитической силой в мире, 
с которой не способна, увы, совладать никакая другая – Россия 
(Евразия), Китай, Индия, исламский мир и др. Не способны по-
одиночке, но вместе у них есть для этого шанс. 

Как долго может длиться «однополярный момент»? Соглас-
но выводам Дугина, эта эпоха всемирной истории человечества 
может оказаться недолгой. И не только потому, что, собравшись 
все вместе, страны так называемой «многополярной коалиции» 
(БРИКС, ШОС, Евразийский Союз) смогут покончить с гегемони-
ей США и Запада в целом. Но и в противоположном случае – если 
Запад сможет сохранить свою гегемонию, покончив со всеми ан-
тигегемонистскими стремлениями России, Китая, Индии и прочих 
своих оппонентов. В этом случае торжество Запада не будет побе-

 
1 Дугин А.Г. Четвертый Путь. Введение в Четвертую Политическую Тео-

рию. – 3-е изд. – Москва: Академические проект, 2024. – 683 с. 



Михель Д.В. 

 138 

дой «однополярности», но приведет к неизбежному перерождению 
«однополярности» в «бесполярность». Запад, как и все прочие не-
западные части мира, станет жертвой нового мироустройства, в 
котором, как выражается автор, будет торжествовать «Геополити-
ка Ночи» и «новые существа». Что же касается «однополярности», 
то она уже вступила в свои «сумерки». Общие характеристики пе-
рехода к «бесполярности» представлены автором весьма кратко и 
драматично: «Геополитическая доминация США превратится в 
глобальную диктатуру… будет открыто установлено Мировое 
Правительство. Либерализм окончательно утвердится в форме то-
талитарной идеологии (третий тоталитаризм), не допускающей 
самой возможности не быть либералом… Вся экономическая 
власть будет сосредоточена в руках мировой финансовой олигар-
хии, полностью обнулившей значение труда и реального сектора в 
пользу виртуальных манипуляций с финансами. Зависимость об-
щества и человека от технологии достигнет такого уровня, что 
сложится настоящий симбиоз человека и машины (трансгума-
низм). Завершив гендерную политику триумфов опциональности 
пола, который можно будет легко и многократно менять по выбо-
ру, будет демонтирован эйдетический концепт человека в пользу 
чистого индивидуума, способного принимать различные формы… 
Все социальные связи будут окончательно оборваны… Элементы 
такого завтрашнего дня уже налицо, и те, кто активно способство-
вал тому, чтобы сегодняшний день был именно таким, как он есть, 
не могут не догадываться о том, каким будет завтра… Для буду-
щего необходимы “позитивные мутанты”, способные перешагнуть 
через естественные рамки человечества по темной дороге либера-
лизма. Их близость ощущается, тревожно висит в воздухе пред-
чувствие “новых существ”. Сказка глобализации и модернизации 
почти стала былью, но оказалось, что это очень страшная сказка» 
(с. 57–59). 

Именно это предчувствие грядущей «бесполярности», по 
мнению автора, ужаснуло в свое время Ф. Фукуяму, заставив его 
отказаться от своего вывода о наступлении «конца истории». 
Именно этот момент – «когда будет потеряно все», – предполагает 
Дугин, провидчески описал и Ф. Ницше в своей истории о Зарату-
стре, то соблазнявшего людей скорым приходом Сверхчеловека, 
то пугавшего их приближением эры «последних людей». Но ни то, 



Рец. на кн.: Дугин А.Г. Теория многополярного мира. Плюриверсум 

 139 

ни другое, на людей из истории о Заратустре не подействовало. 
«Видимо, во всем надо дойти до предела. И если своим отношени-
ем к истории люди хотят достичь империи антихриста, им не по-
мешать в этом» (с. 59). 

Таким образом, Теория Многополярного Мира у Дугина вы-
ступает как интеллектуальное средство, призванное замедлить 
наступление самой бесчеловечной из всех империй с ее Геополи-
тикой Ночи и «новыми существами», образ которой наиболее ос-
новательно в свое время описал учитель философа Ю.В. Мамлеев 
в своем романе «После конца»1. Кроме того, она выступает фун-
даментальной программой построения нового мира, где место 
Геополитики Ночи и «позитивных мутантов» останется за тради-
ционным человечеством и другой геополитикой – другой, по-
скольку ее еще только предстоит по-настоящему создать. 

Истоки современной геополитики восходят к первой поло-
вине ХХ в., когда впервые появилось понимание о номосов Земли 
как форм политической организации пространства, «больших про-
странств» (Grossraum) и «правах народов» (К. Шмитт). Эпоха Пер-
вого номоса, длившаяся от Античности до Нового времени, была 
временем, когда формами политической организации пространства 
выступали империи, княжества и города-государства. В эпоху 
Второго номоса, наступившую вместе с Вестфальским миром и 
продолжавшуюся до 1945 г., доминирующими формами стали 
национальные государства. Эпоха Третьего номоса продолжалась 
до 1991 г., пока существовал двухполюсный мир с характерной 
для него конфронтацией либерального Запада и социалистическо-
го Востока. После этого наступил «однополярный момент». Но, 
если следовать К. Шмитту, как это делает Дугин, должна прийти и 
эпоха Четвертого номоса, для которой будет характерна иная фор-
ма политической организации пространства. Если удастся предот-
вратить наступление «бесполярности» и Геополитики Ночи, то 
мир сможет стать по-настоящему многополярным. 

Согласно Дугину, новыми полюсами будущего мира уже не 
будут национальные государства эпохи Второго номоса, посколь-
ку они показали свою полную нежизнеспособность сегодня и не 
могут самостоятельно устоять перед политической гегемонией За-

 
1 Мамлеев Ю.В. Собрание сочинений. Т. 4. – Москва: Эксмо, 2019. – 608 с. 



Михель Д.В. 

 140 

пада. Невозможно воскресить и двухполюсный мир, поскольку 
Россия – не СССР, и для полноценного возрождения советского 
проекта нет ни времени, ни ресурсов. Новыми полюсами могут 
быть только государства-цивилизации, такие, как уже упомянутые 
выше Россия-Евразия, Китай с его окружением на Дальнем Восто-
ке или, как замечает автор, Япония, способная стать альтернативой 
Китайскому полюсу, Индия с ее окружением, исламский мир. 
Шансы на превращение в полноценные полюсы многополярного 
мира есть также у Латинской Америки и Африки, но они все еще 
очень минимальны. 

Во второй части книги автор выстраивает Теорию Многопо-
лярного Мира (ТММ). Эта наиболее изощренная в интеллектуаль-
ном смысле часть работы Дугина. Читатели здесь смогут познако-
миться с подробным обзором всех существующих теорий 
международных отношений – от реализма и либерализма до фе-
минизма, конструктивизма и исторической социологии. В этой же 
части работы можно будет получить исчерпывающее представле-
ние о том, что такое цивилизация – субстанция, процесс, система, 
набор ценностей, конструкт или нормативное поле человека. Кро-
ме того, читатели узнают, в какой мере для ТММ релевантны все 
прочие теории международных отношений – от реализма до кон-
структивизма. 

В третьей части книги Дугин характеризует Геополитику 
Многополярного Мира. Это своего рода набросок будущего, и в 
нем по понятным причинам большое внимание уделяется различ-
ным теоретическим вопросам. В частности, автор называет много-
полярность «открытым проектом». Свой вклад в его разработку 
внесли теоретики, на протяжении ХХ в. отстаивающие «геополи-
тику Суши» – против англосаксонской «геополитики Моря» – 
Ф. Боас, философы-евразийцы, М. Хайдеггер и некоторые другие. 

Реальной геополитической альтернативой нынешнему «од-
нополярному моменту» с его американской гегемонией, по мысли 
автора, в скором будущем может стать, например, «четырехпо-
люсный мир» («квадриполярность») – США с его «задним дво-
ром» на всем американском континенте, Евросоюз с контролируе-
мой им Африкой («Евро-Африка»), Россия как Heartland с 
близкими к ней территориально странами СНГ, Турцией, Ираном, 
Индией и Пакистаном и, наконец, Тихоокеанский регион, где на 



Рец. на кн.: Дугин А.Г. Теория многополярного мира. Плюриверсум 

 141 

лидерство претендуют Китай и Япония (с. 273–276). Кажется, что 
этот фрагмент книги Дугина предлагает наиболее интересный 
набросок будущего мира. При этом он в значительной мере отли-
чается от других, где речь идет о будущем как мире цивилизаций, 
но все же может быть принят в качестве одной из рабочих гипотез. 

Крайне интересны практические шаги по строительству 
многополярного мира, излагаемые Дугиным. Они чем-то напоми-
нают платоновский опыт по конструированию идеального госу-
дарства. Сам философ определяет эти шаги как «стратегическую 
реорганизацию пространства, окружающего Россию со всех сто-
рон» (с. 283). Философ относит сюда выход России к жизненно 
важным географическим объектам (портам, теплым морям, ресур-
сам, стратегическим позициям) – вспомним возвращение Крыма, 
возрождение российского присутствия в Сирии и Африке, строи-
тельство транспортного коридора Север–Юг, соединившего Рос-
сию с Ираном и Индией; прекращение американского военного 
присутствия на территориях окружающих стран – эта задача еще 
крайне далека от решения, взять хотя бы ситуацию с Восточной 
Европой, Прибалтикой и Украиной; предотвращение интеграции 
стран Восточной Европы и Закавказья в НАТО; осуществление 
интеграции на евразийской основе; развитие многообразия соци-
альных систем, отличных от глобалистского стандарта; укрепле-
ние позиции держав и блоков, ориентированных на многополяр-
ность и дистанцирующихся от западного проекта глобализации. 

Автор откровенно перечисляет проблемы, стоящие на пути к 
многополярности. Среди них – отсутствие должного количества 
институтов многополярности; ЕврАзЭС, ОДКБ, ШОС и БРИКС – 
это лишь самые первые положительные примеры создания таких 
институтов. Кроме того, Дугин упоминает об «игнорировании те-
мы многополярности в российском экспертном сообществе» 
(с. 315–316). Но есть и положительные моменты. Так, в России 
принята «Стратегия национальной безопасности Российской Фе-
дерации» (2009), в которой подчеркивается приверженность мно-
гополярности. Фактором поддержки многополярности следует 
считать и систематическую критику однополярного миропорядка 
как миропорядка несправедливого, систематически осуществляе-
мую Президентом Российской Федерации В.В. Путиным. 



Михель Д.В. 

 142 

Завершается эта философская книга, как и положено, ориги-
нальным философским решением. Автор утверждает, что теория 
многополярности способна предложить такой образ будущего, ко-
торый отличается от всего того, что до сих пор предлагали сто-
ронники однополярности и глобализации. Последние трактовали 
будущее как «постмодерн (глобальное общество)», а многополяр-
ность – как консервативную установку и сопротивление «неиз-
бежным переменам» (с. 326). Автор же настаивает на том, что его 
теория многополярности нацелена на конструирование более 
сложного будущего, чем это могут представить себе сторонники 
англосаксонской глобализации. По словам Дугина, его теория 
многополярности также представляет будущее как постмодерн, но 
не англосаксонский, «морской», а евразийский, «континентальный». 

Евразийский постмодерн не настаивает на сохранении наци-
ональных государств (Вестфальский мир), не выступает за воз-
вращение к двухполярной модели (Ялтинский мир) и не желает 
сохранения нынешнего «однополярного момента». Евразийский 
постмодерн выступает за мир, в котором ведущую роль играют 
народы, привязанные к своим пространствам. Субъектом развития, 
с точки зрения Евразийского постмодерна, должны быть не инди-
виды, которые в силу либерального восприятия прогресса освобо-
дятся от последних признаков человеческого и станут киборгами-
дивидами, а именно коллективные личности, т.е. народы, этносы, 
общества. 

Постмодерн как состояние, пришедшее на смену модерну и 
премодерну, обычно считается западным изобретением. Дугин 
считает, что настало время ввязаться в битву за постмодерн и сде-
лать его своим, Евразийским, континентальным, сухопутным. По-
этому важно переиграть адептов англосаксонского морского пост-
модерна на их же поле – как в интеллектуальном плане, так и 
стратегически. Именно поэтому России-Евразии как типичной су-
хопутной цивилизации придется решать те задачи, которые уже 
смогла решить «империя моря» – строить флоты, присутствовать 
на всех морях, создавать собственные сети, в особенности интер-
нет-сети, которые являются своеобразным аналогом моря, осваи-
вать искусство сетецентричных войн и управление хаосом. Харак-
терно, что лишь в западной культурной традиции хаос является 
антиподом порядка и негативным явлением. В других культурных 



Рец. на кн.: Дугин А.Г. Теория многополярного мира. Плюриверсум 

 143 

традициях хаос является источником смыслов, и этим, по мысли 
Дугина, надо творчески пользоваться. 

Книге явно недостает такого столь важного структурного 
элемента, как заключение, в котором бы автор резюмировал все 
свои самые главные мысли и поставил задачи на будущее. Тем не 
менее, зная особенности и стиль философского письма автора, 
можно не сомневаться, что эти выводы будут сформулированы 
еще не раз в других работах Дугина, которые все связаны между 
собой и представляют большую многополярную вселенную мысли. 

 



Думов А.В. 

 144 

УДК 167:355.40                                    DOI: 10.31249/rphil/2024.04.15 
ДУМОВ А.В.* МЕТОДОЛОГИЧЕСКИЕ ПРОБЛЕМЫ РАЗВЕДЫ-
ВАТЕЛЬНОГО АНАЛИЗА (Обзор)  

Аннотация. Представлен обзор новых подходов и решений в 
области методологического анализа разведывательных практик 
работы с данными. Рассмотренные в обзоре статьи были опубли-
кованы в недавних выпусках журнала Intelligence and National 
Security. Их авторами предлагаются различные философские ре-
шения, направленные на оптимизацию и совершенствование орга-
низации разведывательного анализа: так, Р. Левин обращается к 
изучению оценок вероятности и уверенности в представлении ре-
зультатов аналитической деятельности, К. Ортола формирует об-
щую теорию разведывательного анализа, основанную на плюрали-
стическом взгляде на причинность и использовании байесовских 
инструментов, Д. Пили осмысляет роль понятия неожиданности в 
системе концептуальных оснований разведывательного анализа и 
классифицирует разновидности неожиданного. Содержание дан-
ных работ позволяет сделать вывод о роли методологических ис-
следований в современной теоретизации вопросов разведыватель-
ной деятельности. 

Ключевые слова: методология; разведывательный анализ; 
оценка свидетельств; вероятность; причинность. 
DUMOV A.V. METHODOLOGICAL PROBLEMS OF INTELLI-
GENCE ANALYSIS (Review) 

Abstract. The review examines new approaches and solutions in 
the field of methodological study of intelligence data analysis practices. 

 
* Думов Александр Витальевич – лаборант научно-проектного отдела 

научно-инновационного управления ФГБОУ ВО «Государственный академиче-
ский университет гуманитарных наук» (ГАУГН); avdumov@inbox.ru 



Методологические проблемы разведывательного анализа 

 145 

The articles presented in the review were published in recent issues of 
“Intelligence and National Security”. Their authors propose various 
philosophical solutions aimed at optimizing and improving the 
organization of intelligence analysis: thus, R. Levin addresses the study 
of the understanding of probability and confidence in the presentation 
of the results of analytical activity, K. Ortola offers a general theory of 
intelligence analysis based on a pluralistic view of causality and the use 
of Bayesian tools, G. Pili comprehends the role of the concept of 
surprise in the system of conceptual foundations of intelligence analysis 
and classifies categories of surprise. The content of these works allows 
us to draw a conclusion about the role of methodological investigations 
in the modern theorization of intelligence issues. 

Keywords: methodology; ntelligence analysis; weighing of 
evidence; probability; causality. 

Для цитирования: Думов А.В. Методологические проблемы разве-
дывательного анализа (Обзор) // Социальные и гуманитарные науки. 
Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – Москва, 
2024. – № 4. – С. 144–151. – DOI: 10.31249/rphil/2024.04.15 

 
Анализ разведывательных данных представляет собой клю-

чевое направление информационной работы1 специализированных 
организаций различного масштаба и профиля, функционирующих 
как в сфере обеспечения национальной безопасности, так и в обла-
сти взаимодействия коммерческих субъектов. Проблемы, возни-
кающие в ходе функционирования разведывательных организаций 
как эпистемических институтов2, требуют осмысления не только 

 
1 Для понимания структуры их информационной работы показательно за-

мечание, представленное в одном из ранних исследований, посвященных данной 
проблематике: «Составление разведывательной информации по определенному 
вопросу включает подбор и систематизацию фактов, касающихся данного вопроса 
(добывание материалов на месте сюда не относится), оценку, отбор и истолкование 
фактов, а затем их четкое и продуманное изложение в устной или письменной фор-
ме». См.: Плэтт В. Информационная работа стратегической разведки: основные 
принципы. – Москва: Издательство иностранной литературы, 1958. – С. 29. 

2 О характерных отличиях разведывательных организаций от иных эпи-
стемических институтов, в особенности – научных, см. например: Tang J. How Do 
We Know? What Intelligence Analysis Can Learn from the Sociology of Science // 
Intelligence and National Security. – 2017. – Vol. 32, N 5. – P. 663‒674. 



Думов А.В. 

 146 

на конкретно-практическом, но и на фундаментальном уровне. Для 
решения связанных с этим задач исследователями привлекаются 
различные инструменты и концепции современной логики, эпи-
стемологии, методологии научного познания. 

Несколько небезынтересных примеров подобной рефлексии 
теоретических вопросов разведывательного анализа обнаружива-
ются в статьях, представленных в четвертом номере специализиро-
ванного журнала Intelligence and National Security (2024 г.). В част-
ности, Р. Левин1 задается вопросом о необходимости проведения 
различия между вероятностью2 и уверенностью (confidence) на 
уровне аналитических заключений. Отмечается, что опыт работы с 
аналитическими заключениями демонстрирует регулярное прене-
брежение данным различием: уверенность и вероятность синони-
мизируются, в силу чего упускается важность самостоятельной 
постановки вопросов о правдоподобии определенных положений и 
уверенности аналитиков в их содержании3. Постановка и решение 
этих вопросов, по справедливому замечанию Левина, напрямую 
связаны с эффективностью использования аналитических данных, 
предоставляемых разведывательными организациями, на уровне 
инстанций, ответственных за принятие административных решений. 

Путаница между характеристиками вероятности и уверенно-
сти проистекает из того обстоятельства, что в основе присвоения 
обеих лежат объяснения происхождения и силы свидетельств, а 
также обоснование суждений, составляющих аналитическое за-
ключение. Предложение Левина заключается в том, чтобы перейти 
от практики применения расплывчатых оценок в терминах при-

 
1 Роберт Левин – экс-сотрудник ЦРУ, преподаватель Университета Джон-

са Хопкинса. Подробнее о нем см.: https://advanced.jhu.edu/directory/robert-levine/  
2 Вопрос о значении различных интерпретаций вероятности для представ-

ления результатов разведывательного анализа ставился и ранее. См., например: 
Rosenberg J. The Interpretation of Probability in Intelligence Estimation and Strategic 
Assessment // Intelligence and National Security. – 2008. – Vol. 32, N 2. – P. 139‒152. 
Также см. критический взгляд на сами представления о вероятностном характере 
прогнозов: Бессонов А.В., Самохвалов К.Ф. Семантика вероятностных прогнозов // 
Философия науки. – 2010. – № 4 (47). – С. 68–74. 

3 Levine R. Probability or Confidence, a Distinction without a Difference? // In-
telligence and National Security. ‒ 2024. ‒ Vol. 39, N 4. ‒ P. 735. 

https://advanced.jhu.edu/directory/robert-levine/


Методологические проблемы разведывательного анализа 

 147 

сваиваемой вероятности1 или уверенности аналитика к практике 
предоставления сведений о привлекаемых свидетельствах и их си-
ле, непосредственных рассуждений, направленных на обоснование 
аналитических выводов2. Применение терминологии вероятности 
и уверенности при фактическом пренебрежении с необходимостью 
различающихся стандартов работы с ними может приводить к не-
корректному объединению количественных вероятностных оценок 
и качественных оценок уверенности на этапе интерпретации и ис-
пользования аналитического заключения. 

Ключевой вывод работы Левина заключается в необходимо-
сти формирования требования к работе аналитиков, сводящегося к 
повышению степени детальности изложения аргументации3. Бла-
годаря этому конечный потребитель результатов аналитической 
деятельности получит возможность говорить о об убедительности 
предоставляемых выводов с опорой на подробную аргументатив-
ную базу, а не просто принимать полученные заключения на веру, 
руководствуясь прилагаемыми расплывчатыми оценками уверен-
ности аналитика (актуально фигурирующими, к примеру, в стан-
дартах разведывательного сообщества США4). 

Вопрос о понимании причинных связей в специализирован-
ных контекстах становится основополагающим для К. Ортолы5, 
предлагающего общую теорию разведывательного анализа. Более 
того, понимание причинных связей и управление ими рассматри-
вается им в качестве «сущности» (essence) информационной дея-
тельности разведывательных организаций6. Однако первоначаль-

 
1 Следует отметить, что проблема норм и принципов использования веро-

ятностных характеристик и оценок является классической для методологии раз-
ведывательного анализа. Одна из первых попыток ее решения была предпринята 
Ш. Кентом. См.: Kent S. Words of Estimative Probability // Studies in Intelligence. – 
1964. – Vol. 8, N 4. – P. 49–65.  

2 Ibid.  
3 Ibid. P. 736.  
4 Ibid. P. 734, 738. 
5 Карлес Ортола – ассоциированный профессор стратегической разведки, 

Барселонский университет. См.: https://webgrec.ub.edu/webpages/000002/cas/carles. 
ortola.ub.edu.html  

6 Ortola K. A Unified Theory for Intelligence Analysis // Intelligence and Na-
tional Security. ‒ 2024. ‒ Vol. 39, N 4. ‒ P. 680. 

https://webgrec.ub.edu/webpages/000002/cas/carles.ortola.ub.edu.html
https://webgrec.ub.edu/webpages/000002/cas/carles.ortola.ub.edu.html


Думов А.В. 

 148 

ный позитивистский теоретический фреймворк, средства которого 
использовались при создании систем методических рекомендаций 
и подготовке разведывательных аналитиков, является существенно 
ограниченным и не способствует формированию практически ра-
ботоспособного и результативного понимания причинной связи. 
Ортола соотносит данный фреймворк с «нормальной теорией» 
среды деятельности разведывательных организаций (здесь им ис-
пользуется терминология, предложенная Р.К. Беттсом1), критиче-
ски оценивает присущий ему редукционизм и линейное2 понима-
ние причинно-следственных связей. 

Им делается вывод о том, что способ анализа причинно-
следственных связей, развиваемый в русле «нормальной теории», 
не отвечает важным проблемным особенностям среды активности 
разведывательных организаций, которые были подчеркнуты 
Н. Хендриксоном3,4: информационная враждебность среды порож-
дает практические проблемы недостаточности (ограниченность 
данных, в том числе намеренно создаваемая и поддерживаемая), 

 
1 Ричард Кевин Беттс – американский политолог, специалист в области 

международных отношений, заслуженный профессор института исследований 
войны и мира им. А.А. Зальцмана (Колумбийский университет, Нью-Йорк). 
Предложенное Беттсом разграничение «нормальных» и «исключительных» (ex-
ceptional) теорий международных отношений заключается в том, что первые ос-
нованы на фиксируемом типичном поведении агентов отношений, тогда как вто-
рые ориентированы на возможность маловероятных кризисных событий, 
«выбивающихся» из привычных представлений. См.: Betts R.K. Warning Dilem-
mas: Normal Theory vs. Exceptional Theory // Orbis – A Journal of World Affairs. – 
1983. – Vol. 26. – P. 828–833. 

2 Термин «линейность» используется Ортолой как синоним понятий 
«шаблонность», «типичность». Соответственно, под «нелинейностью» им пони-
мается уникальность события, его неожиданность. Наличие прямого указания на 
вкладываемое в данные термины содержание можно рассматривать как проявле-
ние интеллектуальной честности и открытости Ортолы, ведь нередко данные 
термины без каких-либо пояснений используются для придания наукообразного 
вида различным формам обскурантизма в понимании социальной реальности. Об 
этом см.: Винник Д.В. «Эпистемический искупитель»: свод приемов легитимации 
бессмыслицы // Философия науки. – 2016. – № 3 (70). – С. 87.  

3 См.: Hendrickson N. Reasoning for Intelligence Analysis: A Multidimension-
al Approach of Traits, Techniques, and Targets. – Lanham: Rowman & Littlefield, 
2018. – 356 p. 

4 Ibid. P. 678–679.  



Методологические проблемы разведывательного анализа 

 149 

индетерминированности (трудности установления причинной эво-
люции положений дел), иррелевантности (затруднения в установ-
лении связей между данными и их оценкой), незначительности 
(недоступность правильного определения стратегии действий, вы-
званная невозможностью адекватно предвидеть влияние решений 
на ход событий). 

Единая теория разведывательного анализа Ортолы предпо-
лагает формирование определенного рода «баланса» между эле-
ментами «нормальной» и «исключительной» теории среды. Такие 
свойства среды активности разведывательных организаций, как 
неопределенность Найта и индетерминизм Шекла-Поппера1, по 
мнению Ортолы, понуждают к принятию «юмовского» взгляда на 
причинность, трактующего ее как формируемую post factum субъ-
ективную убежденность в связи явлений, а не как онтологически 
автономный атрибут реальности. Данный подход к пониманию 
причинно-следственной связи Ортола считает более гибким, адап-
тивным. 

Понимание причинных связей, сообразное задаче формиро-
вания общей теории разведывательного анализа, должно быть ос-
новано одновременным образом на контрфактических2 и вероят-
ностных инструментах. Контрфактуалы позволяют предполагать и 
проверять причинные зависимости, не ограничиваясь пассивным 
установлением их существования, и тем самым оказываются по-
лезными для учета как типичного, так и неожиданного развития 
событий. Применение вероятностных инструментов способствует 
более «мягкому» пониманию причинности3, повышению эффек-

 
1 Неопределенность Найта – форма неопределенности, возникающая в си-

туациях невозможности установления вероятности. Индетерминизм Шекла-Поп-
пера – обозначение для онтологического условия непредсказуемости человече-
ского поведения и функционирования сложных систем, сводящегося к действию 
множества взаимосвязанных переменных [2, c. 692]. О данных понятиях в кон-
тексте изучения вопросов разведывательного анализа см. также: Ben-Haim Yа. 
Positivism and Its Limitations for Strategic Intelligence: a Non-Constructivist Info-Gap 
Critique // Intelligence and National Security. – 2018. – Vol. 33, N 6. – P. 908–909. 

2 О контрфактуалах подробнее см.: Карпенко А.С. Контрфактуальное 
мышление // Логические исследования. – 2017. – Т. 23, № 2. – С. 98–122. 

3 Ibid. P. 684–686.  



Думов А.В. 

 150 

тивности создаваемых ситуативных моделей ввиду учета посту-
пающей информации. 

Материальным воплощением плюралистического понимания 
причинности и общей теории разведывательного анализа является, 
по мнению Ортолы, байесовская сеть. Построение такой сети 
предполагает наличие трех элементов: причинной системы анали-
зируемого явления, условно связывающего события распределения 
вероятностей, структурного графа. Перспективный характер ис-
пользования байесовских методов в сфере разведывательного ана-
лиза был очевиден и для авторов более ранних исследований1, од-
нако их достоинства становятся в особенности заметными именно 
в связи с отвечающей на выявленные Хендриксоном вызовы об-
щей теорией, совмещающей в себе аспекты «нормального» и «ис-
ключительного» изучения среды активности разведывательных 
организаций. 

Фундаментальной ролью понятия неожиданности (surprise) в 
концептуальной системе исследований разведывательного анализа 
определяется содержание статьи Д. Пили2. В рассмотрении 
неожиданности3 он занимает общетеоретическую позицию, отсы-
лая заинтересованного в конкретных материалах о вызванных 
неожиданными событиями провалах разведывательной деятельно-
сти к работам исторического и политологического профиля4. 

Неожиданность рассматривается им как состояние, всегда 
связанное с убеждениями конкретного человека или группы лиц. 
Она представляет собой когнитивную неудачу, связанную с оши-
бочностью убеждений, наличествующих относительно события 

 
1 См.: Zlotnick J. Bayes’ Theorem for Intelligence Analysis // Studies in Intel-

ligence. – 1972. – Vol. 16, N 2. – P. 43–52. 
2 Джанджузеппе Пили – философ, методолог разведывательной деятель-

ности, преподаватель университета Джеймса Мэддисона. См.: https://www.jmu. 
edu/cise/people/faculty/pili-giangiuseppe.shtml  

3 Неожиданность и непредвиденные ситуации в практике разведыватель-
ного анализа являются одним из «классических» предметов исследования. См., 
например: Handel M. Intelligence and the Problem of Strategic Surprise // Journal of 
Strategic Studies. – 1984. – Vol. 7, N 3. – P. 229–281; Levite A. Intelligence and Stra-
tegic Surprises. – New York: Columbia University Press, 1987. – 220 p. 

4 Pili G. A New Theory of Surprise – Unraveling the Logic of Uncertainty and 
Knowledge. ‒ 2024. ‒ Vol. 39, N 4. ‒ P. 696.  

https://www.jmu.edu/cise/people/faculty/pili-giangiuseppe.shtml
https://www.jmu.edu/cise/people/faculty/pili-giangiuseppe.shtml


Методологические проблемы разведывательного анализа 

 151 

(поведения системы, развития ситуации), т.е. ожиданий1. Пили 
предлагает выделять пять категорий неожиданностей на основании 
того, с чем они связаны: с отсутствием ожиданий, с равной веро-
ятностью исходов, с несостоятельностью рациональных ожиданий, 
с ограниченностью предположений, с существенными ошибками в 
наличествующей системе представлений. Наиболее значимый вы-
вод Пили заключается в том, что даже с учетом необходимости 
принятия возникновения неожиданностей как естественного след-
ствия ограниченности ресурсов человеческого познания, развитие 
их общей теории может способствовать выработке конкретных 
стратегий минимизации риска ошибок в отдельных ситуациях 
осуществления разведывательного анализа. 

Обзор содержания представленных работ позволяет заклю-
чить, что роль методологических исследований в контексте теоре-
тизации проблем разведывательного анализа состоит как в изуче-
нии оснований существующих практик, так и в привлечении 
разнообразных теоретических инструментов для создания проек-
тов их усовершенствования. Философские и методологические 
представления, таким образом, являются организационно значи-
мыми элементами данной специализированной отрасли знания. 

Список литературы 

1. Levine R. Probability or Confidence, a Distinction without a Difference? // 
Intelligence and National Security. ‒ 2024. ‒ Vol. 39, N 4. ‒ P. 729‒741. 

2. Ortola K. A Unified Theory for Intelligence Analysis // Intelligence and National 
Security. ‒ 2024. ‒ Vol. 39, N 4. ‒ P. 677‒694. 

3. Pili G. A New Theory of Surprise – Unraveling the Logic of Uncertainty and 
Knowledge. ‒ 2024. ‒ Vol. 39, N 4. ‒ P. 695‒708. 

 

 
1 Pili G. A New Theory of Surprise – Unraveling the Logic of Uncertainty and 

Knowledge. ‒ 2024. ‒ Vol. 39, N 4. ‒ P. 699.  



Криман А.И. 

 152 

УДК141                                                 DOI: 10.31249/rphil/2024.04.16 
КРИМАН А.И.* АКТОРНО-СЕТЕВАЯ ТЕОРИЯ Б. ЛАТУРА В 
КОНТЕКСТЕ УХОДА ОТ АНТРОПОЦЕНТРИЗМА В ПОСТГУ-
МАНИЗМЕ  

Аннотация. Современная социальная антропология характе-
ризуется тенденцией ухода от антропоцентризма. Постепенно спа-
дает влияние ушедшей эпохи гуманизма с ее безутешной верой с 
исключительность человека среди прочих видов и самостей. Такое 
направление, как постгуманизм, вопреки ожиданиям тех, кто за-
щищает прошлые позиции по захвату дискурса, распространяет 
исконно христианские нарративы всеобщей благости и милости к 
окружающим. Концептуально-методологическим подспорьем для 
постгуманистических интенций является акторно-сетевая теория 
Б. Латура, которая демонстрирует, что современная философия не 
может существовать исключительно в субъект-объектных измере-
ниях (которые формировали канву философской мысли до середи-
ны XX века), а выходит в экстенсивное пространство, унаследо-
ванное от эпохи постмодерна. В статье будут показаны те точки 
схождения и переплетения акторно-сетевой теории (в версии 
Б. Латура) и постгуманизма, которые раскрывают новый подход к 
исконной социальности. 

Ключевые слова: постгуманизм; акторно-сетевая теория; 
пост-антропоцентризм; пост(не)человеческое. 
KRIMAN A.I.  B. LATOUR'S ACTOR-NETWORK THEORY IN 
THE CONTEXT OF MOVING AWAY FROM ANTHROPOCEN-
TRISM IN POSTHUMANISM 

 
* Криман Анастасия Игоревна – кандидат философских наук, научный со-

трудник отдела философии Института научной информации по общественным 
наукам РАН; kriman@philos.msu.ru 



Акторно-сетевая теория Б. Латура в контексте ухода  
от антропоцентризма в постгуманизме 

 153 

Abstract. Contemporary social anthropology is characterized by a 
tendency to move away from anthropocentrism. The influence of the 
bygone era of humanism, with its inconsolable faith in the exclusivity 
of human among other species and selves, is gradually decreasing. Such 
a movement as posthumanism, contrary to the expectations of those 
who defend past positions on the seizure of discourse, spreads native 
Christian narratives of universal goodness and mercy to others. The 
conceptual and methodological support for posthumanistic intentions is 
B. Latour's actor-network theory, which demonstrates that contem-
porary philosophy cannot exist exclusively in subject-object dimensions 
(which formed the outline of philosophical thought until the middle of 
the 20 th century), but goes into an extensive space inherited from the 
postmodern era. The article will show the points of convergence and 
interweaving of actor-network theory (in the version of B. Latour) and 
posthumanism, which reveal a new approach to the primordial sociality. 

Keywords: posthumanism; actor-network theory; post-
anthropocentrism; post(non)human. 

Для цитирования: Криман А.И. Акторно-сетевая теория Б. Латура 
в контексте ухода от антропоцентризма в постгуманизме // Социальные и 
гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: 
Философия. – 2024. – № 4. – С. 152–161. – DOI: 10.31249/rphil/2024.04.16 

 
Рефлексия кризиса философии в исполнении постмодерни-

стов – результат конца эпохи прозрачности знания. Стало ясно, 
что рационализм и сциентизм недостаточны для описания дей-
ствительности. Антигуманизм всеми силами отталкивается от вяз-
ко-сплетенного полотна актуализованной истории, которая яви-
лась следствием реализации усиленных тезисов гуманистической 
идеологии, подразумевавшей идеалы (разума, знания, человека). 

Кожев, говоря о «конце истории», заключает: «Исчезновение 
человека в конце Истории не будет катастрофой: мир останется 
таким, каким был от века. Человек продолжить жить, но уже в со-
гласии с наличным бытием. Он исчезнет только как субъект, про-
тивостоящий объекту, как действующее отрицание»1. Субъект-

 
1 Кожев А. Введение в чтение Гегеля. Лекции по «Феноменологии духа», 

читавшиеся с 1933 по 1939 г. в Высшей практической школе. Подборка и публи-
кация Реймона Кено. – Санкт-Петербург, 2003. 



Криман А.И. 

 154 

объектные отношения, реализующие методологию отчуждения 
познающего от познаваемого, более не приносят плодов. И если в 
эпоху Просвещения данная схема была необходимым костылем, с 
помощью которого человечество дошло до XX в., то после этого 
рубежа стало очевидно, что костыль необходимо отбросить в 
пользу «желающих машин производства»1. 

Ален Бадью в своем «Манифесте философии» дает рецепт, 
не основанный на негатиации, которую мы встречаем у М. Фуко, 
Ж. Делеза, Ж. Деррида, Р. Барта, А. Кожева. Он провозглашает 
витальность философского метода через трансгрессию, через пре-
ступание выставленных ранее границ и следствий гуманистиче-
ского проекта реализации идеального человека, а вместе с ним и 
идеальных структур. «Я не только утверждаю, что философия се-
годня возможна. Я утверждаю, что по форме ее возможность не 
есть преступание через некий конец. Напротив, предстоит разо-
браться, что означает сделать еще один шаг. Всего один шаг в со-
временную конфигурацию, ту, что со времен Декарта связывает 
условия философии с тремя узловыми понятиями, каковыми яв-
ляются бытие, истина и субъект»2. Социально-философская оптика 
Латура является своего рода положительным следствием «смерти 
человека» в том смысле, в каком конструкт идеального человека 
реализовывал и поддерживал иерархический режим субъект-
объектных отношений, переосмыслением которых занимается по-
стгуманизм. 

И в этом смысле, говоря об идейно-теоретических основани-
ях возникновения постгуманизма3, невозможно избежать акторно-
сетевой теории Б. Латура. Исторически данный подход к перес-
борке социального (или расширения социального и нивелирования 
классических установок на исключительность человеческого со-
циума, в том числе научно-конституированного социума) принад-
лежит не только Бруно Латуру. 

 
1 Делёз Ж., Гваттари Ф. Капитализм и шизофрения: Тысяча плато. – Ека-

теринбург: У-Фактория; Москва: Астрель, 2010. 
2 Бадью А. Манифест философии. – Санкт-Петербург: Machina, 2003.  
3 Подробнее о теоретических основаниях постгуманизма см.: Криман А.И. 

Постгуманистический поворот к пост(не)человеческому // Вопросы философии. – 
2020. – № 12. – С. 57‒67. 



Акторно-сетевая теория Б. Латура в контексте ухода  
от антропоцентризма в постгуманизме 

 155 

Мишель Каллон, Бруно Латур, Джон Ло и Аннмари Мол, со-
здатели акторно-сетевой теории1 (или «акторно-сетевого анализа», 
или «акторно-сетевого подхода», или материальной семиотики), 
изначально развивали ее в направлении социологии перевода. 
Впоследствии представители делятся на два лагеря, и положения 
АСТ становятся все запутаннее, что, впрочем, отражает некую ри-
зоматичность и гипертекстуальность, внутренне присущие АСТ. 
Однако самым преданным данной концепции автором (и одновре-
менно ее предателем) является Бруно Латур. 

Несмотря на разрозненность интерпретаций базовых поня-
тий внутри самой АСТ (таких как «не-человеческое», «онтология» 
и т.д.), можно выделить некоторые ключевые идеи. Во-первых, в 
социально-философском смысле «стираются границы между 
предметными регионами, вплоть до фундаментальных делений 
природа / культура, человеческое / нечеловеческое, материальное / 
нематериальное»2. 

Во-вторых, АСТ дает необходимую оптику раскрытия и пере-
сборки понятия «социальное», что чрезвычайно важно для социаль-
но-философского контекста постгуманистической теории. Латур, 
анализируя традиционный, классический подход к социальному 
как чему-то принципиально отличному от прочих регионов бытия, 
приходит к тому, что данный подход требует пересмотра. Более 
того, он призывает вообще от него отказаться и включить его в 
историческое поле наряду с «человеком» и противопоставлением 
природы и культуры3. Он предлагает новый подход, который и 
является основой АСТ. 

«Второй подход не принимает как само собой разумеющий-
ся основной принцип первого. Он утверждает, что в социальном 
порядке нет ничего специфического, что нет никакого социального 
измерения, никакого “социального контекста”, никакой отдельной 
области реальности, которой можно было бы навесить этикетку 
“социальное” или “общество”; что нет никакой «социальной си-

 
1 Впоследствии «АСТ». 
2 Гавриленко С.А., Писарев А.А. Акторно-сетевая теория: незавершенная 

сборка // Логос. – Москва: Издательство института Гайдара. – 2017. – Т. 27, 
№ 1. – С. 1–40. 

3 Дескола Ф. По ту сторону природы и культуры. – Москва: Новое литера-
турное обозрение, 2012. 



Криман А.И. 

 156 

лы”, которой можно было бы “объяснить” недоступные объясне-
нию остаточные характеристики других областей»1. Социальное 
перестает быть особой областью знания, которая как будто бы 
имеет привилегии в вопросе понимания «сущности» явлений. Дру-
гими словами, социальное определяется в первую очередь как то, 
что производит связи между участниками коммуникации в самом 
широком понимании. Этот термин «обозначает не какую-то сферу 
реальности или отдельный элемент, а некое движение, перемеще-
ние, трансформацию, перевод, занесение в список»2.  

В-третьих, нивелируется иерархичность между участниками 
взаимодействия, т.е. человеческие и не-человеческие акторы при-
знаются равноправными актантами3 как процесса познания, так и 
формирования отношений между ними. Данный пассаж чрезвы-
чайно важен для развертывания постгуманистического дискурса, 
который включает экологическую обеспокоенность, в том числе. 
Современный человек должен отказаться от привычного для эпохи 
Просвещения возвышения над тем, что традиционно принято 
называть «природой». 

Дело в том, что не-человеческие (или в данном случае жи-
вотные) акторы участвуют в глобальных процессах не меньше, чем 
человек. «Улитка может заблокировать плотину, Гольфстрим мо-
жет внезапно исчезнуть, террикон – стать биологическим резер-
вом, а черви – превратить почвы Амазонии в бетон. Больше нет 
никаких оснований для ранжирования различных сущностей в по-
рядке их значимости»4. 

 
1 Латур Б. Пересборка социального. Введение в акторно-сетевую теорию. – 

Москва: Издательский дом Высшей школы экономики, 2014. – С. 90. 
2 Там же. – С. 92. 
3 В вопросе о различиях между актором и актантом, относящемуся уже к 

позднему варианту АСТ, Латур ссылается на пояснение Греймаса: «…если акто-
ров можно определить, оставаясь в пределах одной конкретной сказки, то актан-
ты, которые суть не что иное, как классы акторов, поддаются определению, лишь 
исходя из корпуса всех сказок без исключения: распределение акторов создает 
отдельную сказку, а структура актантов – жанр. Актанты, таким образом, обла-
дают металингвистическим статусом по отношению к акторам» (Греймас А.-Ж. 
Размышления об актантных моделях // Французская семиотика: От структура-
лизма к постструктурализму. – Москва: Прогресс, 2000. – С. 156) 

4 Латур Б. Политики природы. Как привить наукам демократию. – Москва: 
Ад Маргинем Пресс, 2008. – С. 35. 



Акторно-сетевая теория Б. Латура в контексте ухода  
от антропоцентризма в постгуманизме 

 157 

Харман, комментируя и анализируя АСТ и движение мысли 
Б. Латура, приходит к объект-объектным онтологиям, включаю-
щим посыл о равности объектов гетерогенных сетей, которые по-
мещают все объекты взаимодействия (человеческие и не-
человеческие) в одну плоскость. Однако плоские онтологии – это 
пример новой метафизики, где сохраняется, пусть и в модифици-
рованном варианте, феноменологическая интенция к «сущности». 
Сущность всегда подразумевает, так или иначе, иерархию и посту-
лирует возможность выявления сущностного ядра. Постгуманизм, 
используя основания АСТ, экстраполирует заданную «плоскост-
ность» на бесконечный универсум социального, который также 
включает не-человеческие самости, однако, уходя от вопроса о 
сущности, оставляет данное поле выколотым. Постгуманизм уси-
ливает значение связей АСТ и делает акцент на равной субъектно-
сти исследуемых самостей без обращения к их сущностным разли-
чиям. 

Зафиксируем главные следствия АСТ, которые обеспечива-
ют социально-философскую оптику постгуманизма: 

1. Нивелируются субъект-объектные отношения, где субъек-
том всегда выступает человек. При этом также снимается иерар-
хичность, так как субъект традиционно наделялся особыми свой-
ствами (способностью к познанию, наличием сознания вообще, 
возможностью выделения единичного объекта из универсума объ-
ектов), а объект всегда выступал в пассивной роли, которая не 
подразумевала возможности какого-либо влияния как на субъект, 
так и на характер их отношений. 

2. В АСТ акторами1 являются как практические (или матери-
альные), так и семиотические вещи, образующие «социальные се-
ти». В таком случае социум понимается не как сумма субъектов, а 
приближается к буквальному значению термина, если обратиться к 
этимологии2. «Я хочу переопределить понятие социального, вер-
нувшись назад к его первоначальному значению, и сделать его 
вновь способным прослеживать связи», – пишет Латур в своей 

 
1 Данный термин позволяет уйти от нагромождений и излишних коннота-

ций таких терминов, как «субъект» и «объект», нивелируя их как таковых. 
2 Слово «социум» происходит от латинского socium – «общее», форма ср. 

рода прил. socius «общий, совместный (также товарищ, спутник)». 



Криман А.И. 

 158 

знаковой работе «Пересборка социального»1. Социальное – это 
поле действия актантов, находящихся в отношениях конституиро-
вания сетей (или прерывания отношений, действий). Исходя из 
расширения понимания социальности, выводится следующий тезис: 

3. Все актанты пребывают в постоянно образующихся или 
распадающихся отношениях. Действие – главный индикатор 
включения актанта в сеть. Таким образом, человек – ранее высту-
пающий как носитель привилегий носителя и производителя зна-
ния – встает в один ряд с не-человеческим, статус которого, соот-
ветственно, поднимается. Для иллюстрации можно привести 
пример. Преподаватель проводит лекцию в виртуальном формате. 
Основные непросредственные участники – сам преподаватель, 
студенты, их компьютеры, программа, с помощью которой стано-
вится возможной трансляция, разработчики этой программы, про-
изводители компьютеров, рабочие, которые технически произво-
дили их, кот, который сидит на коленях лектора, Мишель Фуко, 
которому посвящена лекция, университет, т.е. институция, где 
учатся студенты и работает преподаватель, чихнувший студент, 
забывший выключить звук на ноутбуке, зазвонивший телефон, 
прервавший повествование, звонивший родственник, который со-
общил адресату важную новость про родственницу, сама род-
ственница и т.д. В конкретный отрезок времени образуется единая 
гетерогренная сеть, или «коллектив», и, вопреки классическому 
пониманию субъектности, не представляется возможным иерархи-
чески выделить какой-либо «актант»2 среди прочих. Если, к при-
меру, у преподавателя сломался бы компьютер, то сеть бы оборва-
лась и впоследствии образовалась бы новая со шлейфом 
несостоявшейся предыдущей. Если бы отключили электричество у 
чихнувшего студента, он не смог бы услышать впечатляющую 
лекцию и вдохновиться идеями Фуко, – и не была бы написана 
блестящая работа, посвященная ему. Если бы не позвонил препо-
давателю родственник и не сообщил бы печальную новость, лек-
тор бы не испытал грусть, которая подтолкнула его глубже заду-

 
1 Латур Б. Пересборка социального. Введение в акторно-сетевую теорию. – 

Москва: Издательский дом Высшей школы экономики, 2014. 
2 В АСТ предпочтительнее использовать понятие «актант», а не «актор», 

чтобы подчеркнуть, что социальные взаимодействия создаются не только людь-
ми, но и неодушевленными предметами. 



Акторно-сетевая теория Б. Латура в контексте ухода  
от антропоцентризма в постгуманизме 

 159 

маться об излагаемой теме, и чихающий студент бы не вдохновил-
ся лекцией и не написал бы блестящую работу. И так далее. 

4. С позиций АСТ научный факт также не является исклю-
чительным и стоящим выше, чем прочие non-humans акторы. По-
добное утверждение, безусловно, вызвало большой резонанс, что 
позволяет отнести АСТ к весьма радикальным подходам к пони-
манию науки как таковой. В контексте постгуманизма важно, ско-
рее, следствие: усиление акцента на нивелирование устоявшихся 
иерархий. Наука и человек как носитель и производитель научного 
знания являлись классическим идеалом следствия функциониро-
вания сознания. Сциентизм во многом стал новой религией, при-
шедшей на смену догматам церкви, требующих безапелляционной 
веры вопреки научной доказательности. Сциентизм, обращающий 
веру в бога в свойство человеческого, вкупе с научно-технологи-
ческим прогрессом рождает такое явление, как трансгуманизм, о 
котором речь пойдет в следующей главе. Стоит заметить, что в 
постгуманизме также исчезает пиетет перед религиозностью, од-
нако в каком-то смысле происходит ее реабилитация – божествен-
ное, которое можно широко представить как не-человеческое, об-
ретает субъектность, точнее, ее не теряет (с поправкой на то, что 
субъектностью обладают и прочие не-человеческие агенты). 

5. Один из самых важных тезисов АСТ, с которым работает 
постгуманизм, – это деконструкция классических дихотомий, та-
ких как природа / культура, внешнее / внутреннее, ложь / правда 
и т.д. Подобное «выворачивание» не является фантазийной прихо-
тью Латура, а есть прямое следствие падения гуманистической 
идеологии. С расщеплением субъект-объектного метода познания 
«рассыпаются» все прочие, казалось бы, базисные структуры. По-
стгуманизм подхватывает этот ход и распространяет все дальше и 
глубже, растягивая и пересобирая понимание «социальности». 

Данные тезисы позволяют прийти к тому, что можно назвать 
«пересборкой социальности», где понятие «социум» теряет свои 
позиции в пользу «коллективов» бесконечно и неисчислимо пере-
плетающихся человеческих и не-человеческих самостей. Однако 
ввиду частых недопониманий разницы трансгуманистического и 
постгумнистического подходов необходимо разъяснить и исклю-
чить трансгуманизм из поля конституирования постгуманизма. 
Прямого конфликта между транс- и постгуманистами нет, более 



Криман А.И. 

 160 

того, в научном сообществе они консолидируются и рождают про-
екты на пересечении своих оптик. Однако разница между ними 
есть, и она существенна1. Главное отличие состоит в том, что 
трансгуманизм строится на субъект-объектной бинарности, не 
включая следствия как исторических, так и социально-философ-
ских событий XX в. Он продолжает риторику эпохи Просвещения, 
где человек превозносится над прочими (несмотря на то, что транс-
гуманисты всячески стараются нивелировать биологизм в человеке, 
его онтологический статус сохраняется). Постгуманизм строится 
на триаде человеческое / животное / технологическое, т.е. 
пост(не)человеческое2, таким образом выходя в экстенсивное поле 
расширения понимания социального, что, безусловно роднит его с 
акторно-сетевой теорией Латура. 

Список литературы 

1. Бадью А. Манифест философии. – Санкт-Петербург: Machina, 2003. – 182 c. 
2. Гавриленко С.А., Писарев А.А. Акторно-сетевая теория: незавершенная сбор-

ка // Логос. – Москва: Издательство института Гайдара. – 2017. – Т. 27, № 1. – 
С. 1–40. 

3. Греймас А.-Ж. Размышления об актантных моделях // Французская семиоти-
ка: От структурализма к постструктурализму. – Москва: Прогресс, 2000. – 
156 c. 

4. Делёз Ж., Гваттари Ф. Капитализм и шизофрения: Тысяча плато. – Екатерин-
бург: У-Фактория; Москва: Астрель, 2010. – 895 с. 

5. Дескола Ф. По ту сторону природы и культуры. – Москва: Новое литератур-
ное обозрение, 2012. – 584 c. 

6. Кожев А. Введение в чтение Гегеля. Лекции по «Феноменологии духа», чи-
тавшиеся с 1933 по 1939 г. в Высшей практической школе / подборка и пуб-
ликация Реймона Кено. – Санкт-Петербург, 2003. – 792 с. 

7. Криман А.И. Идея постчеловека: сравнительный анализ трансгуманизма и 
постгуманизма // Философские науки. – 2019. – № 62 (4). – С. 132–147. 

8. Криман А.И. Постгуманистический поворот к пост(не)человеческому // Во-
просы философии. – 2020. – № 12. – С. 57‒67. 

 
1 Подробнее о различиях трансгуманизма и постгуманизма см.: Криман А.И. 

Идея постчеловека: сравнительный анализ трансгуманизма и постгуманизма // 
Философские науки. – 2019. – № 62 (4). – С. 132–147. 

2 Криман А.И. Постгуманистический поворот к пост(не)человеческому // 
Вопросы философии. – 2020. – № 12. – С. 57‒67. 



Акторно-сетевая теория Б. Латура в контексте ухода  
от антропоцентризма в постгуманизме 

 161 

9. Латур Б. Пересборка социального. Введение в акторно-сетевую теорию. – 
Москва: Издательский дом Высшей школы экономики, 2014. – 384 c. 

10. Латур Б. Политики природы. Как привить наукам демократию. – Москва: Ад 
Маргинем Пресс, 2008. – 336 c. 

 



Антонов К.М. 

162 

ФИЛОСОФИЯ РЕЛИГИИ И РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ. 
ТЕОЛОГИЯ 

УДК 291       DOI: 10.31249/rphil/2024.04.17 
АНТОНОВ К.М.* ТРУДЫ С.С. АВЕРИНЦЕВА В КОНТЕКСТЕ 
ИСТОРИИ НАУКИ О РЕЛИГИИ СОВЕТСКОЙ ЭПОХИ 

Аннотация. Статья посвящена выявлению и характеристике 
религиоведческих аспектов в наследии выдающегося отечествен-
ного ученого и мыслителя С.С. Аверинцева. Автор рассматривает 
предложенные Аверинцевым подходы к изучению религиозных 
явлений в контексте его отношения к «научному атеизму» как гос-
подствующей в позднесоветский период форме дискурса о рели-
гии, анализирует трансформации полемической ситуации Аверин-
цева на переходе от позднесоветской к постсоветской эпохе. 
Рассматривается отношение Аверинцева к психологии религии 
К.Г. Юнга и философии мифологии Э. Кассирера. Предлагается 
гипотетический ответ на вопрос о том, почему Аверинцев, значи-
тельная часть исследований которого была посвящена изучению 
религиозной культуры в ее различных проявлениях, идентифициро-
вал себя не как религиоведа, а скорее как филолога и культуролога. 
Указывается место проекта Аверинцева среди других альтерна-
тивных научному атеизму дискурсов о религии позднесоветского 
и раннего постсоветского времени. 

Ключевые слова: С.С. Аверинцев; аналитическая психоло-
гия; философия мифологии; Юнг; Кассирер; «научный атеизм»; 
психология религии. 

* Антонов Константин Михайлович – доктор философских наук, доцент,
заведующий кафедрой философии и религиоведения богословского факультета 
Православного Свято-Тихоновского гуманитарного университета. 



Труды С.С. Аверинцева в контексте истории науки  
о религии советской эпохи 

 163 

ANTONOV K.M. THE WORKS OF S.S. AVERINTSEV IN THE 
CONTEXT OF THE HISTORY OF THE SCIENCE OF RELIGION 
OF THE SOVIET ERA 

Abstract. Article is devoted to the identification and characteri-
zation of religious aspects in the legacy of the outstanding Russian sci-
entist and thinker S.S. Averintsev. The author examines the approaches 
proposed by Averintsev to the study of religious phenomena in the con-
text of his attitude to “scientific atheism” as the dominant form of dis-
course on religion in the late Soviet period, analyzes the transfor-
mations of Averintsev's polemical situation during the transition from 
the late Soviet to the post-Soviet era. Averintsev's attitude to the 
psychology of religion by K.G. Jung and the philosophy of mythology 
by E. Kassirer is considered. A hypothetical answer is proposed to the 
question of why Averintsev, a significant part of whose research was 
devoted to the study of religious culture in its various manifestations, 
nevertheless identified himself not as a religious scholar, but rather as a 
philologist and cultural critic. The place of Averintsev's project among 
other discourses on religion of the late Soviet and early post-Soviet 
times alternative to scientific atheism is indicated. 

Keywords: S.S. Averintsev; analytical psychology; philosophy of 
mythology; K.G. Jung; E. Kassirer; “scientific atheism”; psychology of 
religion. 

Для цитирования: Антонов К.М. Труды С.С. Аверинцева в контек-
сте истории науки о религии советской эпохи // Социальные и гумани-
тарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Филосо-
фия. – М., 2024. – № 4. – С. 162–182. – DOI: 10.31249/rphil/2024.04.17 

 
Можно ли считать С.С. Аверинцева религиоведом? Вопрос 

представляется спорным и непростым. Мне кажется, что сам он 
вряд ли бы согласился с такой квалификацией, считая себя, веро-
ятнее всего, филологом в том широком смысле слова, который он 
сам очертил в энциклопедической статье «Филология», где объек-
том этой науки предстает «духовная культура человечества» и, 
даже более того, – «вся ширина и глубина человеческого бытия», 
увиденные через призму письменного текста как некоторой «ис-
ходной реальности»1. 

 
1 Аверинцев С.С. Филология // София-Логос. Словарь. – Киев, 2006. – С. 452. 



Антонов К.М. 

 164 

Тем не менее, если у автора есть право позиционировать се-
бя в определенном смысле и месте, то у исследователя есть обя-
занность рефлексировать над этим правом. И с этой точки зрения 
историк отечественного религиоведения вряд ли сможет полно-
ценно представить свой предмет, если упустит из виду фигуру 
Аверинцева. Однако и для исследователя творчества Аверинцева 
эта постановка вопроса может принести пользу. Прежде всего – он 
действительно вовлечен в изучение не только духовной культуры 
вообще, но и именно, и прежде всего – религиозной культуры, 
причем далеко не только христианской, хотя и, несомненно, в хри-
стианской перспективе. Во-вторых, реконструируя его полемиче-
скую ситуацию – а без этого вряд ли можно эффективно анализи-
ровать его тексты – невозможно пройти мимо его отношения к так 
называемому «научному атеизму», который, будучи единственно 
признанным в СССР направлением исследования религии, вместе 
с тем был для Аверинцева одним из наиболее значимых оппонен-
тов. Это оппонирование не всегда очевидно текстуально (и это, 
конечно, сознательная стратегия), но в ряде случаев, порой не-
вольно, все-таки выходит на поверхность. 

Хороший пример такого оппонирования на личном уровне 
приводит в своих записках В.В. Бибихин: «По поводу льюисов-
ских “Писем Скрутейпа” и нелюбви чертей к смеху Сережа 
вспомнил: как-то совершенно случайно он попал в институт или в 
редакцию атеизма. Известный антирелигиозник Крывелев, увидев 
его там, стал его отчитывать за статью “Христианство”. Сергей 
Сергеевич не спал перед этим всю ночь, и, пребывая в некотором 
состоянии идиотизма, вдруг засмеялся тому в лицо. Крывелев как-
то сразу убежал»1. В другом месте Бибихин чуть иначе рассказы-
вает эту историю и пишет: «После бессонной ночи за работой 
Аверинцев видел все странно»2. Очевидно, автор имеет в виду, что 
«странность» видения позволяет почувствовать реальность, которая 
не воспринимается обычным повседневным или научным взглядом. 

Это личное столкновение для самого Аверинцева было, ко-
нечно, чем-то больше, чем только личным: «Антирелигиозной 

 
1 Бибихин В.В. Алексей Федорович Лосев. Сергей Сергеевич Аверинцев. – 

Москва, 2006. – С. 315. 
2 Там же. – С. 248. 



Труды С.С. Аверинцева в контексте истории науки  
о религии советской эпохи 

 165 

пропаганде была с абсолютной жесткостью подчинена вся система 
государственного воспитания и образования, от яслей и детских 
садов до университетов; но в дополнение к этому государство со-
держало хорошо оплачиваемую армию специалистов, для которых 
антирелигиозная пропаганда была единственным занятием»1. 

Таким образом, Аверинцевым-христианином «научный ате-
изм» воспринимался как действительно демоническая вещь, его 
представители казались ему одержимыми в самом буквальном 
смысле слова. Но, в то же время, они представляли собой мощную 
социальную и государственную силу, а борьба с ними необходи-
мым образом велась им на уровне академического дискурса (хотя 
они, похоже, не понимали до конца степень его отчужденности от 
их занятий). Именно в этом контексте необходимо воспринимать 
его участие в издании «Философской энциклопедии» и его соб-
ственно научные тексты2. 

Однако дальше возникает вопрос: что именно, какой акаде-
мически релевантный подход противопоставлял Аверинцев-уче-
ный научному атеизму? Чтобы ответить на этот вопрос, я сначала 
представлю кратко концептуальный каркас научного атеизма и 
альтернативных по отношению к нему дискурсов о религии позд-
несоветской эпохи, а затем рассмотрю методологические основа-
ния подхода Аверинцева, поскольку они раскрываются в тех его 
текстах, которые кажутся для нашей цели наиболее релевантными. 

Научный атеизм и альтернативные дискурсы  
о религии советской эпохи 

Вначале дадим краткую характеристику основных концеп-
ций научного атеизма. 

Самой общей характеристикой научного атеизма служит его 
описание как радикального социологического редукционизма, в 
рамках которого религиозная «идеология» предстает как фанта-
стический способ «отражения действительности», тотально обус-

 
1 Аверинцев С.С. Христианство в XX веке // София-Логос. Словарь. – Ки-

ев, 2006. – С. 646. 
2 Подробнее см.: Филиппов Б.А. Как разрушалось господство «научного 

атеизма» в советском обществоведении (1960–1980-е гг.) // Вестник ПСТГУ. Се-
рия I: Богословие. Философия. Религиоведение. – 2022. – Вып. 104. – С. 107–122. 



Антонов К.М. 

 166 

ловленный закономерностями и противоречиями социально-эконо-
мического развития, играющий вторичную, паразитическую и в 
целом «реакционную» роль и в духовной, и в политической истории 
человечества таким образом, что градус этой реакционности возрас-
тает пропорционально институциональной организованности и 
иерархической структурированности религиозных традиций. В 
новейшую эпоху истории, определяемую движением к социализму 
и коммунизму, религия, согласно этим представлениям, пережива-
ет острый кризис и, с исчезновением своих социальных корней, 
обречена на более или менее скорое исчезновение. В то же время 
указанная «реакционность» «объективно» делает религиозных лю-
дей и сообщества противниками происходящих преобразований, а 
это, в свою очередь, имплицирует необходимость целенаправлен-
ных усилий по «антирелигиозной пропаганде» и «атеистическому 
воспитанию». Эти последние представляют собой не что иное, как 
частные проявления «классовой борьбы», а рассмотрение классо-
вой борьбы как центрального феномена истории в рамках так 
называемых «антагонистических формаций» является базовой 
предпосылкой марксистской философии истории. 

Представлением о классовой борьбе определяется важный 
для нас принцип «партийности», в рамках которого не только сама 
религия, но и религиоведческое знание не может быть нейтраль-
ным, а полностью определяется своей классовой принадлежно-
стью – советская наука о религии качественно отлична от буржу-
азной и должна не только оппонировать ей на научном поле, но и 
бороться с ее проявлениями политически. Это, в свою очередь, 
имплицирует те претензии на монополию, которые предъявлял 
советский атеизм на протяжении всей истории СССР1. 

Эти претензии, однако, никогда не были полностью реализо-
ваны. В частности, в позднесоветское время можно выделить три 
основные линии оппонирования этому подходу: «буддийско-буд-
дологическую», представленную Б. Дандароном и их учениками, 
переплетавшийся с нею религиозный синкретизм Ю. Рериха и 
Гр. Померанца и «православную», тяготевшую к медиевистике, 

 
1 Подробнее см.: Антонов К.М. От дореволюционной науки о религии к 

советскому религиоведению: трансформация системы научно-исследовательских 
программ и формирование «советской» формации дискурса о религии // Вестник 
ПСТГУ. Серия I: Богословие. Философия. – 2013. – Вып. 6 (50). – С. 67–97. 



Труды С.С. Аверинцева в контексте истории науки  
о религии советской эпохи 

 167 

византинистике и исследованиям культуры Древней Руси, но не 
исчерпывавшуюся ими. В рамках последней заслуживают упоми-
нания, наряду с Аверинцевым, о. А. Мень с его циклом «В поисках 
пути, истины и жизни», известный психиатр Д.Е. Мелехов, и епи-
скоп Михаил Мудъюгин с его лекциями по «Основному богосло-
вию»1. Из них именно Аверинцев принципиально стремился реа-
лизовать свою позицию, оставаясь внутри светского (и советского) 
академического пространства. 

Эти альтернативные дискурсы по большей части выстраива-
ли свое оппонирование официальному советскому научному ате-
изму по линии социологизм – психологизм. Именно обращение к 
психологическим аспектам религиозной жизни – религиозному 
опыту, религиозному чувству, психотехникам (особенно в буддий-
ском случае) и т.д. – представлялось им хорошим способом уйти 
от редукционизма, продемонстрировать несводимость религиоз-
ных переживаний к социально-экономической и политической де-
терминации, их «вечность», ценность и неискоренимость2. 

Посмотрим, так ли это в случае Аверинцева. 

Методологическая программа С.С. Аверинцева  
как альтернатива «научному атеизму»:  
религиоведческое наследие Аверинцева 

Прежде всего, зададимся вопросом: какие тексты Аверинце-
ва могут быть релевантно описаны как именно «религиоведче-
ские»? Как их выделить в многообразном, в жанровом и дисци-
плинарном отношении, наследии ученого? 

В дальнейшем я буду считать религиоведческими те тексты, 
в которых в центре внимания находятся объективистски, т.е. отно-
сительно отстраненно, от третьего лица, представляемые те или 
иные эмпирические аспекты религиозной жизни, религиозного со-
знания, религиозной истории и т.д., либо обсуждается методологи-
ческая проблема – каким образом возможно такого рода исследова-
ние религии и как его следует «делать». Такого рода тексты (или 

 
1 Подробнее см.: Психология религии в России XIX – начала XXI века: 

коллективная монография / [Сост. К.М. Антонов]. – Москва: Изд-во ПСТГУ, 
2019. – С. 313–332. 

2 Там же. С. 314. 



Антонов К.М. 

 168 

элементы текстов) я буду отличать от других: историко-
философских, посвященных тем или иным религиозным мыслите-
лям прошлого; религиозно-философских, свободно развивающих 
ту или иную религиозную интуицию (например, «Красота изна-
чальная»); теологических, посвященных решению той или иной 
вероучительной проблемы (например, «Софиология и мариоло-
гия»); религиозно-публицистических или апологетических в узком 
смысле, т.е. отстаивающих ту или иную христианскую позицию в 
общественной дискуссии, – а в наследии Аверинцева можно обна-
ружить тексты всех этих видов. Есть, конечно, и тексты, в которых 
элементы указанных жанров по тем или иным причинам смешива-
ются между собой. 

Прежде всего, к разряду религиоведческих можно отнести 
три текста, которые будут преимущественно рассматриваться в 
данной статье: «Аналитическая психология К.-Г. Юнга и законо-
мерности творческой фантазии» (1972), «К уяснению смысла 
надписи над конхой центральной апсиды Софии Киевской» (1972), 
«Христианство в XX веке» (1995). Однако ими религиоведческое 
наследие Аверинцева, разумеется, не ограничивается. Сюда же 
можно отнести и такие тексты, как «Христианская мифология» (и 
другие статьи в энциклопедии «Мифы народов мира»), «Слово 
Божие и слово человеческое», «Откровение», «Христианство» и 
еще целый ряд словарных статей. 

Аверинцев и аналитическая психология 

Рассмотрим кратко первый из указанных основных текстов. 
Проблемы, которые ставит и пытается решить здесь Аве-

ринцев: соотношение мифа и литературы, мифа и религии, разгра-
ничение в самом христианстве мифологического и сверхмифоло-
гического содержания (это более подробно и ясно проведено в 
более поздней статье «Христианская мифология»)1, разграничение 
философско-феноменологического (Кассирер) и психологического 
(Юнг) подходов к мифу – в целом носят вполне религиоведческий 
характер. Стилистически статья написана совершенно вне всех тех 
«правил хорошего тона» и клише, которые предписывались совет-

 
1 См.: Аверинцев С.С. Христианская мифология // София-Логос. Словарь. – 

Киев, 2006. – С. 473–484. 



Труды С.С. Аверинцева в контексте истории науки  
о религии советской эпохи 

 169 

ским академическим этикетом. Пожалуй, единственная дань стан-
дартному советскому дискурсу – активное использование понятия 
«идеология» как общего термина для описания всех форм духов-
ной культуры. 

Ожидаемо оппонирование советскому дискурсу идет по ли-
нии психологизации понимания религии и мифа, однако слово 
«психология» используется Аверинцевым весьма нестандартно: 
«мифология имеет весьма для нее существенное психологическое 
измерение, и в этом своем измерении она должна быть изучена 
именно как таковая, имманентно, а не ликвидирована как предмет 
через сведение к внеположным вещам»1. 

Нестандартно и то, что чуть ниже «видным психологом ре-
лигии» именуется Рудольф Отто2, который в современной истори-
ко-религиоведческой систематике числится основоположником 
так называемой «феноменологии религии» – едва ли не главного 
аниредукционистского (и потому считающегося теологически ан-
гажированным3) проекта в религиоведении XX в. Тут важно, разу-
меется, не название, а генеалогия: Аверинцев старательно разво-
дит Юнга с Фрейдом (как раз по линии редукционизм – 
антиредукционизм) и «сводит» его (с точки зрения современного 
состояния истории религиоведения совершенно справедливо) с его 
соратниками по кругу «Эранос» Отто и Кереньи4, а дальше – с ро-
мантизмом и Шеллингом. 

Сопоставление с Фрейдом позволяет Аверинцеву подчерк-
нуть положительные черты юнговского антиредукционизма, не 
вступая в прямую конфронтацию с «научным атеизмом»: «Глав-

 
1 Аверинцев С.С. Аналитическая психология К.-Г. Юнга и закономерности 

творческой фантазии // О современной буржуазной эстетике: сб. ст. – Москва: 
Искусство, 1972. – Вып. 3. – С. 116. 

2 Там же. – С. 120. 
3 Подробное критическое описание и систематическое выявление этой ан-

гажированности феноменологии религии см.: Красников А.Н. Методологические 
проблемы религиоведения. – Москва: Академический проект, 2007. – С. 96–125. 

4 Ср. современное исследование, помещающее исследовательскую страте-
гию Юнга в контекст «мистоцентрического подхода», практиковавшегося в кругу 
«Эранос»: Носачев П.Г. «Отреченное знание»: изучение маргинальной религиоз-
ности в XX и начале XXI века. Историко-аналитическое исследование. – Москва: 
Изд-во ПСТГУ, 2015. – С. 25–35.  



Антонов К.М. 

 170 

ный позитивный резон юнговской критики Фрейда может быть 
сформулирован так: предложенная классическим фрейдизмом мо-
дель духовной жизни всецело держится на одном весьма сомни-
тельном методологическом допущении – будто все более высокие 
и сложные формы бытия непременно должны быть без остатка 
редуцированы к некоему простейшему началу и тем самым “раз-
облачены” в качестве иллюзии»1. 

А дальше речь идет о методологической параллели, которую 
фрейдизм находит в «вульгарном социологизме» как второй базо-
вой редукционистской модели: «в избитой шиллеровской формуле 
о “любви и голоде”, господствующих над миром, фрейдизм взял 
первую половину, вульгарный социологизм – вторую»2. «Вульгар-
ный социологизм», разумеется, критиковался и в официальной со-
ветской науке, но здесь он явно выступает ее «субститутом». 

Аверинцев солидаризируется с Юнгом, цитируя последнего: 
«Но моя главная установка состояла в том, чтобы исследовать и 
объяснить ее (сексуальности. – К. А.) духовную сторону и ее ну-
минозный смысл, которые выходят за пределы ее значения для 
индивида и ее биологической функции»3. 

В дальнейшем Аверинцев эксплицирует существенные мо-
менты юнговского символизма концепций «архетипа» и «коллек-
тивного бессознательного» и демонстрирует их работу в творче-
ском самосознании таких значимых авторов, как Вяч. Иванов, 
Г. Гессе и Т. Манн. Он весьма умело показывает, как юнгианская 
оптика позволяет выявлять мифологические и религиозные аспек-
ты и пласты их творчества. 

Отечественный ученый солидарен с Юнгом тогда, когда тот 
задумывается о границах собственной интерпретации, акцентирует 
безоценочность и мировоззренческую нейтральность своего под-
хода (например при характеристике архетипов4). Однако вместе с 
тем он разворачивает собственную критику Юнга за «смешение 
здравых научных установок с причудливыми и внутренне необяза-

 
1 Аверинцев. Аналитическая психология … – С. 118. 
2 Там же. 
3 Там же. – С. 120. 
4 Там же. – С. 126. 



Труды С.С. Аверинцева в контексте истории науки  
о религии советской эпохи 

 171 

тельными философскими формулировками, современного – с ар-
хаичным»1. 

Немецкому мыслителю вменяются: «откровенное недоверие 
к логике, иррационализм, приобретающий временами особенно 
агрессивные и отталкивающие черты, духовный авантюризм ро-
мантиков, их бросающая вызов элементарной научности тяга к 
мифотворческим экспериментам»2. Сюда же относится и его «ти-
пично романтическое убеждение в том, что единственно адекват-
ным языком для интерпретации мифа является миф же, – убежде-
ние, замыкающее мифологическую эксегесу в порочном круге 
модернизированного гносиса, решающим образом определяет юн-
говскую модель психического мира»3. 

В своем анализе Аверинцев систематически разграничивает 
академически вменяемые и «безответственные» аспекты и «слои» 
юнгианства: «Рациональная критика психологии Юнга должна с 
полной четкостью различать в ней три слоя, без логической необ-
ходимости соединенные между собой: 1) конкретные научные 
наблюдения; 2) не до конца доказанные, но убедительные рабочие 
гипотезы; 3) иррационалистическую спекуляцию. Полагать, что 
третий слой раз и навсегда компрометирует первые два и избавля-
ет нас от надобности разбираться в них по существу дела, было бы 
не менее неосторожно, чем вообразить, что качество «научности» 
переходит от первых двух слоев к третьему только потому, что в 
книгах Юнга все это лежит рядом»4. 

В силу этого психологическая интерпретация мифологиче-
ского (читай: религиозного) символизма в сфере смысловой ин-
терпретации в методологической программе Аверинцева должна 
быть дополнена обращением к возможностям, открываемым сим-
волической философией мифа Э. Кассирера. Последняя не харак-
теризуется Аверинцевым развернуто, но тот факт, что не имеющий 
прямого отношения к Юнгу и юнгианству, принадлежащий к со-
вершенно иной интеллектуальной традиции Кассирер трижды 

 
1 Аверинцев. Аналитическая психология … – С. 121. 
2 Там же. – С. 122. 
3 Там же. – С. 124. 
4 Там же. – С. 130. 



Антонов К.М. 

 172 

упоминается в обсуждаемой нами статье – не может считаться 
простой случайностью1. 

С этой точки зрения было бы любопытно сопоставить ре-
цепцию юнгианства Аверинцевым с предшествующей попыткой 
его христианской адаптации в русской религиозной мысли, прежде 
всего у Б.П. Вышеславцева2, с западной традицией его восприятия 
в историко-религиоведческих исследованиях и с современными 
интерпретациями в контексте академического изучения западного 
эзотеризма (например в книге П.Г. Носачева)3. 

Подводя итоги, можно констатировать, что, согласно Аве-
ринцеву, юнгианская оптика, поскольку она остается в академиче-
ских рамках, способна именно выявлять и каталогизировать рели-
гиозные мотивы, помогает понять их значимость в культуре и 
нередуцируемость к биологическим и социальным аспектам, одна-
ко, в силу заложенных в нее ее основателем иррационалистиче-
ских тенденций, неспособна учесть специфику художественной 
формы и, оставаясь в собственных границах, дать содержательную 
интерпретацию как самих этих мотивов, так и произведения ис-
кусства. Аверинцев советует искусствоведу не игнорировать «ана-
литическую психологию» и не занимать по отношению к ней уче-
ническую позицию, но вступать с ней в диалог, опираться на ее 
достижения4. Так или иначе, связка «аналитическая психология» – 
«символическая философия мифологии» рассматривается Аверин-
цевым как действенная методология, способная оппонировать 
стандартному советскому подходу и превзойти его в эффективно-
сти. 

 
1 Аверинцев. Аналитическая психология … – С. 116, 118, 121. 
2 См.: Вышеславцев Б.П. Этика преображенного Эроса. Проблемы Закона 

и Благодати // Он же. Этика преображенного Эроса. – Москва: Республика, 1994. – 
С. 78–81. 

3 Носачев. Указ. соч. С. 35–44. Здесь же – и обзор основных западных ин-
терпретаций: Р. Нолла, С. Шамдасани, В. Ханеграафа. Автор лишь однажды ци-
тирует статью Аверинцева; при этом, как представляется, его предложение идти в 
интерпретации научного вклада Юнга в религиоведение via regia вполне корре-
лирует с аверинцевским взглядом. 

4 Аверинцев. Аналитическая психология … – С. 155. 



Труды С.С. Аверинцева в контексте истории науки  
о религии советской эпохи 

 173 

Символические структуры и методология  
«бесконечно малых» 

Как раз опытом такого диалога мне представляется вышед-
шая в том же 1972 г., но получившая значительно большую из-
вестность статья о надписи над конхой. 

Я обращу внимание только на вводную методологическую 
часть этого замечательного (независимо от конкретной «византи-
новедческой» критики его результатов1) текста. 

Итак, мотивируя свой выбор между узкой и предельно ши-
рокой постановками проблемы о смысле надписи в пользу послед-
ней, Аверинцев подкрепляет его следующими соображениями. 

1. История культуры «есть в своей существеннейшей части 
история человеческой символики»2 – как раз в смысле Э. Кассире-
ра (на которого автор прямо ссылается в сноске 2. В контексте 
описанной выше полемической ситуации это дает Аверинцеву 
возможность уйти от темы «идеологии» и, соответственно, от про-
блемы базис – надстройка. Здесь найден, так сказать, третий эле-
мент, не относящийся ни к тому, ни к другому и в силу этого име-
ющий право на самостоятельность, нередуцируемость, автономию, 
наличие собственных, внутренних закономерностей. Тем самым, 
хоть и в сноске, отвоевывается практически все пространство 
культуры: «Язык и миф, бытовой обиход и нормы поведения, все 
те первоэлементы человеческого существования, без которых че-
ловек не может совершить ни одного простейшего жизненного 
акта»3. 

2. В методологии гуманитарных наук необходимо проводить 
различение «арифметики», которая коррелирует с «узким» подхо-
дом, и «алгебры», или «высшей математики гуманитарных наук», 
причем последняя понимается как исчисление «бесконечно ма-
лых» величин, «не поддающихся недвусмысленному обнаруже-

 
1 См., напр.: Виноградов А.Ю. Еще раз к вопросу о надписи над конхой 

Св. Софии Киевской // Лазаревские чтения. Искусство Византии, Древней Руси, 
Западной Европы: материалы научной конференции 2010. – Москва: МГУ, 2022. – 
С. 27–39. 

2 Аверинцев С.С. К уяснению смысла надписи над конхой центральной 
абсиды Софии Киевской // София-Логос. Словарь. – Киев, 2006. – С. 548. 

3 Там же. – С. 579. 



Антонов К.М. 

 174 

нию, но весьма ощутимо влияющих на общий баланс»1. И эта ха-
рактеристика заставляет вспомнить… В.В. Розанова. Скорее всего, 
Аверинцеву уже было известно предисловие В.В. Розанова к книге 
«В темных религиозных лучах», в котором проводится если не то 
же самое, то очень похожее различение: «арифметика» – «то про-
стое и ясное в христианстве, белый луч прямой благожелательно-
сти» – и «логарифмы», или, точнее, «бесконечно малые», текущие, 
изменчивые величины, «флюксии» (термин Ньютона), нечто «тон-
кое, незаметное, бесцветное, безвидное, бездокументальное»2. Ра-
зумеется, Аверинцев вряд ли был согласен с розановским исполь-
зованием этого различения и вряд ли одобрял розановский подход 
в целом; и тем не менее использование той же метафоры кажется 
знаменательным. При этом Аверинцев (если мы допустим его зна-
комство с розановским текстом), разумеется, изымает эту идею из 
ситуации Розанова (полемика «светской» религиозной мысли с 
позитивизмом и «синодальным» богословием и благочестием) и 
помещает в свою. Позитивизм как «узкий» поход здесь также ока-
зывается среди оппонентов, но лишь потому, что он слишком от-
крыт для научно-атеистической интерпретации своих результатов. 
Интерпретируя «надпись над конхой» в контексте «Слова о законе 
и благодати», мы вновь перемещаемся в сферу «идеологии», а она 
неизбежно должна получить свое объяснение через соотношение 
«производительных сил», «производственных отношений» и неиз-
бежно к ним привязанной «классовой борьбы». Чтобы уйти от это-
го, приходится искать «бесконечно малые», которые именно в си-
лу своей малости не затрагиваются «борьбой классов» (она-то 
всегда ведется «по-крупному»), но которые именно поэтому обла-
дают способностью действовать на больших временных проме-
жутках. Последнее будет верно и в том случае, если Аверинцев 
Розанова в тот момент еще не знал и использовал «математиче-
скую» метафору самостоятельно. 

Так или иначе, обосновывая академическую адекватность 
этой апелляции к «бесконечно малым», Аверинцев приводит еще 
три соображения. 

 
1 Аверинцев С.С. К уяснению смысла надписи над конхой центральной 

абсиды Софии Киевской // София-Логос. Словарь. – Киев, 2006. – С. 549. 
2 Розанов В.В. Темный лик. Метафизика христианства // Он же. Том 1. Ре-

лигия и культура. – Москва: Правда, 1990. – С. 375–378. 



Труды С.С. Аверинцева в контексте истории науки  
о религии советской эпохи 

 175 

Первое: «столь высокоразвитая и жизненная традиция, как 
христианство, к концу своего первого тысячелетия являет такую 
сквозную целостность и замкнутость, такую степень взаимной 
“пригнанности” входящих в ее состав символических структур, 
что в каждом фрагменте его содержания уже как бы дано в сверну-
том виде все целое»1 – существует скорее в логике априорной фе-
номенологии символических форм Кассирера. 

Второе: «средневековый человек был гораздо более нас 
склонен эмоционально переживать невыявленные для него значе-
ния литургической, художественной и тому подобной символики»2 – 
скорее в логике юнгианской психологии символа, адаптируя идею 
коллективного бессознательного. 

Третье: «исследуемые в настоящей статье образы, мифоло-
гемы и идеи относятся к особо устойчивым достояниям человече-
ской духовной и душевной жизни. Мы увидим, как они возникают 
задолго до рождения христианства и, войдя в христианский круг 
символов, вновь и вновь выплывают, удерживая изначальную 
свою суть»3 – прямо отсылает к теории архетипов. 

В результате «краткий обзор предыстории символа Софии 
по обеим линиям этой предыстории: греческой и библейской»4 – 
превращается в полновесное историко-религиозное исследование, 
выявляющее автономные закономерности жизни религиозной 
культуры, «общечеловеческие законы мифомышления»5, суще-
ствующие в пространстве корреляции символических структур, 
систем образов и мотивов, и их восприятия людьми разных эпох и 
культур – античной, иудейской, византийской, древнерусской. 

В ряде случаев Аверинцев решается и на прямую полемику с 
проникающими даже в академические работы советской эпохи 
штампами, восходящими к фигурам антирелигиозной пропаганды. 
Так, обнаруживая даже у такого авторитетного исследователя, как 
В.Н. Лазарев, «проецирование на психику средневекового челове-
ка значимого для нас разделения на всенародно-политическое и 

 
1 Аверинцев. К уяснению смысла … – С. 550. 
2 Там же. 
3 Там же. – С. 551. 
4 Там же. 
5 Там же. – С. 577. В сноске снова отсылка к Юнгу и Кереньи. 



Антонов К.М. 

 176 

“узко”-церковное», Аверинцев мягко упрекает его в «модерниза-
ции»1. 

В сноске 112 более грубая модернизация Н.И. Брунова, с 
точки зрения которого в Софии Киевской «…образ Богоматери 
утерял свой мистический характер (sic! – отметка Аверинцева. – 
К. А.) и приобрел черты здорового народного реализма», а образ 
Успения, наоборот, «характерен для феодальной аристократии, 
которая стремилась внедрять в народ свои отвлеченные (sic! – от-
метка Аверинцева. – К. А.) аскетические идеалы» – вызывает 
жесткую и ироничную отповедь Аверинцева, предлагающего ав-
тору «хоть самую малость считаться с тем, как понимали свою 
символику живые люди, этой символикой жившие!». Так выявля-
ется спекулятивный характер историзма, не считающегося с исто-
рическими трансформациями человеческого сознания, и социоло-
гизма, не опирающегося на социологический анализ2. 

Получающаяся в итоге картина является одновременно фе-
номенологической (и при этом, благодаря возможностям, откры-
ваемым Кассирером, – вполне историчной) и психологической в 
узком смысле. Она вскрывает и упорядочивает структуры сознания 
средневекового человека, «концентрические сферы бытия», «смыс-
ловые грани древнего символа Премудрости Божией», которыми он 
жил, и в тоже время довольно тонко учитывает ситуативные осо-
бенности его конкретных религиозных переживаний – то, «каким 
новым блеском засверкала каждая из них для современников и еди-
номышленников князя Ярослава и митрополита Илариона»3. 

История христианства в новой полемической ситуации 

Обратимся теперь к гораздо более поздней статье. Работа 
«Христианство в XX веке» написана уже в 1990-е годы, в более 
сложной, постсоветской, но тем не менее перекликающейся с 
предыдущей полемической ситуации. Конечно, подразумеваемы-
ми оппонентами Аверинцева выступают здесь далеко не только 
«научные атеисты», но и они тоже. Довольно легко установить 

 
1 Аверинцев. К уяснению смысла … – С. 576. 
2 Там же. – С. 590–591. 
3 Там же. – С. 569. 



Труды С.С. Аверинцева в контексте истории науки  
о религии советской эпохи 

 177 

конкретную научно-атеистическую концепцию, против которой 
этот текст был написан: речь идет об идее модернизации религии 
как проявлении ее кризиса, предшествующего отмиранию. Конеч-
но, в середине 1990-х книги в стиле «тупики православного мо-
дернизма» уже не выходили, тем не менее их авторы или их уче-
ники сохраняли свои академические позиции в религиоведении 
того времени. Указание на преемственность в отношении «учите-
лей» считалось на недавно переименованных кафедрах «филосо-
фии и религиоведения» хорошим тоном. Вопреки развернувшимся 
процессам «религиозного возрождения», выработанный в совет-
ские времена нарратив секуляризации сохранял свое влияние и 
значимость в академических кругах и активно пытался эти процес-
сы переосмыслить. Этому нарративу Аверинцев попытался проти-
вопоставить альтернативное описание тех же процессов, такое, 
которое было бы одновременно апологетическим и академически 
корректным, претендующим на общезначимость, открытым к дис-
куссии о конкретных фактах и их значении. 

Однако в новых условиях это направление полемики больше 
не могло быть единственным или даже главным. Наряду с этим 
мыслитель оппонирует как «консервативным ревнителям конфес-
сионализма», фундаментализму в отношении культуры, так и «мо-
дернистской адаптации к секулярной системе ценностей» уже в 
христианской мысли1. Первое из них или не хочет замечать каче-
ственных перемен в культуре и самом человеке или активно отри-
цает эти перемены (и даже саму культуру как таковую), в то время 
как второе эти перемены превращает в критерий адекватности для 
христианской традиции. 

В этой статье много замечательных деталей (в частности, 
любопытна гораздо более строгая оценка «аналитической психо-
логии» Юнга как «неогностической паратеологии» – очевидно, в 
свете его влияния на широкое распространение в России движений 
нью-эйдж2) и точных наблюдений. В целом этот текст можно рас-
сматривать как готовый проспект для большой коллективной мо-
нографии. Но я бы хотел рассмотреть предлагаемый Аверинцевым 

 
1 Аверинцев С.С. Христианство в XX веке // София-Логос. Словарь. – Ки-

ев, 2006. – С. 688–690 
2 Там же. – С. 687. 



Антонов К.М. 

 178 

историко-религиозный нарратив в целом, задаваясь прежде всего 
вопросом о том, как он сделан. 

Прежде всего Аверинцев рассматривает факторы историко-
культурного процесса как мотивы формирования тех или иных 
христианских позиций и движений и систематически уходит от 
однозначных и прямолинейных оценок этих позиций и движений, 
выявляя их объективные основания (даже для очевидно несимпатич-
ных ему персонажей и действий он находит такого рода оправдания). 
При этом его подход не становится редукционистским – различные 
варианты «адаптации христианства к принципам секулярной демо-
кратической цивилизации»1 исходят изнутри различных конфес-
сиональных вариантов христианского сознания, каждый из кото-
рых обладает собственной внутренней логикой. Воинствующий 
секуляризм в различных его формах не является ни чем-то фаталь-
ным для религиозного сознания (как это представлялось научным 
атеистам), ни чем-то совершенно внешним и случайным. Это – 
элемент большого антропологического кризиса, захватившего че-
ловечество и подорвавшего традиционную религиозность, но не 
религиозность как таковую: «Кризис этот затрагивает прежде все-
го связь отцов и детей, преемственность поколений, психологиче-
скую возможность для родителей – практиковать свой авторитет, а 
для наследников – принимать предлагаемые этим авторитетом 
ценности. Отношения старших и младших, разумеется, никогда не 
были беспроблемными; но стремительно меняющаяся реальность 
нашего столетия поставила под вопрос уже не гармонию этих от-
ношений, а самые их основы»2. 

Но этот кризис, в свою очередь, накладывается на некото-
рый набор само собой разумеющихся исходных данных, унаследо-
ванных XX веком от XIX: существование устойчивых националь-
но-конфессиональных комплексов, различные конфигурации 
отношений церквей к светским национальным культурам, иерар-
хия конфессий на шкале прогресса, связь христианской миссии и 
колониальной экспансии. В XX в. этим мнимым константам бро-
сают вызов и разоблачают их мнимость глобализация, тоталитар-

 
1 Аверинцев С.С. Христианство в XX веке // София-Логос. Словарь. – Ки-

ев, 2006. – С. 689. 
2 Там же. – С. 649. 



Труды С.С. Аверинцева в контексте истории науки  
о религии советской эпохи 

 179 

ные режимы (ответом которым становится возобновление христи-
анского мученичества), воинствующий секулярный гедонизм. Су-
щественно, что свои шансы эти вызовы получают именно в кон-
тексте упомянутого кризиса, и именно он определяет тот факт, что 
на вопрос о соотношении «потерь и приобретений» нет однознач-
ного ответа: утратив «естественность», христианство приобрело 
«сознательность»: «христианская вера все чаще из автоматически 
наследуемого атрибута нации превращается в предмет личного 
выбора». Разрушение «традиционной культуры» «традиционно 
христианских стран» и окончательный конец «константиновской 
эпохи» сопровождается подъемом «культурного творчества под 
знаком христианства», в частности религиозной мысли, стоящей 
под знаком конверсии, «религиозного обращения»1. 

Если, подводя итоги, пытаться определить позицию самого 
Аверинцева, из которой он ведет свой рассказ, то это, по-
видимому, позиция человека консервативного и при этом реали-
стически смотрящего на историю христианского гуманизма, вклю-
чающего в качестве базовых «традиционных ценностей»: религи-
озно обоснованную ценность личного выбора, культурного 
творчества, научной рациональности, прежде всего гуманитарной, 
и политической свободы, свободы и от избыточного оптимизма по 
поводу «религиозного возрождения», и от избыточного фундамен-
талистского пессимизма по поводу современной культуры. Этот 
нарратив скорее нацелен на понимание прошлого и настоящего, 
но, отдавая себе трезвый отчет в контингентности исторического 
бытия человека, не склонен к прогностике в духе теорий секуляри-
зации или десекуляризации. 

Заключение 

Прежде всего, на основании сказанного можно с уверенно-
стью предположить, что именно прочная ассоциация советского и 
раннего постсоветского религиоведения с «научным атеизмом» и 
вместе с тем, описанная выше личная, мировоззренческая и мето-
дологическая полемичность по отношению к последнему, пред-

 
1 Аверинцев С.С. Христианство в XX веке // София-Логос. Словарь. – Ки-

ев, 2006. – С. 650–651. 



Антонов К.М. 

 180 

определила отказ Аверинцева от идентификации своих исследова-
ний с религиоведением и его обращение в поисках самоидентифи-
кации к таким дисциплинам, как филология, история эстетики, 
культурология. 

Отметим, что мировоззренчески Аверинцев оппонирует 
научному атеизму не только по линии христианство – безбожие, 
но и как человек, ощущающий свою включенность в большой по-
ток мировой духовной культуры, корни которого трансцендентны. 
Методологически позиция Аверинцева как исследователя религии 
оппонирует научному атеизму и его социологизму, противопо-
ставляя ему своеобразную герменевтику религиозной и культур-
ной символики, включающую своеобразную историческую психо-
логию переживания религиозных символов, причем наиболее 
значимыми авторами оказываются для Аверинцева Кассирер и 
Юнг. От первого он берет идею автономной логики символиче-
ских форм, от второго – объективное (благодаря концепции архе-
типов) психологическое наполнение религиозного переживания, 
проецируя и то, и другое на реальную историю религиозной куль-
туры. С их помощью ему удается отстоять автономную реальность 
символического мира культуры, право на его столь же автономное 
изучение методами гуманитарных наук, и довольно прозрачно 
намекнуть читателю, что эта символическая реальность отсылает к 
реальности духовного бытия (ср. статью «Филология»). 

В поздней статье этот аппарат скрыт и как будто даже не за-
действован, однако предлагаемое в ней обобщение истории хри-
стианства XX в. полемизирует как с теориями секуляризации 
(прежде всего советского образца), так и с необоснованными 
надеждами на возвращение в «константиновскую эпоху», и при 
этом сохраняет основное антиредукционистское представление о 
наличии самостоятельных, исходящих из оснований духовного 
бытия человека импульсов, определяющих логику жизни религи-
озных традиций, их ответы на трансформации социальной и куль-
турной реальности. 

В целом проект Аверинцева производит впечатление одного 
из наиболее методологически продуманных и академически кор-
ректных альтернативных научному атеизму подходов к научному 
изучению религии. Структура этого проекта такова, что личная и 
мировоззренческая мотивация ученого, заложенный в его тексты 



Труды С.С. Аверинцева в контексте истории науки  
о религии советской эпохи 

 181 

апологетический пафос не оказывают негативного влияния на его 
собственно научную результативность. Несмотря на это, в постсо-
ветский период он, вопреки личной популярности автора, оказался 
мало востребован и практически не получил продолжения, в акаде-
мическом пространстве уступив место более стандартным позити-
вистским подходам либо новым для постсоветской науки феноме-
нологическим и постструктуралистским проектам, а в пространстве 
конфессиональном – более экстравагантным и менее академичным 
вариантам «мировоззренческого подхода». 

Список литературы 

1. Аверинцев С.С. Аналитическая психология К.-Г. Юнга и закономерности 
творческой фантазии // О современной буржуазной эстетике: сб. ст. – Москва: 
Искусство, 1972. – С. 110–155. 

2. Аверинцев С.С. К уяснению смысла надписи над конхой центральной абсиды 
Софии Киевской // София-Логос. Словарь. – Киев, 2006. – С. 548–591. 

3. Аверинцев С.С. Филология // София-Логос. Словарь. – Киев, 2006. – С. 452–
462. 

4. Аверинцев С.С. Христианская мифология // София-Логос. Словарь. – Киев, 
2006. – С. 473–484. 

5. Аверинцев С.С. Христианство в XX веке // София-Логос. Словарь. – Киев, 
2006. – С. 640–698. 

6. Антонов К.М. От дореволюционной науки о религии к советскому религиове-
дению: трансформация системы научно-исследовательских программ и фор-
мирование «советской» формации дискурса о религии // Вестник ПСТГУ. Се-
рия 1: Богословие. Философия. – 2013. – Вып. 6 (50). – С. 67–97. 

7. Бибихин В.В. Алексей Федорович Лосев. Сергей Сергеевич Аверинцев. – 
Москва, 2006. – 480 с. 

8. Виноградов А.Ю. Еще раз к вопросу о надписи над конхой Св. Софии Киев-
ской // Лазаревские чтения. Искусство Византии, Древней Руси, Западной Ев-
ропы: материалы научной конференции. – 2010. – Москва: МГУ, 2022. – 
С. 27–39. 

9. Вышеславцев Б.П. Этика преображенного Эроса. Проблемы Закона и Благо-
дати // Вышеславцев Б.П. Этика преображенного Эроса. – Москва: Республи-
ка, 1994. – С. 14–153. 

10. Красников А.Н. Методологические проблемы религиоведения // Москва: Ака-
демический проект, 2007. – 239 с. 

11. Носачев П.Г. «Отреченное знание»: изучение маргинальной религиозности в 
XX и начале XXI века. Историко-аналитическое исследование. – Москва: 
Изд-во ПСТГУ, 2015. – 336 с. 

12. Психология религии в России XIX – начала XXI века: коллективная моногра-
фия / [Сост. К.М. Антонов]. – Москва: Изд-во ПСТГУ, 2019. – 536 с. 



Антонов К.М. 

 182 

13. Розанов В.В. Темный лик. Метафизика христианства // Розанов В.В. Том 1. 
Религия и культура. – Москва: Правда, 1990. – С. 372–582. 

14. Филиппов Б.А. Как разрушалось господство «научного атеизма» в советском 
обществоведении (1960–1980-е гг.) // Вестник ПСТГУ. Серия 1: Богословие. 
Философия. Религиоведение. – 2022. – Вып. 104. – С. 107–122. 

 



Наука и религия: о пользе сотрудничества 

 183 

УДК 215                                                DOI: 10.31249/rphil/2024.04.18 
ЦИБИЗОВА И.М.* НАУКА И РЕЛИГИЯ: О ПОЛЬЗЕ СОТРУД-
НИЧЕСТВА  

Аннотация. Рассматриваются взгляды ряда современных 
представителей христианства и ислама на проблему взаимоотно-
шения науки и религии. Изучаются позиции С.Л. Франка, 
Д. Полкингхорна, Дж. Милбанка, В.Г. Буданова, Ж. Даниэлу, 
Ф. Брамбилла, Д. Мухетдинова, А. Ваккаро, И. Марича, Патриарха 
Кирилла и др. Особое внимание уделяется вопросу о перспективах 
развития конструктивного сотрудничества между наукой и рели-
гией. 

Ключевые слова: наука и религия; христианство; ислам; со-
временность; сотрудничество. 
TSIBIZOVA I.M. SCIENCE AND RELIGION: THE BENEFITS OF 
COOPERATION 

Abstract. The article is devoted to the consideration of the views 
of several modern representatives of Christianity and Islam on the 
problem of the relationship between science and religion. The positions 
of S.L. Frank, D. Polkinghorne, J. Milbank, V.G. Budanov, J. Danielou, 
F. Brambilla, D. Mukhetdinov, A. Vaccaro, I. Marich, Patriarch Kirill 
are studied. Special attention is paid to the development of constructive 
cooperation between science and religion. 

Keywords: science and religion; Christianity; Islam; modernity; 
cooperation.  

 
* Цибизова Ирина Михайловна – кандидат исторических наук, научный 

сотрудник отдела философии Института научной информации по общественным 
наукам РАН; itsibizova@mail.ru 



Цибизова И.М. 

 184 

Для цитирования: Цибизова И.М. Наука и религия: о пользе со-
трудничества // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и за-
рубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2024. – № 4. – С. 183–199. – 
DOI: 10.31249/rphil/2024.04.18 

Введение 

Начало XXI в. полностью опровергло заявления «религиоз-
ных скептиков» 1960–1970-х годов, провозглашавших, что секуля-
ризация в условиях постмодерна вскоре сделает религию устарев-
шей1. Западный мир все больше и больше переживает «сумерки 
богов», становясь все более «разочарованным», вопреки титаниче-
ским усилим Папы Римского Франциска, который самоотверженно 
пытается возродить христианство, не только превратив «церков-
ную зиму» католической церкви в «церковную весну»2, но и раз-
вивая экуменический диалог между христианскими конфессиями 
подчеркивая общую христианскую идентичность3. Однако религия 
отнюдь не исчезает, стремительно перемещаясь в Южное полуша-
рие. Уже в конце ХХ в. даже многие скептики признали, что не 
учли в своей «секуляризованной диатрибе» «экстенсивного еван-
гелического возрождения христианства», убрав его как «исключе-
ние из правил» из своего анализа. Именно рост пятидесятничества 
заставил многих переосмыслить свои позиции с учетом эмпириче-
ского контекста. Это движение, в первую очередь в Латинской 
Америке, противоречило статистическим трендам секуляризации, 
идентифицируясь с «реакционным» движением в низах, дистанци-
рующимся от стагнирующих церковных институциональных орга-
низаций, желающим стать «подлинно живой церковью» и выра-
жающим это во многих аспектах жизни, в особенности в области 

 
1 Siuda-Ambroziak R. Jumping into faith: The Phenomenon of Brazilian Pente-

costal conversations // Studia religiologica. – Kraków, 2018. – G. 51, z. 1. – P. 17. 
2 Шебалина О.Е. Приоритеты внешней политики Святого Престола в пе-

риод понтификата Папы Франциска: диссертация на соискание ученой степени 
кандидата исторических наук. – Москва: МГИМО, 2019. – URL: https://mgimo.ru/ 
upload/diss/2019/shebalina_dissertaciya.pdf. (Last download: 05.07.2022). 

3 Lettera enciclica «Fratelli tutti» del Santo Padre Francesco sulla fraternità e 
amicizia sociale. – ULR: https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/docu 
ments/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html. (Last download: 
05.07.2022). 

https://mgimo.ru/upload/diss/2019/shebalina_dissertaciya.pdf
https://mgimo.ru/upload/diss/2019/shebalina_dissertaciya.pdf
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html


Наука и религия: о пользе сотрудничества 

 185 

семьи и общественных отношений, показав позитивный потенциал 
религии1. 

Давно прошли те времена, когда религия и наука считались 
антиподами. Ныне только из лагеря фундаменталистов еще разда-
ются голоса о вреде науки. Представители ведущих монотеистиче-
ских религий мира, напротив, настойчиво предлагают науке со-
трудничество, настаивая на его пользе и даже необходимости. 
Цель данной статьи – рассмотреть некоторые из этих предложений 
и пользу этого сотрудничества. 

На противопоставление науки и религии в конце 1920-х го-
дов обращал внимание С.Л. Франк, озабоченный распространени-
ем атеизма, воинствующего материализма в СССР и позитивизма 
на Западе2. Ссылаясь на И. Ньютона, Б. Паскаля, Л. Пастера и 
«даже Ч. Дарвина», он называет противопоставление религии и 
науки «двойной бухгалтерией»3. Вопреки противопоставлению 
научного и религиозного мировоззрений как антиподов, философ 
пришел к выводу, что этот конфликт обусловлен лишь пропаган-
дой4 и следует разделять научное мировоззрение и таковое учено-
го, которому нужна «предпосылка веры»5. Считая материалисти-
ческое мировоззрение той же религией, он впоследствии 
заключил, что конфликт существует лишь между натурализмом и 
религиозной верой. Отринув «потерпевшие крушение» «дарви-
низм и механистицизм»6, мыслитель рассматривал религию и 
науку как два разных по форме и методу, но одинаковых по пред-
мету вида познания и осмысления мира, говоривших «об одном и 
том же, но разное». Религия понималась им как первобытная, 

 
1 Siuda-Ambroziak R. Jumping into faith: The Phenomenon of Brazilian Pente-

costal conversations // Studia religiologica. – Kraków, 2018. – G. 51, z. 1. –S. 17–18.  
2 Оболевич Т., Цыганков А.С. «Конфликт науки с религией есть конфликт 

двух вер…». Позиция С.Л. Франка. Приложение: С.Л. Франк. <Об отношениях 
между религией и наукой> // Соловьёвские исследования. – 2017. – Вып. 1 (53). – 
C. 88. – URL: https://cyberleninka.ru/article/n/konflikt-nauki-s-religiey-est-konflikt-
dvuh-ver-pozitsiya-s-l-franka-prilozhenie-s-l-frank-ob-otnoshenii-mezhdu-religiey-i-na 
ukoy/viewer. (Last download 18.06.2022). 

3 Там же. – С. 89–90.  
4 Там же.  
5 Там же. – С. 99.  
6 Там же.  

https://cyberleninka.ru/article/n/konflikt-nauki-s-religiey-est-konflikt-dvuh-ver-pozitsiya-s-l-franka-prilozhenie-s-l-frank-ob-otnoshenii-mezhdu-religiey-i-naukoy/viewer
https://cyberleninka.ru/article/n/konflikt-nauki-s-religiey-est-konflikt-dvuh-ver-pozitsiya-s-l-franka-prilozhenie-s-l-frank-ob-otnoshenii-mezhdu-religiey-i-naukoy/viewer
https://cyberleninka.ru/article/n/konflikt-nauki-s-religiey-est-konflikt-dvuh-ver-pozitsiya-s-l-franka-prilozhenie-s-l-frank-ob-otnoshenii-mezhdu-religiey-i-naukoy/viewer


Цибизова И.М. 

 186 

наивная наука, наука – как знание усовершенствованное, прове-
ренное и критическое. Истинной науке, по его мнению, не мешает 
вера в чудо и существование иного мира1: чудо не противоречит 
«закону причинности». Действительно, отрицает чудо не наука, а 
особая вненаучная вера – материализм или натурализм2. Хотя 
наука того времени постигала мир как замкнутую систему, она не 
утверждала, «что природа есть абсолютно замкнутая система», что 
вне нее нет никаких иных сил, которые могли бы в нее вторгать-
ся3. Философия позиционируется как союзница религии, которая 
выходит за пределы мира и отыскивает духовные первоосновы 
бытия. Философское мышление пересекает сферу эмпирии и одно-
временно указывает на ее непостижимый характер, как на то, что 
находится за ее пределами4. 

Рука об руку 

Одним из первых это сотрудничество предложил недавно 
ушедший от нас в мир иной, в который он свято веровал, пастор 
англиканской церкви и физик-теоретик Д. Полкингхорн (1930–
2021), на примере собственной жизни проиллюстрировавший 
пользу взаимодействия между наукой и религией. Помимо ставше-
го знаменитым призыва «Друзья ученые, религия не иррациональ-
на»5, этот мыслитель опубликовал 26 книг о связи этих, казалось 
бы, совершенно не связанных между собой областей. Среди них – 
столь популярные произведения, как «Вера глазами физика», 
«Наука и богословие. Антропологическая перспектива», «Кванто-
вая физика и теология: неожиданное родство», «Исследуя реаль-

 
1 Оболевич Т., Цыганков А.С. «Конфликт науки с религией есть конфликт 

двух вер…». Позиция С.Л. Франка. Приложение: С.Л. Франк. <Об отношениях 
между религией и наукой> // Соловьёвские исследования. – 2017. – Вып. 1 (53). – 
C. 88. – URL: https://cyberleninka.ru/article/n/konflikt-nauki-s-religiey-est-konflikt-
dvuh-ver-pozitsiya-s-l-franka-prilozhenie-s-l-frank-ob-otnoshenii-mezhdu-religiey-i-na 
ukoy/viewer. (Last download 18.06.2022). 

2 Там же.  
3 Там же.  
4 Там же. – С. 90–91.  
5 Polkinghorne J. Amici scienziati, la religione non ė irrazionale // Vita e pensi-

ero. – Milano, 2012. – An. 95, N 2. – P. 82–90. 

https://cyberleninka.ru/article/n/konflikt-nauki-s-religiey-est-konflikt-dvuh-ver-pozitsiya-s-l-franka-prilozhenie-s-l-frank-ob-otnoshenii-mezhdu-religiey-i-naukoy/viewer
https://cyberleninka.ru/article/n/konflikt-nauki-s-religiey-est-konflikt-dvuh-ver-pozitsiya-s-l-franka-prilozhenie-s-l-frank-ob-otnoshenii-mezhdu-religiey-i-naukoy/viewer
https://cyberleninka.ru/article/n/konflikt-nauki-s-religiey-est-konflikt-dvuh-ver-pozitsiya-s-l-franka-prilozhenie-s-l-frank-ob-otnoshenii-mezhdu-religiey-i-naukoy/viewer


Наука и религия: о пользе сотрудничества 

 187 

ность: переплетение науки и религии». Уже в 2002 г. его вклад в 
развитие диалога между наукой и религией был оценен Темплтон-
ской премией. 

В противопоставлении науки, основанной на фактах, и рели-
гии, базирующейся на убеждениях, мыслитель усматривает две 
ошибки. Первая связана с отсутствием «фактов», не подвергаю-
щихся научной интерпретации: теория их интерпретирует, они же 
подтверждают или опровергают ее1. То есть как немыслима наука 
без теории, так немыслима она без убеждения ученого. Вторая 
ошибка заключается в сведении религии к простому мнению. Она 
же имеет дело с вопросами ценности и значения, которые наука 
нередко оставляет в стороне2. 

Отметив справедливость этого тезиса в отношении точных и 
естественных наук, нельзя не возразить, что вопросами ценности и 
значения занимаются гносеология, аксиология и онтология. Ан-
глосаксонская философия в целом и «критический реализм», кото-
рый поддерживал Полкингхорн, в частности, крайне неохотно 
поднимают эти проблемы, что вызывает недовольство даже в за-
падной философской мысли. 

Писание, по мнению Полкингхорна, нужно считать не напи-
санным под божественную диктовку текстом с непререкаемыми 
ответами на все вопросы человеческой жизни, но «четырехкнижи-
ем заметок» со свидетельствованиями о пребывании Бога на земле3. 

Мыслитель полагал, что науку и теологию объединяет фе-
номенология. Новый завет – описание встречи с Иисусом Христом 
и ее влияния на жизнь апостолов – он предлагал воспринимать как 
феноменологию христианской веры от ее истоков4. Важным сви-
детельством их родства Полкингхорн считал интуицию, равно не-
обходимую ученому при разработке и осмыслении новых гипотез 
и теологу5, обязанному «читать» в душах людей. 

Залог единства науки и религии философ видел в единой це-
ли – поиске истины. Они скорее дополняют друг друга, чем нахо-

 
1 Polkinghorne J. Amici scienziati, la religione non ė irrazionale // Vita e pensi-

ero. – Milano, 2012. – An. 95, N 2. – P. 96.  
2 Ibid. – P. 97.  
3 Ibid.  
4 Ibid.  
5 Ibid.  



Цибизова И.М. 

 188 

дятся в конфликте. Объединившись, наука и религия окажут 
большее давление на дверь, которую по отдельности пытаются 
открыть, – образно предполагает теолог. 

Еще один англиканский богослов – почетный профессор ка-
федры теологии и религиоведения Ноттингемского университета, 
являющийся там президентом Центра теологии и философии, 
Дж. Милбанк – опровергает негативное значение термина «аполо-
гетика», напоминая, что «апология» – это признание, сделанное по 
размышлению от души и исходящее изнутри под влиянием три-
единого Бога и воплощенного Логоса. А также аргументация и 
свидетельство, протестующее против равнодушного обезличива-
ния1. Христианская вера, определяющая место мира и политиче-
ских законов с позитивной точки зрения и требующая любви при 
воплощении последних, способна помочь ученому, увлеченному 
своим трудом. 

Схожего мнения придерживается доктор философских наук, 
заведующий сектором междисциплинарных проблем научно-
технического развития, главный научный сотрудник Института 
философии РАН В.Г. Буданов, подчеркивающий, что вера помога-
ет научной деятельности, обосновывая целеполагание ученого2. 

Констатировав устаревание метафизики3 для физики, фран-
цузский неотомист Э. Жильсон выражает надежду, что устарева-
ние парадоксальным образом означает молодость: кризис приведет 
к новому открытию ценности метафизической мысли4. 

Римско-католический епископ Ж. Даниэлу полагает, что 
теология способна помочь точным и естественным наукам в пре-
одолении тупиков, так как каждый богослов, обладает позитивным 
опытом преодоления кризисов мысли, поскольку обладает опытом 

 
1 Milbank J. Apologia dell’apologetica (purché non sia retrograda) // Vita e 

pensiero. – Milano, 2013. – An. 46, N. 3. – P. 9–16. 
2 Буданов В.Г. Наука и религия. Доклад на третьем научном семинаре 

«Религия и культура», организованном Отделами философии и культурологии 
ИНИОН РАН // ИНИОН РАН. – 2022. – 24 июня. – URL: https://www.youtube.com/ 
watch?v=H1q3tqzFjZI&feature=youtu.be. (Last download 30.06.2022). 

3 В данном случае понимаемой и как основание теологии.  
4 Maspero G. La fisica contemporanea e la teologia trinitaria possono avere 

qualcosa in commune? Un suggerimento dall’ontologia relazionale // Rivista di filoso-
fia neo-scolastica. – Milano, 2016. – An. 58, N 2. – P. 321.  

https://www.youtube.com/watch?v=H1q3tqzFjZI&feature=youtu.be
https://www.youtube.com/watch?v=H1q3tqzFjZI&feature=youtu.be


Наука и религия: о пользе сотрудничества 

 189 

борьбы с ересями и понимает, что именно преодоление кризисов 
сопряжено со значительным прогрессом1. 

Общий вывод неотомиста и римско-католического теолога 
заключается в том, что абсолютное разделение современной физи-
ки и метафизики невозможно в силу научного прогресса, постоян-
но открывающего новые аспекты и ставящего проблемы, которые 
требуют философского осмысления2. 

Д. Масперо уверен, что опыт патристики полезен точным и 
естественным наукам, стремящимся справиться с застоем. Отцам 
церкви в IV в пришлось пересмотреть метафизические категории, 
разрабатывая основы философии, которая стала основанием три-
нитарной3 теологии. Рожденная Откровением мысль интегрирова-
лась в общее знание человечества на философском и естественно-
научном уровне (П. Кода). Подобный пересмотр имеет место в 
науке при получении новых данных. Иерархический порядок клас-
сической метафизики, восходившей от причины к причине вплоть 
до Первого принципа, был отвергнут в силу невозможности 
постичь человеческим умом сущность и Бытие Бога. В силу апо-
фатизма – утверждения полной познаваемости мира только Богом 
– возможность познания признавалась лишь в реляции с Ним. Из 
невозможности постижения сущности внимание перенеслось на 
осмысление реляций происхождения, расположения и связей объ-
екта. Много веков спустя Т. Кун назовет эту методику сменой па-
радигм. Не случайно, занявшись созерцанием реляций тварного 
мира, каппадокийцы добились значительных успехов в натурфи-
лософии4. Аналогично Йозеф Ратцингер5 во «Введении в христи-
анство» связывал реляционную онтологию с корпускулярно-
волновым дуализмом и необходимостью веры даже в процессе ко-
личественных измерений. С этой перспективы очевидные неудачи 
в исследовании мира открывают дверь к новым перспективам бы-
тия. Удаление необходимого совпадения между реляционным и 

 
1 Maspero G. La fisica contemporanea e la teologia trinitaria possono avere 

qualcosa in commune? Un suggerimento dall’ontologia relazionale // Rivista di filoso-
fia neo-scolastica. – Milano, 2016. – An. 58, N 2. – P. 321. 

2 Ibid. 
3 Основанной на догмате о Троице. 
4 Так до конца XVIII в. называлась философия природы. 
5 Папа Римский Бенедикт XVI.  



Цибизова И.М. 

 190 

акцидентальным измерениями – операция эпистемологического 
аналога, давшая точной науке посредством отрицания пятого по-
стулата Евклида неевклидову геометрию, из которой затем развил-
ся адекватный формализм общей теории относительности. 

«Думать как теолог в случае затруднений и непонимания» 
советовал антрополог Ш. Хелмрейх сотруднику лаборатории «Ис-
кусственной жизни» Института Санта Фе1. И эта стратегия работа-
ла. Опыт борьбы с ересями, необходимость нахождения новых пу-
тей и аргументации, как ни парадоксально, помогали преодолеть 
тупиковые пути при создании искусственного интеллекта. 

Кардинал Ф. Брамбилла, позиционируя веру и знание как 
два крыла человеческого духа, на которых он возвышается до со-
зерцания истины, утверждает существование глубинной связи 
между теорией и практикой, мыслью и ее реализацией, а также 
взрослением при появлении возможности воплотить мечту в 
жизнь2. Опровергая распространенную в итальянских академиче-
ских кругах точку зрения о религии как «мифе детства», переста-
ющем быть актуальным для попавших в университетские аудито-
рии, он подчеркивает сущностную роль религии для «умения 
жить»3. Кроме того, кардинал представляет христианскую рели-
гию как важнейший фактор формирования социального видения – 
модус избежания авторитарных концепций: общества без лично-
стей (неизменяемых диктаторских систем) и личностей без обще-
ства (индивидуализма и крайнего либерализма), а также как залог 
надежды в видении будущего. 

Эти же слова, о том, что у человека – как у птицы – должно 
быть два крыла: с одной стороны, теология как религиозное зна-
ние, образование, а с другой – наука в ее академическом понима-
нии, парадоксально повторил представитель другой мировой мо-

 
1 Vaccaro A. Una teologia per i robot (e persino un Decalogo) // Vita e pensi-

ero. – Milano, 2018. – An. 101, N 4. – P. 100–103.  
2 Brambilla F.G. Credere e sapere: due ali dello spirito umano // Vita e pensi-

ero. – Milano, 2016. – An. 49 (99), N 2. – P. 91. 
3 Важную роль христианской веры при взрослении и целеполагании под-

черкивает также В.Г. Буданов [Наука и религия. Доклад на третьем научном се-
минаре «Религия и культура», организованном Отделами философии и культуро-
логии ИНИОН РАН // ИНИОН РАН. – 2022. – 24 июня. – URL: https://www. 
youtube.com/watch?v=H1q3tqzFjZI&feature=youtu.be. (Last download 30.06.2022).]. 



Наука и религия: о пользе сотрудничества 

 191 

нотеистической религии, доктор исламской теологии, первый за-
меститель председателя Духовного управления мусульман Рос-
сийской Федерации Дамир Мухетдинов, ссылаясь на Р. Фахрет-
дина1, Х. Фаизханова2, Ш. Марджани3. Они были сказаны по 
случаю презентации книжной серии «Ал-ислах ва-т-тадждид» − 
«Возрождение и обновление». Презентация символично ознамено-
вала возвращение к духовному наследию, которым российские 
мусульмане гордятся, но недостаточно знают, предпринятого ради 
углубления научного исламского знания4. 

Религии и компьютерные технологии 

Очевидное таинственное притяжение теологии и технологии 
констатирует сотрудник Института религиозных наук св. Ипполи-
то Галантини во Флоренции А. Ваккаро в статье «Теология (и да-
же Декалог) для робота». Их сотрудничество он считает «знаком 
времени». Вслед за пятидесятничеством, добившимся успеха, по-
мимо прочего, благодаря активному использованию СМИ и но-
вейших технологий для популяризации «евангелия процветания» 
или «евангелия здоровья и богатства», заимствованных из северо-
американского телеевангелизма, представители ведущих мировых 
религий начали использовать достижения электронных техноло-
гий. Церкви монотеистических религий имеют свои официальные 

 
1 Ризааддин Фахретдин (1859–1936) – выдающийся татарский просвети-

тель, исламский теолог и религиозный деятель. 
2 Хусаин Фаизханов (1823–1866) – российский богослов, общественный 

деятель, педагог, историк, востоковед-тюрколог, археограф, каллиграф, сыграв-
ший значительную роль в развитии духовной культуры татарского общества вто-
рой пол. XIX в.  

3 Шигубутдин Марджани (1818–1889) – российский мусульманский бого-
слов, просветитель. Марджани также известен как этнограф, археограф, востоко-
вед и педагог, крупнейший татарский историк своего времени.  

4 «У человека должно быть два крыла – теология и наука»: в Казани пре-
зентовали серию «Ал-ислах ва-т-тадждид» // Духовное управление мусульман 
Российской Федерации. Официальный сайт. – Республика Татарстан. – 2021. – 
4 июня. – URL: https://dumrf.ru/common/event/19018?utm_source=yandex.ru&utm_ 
medium=organic&utm_campaign=yandex.ru&utm_referrer=yandex.ru. (Last download: 
02.07.2022). 



Цибизова И.М. 

 192 

сайты, новостные порталы, что в значительной мере облегчает ра-
боту исследователям. 

Епископ Оксфорда Стивен Крофт опубликовал «Десять за-
поведей для робота». Римско-католическая церковь пошла дальше: 
представитель Святого престола архиепископ В. Палья 28 февраля 
2020 г. подписал этический кодекс использования искусственного 
интеллекта, разработанного на основе «Римского призыва к этике 
ИИ» под эгидой Папской академии жизни1. Проект создания «То-
ры для робота», которую технологи и теологи обязуются написать 
подобно тому, как Бог высек десять заповедей на каменных скри-
жалях (Ис. 31, 18), пока ожидают своей реализации. 

Другой проект – создания Церкви Интернета «Путь в буду-
щее» – был спешно свернут из-за внимания к нему правоохрани-
тельных органов. Его создатель, бывший инженер Гугл Э. Леван-
довски, провозглашавший, что, развивая Сеть, «мы воспитываем 
Бога», в 2021 г. закрыл эту организацию, перечислив около 175 ты-
сяч евро пожертвований в Фонд правовой защиты и образования2. 
Правда, с традиционной религией этот проект не имел ничего об-
щего и многими верующими воспринимался как кощунство. 

А. Ваккаро, осмысливая гипотезу о возвышении искусствен-
ного интеллекта, представляет, как суперинтеллигентный робот 
смеется над патетическими наставлениями желающих предложить 
ему декалог людей, которые не в состоянии прожить дня без вой-
ны и убийства своих братьев, не могут выделить минимум из свое-
го благосостояния для того, чтобы помочь наиболее нуждающим-
ся, разрушают окружающую среду без уважения к последующим 
поколениям и невежественно верят, будто могут давать уроки эти-
ки тому, кто умнее их3. Напрашивается вывод о том, что создаю-
щим высокие технологии людям стоит самым существенным обра-
зом переосмыслить свое существование. 

 
1 Цибизова И.М. Некоторые аспекты и проблемы современной неосхола-

стической моральной философии и католической этики // Дискурсы этики. 2021, 
2 (12): 13–40. – URL: http://theoreticalappliedethics.org/wp-content/uploads/2021/12/ 
DE2021_2_12_11-40.pdf. (Last downloaded: 09.06.2022). 

2 Энтони Левандовски закрывает свою Церковь AI // Kolibri.Press. – 2021. – 
19.02. – URL: https://kolibri.press/96850. (Last downloaded: 01.07.2022). 

3 Vaccaro A. Una teologia per i robot (e persino un Decalogo) // Vita e pensi-
ero. – Milano, 2018. – An. 101, N 4. – P. 100–103.  

http://theoreticalappliedethics.org/wp-content/uploads/2021/12/DE2021_2_12_11-40.pdf
http://theoreticalappliedethics.org/wp-content/uploads/2021/12/DE2021_2_12_11-40.pdf
https://kolibri.press/96850


Наука и религия: о пользе сотрудничества 

 193 

Хотя ведущие религиозные деятели признают пользу Интер-
нета, они одновременно предостерегают об опасности, исходящей 
от него. Патриарх Кирилл подчеркивал то обстоятельство, что 
миссия в виртуальном пространстве не может подменять собой 
приходскую работу, но должна дополнять ее. Одновременно он 
отметил: «Образ человека, который живет преимущественно в ме-
дийном пространстве, далек от христианского идеала. Красоту 
Божиего мира не может заменить искусственно созданное людьми 
пространство для коммуникаций»1. Папа Римский Франциск назы-
вал Интернет «даром Божьим», призывая не забывать о «иллюзии 
общения» и «опасной изоляции», к которым приводит злоупотреб-
ление СМИ и информационными сетями, зачастую навязывающи-
ми «бесстыдную агрессивность» и «информацию без мудрости», 
которые подчиняют, унижают и деформируют самость2. 

Стоит отметить и очевидную пользу официальных сайтов, 
представляющих крупнейшие религии для исследователей. 

Наука и православие 

Взаимоотношения православия с наукой долгое время были 
не столь явно выраженными. Если иезуитский куррикулум3, назы-
вавшийся «Разум и институт обучения» (Ratio atque institutio 
studiorum), уже в 1599 г. требовал рассматривать образование как 
средство повышения влияния и статуса, а науку как самостоятель-
ный вклад в Славу Господнюю4, то православие долгое время от 
науки дистанцировалось. На это обстоятельство обращал внима-
ние сербский историк науки, специализирующийся также на взаи-

 
1 Святейший патриарх Кирилл: Миссия в Интернете важна, но не заменяет 

реальной приходской работы // ПРАВОСЛАВИЕ. RU. – Москва. – 2013 года. – 
3 февраля. – URL: https://pravoslavie.ru/59208.html. (Last download: 01.07.2022). 

2 Lettera enciclica «Fratelli tutti» del Santo Padre Francesco sulla fraternità e 
amicizia sociale. – ULR: https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/ 
documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html. (Last download: 
05.07.2022). 

3 Куррикулум – парадигма образования, включающая процесс, систему 
проектирования и методическое регламентирование процессов, ведущих к ре-
зультатам обучения.  

4 Garsia B. Aristotle among the Jesuits: A note concerning a recent publication // 
Rivista di filosofia neo-scolastica. – Milano, 2014. – An. 106, N 1. – P. 177–193. 

https://pravoslavie.ru/59208.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html


Цибизова И.М. 

 194 

моотношениях между наукой и церковью, И. Марич1. Эпиграфом к 
своей лекции, прочитанной 27 апреля 2009 г. на трибуне, органи-
зованной церковью Святого Трифуна в белградской общине Вож-
довац, он взял слова выдающегося богослова и историка Церкви 
протопресвитера Иоанна Мейендорфа: «Существует естественный 
и надежный союзник христианства, которого большинство хри-
стиан даже и не замечает. Этот союзник – наука»2. Подчеркивая, 
что в отличие от римско-католического и протестантского мира 
православие было не в самых близких отношениях с наукой, он 
задается вопросом о причинах подобного положения вещей3. Из 
притчи о грехе Адама и Евы в Эдеме Марич выводит, что не вся-
кое познание само по себе грех, но познание добра и зла содержит 
возможность для греха. Не всякое знание грешно, оно не послед-
ствие падения, так как существовало и в райском состоянии. Грех 
связан с практикой и моралью, теоретическое знание к нему не 
относится. Всяким знанием, несомненно, можно злоупотребить, но 
источник зла в людской свободе творить его, а не в знании как та-
ковом. Ум (с его знанием) сам по себе не грешен, и в этом смысле 
научное знание как таковое не должно быть знаком гордыни, са-
монадеянности и греховности ума. 

Наука и православие за два тысячелетия своего сосущество-
вания так и не стали союзниками. На эту ошибку указывал Иоанн 
Майендорф в кратком очерке «Теология и наука», утверждая, что 
православные относились к науке как монофизиты, провозгла-
шавшие, что Христос имел лишь божественную природу, и ерети-
чески отвергали Его телесную природу, забывая о ней и не изучая 
в достаточной мере. 

По мнению И. Марича, мы живем в мире, где наука и право-
славие все больше нуждаются друг в друге. Православие больше 
не может запрещать научного познания природы. Более того, это 
познание необходимо для признания ценности творения Божьего. 
С другой стороны, ученым необходима ориентация в отношении 
ценностей и целей науки, дабы не злоупотреблять ими. Автор за-

 
1 В.Г. Буданов также сетовал на прохладные отношения науки и правосла-

вия [8].  
2 Марић И. Наука и православље // Источник: часопис за веру и културу. – 

Београд, 2012. – Год 21, бр. 83/84. – С. 164–175. 
3 Там же.  



Наука и религия: о пользе сотрудничества 

 195 

ключает, что посредником в выработке ценностных компонентов 
науки может стать философия или вера, в том числе и православие 
как одна из христианских конфессий. 

Другой сербский православный мыслитель, философ и врач-
психиатр В. Еротич полагает, что по крайне мере три мировые мо-
нотеистические религии помогают решить психологические про-
блемы человека. Веру он связывает со стремлением к совершен-
ству Творца1, ссылаясь на слова Иисуса «Будьте совершенны, как 
совершенен Отец ваш Небесный» (Мф. 5: 48). По его мнению, вера 
способствует реализации природной потребности «трансцендиро-
вания того, что не завершено и несовершенно в нашей экзистен-
ции, которая может существовать лишь в постоянном превосхож-
дении самого себя»2. Признавая открытость и закрытость систем 
мышления закономерными этапами человеческой жизни3, Еротич 
тем не менее призывает открываться миру, «выходить хотя бы 
временами в открытое море, пускаться на риск, чтобы подняться 
поближе к вершине горы, или вулкана; тогда нам откроются отту-
да новые, неожиданные виды, а с ними – и новые события, кото-
рые придадут нам смелости и дальше стремиться к Божественной 
Красоте, Доброте и Истине»4. 

Важный шаг к сближению науки и веры предпринял и глава 
Русской православной церкви Патриарх Кирилл. В Сарове, где 
проходила встреча «Вера и наука – взаимодействие во благо Рос-
сии», он призвал ученых «не искать Бога в Космосе». Патриарх 
высказал мнение, что секуляризация связана не с наукой, а с «про-
свещенческим культом разума». Тем не менее духовное возрожде-
ние происходит именно в странах с высоким уровнем технологи-
ческого развития. По его словам, Церковь является надежным 
союзником ученых в вопросах просвещения, развития научных 

 
1 Jеротић В. Отворени и затворени системи мишљења // Источник: часопис 

за веру и културу. – Београд, 2012. – Год 21, бр. 83/84. – С. 7. 
2 Там же.  
3 Там же. – С. 5–6.  
4 Там же. – С. 9.  



Цибизова И.М. 

 196 

знаний, а также в процессе формирования объективной и целост-
ной картины мира1. 

Об использовании православием научных достижений в 
диалоге с исламом свидетельствовал председатель Экспертного 
совета при Патриархе по взаимодействию с исламским миром, 
доктор церковного права иеромонах Григорий (Матрусов) на вто-
ром заседании семинара «Религия и культура» (15 марта 2022 г). В 
диалоге с представителями ислама, почитающими «неподражае-
мость» Корана как «богоданного», крайне важным представляется 
аргумент И.Н. Панина2, проследившего основание христианского 
Священного Писания на священном же числе 73. Убежденный 
агностик в юности, Панин стал столь же убежденным верующим 
после того, как взявшись за перевод Нового Завета, обнаружил за-
кодированное в тексте – через количество букв, слов, повторяе-
мость имен и т.д. – число «7», обладающее в нумерологии священ-
ным значением и символизирующим мироздание: Бог сотворил 
мир за 7 дней, столько же дней в неделе. Это обстоятельство, скеп-
тично воспринимаемое многими «серьезными» учеными и нечасто 
выделяемое православными теологами, не привыкшими апеллиро-
вать к нумерологии, стало весомым аргументом в диалоге с му-
сульманскими теологами. Упор делается на гипотезу Панина: 
«Библию на бумаге записывали разные люди, но автор у нее всего 
один»4. 

 
1 Святейший патриарх Кирилл: Миссия в Интернете важна, но не заменяет 

реальной приходской работы // ПРАВОСЛАВИЕ. RU. – Москва, 2013. – 3 февра-
ля. – URL: https://pravoslavie.ru/59208.html. (Last download: 01.07.2022). 

2 Панин И.Н. (1855–1942) – русский ученый, высланный в 1874 г. из Рос-
сии за революционную деятельность, окончивший математическое отделение 
Берлинского университета и получивший степень бакалавра искусств в Гарвард-
ском университете.  

3 Григорий (Матрусов) иеромонах. «Концептуальные основы взаимодей-
ствия христианства и ислама». Доклад на втором заседании семинара «Религия и 
культура», организованном Отделами философии и культурологии ИНИОН РАН // 
ИНИОН РАН. – 2022. – 16 марта. – URL: https://www.youtube.com/watch?v=CY--
VTgTneo (Last download 03.07.2022). 

4 «Библию на бумагу записывали разные люди, но автор у нее всего один». 
Ученый Иван Панин разгадал цифровой код Библии // Просто жить. – 2022. – 
2 мая. – URL: https://zen.yandex.ru/media/sanmarina/bibliiu-na-bumagu-zapisyvali-

https://pravoslavie.ru/59208.html
https://www.youtube.com/watch?v=CY--VTgTneo
https://www.youtube.com/watch?v=CY--VTgTneo
https://zen.yandex.ru/media/sanmarina/bibliiu-na-bumagu-zapisyvali-raznye-liudi-no-avtor-u-nee-vsego-odin-uchenyi-ivan-panin-razgadal-cifrovoi-kod-biblii-626fdb4cea9b6119fe18c2ec


Наука и религия: о пользе сотрудничества 

 197 

Ученые оказывают практическую пользу религиозным дея-
телям и в таком важном вопросе, как религиозный диалог. Его виды 
и ракурсы подробно освещаются в одноименной монографии 
С.В. Мельником, предлагающим практикам необходимую методо-
логию и формы реализации1. 

Заключение 

Несомненно, никто в наши дни, призывая к диалогу и взаимо-
действию религии и науки, не будет предлагать основывать мир на 
трех китах или возвращаться к «средневековому мракобесию», о ко-
тором постоянно твердят агностики и атеисты. Верить или нет в 
стране, где церковь отделена от государства, каждый решает сам для 
себя. Это вопрос глубоко личного выбора, от ответа на который зави-
сит, каким будет внутренний мир человека, какие ценности его будут 
определять, будет ли он закрытым в практической рациональности 
или полностью открытым миру с его невероятными чудесами. 

Бесспорно, далеко не все ученые прислушаются к призыву 
Полкингхорна или примут предложение Милбанка. Однако заду-
маться о том, почему и во что верили их собственные предки, а 
также над тем, что им давала вера, все же стоит. Как и поразмыс-
лить над словами В.Г. Буданова, полагающего, что вера помогает 
научной деятельности, обосновывая целеполагание ученого. В ве-
ре он находит юнговские «моральные леса», на которых основыва-
ется целостное мировоззрение2. 

Быть может, это поможет сделать наш мир, сегодня как нико-
гда скатившийся к острому глобальному конфликту, чуть лучше. 
Взаимосвязь науки и религии способна помочь в решении острей-
шей проблемы постмодерна – превращении людей либо в «безду-

 

raznye-liudi-no-avtor-u-nee-vsego-odin-uchenyi-ivan-panin-razgadal-cifrovoi-kod-bib 
lii-626fdb4cea9b6119fe18c2ec. (Last download 04.07.2022).  

1 Мельник С.В. Межрелигиозный диалог: типологизация, методология, 
формы реализации. – Москва, 2022. – 398 с. 

2 Буданов В.Г. Наука и религия. Доклад на третьем научном семинаре 
«Религия и культура», организованном Отделами философии и культурологии 
ИНИОН РАН // ИНИОН РАН. – 2022. – 24 июня. – URL: https://www.youtube.com/ 
watch?v=H1q3tqzFjZI&feature=youtu.be. (Last download 30.06.2022). 

https://zen.yandex.ru/media/sanmarina/bibliiu-na-bumagu-zapisyvali-raznye-liudi-no-avtor-u-nee-vsego-odin-uchenyi-ivan-panin-razgadal-cifrovoi-kod-biblii-626fdb4cea9b6119fe18c2ec
https://zen.yandex.ru/media/sanmarina/bibliiu-na-bumagu-zapisyvali-raznye-liudi-no-avtor-u-nee-vsego-odin-uchenyi-ivan-panin-razgadal-cifrovoi-kod-biblii-626fdb4cea9b6119fe18c2ec
https://www.youtube.com/watch?v=H1q3tqzFjZI&feature=youtu.be
https://www.youtube.com/watch?v=H1q3tqzFjZI&feature=youtu.be


Цибизова И.М. 

 198 

ховных специалистов», либо в «бессердечных гедонистов»1. Наука в 
союзе с религией развивают человека, способствуя большей це-
лостности мировоззрения, зрелости целеполагания. Возможно, это 
также позволит пройти хоть небольшой, но важный шаг в преодо-
лении острого противоречия между технологической оснащенно-
стью человечества и его гуманитарным развитием. 

Список литературы 

1. «Библию на бумагу записывали разные люди, но автор у нее всего один». 
Ученый Иван Панин разгадал цифровой код Библии // Просто жить. – 2022. – 
2 мая. – URL: https://zen.yandex.ru/media/sanmarina/bibliiu-na-bumagu-zapisy 
vali-raznye-liudi-no-avtor-u-nee-vsego-odin-uchenyi-ivan-panin-razgadal-cifrovoi-
kod-biblii-626fdb4cea9b6119fe18c2ec (Last download 04.07.2022). 

2. Буданов В.Г. Наука и религия. Доклад на третьем научном семинаре «Религия 
и культура», организованном Отделами философии и культурологии ИНИОН 
РАН // ИНИОН РАН. – 2022. – 24 июня. – URL: https://www.youtube.com/ 
watch?v=H1q3tqzFjZI&feature=youtu.be (Last download 30.06.2022). 

3. Григорий (Матрусов) иеромонах. «Концептуальные основы взаимодействия 
христианства и ислама». Доклад на втором заседании семинара «Религия и 
культура», организованном Отделами философии и культурологии ИНИОН 
РАН // ИНИОН РАН. – 2022. – 16 марта. – URL: https://www.youtube.com/ 
watch?v=CY--VTgTneo (Last download 03.07.2022). 

4. Jеротић В. Отворени и затворени системи мишљења // Источник: часопис за 
веру и културу. – Београд, 2012. – Год 21, бр. 83/84. – С. 5–9. 

5. Марић И. Наука и православље // Источник: часопис за веру и културу. – Бео-
град, 2012. – Год 21, бр. 83/84. – С. 164–175. 

6. Мельник С.В. Межрелигиозный диалог: типологизация, методология, формы 
реализации: монография / РАН, ИНИОН, Отд. философии; отв. ред. Хлебни-
ков Г.В. – Москва, 2022. – 398 с. – URL: http://inion.ru/site/assets/files/6672/ 
2022_mon_mezhreligioznyi_dialog.pdf (Last download 04.07.2022). 

7. Оболевич Т., Цыганков А.С. «Конфликт науки с религией есть конфликт двух 
вер…». Позиция С.Л. Франка. Приложение: С.Л. Франк. <Об отношениях меж-
ду религией и наукой> // Соловьёвские исследования. – 2017. – Вып. 1 (53). – 
C. 86–103. – URL: https://cyberleninka.ru/article/n/konflikt-nauki-s-religiey-est-
konflikt-dvuh-ver-pozitsiya-s-l-franka-prilozhenie-s-l-frank-ob-otnoshenii-mezhdu-
religiey-i-naukoy/viewer (Last download 18.06.2022). 

8. Патриарх Кирилл: Наука и религия не противоречат друг другу // Версия. – 
2016. – 02.08. – URL: https://versia.ru/patriarx-kirill-nauka-i-religiya-ne-protivore 
chat-drug-drugu (Last download 04.07.2022). 

 
1 Magatti M. Se l'Europa rimane senza spirito e cuore // Vita e pensiero. – Mila-

no, 2018. – An. 101, N 4. – P. 97–102. 

https://zen.yandex.ru/media/sanmarina/bibliiu-na-bumagu-zapisyvali-raznye-liudi-no-avtor-u-nee-vsego-odin-uchenyi-ivan-panin-razgadal-cifrovoi-kod-biblii-626fdb4cea9b6119fe18c2ec
https://zen.yandex.ru/media/sanmarina/bibliiu-na-bumagu-zapisyvali-raznye-liudi-no-avtor-u-nee-vsego-odin-uchenyi-ivan-panin-razgadal-cifrovoi-kod-biblii-626fdb4cea9b6119fe18c2ec
https://zen.yandex.ru/media/sanmarina/bibliiu-na-bumagu-zapisyvali-raznye-liudi-no-avtor-u-nee-vsego-odin-uchenyi-ivan-panin-razgadal-cifrovoi-kod-biblii-626fdb4cea9b6119fe18c2ec
https://www.youtube.com/watch?v=H1q3tqzFjZI&feature=youtu.be
https://www.youtube.com/watch?v=H1q3tqzFjZI&feature=youtu.be
https://www.youtube.com/watch?v=CY--VTgTneo
https://www.youtube.com/watch?v=CY--VTgTneo
http://inion.ru/site/assets/files/6672/2022_mon_mezhreligioznyi_dialog.pdf
http://inion.ru/site/assets/files/6672/2022_mon_mezhreligioznyi_dialog.pdf
https://cyberleninka.ru/article/n/konflikt-nauki-s-religiey-est-konflikt-dvuh-ver-pozitsiya-s-l-franka-prilozhenie-s-l-frank-ob-otnoshenii-mezhdu-religiey-i-naukoy/viewer
https://cyberleninka.ru/article/n/konflikt-nauki-s-religiey-est-konflikt-dvuh-ver-pozitsiya-s-l-franka-prilozhenie-s-l-frank-ob-otnoshenii-mezhdu-religiey-i-naukoy/viewer
https://cyberleninka.ru/article/n/konflikt-nauki-s-religiey-est-konflikt-dvuh-ver-pozitsiya-s-l-franka-prilozhenie-s-l-frank-ob-otnoshenii-mezhdu-religiey-i-naukoy/viewer
https://versia.ru/patriarx-kirill-nauka-i-religiya-ne-protivorechat-drug-drugu
https://versia.ru/patriarx-kirill-nauka-i-religiya-ne-protivorechat-drug-drugu


Наука и религия: о пользе сотрудничества 

 199 

9. Святейший патриарх Кирилл: Миссия в Интернете важна, но не заменяет ре-
альной приходской работы // ПРАВОСЛАВИЕ. RU. – Москва. – 2013. – 
3 февраля. – URL: https://pravoslavie.ru/59208.html (Last download: 01.07.2022). 

10. «У человека должно быть два крыла – теология и наука»: в Казани презентовали 
серию «Ал-ислах ва-т-тадждид» // Духовное управление мусульман Российской 
Федерации. Официальный сайт. – Республика Татарстан. – 2021. – 4 июня. – URL: 
https://dumrf.ru/common/event/19018?utm_source=yandex.ru&utm_medium=organic
&utm_campaign=yandex.ru&utm_referrer=yandex.ru (Last download: 02.07.2022). 

11. Цибизова И.М. Некоторые аспекты современной католической философии и 
теологии / под ред. Г.В. Хлебникова. – Москва: ИНИОН РАН, 2020. – 139 с. – 
(Проблемы философии). 

12. Цибизова И.М. Некоторые аспекты и проблемы современной неосхоластиче-
ской моральной философии и католической этики // Дискурсы этики. 2021, 
2 (12): 13–40. – URL: http://theoreticalappliedethics.org/wp-content/uploads/2021/ 
12/DE2021_2_12_11-40.pdf (Last downloaded: 09.06.2022). 

13. Шебалина О.Е. Приоритеты внешней политики Святого Престола в период 
понтификата Папы Франциска: диссертация на соискание ученой степени 
кандидата исторических наук. – Москва: МГИМО, 2019. – URL: https://mgimo. 
ru/upload/diss/2019/shebalina_dissertaciya.pdf (Last download: 05.07.2022). 

14. Энтони Левандовски закрывает свою Церковь AI // Kolibri.Press. – 2021. – 
19.02. – URL: https://kolibri.press/96850 (Last downloaded: 01.07.2022). 

15. Brambilla F.G. Credere e sapere: due ali dello spirito umano // Vita e pensiero. – 
Milano, 2016. – An. 49(99), N 2. – P. 91–96. 

16. Brambilla F.G. Radici cristiane ed eredità moderna // Vita e pensiero. – Milano, 
2018. – An. 101, N 4. – P. 5–14. 

17. Garsia B. Aristotle among the Jesuits: A note concerning a recent publication // 
Rivista di filosofia neo-scolastica. – Milano, 2014. – An. 106, N 1. – P. 177–193. 

18. Lettera enciclica «Fratelli tutti» del Santo Padre Francesco sulla fraternità e amicizia 
sociale. – ULR: https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-
francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html (Last download: 05.07.2022). 

19. Magatti M. Se l'Europa rimane senza spirito e cuore // Vita e pensiero. – Milano, 
2018. – An. 101, N 4. – P. 97–102. 

20. Maspero G. La fisica contemporanea e la teologia trinitaria possono avere qualcosa 
in commune? Un suggerimento dall’ontologia relazionale // Rivista di filosofia neo-
scolastica. – Milano, 2016. – An. 58, N 2. – P. 321–333. 

21. Milbank J. Apologia dell’apologetica (purché non sia retrograda) // Vita e 
pensiero. – Milano, 2013. – An. 46, N 3. – P. 9–16. 

22. Polkinghorne J. Amici scienziati, la religione non ė irrazionale // Vita e pensiero. – 
Milano, 2012. – An. 95, N 2. – P. 82–90. 

23. Siuda-Ambroziak R. Jumping into faith: The Phenomenon of Brazilian Pentecostal 
conversations // Studia religiologica. – Kraków, 2018. – G. 51, z. 1. – P. 11–32. 

24. Vaccaro A. Una teologia per i robot (e persino un Decalogo) // Vita e pensiero. – 
Milano, 2018. – An. 101, N 4. – P. 100–103. 

 

https://pravoslavie.ru/59208.html
https://dumrf.ru/common/event/19018?utm_source=yandex.ru&utm_medium=organic&utm_campaign=yandex.ru&utm_referrer=yandex.ru
https://dumrf.ru/common/event/19018?utm_source=yandex.ru&utm_medium=organic&utm_campaign=yandex.ru&utm_referrer=yandex.ru
http://theoreticalappliedethics.org/wp-content/uploads/2021/12/DE2021_2_12_11-40.pdf
http://theoreticalappliedethics.org/wp-content/uploads/2021/12/DE2021_2_12_11-40.pdf
https://kolibri.press/96850
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html
https://www.vatican.va/content/francesco/it/encyclicals/documents/papa-francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html


Цибизова И.М. 

200 

Институт научной информациипо общественным наукам  
Российской академии наук  

Нахимовский проспект, д. 51/21, 
Москва, 117418 

http://inion.ru  

Отдел печати и распространения изданий 
Тел.: (925) 517-36-91 
e-mail: izdat@mail.ru

Отпечатано в типографии  
АО «Т8 Издательские Технологии»  

109316, Москва, Волгоградский проспект, д. 42, корп. 5, к. 6 

Социальные и гуманитарные науки 
Отечественная и зарубежная литература 
Информационно-аналитический журнал 

Серия 3 

ФИЛОСОФИЯ 
2024 – № 4 

Техническое редактирование 
и компьютерная верстка  В.Б. Сумерова 

Корректор  Д.Г. Валикова 

Подписано к печати 02.12.2024  
Формат 60×84/16 
Печать офсетная 
Усл. печ. л. 12,5 
Тираж 300 экз.  
(1–100 экз. – 1-й завод) 

Цена свободная 
Уч.-изд. л. 10,0 

Заказ №   

mailto:inion-print@mail.ru

	СОВРЕМЕННАЯ ФИЛОСОФИЯ
	КИМЕЛЕВ Ю.А.0F( ТЕОРИЯ ИСТОРИЧЕСКОГО ЗНАНИЯ В АНАЛИТИЧЕСКОЙ ФИЛОСОФИИ ИСТОРИИ
	Аннотация. Статья посвящена анализу актуальной ситуации в аналитической философии истории. Преследуется цель определить ее основные характеристики. В качестве главной характеристики указывается разделение в ее рамках на «историческое объяснение» и «на...
	Ключевые слова: философия истории; аналитическая философия истории; историческое знание; историческое объяснение; нарративизм.

	KIMELEV Yu.A. THEORY OF HISTORY KNOWLEDGE IN THE ANALYTICAL PHILOSOPHY OF HISTORY
	Abstract. The article is dedicated to the analysis of the actual analytical philosophy of history. At present it’s major characteristic is a distinction between “historical expalantion” and “narrativism”. These different theoretical strivings are bein...
	Keywords: philosophy of history; analytical philosphy of history; historical knowledge; historical explanation; narrativism.
	Для цитирования: Кимелев Ю.А. Теория исторического знания в аналитической философии истории // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2024. – № 4. – С. 7–18. – DOI: 10.31249/rphil/2024.04.01
	Введение
	Историческое объяснение
	Проблематика реализма
	Нарративизм
	Заключение
	Список литературы



	ПОГОРЕЛЬСКАЯ С.В.3F( СОВРЕМЕННЫЙ КАНТ ОТФРИДА ХЁФФЕ. Рец. на кн.: ХЁФФЕ О. ИММАНУИЛ КАНТ СЕГОДНЯ: КОСМОПОЛИТ ИЗ КЁНИГСБЕРГА. ЖИЗНЬ И ТВОРЧЕСТВО
	Аннотация. Отфрид Хёффе, известный немецкий философ, обращаясь к современным аспектам исследований творчества Канта, в очередной раз вынужден полемизировать с теоретиками новых мультидисциплинарных направлений, атакующих Канта с точки зрения политкорр...
	Ключевые слова: Иммануил Кант; расизм; космополитизм; классическая немецкая философия.

	POGORELSKAYA S.V. MODERN KANT BY OTFRID HÖFFE. BOOK REVIEW: HÖFFE O. IMMANUEL KANT TODAY: A COSMOPOLITE FROM KÖNIGSBERG. LIFE AND ART
	Abstract. Otfried Hoeffe, a well-known German philosopher, addressing the modern aspects of Kant's research, is forced to polemize with theorists of new multidisciplinary directions. They attack Kant from the point of view of political correctness, at...
	Keywords: Immanuel Kant; racism; cosmopolitanism; classical German philosophy.
	Для цитирования: Погорельская С.В. Современный Кант Отфрида Хёффе. Рец. на кн.: Хёффе О. Иммануил Кант сегодня: космополит из Кёнигсберга. Жизнь и творчество // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия....


	ЦИБИЗОВА И.М.4F( УСПЕШНЫЙ ТРЕТИЙ ПУТЬ. Рец. на кн.:  ЛУКАС Дж. ВЛАСТЬ ВРЕМЕНИ: РАЗМЫШЛЕНИЯ ОБ ИСТОРИИ ФИЛОСОФИИ
	Аннотация. Новая книга Дж. Лукаса стала прекрасной иллюстрацией того, как можно одновременно заниматься историей философии и развивать саму эту дисциплину, вопреки многочисленным течениям, утверждающим ее ненужность и устарелость.
	Ключевые слова: Анаксимандр; античная философия; история философии; логика; метафизика; позитивизм; Просвещение.

	TSIBIZOVA I.M. THE SUCCESSFUL THIRD WAY. REVIEW OF THE BOOK: LUCAS G. THE ORDERING OF TIME: MEDITATIONS ON THE HISTORY OF PHILOSOPHY
	Abstract. J. Lucas's new book has become an excellent illustration of how one can simultaneously study the history of philosophy and develop this discipline itself, despite numerous trends that assert its uselessness and obsolescence.
	Keywords: Anaximander; ancient philosophy; Enlightenment; history of philosophy; logics; metaphysics; positivism.
	Для цитирования: Цибизова И.М. Успешный третий путь [Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2024. – № 4. – С. 24–29. Рец. на кн.: Lucas G. The Ordering of Time: Meditations on the Hist...
	Список литературы



	ЦИБИЗОВА И.М.6F( ВОЗРОЖДЕНИЕ ИНТЕРЕСА. Рец. на кн.: НИЦШЕ И АНТРИХРИСТ: РЕЛИГИЯ, ПОЛИТИКА И КУЛЬТУРА В ПОЗДНЕЕ НОВОЕ ВРЕМЯ
	Аннотация. В сборнике рассматриваются религиоведческие, политические и культурологические концепции Ницше в контексте общего развития этих научных дисциплин в позднее Новое время.
	Ключевые слова: буддизм; Ф. Ницше; политика; религиоведение; философия; христианство; А. Шопенгауэр.

	TSIBIZOVA I.M. INTEREST REVIVAL. REVIEW OF THE BOOK: NIETZSCHE AND THE ANTICHRIST: RELIGION, POLITICS, AND CULTURE IN LATE MODERNITY
	Abstract. The collection examines Nietzsche's religious, political and cultural concepts in the context of the general development of these scientific disciplines in the late modern era.
	Keywords: Buddhism; Christianity; Nietzsche F.; philosophy; policy; religious studies; Schopenhauer A.
	Для цитирования: Цибизова И.М. Возрождение интереса [Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2024. – № 4. – С. 30–35. – Рец. на кн.: Nietzsche and The Antichrist: Religion, Politics, an...
	Список литературы




	ФИЛОСОФСКАЯ АНТРОПОЛОГИЯ  И ФИЛОСОФИЯ КУЛЬТУРЫ
	ГЛУХОВ С.В.9F( ПЕРЕЖИТОЧНЫЕ ЭЛЕМЕНТЫ В «АНТРОПОЛОГИИ И СОВРЕМЕННОСТИ» Фр. БОАСА
	Аннотация. Статья посвящена рассмотрению одного из главных сочинений германо-американского антрополога Фр. Боаса на предмет выявления в нем представлений о пережиточных элементах. Данная операция необходима для того чтобы как содержательно, так и коли...
	Ключевые слова: культурные пережитки; пережиточные культурные формы; Э. Тайлор; Фр. Боас; антропология; современная культура; индейская культура; атеизм; кодекс чести.

	GLUKHOV S.V. SURVIVALS IN THE “ANTHROPOLOGY AND MODERN LIFE” BY FR. BOAS
	Abstract. Article proposes to consider the “Mind of Primitive Man” by the American anthropologist Fr. Boas in order to identify survival forms. This operation is necessary for expand the classification of survivals described earlier by the author.
	Keywords: survivals; E. Tylor; Fr. Boas; anthropology; modern culture; Native American culture; atheism; code of honor.
	Для цитирования: Глухов С.В. Пережиточные элементы в «Антропологии и современности» Фр. Боаса // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2024. – № 4. – С. 36–42. – DOI: 10.31249/rphil/2024.04.05
	Введение
	Постановка проблемы
	Решение проблемы
	Заключение
	Список литературы



	КРИМАН А.И.22F( ЧТО ТАКОЕ ПОСТГУМАНИЗМ, И ПОЧЕМУ ОН АКТУАЛЕН СЕГОДНЯ
	Аннотация. В статье рассматривается актуальность такого современного направления социальной антропологии, как постгуманизм, а также дается обзор литературы по темам, раскрытие которых имплицитно подразумевает исследование постгуманистической теории с ...
	Ключевые слова: постгуманизм; пост(не)человеческое; пост-иммортализм; биолюди; трансгуманизм; русский космизм; критика гуманизма; постчеловек; метагуманизм.

	KRIMAN A.I. WHAT IS POSTHUMANISM AND WHY IS IT RELEVANT TODAY
	Abstract. The article contains the relevance of such a modern area of social anthropology as posthumanism, as well as literature on the topics, the disclosure of which implicitly implies the study of posthumanist theory from the author's point of view.
	Keywords: posthumanism; post (non)human; post-immortalism; bio-humans; transhumanism, Russian cosmism; critique of humanism; posthuman; metahumanism.
	Для цитирования: Криман А.И. Что такое постгуманизм, и почему он актуален сегодня // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2024. – № 4. – С. 43–62. – DOI: 10.31249/rphil/2024.04.06
	Список литературы



	ГРИГОРЬЕВА Е.С.75F( ПОЛАГАЛАСЬ ЛИ НОВОМУ ЧЕЛОВЕКУ НОВАЯ СМЕРТЬ? Рец. на кн.: СОКОЛОВА А. НОВОМУ ЧЕЛОВЕКУ – НОВАЯ СМЕРТЬ? ПОХОРОННАЯ КУЛЬТУРА РАННЕГО СССР
	Аннотация. Книга посвящена исследованию трансформации представлений о смерти в ранней советской России. В рамках настоящей рецензии предлагается рассмотрение описанных в работе метаморфоз в связи с важнейшей антропологической трансформацией раннего СССР.
	Ключевые слова: смерть; СССР; похоронная культура; ранний СССР.

	GRIGORYEVA E.S. WAS THE NEW MAN SUPPOSED TO DIE  A NEW DEATH? BOOK REVIEW: SOKOLOVA A. A NEW MAN, A NEW DEATH? FUNERAL CULTURE OF THE EARLY USSR
	Abstract. The book is devoted to the study of the transformation of ideas about death in early Soviet Russia. Within the framework of this review, we propose to consider the metamorphoses described in the work in connection with the most important ant...
	Keywords: death; USSR; funeral culture; early USSR.
	Для цитирования: Григорьева Е.С. Полагалась ли новому человеку новая смерть? [Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – Москва, 2024. – № 4. – С. 63–71. – Рец. на кн.: Соколова А. Новому ...


	ГРИГОРЬЕВА Е.С.77F( ЕСТЬ ЛИ БУДУЩЕЕ У НОСТАЛЬГИИ? Рец. на кн.: БОЙМ С. БУДУЩЕЕ НОСТАЛЬГИИ
	Аннотация. В книге С. Бойм концептуализируется ностальгия. Автор предлагает разделение реставрирующей и рефлексирующей ностальгии. В основе первой ностальгии лежит процесс реставрации – воссоздания явлений прошлого, замещение ими событий настоящего вр...
	Ключевые слова: ностальгия; С. Бойм; рефлексирующая ностальгия; реставрирующая ностальгия; реставрация.

	GRIGORYEVA E.S. DOES NOSTALGIA HAVE A FUTURE? BOOK REVIEW: BOYM S. THE FUTURE OF NOSTALGIA
	Abstract. S. Boym conceptualizes nostalgia. Within the framework of the author's concept, a division is proposed between restorative and reflective nostalgia. Restorative nostalgia is based on the process of restoration – the recreation of past pheno...
	Keywords: nostalgia; S. Boym; reflective nostalgia; restorative nostalgia; restoration.
	Для цитирования: Григорьева Е.С. Есть ли будущее у ностальгии? [Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2024. – № 4. – С. 72–76. – Рец. на кн.: Бойм С. Будущее ностальгии / пер. А. Стру...



	ФИЛОСОФИЯ НАУКИ И ТЕХНИКИ
	ЗВОНОВА Е.Е.82F( ДЕТЕРМИНИСТИЧЕСКИЕ ПРЕДСТАВЛЕНИЯ А.Л. ЧИЖЕВСКОГО С ПОЗИЦИЙ СОВРЕМЕННОГО НАУЧНОГО МИРОВОЗЗРЕНИЯ
	Аннотация. Цель статьи составляет оценка детерминистических взглядов А.Л. Чижевского с точки зрения современной научной картины мира. Рассмотрены версии детерминизма, представленные в философских работах космиста: «Основное начало мироздания. Система ...
	Ключевые слова: А.Л. Чижевский; детерминизм; наука; холизм; человек; свобода воли; объективация; активная эволюция; глобальный эволюционизм.

	ZVONOVA E.E. DETERMINISTIC IDEAS OF A.L. CHIZHEVSKY FROM THE STANDPOINT OF MODERN SCIENTIFIC WORLDVIEW
	Abstract. The purpose of the article is to assess the deterministic views of A.L. Chizhevsky from the point of view of the modern scientific picture of the world. The versions of determinism presented in the philosophical works of the cosmist “The mai...
	Keywords: A.L. Chizhevsky; determinism; science; holism; human being; free will; objectification; active evolution; global evolutionism.
	Для цитирования: Звонова Е.Е. Детерминистические представления А.Л. Чижевского с позиций современного научного мировоззрения // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2024. – № 4 – С. 77–84. – DOI:...
	Список литературы



	ЛЕТОВ О.В.94F( ПРОБЛЕМА ПОСТПОЗИТИВИЗМА И СОВРЕМЕННАЯ ФИЛОСОФИЯ НАУКИ (Обзор)
	Аннотация. Различие между «контекстом открытия» и «контекстом обоснования» было разработано для того чтобы выделить разнообразие субъективных и психологических процессов, через которые прошел ученый-естествоиспытатель для создания своих открытий. Согл...
	Ключевые слова: постпозитивизм; социальное положение ученого; контекст исследования; контекст объяснения; личное знание.

	LETOV O.V. THE PROBLEM OF POSTPOSITIVISM AND MODERN PHILOSOPHY OF SCIENCE (REVIEW)
	Abstract. The distinction between the “context of discovery” and the “context of justification” was developed to highlight the variety of subjective and psychological processes that the natural scientist went through to create his discoveries. Accordi...
	Keywords: postpositivism; social status of the scientist; research context; context of explanation; personal knowledge.
	Для цитирования: Летов О.В. Проблема постпозитивизма и современная философия науки (Обзор) // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2024. – № 4. – С. 85–92. – DOI: 10.31249/rphil/2024.04.10
	Список литературы



	ЛЕТОВ О.В.95F( СОВРЕМЕННЫЕ НЕТРАДИЦИОННЫЕ КОНЦЕПЦИИ ФИЛОСОФИИ НАУКИ (Обзор)
	Аннотация. Обзор посвящен актуальным проблемам современной западной философии науки. Рассматриваются нетрадиционные подходы к анализу природы научного знания. Так, А. Пикеринг вслед за М. Хайдеггером выдвигает концепцию «поэзис» – предположение о том,...
	Ключевые слова: слабое знание; фрейм; неявное знание; «поэзис»; танец действия.

	LETOV O.V. MODERN NON-TRADITIONAL CONCEPTS OF PHILOSOPHY OF SCIENCE (REVIEW)
	Annotation. The review is devoted to current problems of modern Western philosophy of science. Non-traditional approaches to analyzing the nature of scientific knowledge are subject to consideration. Thus, A. Pickering, following M. Heidegger, puts fo...
	Keywords: weak knowledge; frame; tacit knowledge; “poiesis”; action dance.
	Для цитирования: Летов О.В. Философия науки: единство и многообразие (Обзор) // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2024. – № 3. – С. 93–104. – DOI: 10.31249/rphil/2024.04.11
	Список литературы



	ДУМОВ А.В.96F( ЭПИСТЕМИЧЕСКИЕ ПОРОКИ АЛЬТЕРНАТИВНОЙ МЕДИЦИНЫ. Рец. на кн.: ЭРНСТ Э. ПРИЧУДЛИВЫЕ МЕДИЦИНСКИЕ ИДЕИ … И СТРАННЫЕ ЛЮДИ, ИЗОБРЕТШИЕ ИХ
	Аннотация. Книга Э. Эрнста, почетного профессора Эксетерского университета, крупнейшего исследователя альтернативной медицины, посвящена рассмотрению деформаций обоснования, характерных для альтернативных медицинских подходов. Противопоставляя такие п...
	Ключевые слова: доказательная медицина; альтернативная медицина; псевдонаука; конспирологические убеждения; свидетельство; обоснование; эффективность.

	DUMOV A.V. EPISTEMIC VICES OF ALTERNATIVE MEDICINE. BOOK REVIEW: ERNST E. BIZARRE MEDICAL IDEAS … AND THE STRANGE MAN WHO INVENTED THEM
	Abstract. The book by E. Ernst, Emeritus Professor at the University of Exeter and a leading researcher in alternative medicine, examines the justification problems inherent in alternative medical approaches. Contrasting such approaches with evidence-...
	Keywords: evidence-based medicine; alternative medicine; pseudoscience; conspiracy beliefs; evidence; foundation; efficiency.
	Для цитирования: Думов А.В. Эпистемические пороки альтернативной медицины. [Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. ‒ 2024. – С. 105–118. – Рец. на кн.: Ernst E. Bizarre Medical Ideas … a...



	СОЦИАЛЬНАЯ И ПОЛИТИЧЕСКАЯ ФИЛОСОФИЯ
	ПУЩАЕВ Ю.В.112F* ИДЕОЛОГИЧЕСКИЙ ЛАНДШАФТ СОВРЕМЕННОЙ РОССИИ: СОСТОЯНИЕ И ПРОБЛЕМЫ. Часть I (Обзор)
	Аннотация. Данный аналитический обзор ставит своей целью обрисовать идеологический ландшафт современной России. То есть, обозначить и описать основные действующие идеологии в современной России, состояние идеологического поля в целом и его проблемы. В...
	Ключевые слова: идеология; консерватизм; идеи А.Г. Дугина; археомодерн; четвертая политическая теория; Русский мир.

	PUSHCHAEV YU.V. THE IDEOLOGICAL LANDSCAPE OF MODERN RUSSIA: STATUS AND PROBLEMS. PART I
	Abstract. This analytical review aims to outline the ideological landscape of modern Russia. That is, to identify and describe the main operating ideologies in modern Russia, the state of the ideological field as a whole and its problems. In a prelimi...
	Keywords: ideology; conservatism; the ideas of A.G. Dugin; archeomodern; the fourth political theory; the Russian world.
	Для цитирования: Пущаев Ю.В. Идеологический ландшафт современной России: состояние и проблемы. Часть I (Обзор) // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2024. – № 4. – С. 119–134. – DOI: 10.31249/r...
	Консервативный сегмент российского идеологического поля
	Концепция А.Г. Дугина
	Идеологема «русского мира»
	Список литературы



	МИХЕЛЬ Д.В.117F* ТЕОРИЯ МНОГОПОЛЯРНОСТИ. Рец. на кн.: ДУГИН А.Г. ТЕОРИЯ МНОГОПОЛЯРНОГО МИРА. ПЛЮРИВЕРСУМ
	Аннотация. В очередной книге А.Г. Дугина излагается его оригинальная Теория Многополярного Мира, которая позиционируется им как философская альтернатива существующим западным концепциям в области теории и методологии международных отношений. Поскольку...
	Ключевые слова: Теория Многополярного Мира; однополярный момент; будущий мир; цивилизации; евразийский постмодерн; многополярность; А.Г. Дугин.

	MIKHEL D.V. THEORY OF THE MULTIPOLARITY. BOOK REVIEW: DUGIN A.G. MULTIPOLAR WORLD THEORY. THE PLURIVERSE
	Abstract. Alexander Dugin's next book outlines his original Theory of Multipolar World, which he positions as a philosophical alternative to existing Western developments in the theory and methodology of international relations. Since most of them wer...
	Keywords: multipolar world theory; unipolar moment; future world; civilizations; Eurasian postmodernity; multipolarity; A.G. Dugin.
	Для цитирования: Михель Д.В. Теория многополярности. – Рец. на кн.: Дугин А.Г. Теория многополярного мира. Плюриверсум // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Серия 3: Философия. – 2024. – № 4. – С. 135–143. – Рец. н...


	ДУМОВ А.В.120F* МЕТОДОЛОГИЧЕСКИЕ ПРОБЛЕМЫ РАЗВЕДЫВАТЕЛЬНОГО АНАЛИЗА (Обзор)
	Аннотация. Представлен обзор новых подходов и решений в области методологического анализа разведывательных практик работы с данными. Рассмотренные в обзоре статьи были опубликованы в недавних выпусках журнала Intelligence and National Security. Их авт...
	Ключевые слова: методология; разведывательный анализ; оценка свидетельств; вероятность; причинность.

	DUMOV A.V. METHODOLOGICAL PROBLEMS OF INTELLIGENCE ANALYSIS (Review)
	Abstract. The review examines new approaches and solutions in the field of methodological study of intelligence data analysis practices. The articles presented in the review were published in recent issues of “Intelligence and National Security”. Thei...
	Keywords: methodology; ntelligence analysis; weighing of evidence; probability; causality.
	Для цитирования: Думов А.В. Методологические проблемы разведывательного анализа (Обзор) // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – Москва, 2024. – № 4. – С. 144–151. – DOI: 10.31249/rphil/2024.04.15
	Список литературы



	КРИМАН А.И.144F* АКТОРНО-СЕТЕВАЯ ТЕОРИЯ Б. ЛАТУРА В КОНТЕКСТЕ УХОДА ОТ АНТРОПОЦЕНТРИЗМА В ПОСТГУМАНИЗМЕ
	Аннотация. Современная социальная антропология характеризуется тенденцией ухода от антропоцентризма. Постепенно спадает влияние ушедшей эпохи гуманизма с ее безутешной верой с исключительность человека среди прочих видов и самостей. Такое направление,...
	Ключевые слова: постгуманизм; акторно-сетевая теория; пост-антропоцентризм; пост(не)человеческое.

	KRIMAN A.I.  B. LATOUR'S ACTOR-NETWORK THEORY IN THE CONTEXT OF MOVING AWAY FROM ANTHROPOCENTRISM IN POSTHUMANISM
	Abstract. Contemporary social anthropology is characterized by a tendency to move away from anthropocentrism. The influence of the bygone era of humanism, with its inconsolable faith in the exclusivity of human among other species and selves, is gradu...
	Keywords: posthumanism; actor-network theory; post-anthropocentrism; post(non)human.
	Для цитирования: Криман А.И. Акторно-сетевая теория Б. Латура в контексте ухода от антропоцентризма в постгуманизме // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2024. – № 4. – С. 152–161. – DOI: 10.31...
	Список литературы




	ФИЛОСОФИЯ РЕЛИГИИ И РЕЛИГИОВЕДЕНИЕ. ТЕОЛОГИЯ
	АНТОНОВ К.М.162F* ТРУДЫ С.С. АВЕРИНЦЕВА В КОНТЕКСТЕ ИСТОРИИ НАУКИ О РЕЛИГИИ СОВЕТСКОЙ ЭПОХИ
	Аннотация. Статья посвящена выявлению и характеристике религиоведческих аспектов в наследии выдающегося отечественного ученого и мыслителя С.С. Аверинцева. Автор рассматривает предложенные Аверинцевым подходы к изучению религиозных явлений в контексте...
	Ключевые слова: С.С. Аверинцев; аналитическая психология; философия мифологии; Юнг; Кассирер; «научный атеизм»; психология религии.

	ANTONOV K.M. THE WORKS OF S.S. AVERINTSEV IN THE CONTEXT OF THE HISTORY OF THE SCIENCE OF RELIGION OF THE SOVIET ERA
	Abstract. Article is devoted to the identification and characterization of religious aspects in the legacy of the outstanding Russian scientist and thinker S.S. Averintsev. The author examines the approaches proposed by Averintsev to the study of rel...
	Keywords: S.S. Averintsev; analytical psychology; philosophy of mythology; K.G. Jung; E. Kassirer; “scientific atheism”; psychology of religion.
	Для цитирования: Антонов К.М. Труды С.С. Аверинцева в контексте истории науки о религии советской эпохи // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – М., 2024. – № 4. – С. 162–182. – DOI: 10.31249/rphi...
	Научный атеизм и альтернативные дискурсы  о религии советской эпохи
	Методологическая программа С.С. Аверинцева  как альтернатива «научному атеизму»:  религиоведческое наследие Аверинцева
	Аверинцев и аналитическая психология
	Символические структуры и методология  «бесконечно малых»
	История христианства в новой полемической ситуации
	Заключение
	Список литературы



	ЦИБИЗОВА И.М.206F* НАУКА И РЕЛИГИЯ: О ПОЛЬЗЕ СОТРУДНИЧЕСТВА
	Аннотация. Рассматриваются взгляды ряда современных представителей христианства и ислама на проблему взаимоотношения науки и религии. Изучаются позиции С.Л. Франка, Д. Полкингхорна, Дж. Милбанка, В.Г. Буданова, Ж. Даниэлу, Ф. Брамбилла, Д. Мухетдинова...
	Ключевые слова: наука и религия; христианство; ислам; современность; сотрудничество.

	TSIBIZOVA I.M. SCIENCE AND RELIGION: THE BENEFITS OF COOPERATION
	Abstract. The article is devoted to the consideration of the views of several modern representatives of Christianity and Islam on the problem of the relationship between science and religion. The positions of S.L. Frank, D. Polkinghorne, J. Milbank, V...
	Keywords: science and religion; Christianity; Islam; modernity; cooperation.
	Для цитирования: Цибизова И.М. Наука и религия: о пользе сотрудничества // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2024. – № 4. – С. 183–199. – DOI: 10.31249/rphil/2024.04.18
	Введение
	Рука об руку
	Религии и компьютерные технологии
	Наука и православие
	Заключение
	Список литературы







