
 

Институт научной информации по общественным наукам 
Российской академии наук 

(ИНИОН РАН) 

ММЕЕТТООДД  
МОСКОВСКИЙ ЕЖЕКВАРТАЛЬНИК ТРУДОВ 
ИЗ ОБЩЕСТВОВЕДЧЕСКИХ ДИСЦИПЛИН 

 
 

Выпуск 14 
(продолжение серии ежеквартальников МЕТОД) 

Том 4   № 2 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 

МОСКВА  
2024 



 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

Главный редактор – В.С. Авдонин 
  

Редакционная коллегия 
 

Авдонин В.С. – д-р полит. наук, канд. филос. наук, вед. науч. сотр. 
ИНИОН РАН; Аршинов В.И. – д-р филос. наук, гл. науч. сотр. ИФ 
РАН; Бажанов В.А. – д-р филос. наук, зав. кафедрой философии 
Ульяновского государственного университета; Гребенщикова Е.Г. – 
д-р филос. наук, руководитель центра научно-информационных 
исследований по науке, образованию и технологиям ИНИОН РАН; 
Демьянков В.З. – д-р филол. наук, гл. науч. сотр. Института 
языкознания РАН; Золян С.Т. – д-р филол. наук, проф. Балтийского 
федерального университета им. И. Канта; Ильин М.В. – д-р полит. 
наук, канд. филол. наук, профессор, НИУ ВШЭ; Киосе М.И. – д-р 
филол. наук, вед. науч. сотр. Центра социокогнитивных 
исследований МГЛУ; Крадин Н.Н. – академик РАН, д-р полит. 
наук, директор ИИАЭ ДВО РАН; Кузнецов А.В. – член-корр. РАН, 
д-р экон. наук, директор ИНИОН РАН; Малинова О.Ю. – д-р полит. 
наук, профессор, гл. науч. сотр. ИНИОН РАН; Окунев И.Ю. – канд. 
полит. наук, директор Центра пространственного анализа 
международных отношений МГИМО МИД РФ; Остапенко Г.И. – 
магистр политологии, науч. сотр. Центра пространственного 
анализа международных отношений МГИМО МИД РФ (главный 
редактор сайта МЕТОД плюс); Ретеюм А.Ю. – д-р геогр. наук, 
профессор НИУ ВШЭ; Розов Н.С. – д-р филос. наук, профессор 
Института философии и права СО РАН; Спиров А.В. – канд. биол. 
наук, ст. науч. сотр. Лаборатории моделирования эволюции 
Института эволюционной физиологии и биохимии им. И.М. Сеченова 
РАН; Чебанов С.В. – д-р филол. наук, проф. кафедры матема-
тической лингвистики СПбГУ; Чалый В.А. – д-р филос. наук., 
проф. МГУ 

 
Ответственный за выпуск – В.С. Авдонин  

 
Ответственные за номер – А.Г. Глинчикова  

 
  
 
 
 
 
 
 
 
 
 

DOI: 10.31249/metod/2024.02 
ISSN 2949-6209                                                                                            © ИНИОН РАН, 2024 
 



 
 
 

 3

Institute of Scientific Information for Social Sciences 
of the Russian Academy of Sciences 

(INION RAN) 
 
 
 
 
 
 
 

MMEETTHHOODD  
MOSCOW QUARTERLY JOURNAL 

OF SOCIAL STUDIES 
 
 

Part 14 
(continuation of the yearbook series METHOD) 

Volume 4   No 2 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Moscow 
2024 



 
Содержание 

 

 4 

Editor-in-Chief 
 

Vladimir Avdonin, Institute of Scientific Information for Social Sciences of the 
Russian Academy of Sciences (Moscow, Russia) 

 
Editorial Board 

 
Vladimir Avdonin, Institute of Scientific Information for Social Sciences of the 

Russian Academy of Sciences (Moscow, Russia);  
Vladimir Arshinov, Institute of Philosophy of the Russian Academy of Sciences 

(Moscow, Russia); 
Valentin Bazhanov, Ulyanovsk State University (Ulyanovsk, Russia);  
Vadim Chaly, Immanuel Kant Baltic Federal University (Kaliningrad, Russia);  
Sergey Chebanov, Saint Petersburg State University (Saint Petersburg, Russia);  
Valery Demyankov, Institute of Linguistics, Russian Academy of Sciences 

(Moscow, Russia); 
Elena Grebenschikova, Institute of Scientific Information for Social Sciences 

of the Russian Academy of Sciences (Moscow, Russia);  
Mikhail Ilyin, Institute of Scientific Information for Social Sciences of the Rus-

sian Academy of Sciences (Moscow, Russia);  
Alexey Kuznetsov, Institute of Scientific Information for Social Sciences of the 

Russian Academy of Sciences (Moscow, Russia);  
Maria Kiose, Moscow State Linguistic University (Moscow, Russia); 
Nikolay Kradin, Institute of History, Archaeology and Ethnology, Far-Eastern 

Branch of the Russian Academy of Sciences (Vladivostok, Russia); 
Olga Malinova, Institute of Scientific Information for Social Science of the 

Russian Academy of Sciences (Moscow, Russia);  
Igor Okunev, Center for Spatial Analysis in International Relations, Institute for 

International Studies, MGIMO University (Moscow, Russia); 
German Ostapenko, Center for Spatial Analysis in International Relations, In-

stitute for International Studies, MGIMO University (Moscow, Russia); 
Alexey Reteyum, Higher School of Economics (Moscow, Russia); 
Nikolai Rozov, Institute for Philosophy and Law, Siberian Branch of Russian 

Academy of Science (Novosibirsk, Russia) 
Alexander Spirov, Sechenov Institute of Evolutionary Physiology and Bio-

chemistry, Russian Academy of Sciences (Saint Petersburg, Russia);  
Suren Zolyan, Immanuel Kant Baltic Federal University (Kaliningrad, Russia). 
 

 
Responsible Editors of the Volume 

V. Avdonin 
 

Responsible Editors of the Issue 
A.G. Glinchikova  

 
DOI: 10.31249/metod/2024.02 

 

ISSN 2949-6209                                                                                               © INION RAN, 2024 

 



 
Содержание 

 

 5

ТЕМА НОМЕРА: 
От идеального к новому социальному 

 
 
 
 
 
 
 

СОДЕРЖАНИЕ 
 

Глинчикова А.Г., Майданский А.Д. Эвальд Ильенков сегодня и завтра:   
от «идеального» к новому «социальному» .................................................. 7 

 
РОД ЧЕЛОВЕЧЕСКИЙ И ИДЕАЛЬНОЕ 

 
Лекторский В.А. Эвальд Васильевич Ильенков  и современный 
антропологический вызов............................................................................ 15 

Глинчикова А.Г. Три лика «идеального» в концепции  
Эвальда Ильенкова  и проблема социальной альтернативы .................... 25 

 
СУБЪЕКТ И ОТЧУЖДЕНИЕ 

 
Майданский А.Д. Ильенков: время отчуждения ........................................... 53 
Очкина А.В. Концепция личности Эвальда Ильенкова  
и проблема социальной субъектности в современном мире .................... 69 

Вахитов Р.Р. Ильенковская диалектика и метафизика мещанства ............ 93 
 

КОСМОЛОГИЯ ОТ ЭВАЛЬДА 
 
Ильенков Э.В. Космология духа ................................................................... 107 
Чекис В.И. Эвальд и Смерть. Самопожертвование  и конец мира в 
философии Э.В. Ильенкова ....................................................................... 135 

Ильин М.В. Многомерные трансцендентальные космологии Канта,  
Тейяра де Шардена и Ильенкова .............................................................. 144 

 
СЛОВО ИЛЬЕНКОВУ 

 
Майданский А.Д. Архив Ильенкова и его Собрание сочинений ............... 154 
Ильенков Э.В. Гегель и «отчуждение» ........................................................ 162 
Ильенков Э.В. Тезисы о понятии «отчуждение» ........................................ 178 
Ильенков Э.В. О сущности человека и гуманизма в понимании 
Адама Шаффа (книга «Марксизм и человеческий индивид») ............... 181 

Ильенков Э.В. Маркс и западный мир ......................................................... 189 
 



 
Contents 

 

 6 

ISSUE TOPIC: 
From the ideal to the new social 

 
 
 
 
 
 
 

CONTENTS 
 

Glinchikova A.G., Maidansky A.D. Evald Ilyenkov Today  
and Tomorrow: From the “Ideal” to the New “Social”.................................... 7 

 
THE HUMAN RACE AND THE IDEAL 

 
Lektorsky V.A. Evald Vasilyevich Ilyenkov and the modern  

anthropological challenge .............................................................................. 15 
Glinchikova A.G. Three faces of the “ideal” in the concept  

of Evald Ilyenkov and the problem of social alternative................................ 25 
 

SUBJECT AND ALIENATION 
 

Maidansky A.D. Ilyenkov: time of alienation.................................................... 53 
Ochkina A.V. The concept of the personality of Evald Ilyenkov  

and the problem of social subjectivity in the modern world .......................... 69 
Vakhitov R.R. Ilyenkov's dialectics and metaphysics of the bourgeoisie .......... 93 

 
COSMOLOGY BY EWALD 

 
Ilyenkov E.V. Cosmology of Spirit.................................................................. 107 
Chekis V.I. Ewald and Death. Self-sacrifice and the end  

of the world in the philosophy of E.V. Ilyenkov.......................................... 135 
Ilyin M.V. Multidimensional transcendental cosmologies of Kant,  

Teilhard de Chardin and Ilyenkov................................................................ 144 
 

ILYENKOV HAS THE FLOOR 
 

Maidansky A.D. Ilyenkov's Archive and His Collected Works ...................... 154 
Ilyenkov E.V. Hegel and “Alienation”............................................................. 162 
Ilyenkov E.V. Theses on the Concept of Alienation ........................................ 178 
Ilyenkov E.V. On the Essence of Man and Humanism  

in the Understanding of Adam Schaff.......................................................... 181 
Ilyenkov E.V. Marx and the Western World.................................................... 189 
 



Эвальд Ильенков сегодня и завтра: 
от «идеального» к новому «социальному»  

 

 7

DOI: 10.31249/metod/2024.02.01 
 
 
 
 
 
 
 
 

Глинчикова А.Г., Майданский А.Д. 
Эвальд Ильенков сегодня и завтра:  

от «идеального» к новому «социальному» 
 

Аннотация. Статья представляет собой обзор основных разделов второго номера 
ежеквартального журнала «Метод» за 2024 год, посвященный творчеству выдающегося 
советского философа и методолога Эвальда Васильевича Ильенкова и приуроченного к 
100-летию со дня его рождения. Теоретические и методологические идеи автора, сформу-
лированные им в работах 60–70-х годов XX в. представлены современными исследовате-
лями как ключ к поиску ответов на актуальные социальные вызовы нашего времени.  
В центре исследовательских разработок авторов номера стоят такие проблемы, как:  
социально-антропологические вызовы, связанные с развитием искусственного интеллекта 
(Лекторский В.А.); влияние ильенковской концепции «идеального» на формирование идеи 
современной социальной альтернативы (Глинчикова А.Г.); новый взгляд на пути преодо-
ления «отчуждения» (Майданский А.Д.) и проблему кризиса «социальной субъектности» в 
современных условиях (Очкина А.В., Вахитов Р.Р.). Особый интерес представляет также 
раздел посвященный проблемам космологии Эвальда Ильенкова в интерпретациях Ильи-
на М.В. и Чекиса В.И. В заключительном разделе представлен ряд важных текстов самого 
Э.В. Ильенкова, вокруг которых разворачивается дискуссия на страницах номера, большая 
часть из которых либо публикуется впервые, либо публикуется в полном и аутентичном 
варианте. 

Ключевые слова: Ильенков; идеальное; новое социальное; субъект; отчуждение; 
личность; антропология; космология; журнал МЕТОД. 

Для цитирования: Глинчикова А.Г., Майданский А.Д. Эвальд Ильенков сегодня и 
завтра: от «идеального» к «социальному» // МЕТОД: Московский ежеквартальник трудов 
из обществоведческих дисциплин / РАН, ИНИОН. – Москва, 2024. – Вып. 14, Т. 4, № 2. – 
С. 7–14. – DOI: http://www.doi.org/10.31249/metod/2024.02.01 

 
Благодарности: А.Д. Майданский осуществил исследование при 

финансовой поддержке Российского научного фонда (РНФ) в рамках на-
учного проекта № 24-18-00130. 

                                           
 Глинчикова Алла Григорьевна, доктор политических наук, ведущий научный 

сотрудник ИНИОН РАН; alla.glinchikova@gmail.com 
Майданский Андрей Дмитриевич, доктор философских наук, профессор Белгород-

ского государственного национального исследователского университета (Белгород, Россия); 
ассоциированный научный сотрудник Института философии РАН; caute@yandex.ru  

© Глинчикова А.Г., 2024 
© Майданский А.Д., 2024 



  
Глинчикова А.Г., Майданский А.Д.  

 

 8 

Среди квартальников МЕТОДа 2024 кантовского года один специ-
ально и неслучайно выделен. Во многом он перекликается с остальными 
выпусками, но одновременно стоит особняком, будучи посвящен творче-
ству Эвальда Васильевича Ильенкова, 100-летний юбилей которого мы 
отмечали в 2024 г. Основания для того, чтобы в этом выпуске его авторы и 
читатели попытались идти вслед за Ильенковым, вместе ним и дальше не-
го нуждаются в определенной неформальной фокусировке, подстройке 
нашего видения его творчества в соответствии с кантовской тематикой 
журнала. Несмотря на то что и сам Ильенков, и многие исследователи его 
творчества подчеркивали его связь, прежде всего, с гегелевской диалекти-
кой и ее ролью в понимании учения Маркса, ряд фундаментальных кан-
товских мотивов и устремлений в нем тоже просматривается достаточно 
отчетливо. В первую очередь – это связь познания и практики, которую 
глубоко исследовал Кант, подвергнув эту область всесторонней критиче-
ской рефлексии и введя ряд принципиальных антиномий. В дальнейшем 
развитии философии их считали преодоленными, но они проявлялись 
вновь и вновь, обнаруживая свой классический, фундаментальный харак-
тер, замеченный Кантом. Ильенков это чувствовал, обращаясь к мотивам 
критической традиции в философии, внесенной в классику кантовской 
критикой. Второй кантовский мотив в творчестве Ильенкова, о котором 
упоминается во вводной статье к первому выпуску журнала1 и который, 
вероятно, не был вполне раскрыт самим Кантом, хотя и был им поимено-
ван, – это область условно названной трансцедентальной антропологии. 
О ней, порой, говориться как о четвертой критике Канта, включающей три 
предшествующих – критику чистого разума, критику практического разу-
ма и критику способности суждения – и критически охватывающей еще 
более широкий универсум человека действующего (от космического пути, 
судьбы и технологических возможностей человечества до внутреннего 
мира личности и нравственных чувств и законов). И эти темы также не 
чужды рефлексивному и критическому творчеству Ильенкова, что пока-
зывают публикуемые в выпуске работы. И в этом смысле 300-летие не-
мецкого мыслителя, интегрировавшего духовно-умственный потенциал 
Просвещения и породившего интеллектуальный момент европейской мо-
дернизации, отчетливо «рифмуются» со 100-летием советского мыслите-
ля, обобщившего творческие возможности марксистского метода и наме-
тившего перспективы его всемирной значимости. 

Перед подготовкой статей были предварительные переговоры с ав-
торами, но мы не хотели слишком жестко изначально навязывать общую 
повестку. Нам важно было дать современным исследователям разных по-
колений определенное пространство научной свободы, чтобы каждый сам 

                                           
1 См.: Ильин М.В. Kant und kein Ende // МЕТОД: Московский ежеквартальник трудов 

из обществоведческих дисциплин / РАН, ИНИОН. – Москва, 2024. – Вып. 14. Т. 1, № 1. – 
С. 19–41.  



Эвальд Ильенков сегодня и завтра: 
от «идеального» к новому «социальному»  

 

 9

определился с тем фокусом ильенковского творчества, который важен и 
актуален для него здесь и сейчас. А когда статьи были написаны и собра-
ны, стало понятно, что все мы, не сговариваясь, каждый со своей коло-
кольни, с высоты своей научной проблематики и актуального научного 
поиска вышли на тему связи ильенковской философии и методологии с 
современной социальной проблематикой. 

Чем больше проходит времени после кончины Ильенкова, тем явст-
веннее проступают те узловые моменты его концепции, без которых невоз-
можно найти ответы на те вызовы, которые ставит перед нами сегодняшняя 
жизнь. Это вызов противостояния / взаимодействия искусственного и ес-
тественного интеллекта, это вызов методологии и принципов развития на-
учной теории, это вызов формирования концепции социальной альтерна-
тивы, направленной на преодоление отчуждения, это вызов угасающей 
социальной субъектности, это вызов глобальной катастрофы и смерти че-
ловеческой цивилизации. Именно этим проблемам и посвящены представ-
ленные в номере статьи. 

Мы изначально исходили из того, что Эвальд Ильенков для нас не 
является неким музейным экспонатом от философии. Ильенков неотъем-
лемая часть каждого из нас, он продолжает жить в наших научных иссле-
дованиях и, во-многом, направляет и определяет их результаты. При этом 
у каждого из нас свой Ильенков. В этом тоже мы шли за ним, ведь это он 
нам привил своим бесстрашным и честным творческим подходом к мар-
ксизму, да и не только к марксизму, вкус к «вживанию» в концепции сво-
их предшественников, к высвечиванию в них той самой «клеточки», того 
плодотворного «зерна», из которого вырастает их развитие и … преодоле-
ние. Не в этом ли состоит главный завет его методологии, который и был 
положен нами в основу наших текстов? 

Теперь, позвольте сказать несколько слов о самой структуре номера 
и его, если можно так выразиться, главной интриге! Тематически номер 
распадается на четыре больших блока: род человеческий и концепция 
«идеального» (Лекторский В.А., Глинчикова А.Г.), проблема отчуждения 
и социальной субъектности (Майданский А.Д., Очкина А.В., Вахитов Р.Р.), 
космология (Чекис В.И., Ильин М.В.) и четвертый блок, включающий в 
себя оригинальные тексты самого Эвальда Васильевича и несколько его 
писем. О последнем хочется сказать особо. Сейчас в издательстве «Канон-
Плюс» выходят заключительные тома первого полного собрания сочине-
ний Ильенкова, в подготовке которых играют важную роль его дочь Елена 
Эвальдовна Иллеш и доктор философских наук Андрей Дмитриевич Май-
данский. Именно благодаря участию Андрея Дмитриевича наш номер по-
полнился не только его интересными статьями, но и рядом текстов Эваль-
да Васильевича, ранее либо неопубликованных на русском языке 

(«Гегель и отчуждение»; «Тезисы об отчуждении»), либо опублико-
ванных в новом более аутентичном формате («Космология духа»; «О сущ-
ности человека и гуманизма в понимании Адама Шаффа (книга «Мар-



  
Глинчикова А.Г., Майданский А.Д.  

 

 10 

ксизм и человеческий индивид»); «Маркс и западный мир»). Публикациям 
этих текстов предпослан важный комментарий А.Д. Майданского, в кото-
ром он рассказывает о ходе подготовки этих материалов и особенностях 
работы с архивом Ильенкова. При подборке тестов мы исходили не только 
из их оригинальности, но и из того, что именно вокруг этих текстов, по-
священных «отчуждению» и «космологии» разворачивается основная ин-
трига номера. 

Номер открывается статьей «Э.В. Ильенков и современный антро-
пологический вызов» В.А. Лекторского, ученика и затем коллеги 
Э.В. Ильенкова по Институту философии РАН, известного философа и 
академика РАН, занимающегося исследованием процессов познания и 
мышления. Центральной проблемой его статьи является тема «современ-
ного антропологического вызова», связанного с развитием новых когни-
тивных технологий и искусственного интеллекта. Автор исходит из того, 
что современное человечество, погруженное и все более погружающееся в 
новое для него состояние «глобальной цифровизации» оказывается в 
очень сложной развилке между «антропологической революцией» и «ан-
тропологической катастрофой». И движение это не предопределено, а во 
многом зависит от социального выбора человеческого сообщества. Автор 
показывает, как ильенковская методология восхождения от абстрактного к 
конкретному и, в особенности, его концепция «идеального» могли бы по-
зволить сформировать социальную стратегию, направленную на предот-
вращение «антропологической катастрофы». И здесь важное значение 
приобретает тема соотношения искусственного интеллекта (столь модная 
сегодня и часто рассматриваемая, как панацея от всех социальных про-
блем и противоречий) и тема развития естественного интеллекта (та самая 
тема развития творческого потенциала общества, его гуманизации, кото-
рую развивал Ильенков, и которая опасным образом стремительно «вышла 
из моды» под влиянием наступления эпохи «рыночного позитивизма» в 
последней четверти ХХ в.). 

Статья А.Г. Глинчиковой «Три ракурса “идеального” в концепции 
Эвальда Ильенкова и проблема социальной альтернативы» находится как 
бы на границе первого и второго тематических блоков. Автор – доктор 
политических наук, ведущий научный сотрудник ИНИОН РАН, также ра-
ботала в секторе социальной философии Института философии РАН, хотя 
и не застала Э.В. Ильенкова, поскольку принадлежит уже к следующему 
поколению исследователей, начавших свою публикационную активность в 
конце 1990-х годов, однако испытавшая на себе серьезное влияние его ме-
тодологических и концептуальных установок. В центре ее исследования – 
связь между ильенковской концепцией «идеального» и проблемой совре-
менной социальной альтернативы, направленной на преодоление отчуж-
дения. Автор рассматривает ильенковское «идеальное» в трех взаимосвя-
занных ракурсах: ракурс коммуникативной среды, ракурс личностной 
активности, ракурс социального. Этот методологический принцип позво-



Эвальд Ильенков сегодня и завтра: 
от «идеального» к новому «социальному»  

 

 11

лил автору выдвинуть важную гипотезу, согласно которой деятельность 
по «производству» и «потреблению-присвоению» в пространстве «иде-
ального» носит непосредственно-общественный характер, а общественная 
практика по наращиванию социального массива этой деятельности и есть 
ключевой аспект современной социально-политической альтернативы, 
направленной на преодоление отчуждения. Эта постановка вопроса ради-
кально меняет устоявшееся представление о социальном субъекте подоб-
ной альтернативы, его противниках, а также самой стратегии, направлении 
и механизмах социального переустройства. 

Несколько иначе рассматривает тему преодоления отчуждения в 
своей статье «Ильенков: время отчуждения» доктор философских наук, 
профессор Белгородского государственного университета, ассоциирован-
ный научный сотрудник Института философии РАН А.Д. Майданский, 
чей статьей открывается второй тематический блок данного номера. Опи-
раясь на доступ к малоизученным либо вновь открытым архивным мате-
риалам Э.В. Ильенкова, автор выдвигает свою гипотезу подлинного отно-
шения Ильенкова к роли государства, в том числе, и в первую очередь – так 
называемого социалистического как «самой зловредной и бесчеловечной 
машине», не только не снимающей, а даже усиливающей фактор отчужде-
ния. Опираясь на этот тезис, автор критически оценивает позицию Ильенкова 
по проблеме преодоления отчуждения. В интерпретации автора ильенковский 
подход, сформированный в русле социалистов-утопистов и Маркса связывает 
преодоление отчуждения с успехами морально-интеллектуального совре-
шенствования человека в ходе его «политехнического воспитания», фор-
мирующего-де всесторонне развитую личность. Однако, по мнению авто-
ра, «пока не исчерпан весь потенциал роста производительных сил на 
базисе разделенного труда, такой труд останется двигателем общественно-
исторического развития», что сделает неизбежным сохранение частной 
собственности, рынка, государства и отчуждения. Исходя из этого автор 
объясняет трагизм духовных исканий позднего Ильенкова и его разочаро-
ванность в возможностях философии и мышления в целом вывести обще-
ство из этого отчужденного типа социального бытия. 

В следующей статье номера, написанной кандидатом философских 
наук, социологом Очкиной А.В. «Концепция личности Эвальда Ильенкова 
и проблема социальной субъектности в современном мире» путь преодо-
ления отчуждения рассматривается сквозь призму развития социально-
политической активности, низового участия общества в принятии общест-
венно-значимых решений. В центре внимания автора – проблема кризиса 
социальной субъектности в контексте вызовов современности, характер-
ная даже для обществ «обладающих относительно развитыми институтами 
демократического управления и социального государства». Опираясь на 
ильенковскую методологию и его концепцию личности, в рамках которой 
ее субъектность проявляется в том числе и, прежде всего, в степени вовле-
ченности человека во взаимодействие с другими людьми по поводу реше-



  
Глинчикова А.Г., Майданский А.Д.  

 

 12 

ния общесоциальных проблем, автор анализирует социальные факторы, 
препятствующие влиянию отдельных личностей, групп и целых классов 
на политику и социальное развитие. Автор приходит к важному выводу о 
том, что отчуждение массы людей от политики в современных условиях 
принимает форму не столько потери социальной субъектности, сколько 
искажение и извращение самого содержания этой субъектности. 

Две последующие статьи принадлежат уже представителям более 
молодого поколения философов, творческий взлет которых приходится на 
первые два десятилетия XXI в. В статье кандидата философских наук, до-
цента кафедры философии и культурологии Уфимского университета науки 
и технологий Вахитова Р.Р. «Ильенковская диалектика и метафизика ме-
щантва» на первое место выходит проблема происхождения и природы 
постсоветского «капитализма» в России. Статья оригинальна, прежде всего, 
по своему ракурсу. Автор по существу находится в русле общего лейтмо-
тива номера, согласно которому философия и методология Ильенкова ак-
туальны сегодня именно потому, что уже на столь раннем этапе, еще в се-
редине 50–60-х годов он разработал концепцию, которая позволила 
противопоставить принципы гуманизма обоим разновидностям общества от-
чуждения – и рыночному (так называемому «капиталистичекому»), и центра-
лизованно-распределительному, плановому (так называемому «социалисти-
ческому»). А ведь современная жизнь подтверждает, что две эти модели не 
только не являются альтернативой друг другу, а прекрасно уживаются, 
взаимно усиливая возможности отчуждения. Автор проводит смелую па-
раллель между философией номинализма, эмпиризма и позитивизма с их 
отрицанием общего, которым противостоял Ильенков и «мировоззрением 
мещанства». При этом понятие «мещанства» выступает у автора как опре-
деленная советская амальгама, «инобытие» таких классических базовых 
буржуазных ценностей, как индивидуализм, эгоизм, неверие в универ-
сальные ценности, истину, добро, красоту, неспособность принять значи-
мость высших идеалов, ценность духовного начала. В своей статье автор 
придает новый антиотчуждающий ракурс ильенковскому пониманию 
«идеального» и его диалектическому методу. 

Следующий третий раздел назван неожиданно и даже вызывающе 
Космология от Эвальда. Знакомый с творчеством Эвальда Васильевича 
читатель сразу догадается, что отправным моментом является ранняя работа 
«Космология духа», полностью аутентичный текст которой открывает раз-
дел. О космологии речь пойдет не в астрономическом смысле, но отчасти 
и о нем тоже, а в связи с намеченной молодым советским философом про-
блемы вселенской миссии человеческого рода. 

Космологическое сочинение Ильенкова не просто крайне ориги-
нально и подчеркнуто необычно. Оно многопланово и нелегко для чтения. 
Многие пассажи, да и вся конструкция текста могут озадачить читателя. 
Недаром, как вспоминают друзья Эвальда Васильевича, он любил давать 
читать этот текст новым знакомым – видимо, в качестве своего рода испы-



Эвальд Ильенков сегодня и завтра: 
от «идеального» к новому «социальному»  

 

 13

тания – и любил наблюдать за их реакцией. Ильенков ставит вопрос о долге 
человечества перед Вселенной, которая породила его, чтобы он спас ее от 
«тепловой смерти». Эта идея перекликается со многими установками рус-
ских космистов, но у Ильенкова она обретает поистине вагнеровские то-
на – трагические и героические. В них слышится созвучие философской 
мысли Э.В. Ильенкова поэтическому языку М.А. Волошина, его циклу 
«Путями Каина». Можно сказать, что трагическая диалектика гибели и 
рождения нового становится источником нелегких прозрений и решений 
поистине всеобщего охвата. 

Дискуссию о пределах вселенской катастрофы и допустимости спа-
сения гибнущего мироздания за счет принесения в жертву всех остальных 
мыслящих существ подхватывает молодой исследователь Владимир Че-
кис. Он заостряет проблему самопожертвования и гибели мира, привлекая 
еще два сочинения Э.В. Ильенкова «Тайна Чёрного Ящика» и «Мышление 
как атрибут субстанции». Впрочем, Чекис на этом не останавливается. Он 
обращается также к сочинению А.В. Кожева «Идея смерти в философии 
Гегеля». Чекис не только выявляет многочисленные параллели в рассуж-
дениях двух специалистов по философии Гегеля, но и обнаруживает со-
держательные контрапункты их мышления. 

Завершает рубрику статья М.В. Ильина, который предпринимает 
попытку реконструировать три антропокосмических опыта взаимодейст-
вия и взаимного узнавания двух начал: вселенски порожденного на плане-
те Земля человеческого рода и «наблюдаемого» им мироздания. Это опыт 
Иммануила Канта, поместившего дерзающего мыслить и действовать че-
ловека между звездным небом и моральным законом, вынужденного ис-
кать способы взаимного перехода или трансценденции между ними. Это 
опыт Пьера Тейяра де Шардена, который находит выигрышную точку 
зрения (un point naturellement avantageux) вновь в способности человека 
усмотреть «эмпирический закон рекурренции» во внешнем и внутреннем 
Вселенной и себя самого. Наконец, это опыт Эвальда Ильенкова, чей кос-
мос не только природа перед лицом «тепловой смерти», но еще и то иде-
альное, а значит и социальное, что создают люди, по-кантовски дерзаю-
щие сделать себя творцами собственной космической судьбы. 

В последнем разделе номера публикуются обсуждаемые авторами 
архивные тексты Э.В. Ильенкова. Таким образом читатель журнала полу-
чает возможность обратиться к первоисточникам и оценить адекватность 
их прочтения авторами статей. Добавим, что работы Ильенкова публику-
ются по сохранившимся рукописям в более полном и аутентичном виде, 
чем в более ранних изданиях. А две работы – рецензия на книгу А. Шаффа и 
тезисы об отчуждении – печатаются впервые. В сопроводительной статье 
А.Д. Майданский рассказывает о ходе издания и структуре Собрания со-
чинений Э.В. Ильенкова, а также – об исследовательских работах в лич-
ном архиве философа, проделанных авторским коллективом за последние 
десять лет. 



  
Глинчикова А.Г., Майданский А.Д.  

 

 14 

A.G. Glinchikova1, A.D. Maidansky2 
Evald Ilyenkov Today and Tomorrow:  
From the “Ideal” to the «New Social” 

 
Abstract. The article is a review of the main sections of the second issue of the quarterly 

journal “Method” for 2024, dedicated to the work of the greatest Soviet philosopher and method-
ologist Evald Vasilyevich Ilyenkov and timed to coincide with the centenary of his birthday. The 
author's theoretical and methodological ideas, formulated by him in his works of the 60–70 s of 
the 20 th century, are presented by modern researchers as the key to finding answers to the current 
social challenges of our time. The authors of this issue focus on the following issues: socio-
anthropological challenges associated with the development of artificial intelligence (Lektor-
sky V.A.); the influence of Ilyenkov’s concept of the “ideal” on the formation of the idea of a 
modern social alternative (Glinchikova A.G.); a new look at ways to overcome “alienation” (Mai-
dansky A.D.) and the problem of the crisis of “social subjectivity” in modern conditions (Och-
kina A.V., Vakhitov R.R.). Of particular interest is also the section devoted to the problems of the 
cosmology of Evald Ilyenkov in the interpretations of Ilyin M.V. and Chekis V.I. The final sec-
tion presents a number of important texts by E.V. Ilyenkov himself, around which a discussion 
unfolds on the pages of the issue, most of which are either published for the first time or pub-
lished in a complete and authentic version. 

Keywords: Ilyenkov; ideal; new social; subject; alienation; personality; anthropology; 
cosmology; METHOD journal. 

For citation: Glinchikova A.G., Maidansky A.D. (2024) Evald Ilyenkov today and tomor-
row: from the “Ideal” to the “New social”. METHOD: Moscow quarterly journal of social studies / 
RAN, INION. – Moscow, 2024. – Part 14. Vol. 4, No. 2, P. 7–14. 
http://www.doi.org/10.31249/metod/2024.02.01 
 

                                           
1 Glinchikova Alla, doctor of Political Science, Leading Researcher at INION RAN; 

alla.glinchikova@gmail.com 
2 Maidansky Andrey, Belgorod National Research University (Belgorod, Russia); Insti-

tute of Philosophy, Russian Academy of Sciences (Moscow, Russia); caute@yandex.ru 



 
Эвальд Васильевич Ильенков и современный антропологический вызов 

 

 15

РОД ЧЕЛОВЕЧЕСКИЙ И ИДЕАЛЬНОЕ 
DOI: 10.31249/metod/2024.02.02 

 
 
 
 
 
 
 
 

Лекторский В.А.1 
Эвальд Васильевич Ильенков  

и современный антропологический вызов 
 
Аннотация.В статье обсуждается ряд идей выдающегося отечественного философа 

Эвальда Васильевича Ильенкова, которые по мнению автора могут помочь в поисках отве-
та на современный антропологический вызов. Имеется в виду современная опасность вы-
теснения традиционной науки обработкой «больших данных» с помощью искусственного 
интеллекта, признание иллюзией свободы воли и отказ от презумпции невиновности, заме-
на личностной реализации виртуальной жизнью в социальных сетях и популярная сегодня 
идея о том, что расшифровка работы нейронных сетей в головном мозгу может дать ответ 
на вопросы о том, чем является познание и мышление. В этой связи показывается актуаль-
ность революционных идей Ильенкова о методе построения научной теории, о свободе 
воли, о личности и об идеальном. 

Ключевые слова: Большие данные; восхождение от абстрактного к конкретному; 
свобода воли; презумпция невиновности; индивидуация; социальные сети; личность; ней-
ронаука; идеальное; культура. 

Для цитирования: Лекторский В.А. Эвальд Васильевич Ильенков и современный 
антропологический вызов // МЕТОД: Московский ежеквартальник трудов из обществовед-
ческих дисциплин / РАН, ИНИОН. – Москва, 2024. – Вып. 14, Т. 4, № 2. – C. 15–24. –  
DOI: http://www.doi.org/10.31249/metod/2024.02.02  

 
Эвальд Васильевич Ильенков – классик отечественной философии, 

революционно повлиявший на нее. Его работы стояли у истоков того пе-
риода в ее развитии, который ознаменовался появлением новых интерес-
ных проблем, оригинальных идей и ярких талантливых людей. У Эвальда 
Васильевича было немало учеников и последователей, к которым принад-
лежал и принадлежу я [Лекторский, 2023]. Но его личная судьба и судьба 
его идей – то и другое неразрывны – были драматичны. 

Его идеи не принимались не только официальными философами и 
идеологическими надзирателями, так как противоречили принятым дог-
мам, но и многими его коллегами, ибо на первый взгляд противоречили 
очевидным фактам и даже здравому смыслу. 

                                           
1 Лекторский Владислав Александрович, доктор философских наук, академик 

РАН, главный научный сотрудник ИФРАН; V.lektorsky@yandex.ru 



  
Лекторский В.А.  

 

 16 

И его жизнь, и разработанные им концепции выглядели парадоксально. 
Его все время обвиняли в «отступлениях от марксизма- ленинизма». 

Он был постоянным объектом идеологической травли. Между тем если и 
были в нашей философии подлинные марксисты, то как раз Эвальд Ва-
сильевич был в их числе, а не его официальные хулители. 

Э.В. Ильенков претендовал на то, что он не создает новой теории, а 
просто реконструирует те концептуальные смыслы, которые содержатся в 
работах Маркса. Но идеи Эвальда Васильевича были революционными не 
только для нашей, но и для мировой философии. 

Он разработал концепцию восхождения от абстрактного к конкрет-
ному как способ построения научной теории (изучив метод Маркса в «Ка-
питале»). Однако эта методология кажется не соответствующей тому, как 
обычно понимается построение теории: сначала обобщение конкретных 
эмпирических фактов, а потом их объяснение с помощью системы теоре-
тических абстракций. К тому же, как известно, В.И. Ленин писал о том, 
что путь познания состоит в движении от живого созерцания к абстракт-
ному мышлению и от него к практике. 

Он предложил понимание идеального как существующего вне индиви-
дуального сознания, как особого рода объективной реальности. Но с точки 
зрения материализма идеальное – это сознание, а последнее является продук-
том деятельности мозга, принадлежащего тому или другому человеку. 

Эвальд Васильевич писал о том, что свобода воли связана со следо-
ванием особого рода необходимости и с осознанием этой необходимости. 
Но ведь всем ясно, что свобода и необходимость исключают друг друга! 

Известно, что личность – это индивидуальность человека. Чем более 
личностен человек, тем он более индивидуален. А Эвальд Васильевич за-
щищал идею о том, что личностное начало состоит не в непохожести на 
других, а в выражении всеобщих принципов: чем более эти принципы реа-
лизуются в деятельности того или иного человека, тем в большей степени 
он является неповторимой личностью. 

Эти идеи Э.В. Ильенкова, встреченные в штыки нашей официальной 
философией и первоначально не принятые многими его коллегами, начали 
завоевывать все большее признание еще при его жизни: как среди фило-
софов, так и психологов и науковедов. 

Я попробую показать, что сегодня эти идеи живут новой жизнью. 
Они оказываются актуальными в той ситуации, которую человечество пе-
реживает сегодня, когда происходит ломка привычного жизненного мира, 
когда то, что было очевидным, оказывается сомнительным. Речь идет о 
глобальной цифровизации. Некоторые называют это антропологической 
революцией, другие антропологической катастрофой. Мне кажется, что 
лучше всего назвать это антропологическим вызовом. Вызов предполагает 
ответ. От того, насколько этот ответ будет адекватным, зависит, будем ли 
мы иметь революцию или катастрофу. Я считаю, что идеи Эвальда Ва-
сильевича помогают найти верный ответ. 



 
Эвальд Васильевич Ильенков и современный антропологический вызов 

 

 17

* * * 
 
Глобальная цифровизация затрагивает все сферы нашей жизни, на-

чиная с быта, использования сотовых телефонов, получения информации 
и общения с помощью интернета, работы и учебы он-лайн, включая фи-
нансовые операции (блок-чэйн), медицину, бизнес, производство, оборону 
и кончая научной деятельностью. Открываются новые возможности, кото-
рые недавно казались фантастическими. Кажется, что человек отныне спо-
собен преодолеть ограничения времени и пространства, творить новые 
природные формы, включая биологические, управлять процессом эволю-
ции, превратиться в «Демиурга Вселенной». 

Практика глобальной цифровизации однако показывает, что претен-
дент на роль «демиурга» все более становится зависимым от созданной им 
огромной техно-среды. При этом возникают такие возможности контроля 
за человеком, за его действиями и коммуникацией, о которых не могли 
даже мечтать деспотические режимы прошлого. Искусственные интеллек-
туальные системы могут совершать операции по обработке огромных мас-
сивов данных (так называемые «большие данные»), находить эмпирические 
корреляции и формулировать прогнозы. Кажется, что существовавшая до 
сих пор наука будет скоро вытеснена «цифровой рациональностью», кото-
рая не нуждается более в человеке. Возникает также впечатление, что гло-
бальная цифровизация идет к тому, что во всех сферах жизнедеятельности 
человек будет подчинен власти «умных машин». Недаром сегодня столь 
популярны разные версии транс-гуманизма и пост-гуманизма, считающие, 
что человек не является высшей точкой космической эволюциии и будет 
превзойден машинным разумом. 

Технологии цифровизации опираются на соответствующие научные 
разработки. Это исследования в сфере искусственного интеллекта, а также 
в особой научной области, получившей название когнитивной науки. По-
следняя интенсивно развивается в течение нескольких десятилетий и 
включает в свой состав такие дисциплины, как когнитивная психология, 
когнитивная нейронаука (изучение мозга), когнитивная лингвистика и фи-
лософия: эпистемология и философия сознания. Первоначально когнитив-
ная науки исходила из того, что познавательные операции человека долж-
ны быть поняты как тождественные вычислительным действиям 
компьютера и что поэтому разработки в области искусственного интел-
лекта дают ключ к пониманию человеческого познания и сознания. Сего-
дня это представление подвергается серьезной критике и на смену ему 
приходит другое, к анализу которого я обращусь позже. 

 
* * * 

 
Начну обсуждение того, как человеку можно и нужно вести себя в 

современной ситуации цифровизации и какое значение имеют в этой связи 



  
Лекторский В.А.  

 

 18 

идеи Э.В. Ильенкова, с анализа так называемой «цифровой рационально-
сти» в науке. 

Обработка «больших данных» для выявления эмпирических корре-
ляций сегодня широко используется и в разных сферах жизнедеятельности 
(бизнес, страховое дело, здравоохранение, постановка медицинских диаг-
нозов и др.) и в научных исследования: биологии, физике, космологии 
и др. Машинный интеллект способен находить такие корреляции, которые 
не может обнаружить интеллект человека, связанный с работой мозга и 
ограниченный поэтому возможностями последнего. На основе выявлен-
ных корреляций делаются предсказания будущих событий. Но использо-
вание такой технологии означает отказ от того пути, по которому в тече-
ние столетий развивалась наука. Ведь научная теория, как показал 
Э.В. Ильенков и как потом было признано в исследованиях по философии 
науки (Т. Кун и И. Лакатос, В.С. Стёпин в нашей стране) строится не как 
результат простого обобщения выявленных эмпирических зависимостей. 
Последние, конечно, учитываются. Но теория развертывается из некоей 
идеальной модели («клеточки» в терминологии Эвальда Васильевича) пу-
тем восхождения от абстрактного к конкретному. [Ильенков, 2019].  
В «Капитале» Маркса такой «клеточкой» является товар. В классической 
механике Ньютона это движение, к которому не приложены никакие 
внешние силы и которое происходит бесконечно, прямолинейно и равно-
мерно. Ясно, что подобные теоретические абстракции не могут быть по-
лучены в результате простых эмпирических обобщений. Ведь в практике 
капиталистических отношений существуют не только товары. Что же ка-
сается принципа классической механики, о котором идет речь, то соответ-
ствующее ему движение в принципе не может наблюдаться в опыте. Аб-
стракции, лежащие в основании теоретических построений, получаются 
другим путем: мысленный эксперимент, идеализация и др. 

Теория дает возможность не только предсказывать новые факты, но 
и объяснять факты имеющиеся и понимать происходящие события. Меж-
ду тем предсказание новых фактов на основе выявленных эмпирических 
корреляций в результате машинной обработки «больших данных» не со-
провождается пониманием и объяснением. У нас нет доступа к уразуме-
нию того, каким образом система искусственного интеллекта приходит к 
тем результатам, которые она продуцирует [Symons, Alvorado, 2016]. Если 
даже доверять ее предсказаниям, то придется жить в не понимаемом и не 
объясняемом мире – с чем предлагают смириться некоторые философы. 

Но дело в том, что не всегда можно доверять подобным предсказаниям. 
Они могут быть неверными – как в результате ошибок в исходной програм-
ме (а они случаются), так и вследствие сбоев в работе технического устрой-
ства в процессе обработке информации. К тому же выявленные корреляции 
не всегда выражают существенные зависимости (этим корреляции отлича-
ются от причинных связей, на открытие которых претендует научная тео-
рия). Поэтому возникает проблема: в каких случаях можно и в каких нельзя 



 
Эвальд Васильевич Ильенков и современный антропологический вызов 

 

 19

доверять предсказаниям искусственного интеллекта – проблема, имеющая 
не только теоретический, но и важнейший практический смысл. 

Между тем сегодня появилось множество публикаций о том, что 
возникновение машинной обработки «больших данных» и приход «циф-
ровой научной рациональности» означает, что наука может отныне разви-
ваться при отказе от теории (а также от гипотезы и эксперимента), что мы 
вступаем в период «нового эмпиризма» и даже что в недалеком будущем 
научные исследования станут делом роботов. Но ведь если корреляции не 
всегда верно выявляются, если даже верно обнаруженные корреляции в 
некоторых случаях могут вводить в заблуждение, если мы хотим не про-
сто следовать рекомендациям машины, но и понимать и объяснять проис-
ходящее, ясно, что без научной теории не обойтись. А она строится имен-
но тем способом, который исследовал Э.В. Ильенков: восхождение от 
абстрактного к конкретному. 

 
* * * 

 
В рамках развития когнитивной науки обнаружились факты, кото-

рые, как считают многие исследователи, опровергают идею существова-
ния свободы воли 

Речь идет об известных опытах американского нейрофизиолога 
Б. Либета. Испытуемым предлагалось осуществить элементарное свобод-
ное действие: поднять руку по собственному желанию и, как только это же-
лание появляется, немедленно сообщить о нем экспериментатору. Между 
тем последний в это время с помощью определенной аппаратуры фиксиро-
вал процессы, происходящие в мозге испытуемого. Целая серия таких опы-
тов как будто бы неопровержимо доказала, что за несколько миллисекунд 
до того, как испытуемый осознавал свое решение поднять руку (и сообщал 
об этом экспериментатору), в его мозге уже начинались процессы, которые 
приводили к поднятию руки. Получается, таким образом, что рука подни-
мается не потому, что испытуемый решил это сделать: наоборот, его реше-
ние предопределено уже начавшимися процессами в головном мозгу. Это, 
как кажется, неопровержимо говорит о том, что никакой свободы воли нет, 
что это просто иллюзия сознания [Libet, 1999; 2003]. 

Опыты Либета, неоднократно повторявшиеся и им самим, и другими, 
вызвали большую дискуссию, которая продолжается до сих пор. Обсужда-
ются и достоверность полученных в них фактов, и их интерпретация. 

Мнение об иллюзорности феномена свободы воли защищается сего-
дня не только рядом специалистов в области когнитивной нейронауки, но 
и некоторыми философами. Между тем ведь именно вследствие наличия 
этой свободы человек может совершать поступки, за которые он несет мо-
ральную ответственность. Признание этого феномена лежит в основании 
презумпции невиновности – одного из краеугольных камней современной 
правовой системы. А сегодня некоторые влиятельные люди начинают 



  
Лекторский В.А.  

 

 20 

продвигать идею о том, что в контексте цифровой революции следует от-
казаться от этого принципа: если обработка данных о поведении человека 
с помощью системы искусственного интеллекта свидетельствует о нару-
шении им правовых норм, то нужно заключить этого человека в тюрьму, 
не дожидаясь, когда он совершит преступление [Schwab, Malleret, 2020]. 

Эвальд Васильевич показал, что бессмысленно искать феномен сво-
боды в недрах сознания, как это делали такие философские классики, как 
Декарт и Фихте, а в более близкое к нам время Сартр [Ильенков, 1990]. 
Нельзя найти эту свободу и в изучении взаимодействия нейронов головно-
го мозга. Свобода воли есть культурный феномен. Это деятельность в со-
ответствии с сознаваемой целью. Такой деятельности нет ни у животного, 
ни у маленького ребенка. Она усваивается человеком вместе с овладением 
культурными формами и нормами жизнедеятельности. Свобода – это не 
отсутствие всякой детерминации, как нередко считается, а лишь отсутст-
вие детерминации, внешней для личности. Решение всегда опирается на 
определенные рациональные основания: мотивы, предпочтения, цели и в 
конечном счете принимаемые ценности. В этом смысле свобода противо-
положна не всякой необходимости, а лишь необходимости внешней, по-
этому свобода может быть понята как осознанная внутренняя необходи-
мость, подчеркивал Э.В. Ильенков]. Человек, действующий импульсивно, 
не основываясь на рациональных мотивах, как раз демонстрирует образец 
несвободного поведения, ибо в этом случае его действия детерминируют-
ся внешними причинами: случайными желаниями, изменениями внешней 
ситуации и т.п. Иными словами, свободный человек – это человек, верный 
самому себе. Конечно, человек может меняться: принимать новые пред-
ставления о мире и ценностях, создавать новый образ самого себя. Но в 
любом случае принимаемые им решения будут определяться его рацио-
нальными мотивами. В этой связи можно показать, что условия экспери-
ментов Либета были весьма искусственными: любое действие определяет-
ся своим мотивом, а не просто желанием продемонстрировать свободу. 
Между тем в этих экспериментах и мотив, и цель действия были заданы 
извне [Лекторский, 2015]. 

Сегодня многие теоретики в области социальных наук пишут о рос-
те индивидуализации в современной жизни. В цифровой реальности воз-
никают новые возможности: свободное включение в ту или иную соци-
альную сеть, реализация индивидуальных творческих устремлений в виде 
блогерства, создание искусственной, виртуальной личности под псевдо-
нимом – ником. Интернет представляется как пространство личностной 
свободы. 

Между тем Эвальд Васильевич писал о том, что личность не есть то 
же самое, что индивидуальная непохожесть. Каждый из нас не похож на 
других. Это определяется и прирожденными особенностями отдельного 
человека, и его отличной от всех биографией, и тем местом, которое он 
занимает в жизни в данное время и в данном месте. Но личность не есть 



 
Эвальд Васильевич Ильенков и современный антропологический вызов 

 

 21

просто индивидуальность: это социальное отношение индивида к другим 
людям и через это к самому себе. Личностью человек не рождается, а ста-
новится через усвоение над-индивидуальных культурных норм и ценно-
стей. Масштаб личности, подчеркивал Э.В. Ильенков, измеряется масшта-
бом дел, интересующих не только их лично, но и многих других. Чем 
шире круг этих людей, тем значительнее личность. Поэтому личность – 
индивидуально выраженная сила коллектива. А ее неповторимость в том, 
что она по-своему открывает нечто новое для всех, лучше других выража-
ет суть их самих. Подлинная индивидуальность рождается всегда на пе-
реднем крае развития всеобщей культуры, в создании такого продукта, 
который становится достоянием всех, а потому и не умирает вместе с соз-
давшим его человеком [Ильенков, 1991]. 

Человек, живущий в реальном мире, несет ответственность за свои 
действия. действия. А индивид, живущий в Интернете, такой ответственно-
сти не несет: он всегда может укрыться под ником. Но это значит, что вир-
туальный индивид теряет важнейшие характеристики личности. На самом 
деле виртуальная индивидуализация – это потеря реальной личностной 
индивидуализации. 

Что касается сетевых сообществ, то они могут состоять (и нередко 
состоят) из виртуальных индивидов, псевдо-личностей, а в иных случаях 
просто из интернет – ботов, т.е. искусственных, не-человеческих образо-
ваний. Ясно, что общение в рамках таких псевдо-коллективов – это не ре-
альное человеческое общение. При этом такого рода сообщества широко 
используются для дезинформации под видом информации (в частности 
для ведения информационных войн), для мошенничества, словом, не для 
индивидуальной самореализации посредством коммуникации, а для мани-
пулирования людьми. 

Ответ на антропологический вызов состоит в том, чтобы создать 
пространство для свободной самореализации личности в рамках реальной 
коллективной деятельности. Цифровизация должна играть роль помощни-
ка человека, а не средством тотального контроля над ним. 

Наконец, еще одна современная проблема. Неоспоримы колоссаль-
ные успехи когнитивной нейронауки в изучении работы головного мозга 
человека. Они имеют большой теоретический смысл и используются на 
практике. В этой связи многим кажется естественной мысль о том, что 
именно на этом пути можно ответить на вопрос о том, что такое познание 
вообще и мышление в частности. Такого рода заявления со стороны ней-
роученых не редкость в наши дни. 

Но ведь мозг занимается переработкой информации, полученной из-
вне. Эта внешняя для человека среда – природное окружение и культура. 
Последняя представлена как вещами, созданными человеком (дома, одеж-
да, предметы быта, орудия труда, машины), так и особыми предметами, 
воплощающими результаты познавательной деятельности и выражающи-
ми ценности и нормы: язык, религиозные, философские, научные тексты, 



  
Лекторский В.А.  

 

 22 

произведения литературы и искусства. Если мы хотим узнать, что такое 
мышление, мы должны понять содержание той информации, которую пе-
рерабатывает мозг. Свобода воли, личность, сознание человека возможны 
только потому, что он подключен к миру культуры, являющейся своеоб-
разной объективной реальностью, созданной и развиваемой коллективной 
человеческой деятельностью, но существующей вне головы отдельного 
человека. Это и есть по Э.В. Ильенкову мир идеального. 

«Идеальная форма – это форма вещи, но вне этой вещи, а именно в 
человеке, в виде формы его активной жизнедеятельности, в виде цели и 
потребности. Или наоборот, это форма активной жизнедеятельности чело-
века, но вне человека, а именно в виде формы созданной им вещи. «Иде-
альность» сама по себе только и существует в постоянной смене этих двух 
форм своего «внешнего воплощения», не совпадая ни с одной из них, взя-
той порознь. Она существует только через непрекращающийся процесс 
превращения формы деятельности в форму вещи и обратно – формы вещи 
в форму деятельности (общественного человека, разумеется)» [Ильенков, 
2009, с. 212–213]. 

Если мы хотим понять, что такое мышление, мы должны, прежде 
всего, исследовать этот мир идеального, который воплощает нормы, пра-
вила, методы мышления, которые к тому же могут исторически меняются. 
Похожую мысль уже после первых работ Эвальда Васильевича об идеаль-
ном выразил К. Поппер в своей концепции «третьего мира» с тою однако 
существенной разницей, что Ильенков в отличие от Поппера связывает 
существование идеального с коллективной деятельностью, представление 
о которой отсутствует у Поппера [Лекторский, 2014]. 

Развитие мыслительной деятельности человека происходит не с по-
мощью воздействия на те или иные центры головного мозга, а посредст-
вом включения в коллективную познавательную деятельность на основе 
имеющихся образцов такой деятельности, при решении практических за-
дач во взаимодействии с другими людьми, при использовании философ-
ских и научных текстов, в диспутах и дискуссиях. Иными словами при 
помощи включения в идеальный мир [Лекторский, 2018]. 

Я писал о том, что первоначально когнитивная наука развивалась на 
основе представления о том, что познавательная деятельность человека 
должна быть понята как принципиально тождественная вычислительным 
операциям компьютера (так называемая «компьютерная метафора»). Ныне 
в когнитивной науке все более популярными становятся другие идеи. Пре-
жде всего это направление, называемое по-английски 4 E Cognition. Это 
расшифровывается как понимание познания в качестве телесно воплощен-
ного (embodied), вписанного во внешнюю среду (embetted), связанного с 
действием (enacted) и «расширенного» (enacted), т.е. использующего арте-
факты, произведения культуры. Это если и не буквальное повторение той 
концепции познания, которую разрабатывал Эвальд Васильевич, то нечто 
близкое к ней. Ряд исследователей отметили это сходство [Lektorsky, 2021; 



 
Эвальд Васильевич Ильенков и современный антропологический вызов 

 

 23

Di Paulo, Potapov, 2024]. Не буду сейчас специально разбирать эти сходст-
ва и различия. Замечу только, что движение когнитивной науки в отме-
ченную сторону не случайно. 

 
* * * 

 
Идеи Эвальда Васильевича Ильенкова не просто славная страница 

истории отечественной философии. Они выражают перспективное на-
правление ее дальнейшего развития. Самое же главное в том, что они ока-
зываются сегодня актуальными в той ситуации, в которой оказалось со-
временное человечество. 

 
Список литературы 

 
Ильенков Э.В. Свобода воли (к разговору о Фихте и «свободе воли») // Вопросы филосо-
фии. – 1990. – № 2. – С. 69–75. 

Ильенков Э.В. Что же такое личность? // Ильенков Э.В. Философия и культура – М.: По-
литиздат, 1991. – С. 387–414. 

Ильенков Э.В. Проблема идеального // Эвальд Васильевич Ильенков / под ред. 
В.И. Толстых. – Москва: РОССПЭН, 2009. – С. 153–214. 

Ильенков Э.В. Абстрактное и конкретное Э.В. Собрание сочинений. Том 1. Абстрактное и 
конкретное. – Москва: Канон-плюс, 2019. – 464 с. 

Лекторский В.А. Деятельностные концепции в советской философии, когнитивные иссле-
дования и современный конструктивизм // Проблемы и дискуссии в философии России 
второй половины 20 века. – Москва: РОССПЭН, 2014. – С. 247–265. 

Лекторский В.А. Возможны ли науки о человеке? // Вопросы философии. – 2015. – № 5. – 
С. 3–15. 

Лекторский В.А. Институт философии АН СССР в 70-е годы ХХ века, Эвальд Васильевич 
Ильенков и проблема идеального // Идеальное и реальность: 1960–1979. – Москва: Ка-
нон-плюс, 2018. – С. 435–448. 

Лекторский В.А. Теория познания: вчера, сегодня, завтра. Беседа с Е.О. Труфановой // 
Конструктивизм, реализм, человек. К 90-летию В.А. Лекторского. – Москва: Центр гу-
манитарных инициатив, 2023. – С. 9–30. 

Di Paulo E., Potapov K. Evald Ilyenkov and the enactive approach // Studies in East European 
Thought. – 2024. – Vol. 76. – P. 430–463. 

Libet B. Can conscious experience affect brain actions? // Journal of conscious studies. – 2003. – 
Vol. 10, N 12. – P. 24–28. 

Libet B. Do We Have Free Will? // Journal of Consciousness Studies. – 1999. – Vol. 6, N 8/9. – 
P. 47–57. 

Lektorsky V. The Human Being in the context of contemporary cognitive studies and the Russian 
tradition // Studies in East European Thought. – 2021. – Vol. 73 (1). – P. 19–33. 

Schwab K., Malleret T. The Great Reset. – Forum publishing, 2020. – 110 p. 
Symons J., Alvorado R. Can we trust Big Data? Application Philosophy of Science to software // 

Big Data and Society. – 2016. – July-December. – P 1–17. 
 



  
Лекторский В.А.  

 

 24 

V.A. Lektorsky 
Evald Vasilievich Ilyenkov and the contemporary anthropological challenge 

 
Abstract. The author discusses the ideas of the outstanding philosopher Evald Vasilievich 

Ilyenkov, the ideas which can help to find an answer to the contemporary anthropological chal-
lenge. The latter includes the danger of displacement of the traditional science with processing 
“big data” by artificial intelligence, the idea of the illusory of the freedom of will and the refusal 
of the presumption of innocence, the replacement of the personal self-realization with the life in 
social network, the popular idea that analysis of interactions of neurons in the brain can help to 
understand what is cognition and thinking. In this context the author shows the relevance of revo-
lutionary ideas by Ilyenkov about the method of constructing a scientific theory, the freedom of 
will, the personality and the ideal. 

Keywords: Big data; ascension from the abstract to the concrete; freedom of will; pre-
sumption of innocence; individuation; social network; personality; neuroscience; ideal; culture. 

For citation: Lektorsky V.A. (2024) Evald Vasilyevich Ilyenkov and the modern anthro-
pological challenge. METHOD: Moscow quarterly journal of social studies / RAN, INION.  
Part. 14. Vol. 4. No. 2. – P. 15–24. http://www.doi.org/10.31249/metod/2024.02.02 

 
 

References 
 
Di Paulo E., Potapov K. (2024). Evald Ilyenkov and the enactive approach. Studies in East 

European Thought. Vol. 76. Pp. 430–463. 
Ilyenkov E.V. (1990). The freedom of will (about Fichte and “freedom of will”). Voprosi 

filosofii. N 2. Pp. 69–75. (In Russ.) 
Ilyenkov E.V. (1991). What is Personality? M. Politizdat.(In Russ.) 
Ilyenkov E.V. (2009). Problem of the Ideal. Evald Vasilievich Ilyenkov. M. ROSSPEN. (In Russ.) 
Ilyenkov E.V. (2019). The abstract and the concrete. Ilyenkov E.V. Collection of works. Vol. 1. 

M. Kanon-plus. (In Russ.). 
Lektorsky V.A. (2014). Activity conceptions in the Soviet Philosophy, cognitive studies and 

contemporary constructivism. Problems and discussions in the philosophy of Russia in the second 
half of the XX-th century. M. ROSSPEN. (In Russ.) 

Lektorsky V.A. (2015). Are human sciences possible? Voprosi filosofii. 2015. N 5. Pp. 3–15. (In Russ.) 
Lektorsky V.A. (2018). The Institute of Philosophy of the USSR Academy of sciences at the  

70-th of the XX-th century, Evald Vasilievich Ilyenkov and the problem of the Ideal. The Ideal 
and the Reality. M Kanon-plus. (In Russ.) 

Lektorsky V.A. (2023). Theory of Knowledge: yesterday, today and tomorrow. Conversation 
with E.O. Trufanova. Constructivism, Realism, the human being. The 90 years of V.A. Lektorsky. 
M. Centre of humanity initiatives. (In Russ.) 

Lektorsky Vladislav. (2021). The Human Being in the context of contemporary cognitive stud-
ies and the Russian tradition. Studies in East European Thought. Vol. 73 (1). Pp. 19–33 

Libet B. (2003). Can conscious experience affect brain actions? Journal of conscious studies. 
Vol. 10 (12). Pp. 24–28. 

Libet B. (1999). Do We Have Free Will? Journal of Consciousness Studies. Vol. 6 (8–9). P. 47–57. 
Schwab K., Malleret T. (2020). The Great Reset. Forum publishing. 
Symons J. and Alvorado R. (2016). Can we trust Big Data? Application Philosophy of Science 

to software. Big Data and Society. July-December. Pp 1–17. 
 



Три лика «идеального» в концепции Эвальда Ильенкова 
и проблема социальной альтернативы 

 

 25

DOI: 10.31249/metod/2024.02.03 
 
 
 
 
 
 
 
 

Глинчикова А.Г.1 
Три лика «идеального» в концепции Эвальда Ильенкова  

и проблема социальной альтернативы 
 

Идея – это и есть «придуманный», «увиденный»  
(т.е. найденный пока лишь в сознании)  

возможный выход за пределы сложившейся  
противоречивой ситуации – за рамки существующего 

положения вещей и выражающих его понятий. 
 

Э.В. Ильенков. Философия и культура. М., 1991 
 

Аннотация. Чем больше проходит времени после смерти Э.В. Ильенкова, тем более 
отчетливо проступает значимость его концепции «идеального» для современности, для 
построения стратегии «настоящего» и «будущего». Становится все более очевидным, что 
надвигающаяся эпоха, если она все-таки состоится, будет эпохой непосредственного сози-
дания «идеального», поэтому мы и решили рассмотреть три аспекта, три «ипостаси» или 
три «лика» ильенковского «идеального» – межличностного, личностного и социального в 
их взаимосвязи и вывести их на столь актуальную и востребованную сегодня проблему 
«социальной альтернативы». Ильенковское понятие «идеального» позволило нам выдви-
нуть важную гипотезу, согласно которой деятельность по «потреблению-присвоению» и 
«производству» собственно «идеального» носит непосредственно-общественный характер. 
А общественная практика по наращиванию социального массива этой деятельности и есть 
ключевой аспект современной социально-политической альтернативы, нацеленной на пре-
одоление отчуждения. 

Ключевые слова: Ильенков; «идеальное»; «социальное»; личность; коммуникация; 
интерпретация; отчуждение; социальная альтернатива; субъектность; производство «иде-
ального»; потребление «идеального»; фетишизм. 

Для цитирования: Глинчикова А.Г. Три лика «идеального» в концепции Эвальда 
Ильенкова и проблема социальной альтернативы // МЕТОД: Московский ежеквартальник 
трудов из обществоведческих дисциплин / РАН. ИНИОН. – М., 2024. – Вып. 14, Т. 4, 
№ 2. – C. 25–52. – DOI: 10.31249/metod/2024.02.03 

 

                                           
1 Глинчикова Алла Григорьевна, доктор политических наук, ведущий научный  

сотрудник ИНИОН РАН, профессор кафедры политологии МПГУ; alla.glinchikova@gmail.com 



 
Глинчикова А.Г.  

 

 26 

Вместо введения 
 
Кем был Эвальд Ильенков – «марксистом», «гегельянцем», «гегель-

янствующим марксистом»? А может он был неомарксистом? Вообще го-
воря, когда читаешь его книгу «Диалектическая логика», то складывается 
впечатление, что он был последователем абсолютно всех философов, о 
которых он пишет. В его интерпретации все от Платона, до Спинозы, 
Лейбница, Декарта, Канта, Гегеля, Маркса и даже Ленина – все звучат не 
просто убедительно, а в высшей степени современно. И одновременно, ты 
понимаешь, что из простой суммы их всех ильенковская концепция не 
складывается автоматически. Он всех их понимает, делает их гораздо бо-
лее понятными нам, но он ими не исчерпывается. Он – это они все плюс 
что-то еще, что придает им новый ракурс и делает их другими. Более того 
и они все предстают в его интерпретации не как простой набор разных, 
никак не связанных подходов. В интерпретации Ильенкова они предстают 
как этапы эволюции некоего философского целого, эволюции, в ходе ко-
торой все время появляется нечто новое. Но это не новое ради нового, ра-
ди оригинальности, непохожести, не новое, не имеющее ничего общего со 
всем предыдущим. Это новое, впитывающее в себя предыдущее, нанизы-
вающее себя на предыдущее, оно потому и новое, что оно не «рядом по-
ложенное», как у постмодернистов, а оно другое как развитие, как снятие 
и одновременно продолжение прежнего. 

При этом, каждый последующий шаг в развитии теории есть не 
только взгляд вперед, но одновременно – и новый взгляд назад, не только 
преодоление твоих предшественников, но и более глубокое их понимание! 
Исследуя ильенковский анализ его предшественников, невозможно изба-
виться от мысли, что его интересует не только то, что человек сказал, но и 
то, что он хотел этим сказать, что он имел в виду, говоря это. 

Кто-то скажет, да ведь это интерпретация, а следовательно – иска-
жение. Если пишешь о Марксе, то просто повторяй и пересказывай лучше 
ближе к тексту, подкрепляя цитатами, что он говорил и писал, тогда это 
будет подлинный аутентичный Маркс или, скажем, Гегель. Анализируя 
концепцию Спинозы, Ильенков обращает внимание на опасность подоб-
ного «аутентичного» прочтения авторов. «Наша задача – помочь читателю 
увидеть подлинный “краеугольный камень” его размышлений и показать, 
какие действительные и по сей день сохраняющие всю свою актуальность 
выводы из них следуют или могут следовать. Сделать это можно лишь од-
ним-единственным путем. А именно: показать ту реальную проблему, в 
которую уперлась мысль Спинозы, совершенно независимо от того, как он 
сам ее осознавал и в каких терминах выражал для себя и для других (т.е. 
проследить проблему на языке нашего ХХ в.), а уже затем проследить, ка-
кие действительные принципы (опять-таки независимо от собственных 
формулировок Спинозы) он кладет в основу решения проблемы» [Ильен-
ков, 1984, с. 27–28]. 



Три лика «идеального» в концепции Эвальда Ильенкова 
и проблема социальной альтернативы 

 

 27

Не случайно самым «опасным» вопросом, прозвучавшим на защите 
его докторской диссертации «Диалектика абстрактного и конкретного в 
капитале Маркса», был вопрос о том, что у него нового по сравнению с 
Марксом. Если есть что-то новое – ты не марксист, а ревизионист, если 
нового ничего нет, то что же ты тогда защищаешь, если просто повторя-
ешь старое, уже сказанное Марксом. Опираясь на свой метод развития 
теории Ильенков дает спокойный и точный ответ – по сравнению с вашим 
пониманием Маркса у меня все новое, по сравнению с Лифшицем – чуть 
меньше нового. 

 
 

Коммуникация как интерпретация 
 
Не существует никакого «аутентичного», антикварно-точного пони-

мания другого. Любое понимание, любой акт коммуникации есть уже  
интерпретация, понимая другого, ты не можешь избавиться от себя, но 
ты можешь, включив воображение, эмпатию, внимание и заинтересован-
ность, максимально перевоплотиться в этого другого, попытаться воспро-
извести его логику в контексте своего времени – это и будет стремлением 
не столько повторить, что он сказал, но понять что он имел в виду, что он 
хотел этим сказать, какое общее для вас содержание он стремился выра-
зить будь то термином «субстанция», «абсолютный дух», будь то «соот-
ношение абстрактного и конкретного» или «капитал». Парадокс состоит в 
том, что интерпретацией является и простое повторение, сказанного дру-
гим, даже цитата. Причем, как это ни странно, подобное повторение явля-
ется не просто интерпретацией, а порой гораздо более грубой интерпрета-
цией. Не могу удержаться, чтобы в качестве примера не рассказать о 
разочаровании одного знакомого исследователя, который ставил перед 
собой задачу понять, где и в чем Сталин исказил Маркса и Ленина в «Во-
просах ленинизма». Каков же был его шок, когда, проштудировав весь 
текст, он не нашел там ни одного «новшества», ни одной даже маленькой 
«отсебятинки». Все близко к первоисточнику и тщательно подкреплено 
цитатами. Но в этом-то и состояло главное искажение. 

Теория жива, пока она развивается, повторять в XX в. слово в сло-
во то, что было сказано 100 лет назад относительно иных реалий значит 
искажать позицию автора, значит делать мертвую схему из когда-то жи-
вого организма. Именно под этим углом зрения, чтобы разобраться в на-
стоящем мы обращаемся к ильенковской концепции «идеального». 

 
 

«Идеальное» как «среда» 
 
На первый взгляд складывается впечатление, что Ильенков писал об 

очень отдаленных от политики и тем более социально-экономической 



 
Глинчикова А.Г.  

 

 28 

жизни вещах. Ведь все споры об «идеальном» – это чистая философия, 
«высокие абстракции». И тем не менее эти высокие абстракции не остав-
ляли безучастными ни его оппонентов, ни сторонников. Именно его кон-
цепции стали ярким явлением советской философской мысли, хотя самого 
их создателя не допускали к преподаванию философии на философском 
факультете, не выпустили выступить с приглашенным докладом на меж-
дународную конференцию, где его доклад зачитывал другой специально 
назначенный человек. Именно он ушел из жизни так рано, тогда как его 
оппоненты все ходили и ходили, и получали зарплату в Институте фило-
софии, порой перевалив за сотенный рубеж. Конечно, его печатали, он 
был неформальным властителем дум 60–70-х годов в области филосо-
фии, почти что философским гуру. Но это было узкое научное сообще-
ство, причем определенная и очень небольшая его часть. А вот система 
его несомненно отвергала и уничтожала. Почему? Попробуем разо-
браться. 

 
 

Полемика по поводу «идеального» 
 
Его концепция идеального достаточно известна. В самом деле, иде-

альное не есть субстанция, находящаяся где-то в голове индивида. Вообще 
под идеальным Ильенков понимает мышление как особую форму отраже-
ния, преломления одного в другом, возникающую в ходе и в процессе дея-
тельного человеческого взаимодействия. Вот что он пишет: «Под “идеаль-
ностью”, или “идеальным”, материализм и обязан иметь в виду то очень 
своеобразное и строго фиксируемое соотношение между двумя (по край-
ней мере) материальными объектами (вещами, процессами, событиями, 
состояниями), внутри которого один материальный объект, оставаясь са-
мим собой, выступает в роли представителя другого объекта, а еще точ-
нее – всеобщей природы этого другого объекта, всеобщей формы и зако-
номерности этого другого объекта, остающейся инвариантной во всех его 
изменениях, во всех его исторически-очевидных вариациях» [Ильенков, 
2004, с. 13]. 

«Идеальная форма – это форма вещи, но вне этой вещи, а именно в 
человеке, в виде формы его активной деятельности, в виде цели и потреб-
ности. Или, наоборот, это форма активной жизнедеятельности человека, 
но вне человека, а именно в виде формы созданной им вещи. “Идеаль-
ность” сама по себе только и существует в постоянной смене этих двух 
форм своего “внешнего воплощения”, не совпадая ни с одной из них, взя-
той порознь» [Ильенков, 2004, с. 75]. 

Мышление есть ее проявление, момент этого отражения. Вещи ма-
териального мира благодаря деятельности человека приобретают новую 
важную функцию – быть символами друг друга, а сознание человека фик-
сирует этот аспект в виде материальных предметов, выступающих зна-



Три лика «идеального» в концепции Эвальда Ильенкова 
и проблема социальной альтернативы 

 

 29

ками, образами, символами… Собственно в символах выражается знание, 
а источником и результатом этого знания является деятельность человека, 
вернее, деятельность по преобразованию внешних объектов, связывающая 
людей. Таким образом мышление каждого отдельного человека есть звено 
в цепи преобразовательной деятельности человечества. И хотя «идеальное» 
существует только как момент жизнедеятельности человека, «но человек при 
этом понимается не как отдельный индивид, а как реальная совокупность ре-
альных людей, совместно осуществляющих свою специфически человече-
скую жизнедеятельность, как “совокупность всех общественных отношений”, 
завязывающихся между людьми вокруг одного общего дела, вокруг процесса 
общественного производства их жизни» [Ильенков, 2004, с. 75]. 

Казалось бы, кому может угрожать такая постановка вопроса и кому 
она могла угрожать в 60–70-е годы ХХ в. в СССР? Для ответа на этот во-
прос, посмотрим, какой подход к природе идеального критиковал Ильен-
ков. Ильенков выступает против концепции, в рамках которой «идеаль-
ное» понималось как «сугубо личностное явление, реализуемое мозговым 
нейродинамическим процессом определенного типа (пока еще крайне слабо 
исследованного)». [Дубровский, 1971, с. 187] Такое понимание идеального 
его не устраивало по двум причинам: во-первых «нейродинамический 
процесс», каким бы сложным он не был – есть процесс «материальный», а 
во-вторых: «Пока под “идеальным” понимается все то, и только то, что 
имеет место в индивидуальной психике, в индивидуальном сознании, в 
голове отдельного индивида, а все остальное относится к рубрике “мате-
риального” (…) к царству “материальных явлений”, коему принадлежат 
солнце и звезды, горы и реки, атомы и химические элементы и все прочие 
чисто природные явления, эта классификация вынуждена относить к мате-
риальному и все вещественно зафиксированные (опредмеченные) формы 
общественного сознания, все исторически сложившиеся и социально уза-
коненные представления людей о действительном мире, об объективной 
реальности» [Ильенков, 2004, с. 12]. 

За якобы недостаточно материалистический «вынос» идеального за 
пределы «человеческой головы» Ильенкова упрекали в гегельянстве, в не-
достаточном материализме и даже идеализме. Но Ильенков упорно не при-
знавал себя идеалистом, настаивал на своей диалектико-материалис- 
тической «природе» и даже принял участие в весьма успешном философ-
ско-психологическом эксперименте формирования идеального в сознании 
слепо-глухих детей через постепенное подключение их к общению с людьми 
по поводу деятельности с предметами, созданными людьми, т.е. речь шла о 
формировании индивидуального сознания в ходе процесса социализации 
[Мещеряков, 1974]. 

 
 



 
Глинчикова А.Г.  

 

 30 

«Идеальное» и «социальное» 
 
В чем значение такого понимания идеального? Если идеальное, 

мышление, творческое начало есть простой «продукт мозга», то организа-
ция общественного пространства не имеет никакого отношения к разви-
тию творческого потенциала общества. При таком понимании идеального 
для того, чтобы человек начал творить, ему достаточно просто родиться, 
желательно с врожденными же генетическими экстраординарными спо-
собностями. А задача общества будет заключаться в том, чтобы этого че-
ловека как можно раньше идентифицировать, поместить в особо привиле-
гированные условия для получения образования и дальше просто кормить 
именно его и усиленно обучать. Желательно, также на максимально ран-
нем этапе определить, к какому именно виду творчества у данного инди-
вида есть генетическая склонность с тем, чтобы он не отвлекался на пус-
тяки и не тратил драгоценное время на изучение всего ненужного для 
реализации заранее выявленного потенциала. На первый взгляд этот под-
ход выглядит весьма рациональным, удобным и, что немаловажно, исклю-
чительно практичным и экономным. 

Во-первых – не нужно учить всех, а только конкретных «генетиче-
ских носителей» талантов. Не размазывать, так сказать, общественные ре-
сурсы по всему обществу, а четко концентрировать их там, где будет га-
рантированная отдача. Во-вторых, такой способ выращивания талантов не 
требует никакой особой трансформации общественных отношений. Более 
того, он удивительным образом может быть реализован как в условиях 
концентрационного лагеря (вспомним знаменитые своей «интеллектуаль-
ной производительностью» научные шараги бериевских времен), так и в 
условиях точечного рыночного отбора, при котором неравенство в сфере 
образования также аргументируется ссылкой на неэффективность разбаза-
ривания общественных средств в виде общедоступного образования для 
всех. Впрочем, от небольших резерваций для случайно зародившихся та-
лантов на периферии богатого мира не следует совсем уж отказываться. 
Для чего и предусмотрены небольшие (и все сокращающиеся) «бюджетные 
заначки» в виде бюджетных мест в университетах, специальных лицеях и 
школах-интернатах для особо одаренных детей. 

Совсем другие требования предъявляет к общественным отношениям 
ильенковская концепция идеального. Если мы проанализируем его кон-
цепцию становления личности, нам станет понятно, какую серьезную 
трансформацию общественных отношений необходимо осуществить для 
создания общественной системы, нацеленной на максимально эффектив-
ное развитие творческого потенциала общества. Кроме того, нам станет 
понятно, какие социальные силы могут служить препятствием для форми-
рования подобной системы. А там, глядишь и проблема социальной  
альтернативы заиграет новыми красками. 

 



Три лика «идеального» в концепции Эвальда Ильенкова 
и проблема социальной альтернативы 

 

 31

«Идеальное» как «личность» 
 

Особая социальная природа личностной уникальности.  
Уникальность личности и социальное равенство 

 
Первая проблема, с которой сталкиваешься при ильенковской ин-

терпретации идеального – эта проблема личности. Если идеальное, как 
утверждали оппоненты Ильенкова, есть функция индивидуального мозга, 
то личностная, духовная уникальность человека должна быть, прежде все-
го, следствием его биологической уникальности и неповторимости. При 
таком подходе духовная уникальность каждому врождена, не требует осо-
бых усилий и не является его заслугой. Более того, чем девственнее твое 
сознание, чем менее оно отягощено учением, чем менее ты приобщен к 
культуре, тем уникальнее, оригинальнее и неповторимее твоя личность, 
тем выше твой личностный потенциал. Ильенков показывает, что уни-
кальность и неповторимость личности только нарастают в ходе приобще-
ния к общечеловеческой культуре. Не отрицая значения различий между 
людьми, связанных с их генетикой, он обращает особое внимание на опас-
ное заблуждение и даже «социальное искушение» – представить «истори-
чески преходящую и далеко не наилучшую форму разделения труда меж-
ду людьми, связанную с поощрением уродливо-одностороннего развития 
способностей и с подавлением всех остальных биологически возможных 
направлений функционально-психического развития, с гипертрофией од-
них функций и атрофией других» как «максимально эффективную форму 
использования генетического потенциала каждого отдельного индивидуу-
ма, а потому и всей популяции в целом» [Ильенков,1991 a, c. 375]. Если 
личностная духовная уникальность каждого индивида формируется по 
мере все большего наполнения его сознания и все большей деятельной 
включенности его в развитие общечеловеческого целого, то это означает, 
что богатство личности каждого зависит, прежде всего, от существующих 
в обществе социальных возможностей подключения каждого его члена к 
освоению уже накопленного богатства идеального и к активному созида-
нию нового. При таком понимании идеального проблема повышения ин-
декса развития человеческого потенциала превращается из чисто демо-
графической в социальную. И первым важнейшим фактором наиболее 
перспективного для роста индекса развития человеческого потенциала со-
циального устройства является принцип максимального равенства воз-
можностей приобщения людей к работе по освоению и развитию дости-
жений общечеловеческой культуры в данном обществе. «Само собой 
понятно, что программа общего единого для всех образования ни в коей 
мере не ставит под угрозу индивидуальность с ее неповторимым своеобра-
зием. Напротив, чем шире культурная база, к которой приобщаются инди-
видуумы, чем шире круг индивидуумов, с колыбели приобщающихся к 
культуре, тем больше простора и возможностей для появления и проявле-



 
Глинчикова А.Г.  

 

 32 

ния индивидуальных особенностей, склонностей, увлечений, тем полнее 
реализуется генетический потенциал у каждого индивидуума и вида в це-
лом» [Ильенков, 1991 a, c. 375]. 

Однако, максимальное равенство изначальных материальных воз-
можностей есть условие необходимое, но недостаточное. 

 
 

Как стимулировать личностный рост? 
 
Важно, чтобы у людей не только были равные возможности, но, и 

чтобы у них с ранних ступеней развивалась потребность и вкус к творче-
ской деятельности и творческому труду, без которых невозможен лично-
стный рост. А это уже задача новой педагогики и системы образования, 
которым большое значение придавал Ильенков. Огромной проблемой и 
серьезным препятствием для развития творческого потенциала общества с 
точки зрения Ильенкова является педагогика, ориентированная исключи-
тельно на догматическое усвоение готового знания, в то время, как с само-
го раннего возраста педагогика должна быть нацелена на развитие вооб-
ражения. 

«Путь от готового образа к его словесному выражению – такая ди-
дактика с грехом пополам срабатывает. Однако, решающий участок пути 
познания – от предмета к образу (и обратно – от образа к предмету) – тут 
так и остается за пределами деятельности самого ученика. Ученику пред-
лагается готовый образ, выдаваемый за предмет. … В итоге человек, пси-
хика которого воспитана таким образом, делается рабом готовых “фор-
мул”, … он в предмете привыкает видеть именно то, и только то, что ему 
уже задано в словесной форме, в точности соответствует словам. Воспи-
тывают психический аппарат, с помощью которого человек, глядя на 
предмет, видит (…) в нем лишь то, что он уже знает с чужих слов» [Иль-
енков, 1991 b, с. 381, 384, 385]. 

Если идеальное не есть продукт простого усвоения-обучения гото-
вому знанию, если подлинное личностное приобщение к идеальному воз-
можно только в ходе его проблемной творческой переработки, то это оз-
начает, что идеальное усваивается и формируется в ходе самой 
деятельности индивида по преодолению тех рубежей, которые были дос-
тигнуты предшествующим уровнем развития идеального. Педагогика раз-
вития нацелена не просто на усвоение, а на деятельное преобразование, на 
выход за пределы достигнутых стереотипов, на разрешение противоречий, 
постановку и решение проблем, выводящих идеальное на новые рубежи. 
«Индивид должен присваивать не готовые результаты развития культуры, 
а только результаты вместе с процессом, их породившим и порождающим, 
т.е. вместе с историей их созидающей» [Ильенков, 1991 a, с. 378]. 

Привитие вкуса к такого рода творческой деятельности, да еще и в 
массовых масштабах, да еще и с наиболее ранних этапов развития ребенка 



Три лика «идеального» в концепции Эвальда Ильенкова 
и проблема социальной альтернативы 

 

 33

требует не только высочайшей педагогической и научной квалификации 
самих педагогов-творцов, но и целенаправленной долгоиграющей соци-
альной и экономической стратегии всего общества, концентрации ресур-
сов именно на этих целях. Именно этот продукт, а не нефть, газ или дру-
гие природные ресурсы и даже не ракеты и самолеты выступает здесь как 
важная самостоятельная, центральная задача и цель всего общественно-
го развития, общественных усилий. Все остальное –это лишь средство для 
обеспечения этой цели, и никак не наоборот. 

Однако, одно дело осознавать важность этих целей в качестве благих 
намерений в отдаленной перспективе и другое дело – оценивать эти дейст-
вия с точки зрения их осуществимости и общественной полезности с сего-
дня на завтра. Такая стратегия требует не только изменения целей, приори-
тетов и критериев общественного развития, но и адаптации под эти цели и 
критерии экономической и политической систем. И здесь мы снова сталки-
ваемся с реальностью и ее вызовами для всестороннего развития личности, 
важнейшим из которых является проблема «разделения труда». 

 
 

Целостность личности и проблема специализации 
 
Ильенков сразу фиксирует здесь противоречие: «В потенции каж-

дый индивид универсален, т.е. содержит в себе всю полноту развития все-
общих способностей. Реально же эта потенция осуществляется в нем 
очень фрагментарно, частично и весьма немногим индивидам удается раз-
вить в себе основные всеобщие силы (мышление, доведенное до степени 
научного мышления, продуктивную силу воображения, дозревшую до 
степени искусства, т.е. до того уровня, которого они уже достигли в каче-
стве коллективно реализуемых “сил”). Будучи современниками Декарта и 
Канта, Рафаэля и Моцарта, огромные массы народа, целые классы этого 
народа остались в отношении развития способности мыслить и силы про-
дуктивного воображения современниками библейских пророков, авторов 
Ветхого завета» [Ильенков, 1991 a, с. 379]. 

Творческая личность – это личность развитая всесторонне. Как со-
единить две равно необходимых тенденции развития – всесторонность 
личности и дальнейшее структурирование и специализацию человеческой 
деятельности? Если следовать ильенковской логике понимания идеального, 
то преодоление отчуждения и формирование всесторонне развитой лично-
сти связано не с несбыточной мечтой превращения каждого в равной мере 
в великого физика, химика, математика и музыканта, но в формировании 
такой подготовленной равнодоступным образованием интеллектуальной 
среды, которая позволит сделать коммуникацию между представителями 
разных видов творческой деятельности максимально плодотворной, вза-
имной и эффективной. А это в свою очередь предполагает достаточно 
длительный этап равного всестороннего развития индивидов, начиная с 



 
Глинчикова А.Г.  

 

 34 

раннего детства, включающий в себя существенный блок приобщения к 
сфере не только научно-практического, но и образно-эстетического сег-
мента идеального. 

И здесь нельзя не коснуться ильенковской концепции искусства как 
одной из форм проявления идеального. Эта особая форма возникает с не-
обходимостью и играет очень важную роль в функционировании сферы 
общечеловеческого идеального как целого. Коль скоро «идеальное» есть 
пространство деятельной коммуникации, оно требует выразительности, 
т.е. способности выражать себя для другого и понимать другого через вос-
приятие средств его выразительности. Искусство и есть важнейший инст-
румент, изобретенный человечеством для развития своей способности к 
эмпатии, выразительности чувств, мыслей, эмоций без которой невозмож-
на коммуникация. Кроме того, любая коммуникация есть сотворчество, 
независимо от того, осознаем мы это или нет. А коль скоро способности 
образной выразительность (искусство) так же, как и понятийной вырази-
тельности (знания) развиваются по мере не просто потребления продуктов 
этой деятельности, но непосредственного участия человека в самом этом 
виде деятельности, то приобщение к искусству становится важнейшим 
условием преодоления личностной одномерности, связанной со специали-
зацией. Массовое приобщение людей с детства к опыту творческой дея-
тельности в сфере искусства становится важным условием подготовки 
к трансдисциплинарной творческой коммуникации, преодолевающей ес-
тественные барьеры специализации. Кроме того, образное творчество 
развивает интуицию, которая необходима любому виду творческой дея-
тельности, включая научную. Вот что пишет Э. Ильенков о значении во-
ображения для развития мышления: «классическая философия давно раз-
веяла иллюзии “индуктивизма”, показав какую активную роль в самом 
“созерцании” фактов, а тем более в процессе их отбора и обработки играет 
“воображение”. Истина схватывается вначале как образ некоторого кон-
кретного целого. В рамках этого образа аналитический рассудок расщеп-
ляет конкретное целое на отдельные части, чтобы потом снова связать их в 
единстве понятий, в теории. Поэтический образ (искусство) – это идея, 
оформленная силой воображения, а понятие (наука) – та же идея, развер-
нутая деятельностью мышления» [Ильенков, 1991 f, с. 200]. 

Именно в по-новому организованном в обществе педагогическом 
процессе Ильенков видит один из важных инструментов разрешения про-
тиворечия специализации и всесторонности (целостности) личности. «Все 
эти схемы (“способности” как таковыe) на все 100 процентов, а не на 95, и 
даже не на 99 процентов есть результат, который умно организованный 
педагогический процесс и может, и должен реализовать в каждом меди-
цински нормальном индивиде» [Ильенков, 1991 a, с. 381]. 

 



Три лика «идеального» в концепции Эвальда Ильенкова 
и проблема социальной альтернативы 

 

 35

Личность как цель. Гуманизм, мораль и субъектность 
 
Ильенкова часто интерпретируют как «гегельянствующего марксис-

та». На самом деле его концепция «идеального» вобрала в себя и многие 
важнейшие аспекты кантовской философской традиции. И главное здесь, 
пожалуй, постановка проблемы личности как главной цели общественного 
развития. Ведь идеальное Ильенкова – это, прежде всего, пространство 
возможности и действительности существования личности, это одновре-
менно и источник, и продукт ее жизнедеятельности, это воздух, который 
она вдыхает и выдыхает. Вне и без человеческой субъектности идеальное 
содержание умирает в артефактах. Именно живая, наполняющая себя со-
держанием и выражающая это содержание вовне для другого творческая 
личность есть главный фокус ильенковской концепции идеального.  
Но личности для того, чтобы быть, чтобы сознавать себя нужны другие 
личности. Человек потому и может посмотреть на себя со стороны, что он 
отражается как в зеркале в глазах другого. Личность невозможна без «дру-
гого» и даже «других». «И человеческая индивидуальность существует 
лишь там, где одно органическое тело человека находится в особом – со-
циальном – отношении к самому себе, опосредованном через отношения к 
другому такому же телу с помощью искусственно созданного органа, 
«внешней вещи» – с помощью орудия общения. Только внутри такой, со-
стоящей из «трех тел» системы и оказывается возможным проявление 
уникальной и загадочной способности человека «относиться к самому се-
бе как к некоему другому», т.е. возникновение личности, специфически 
человеческой индивидуальности» [Ильенков, 1991 g, с. 397]. 

И в этом проявляется Кант. Ведь категорический императив Канта 
есть не что иное, как признание неразрывной связи себя и другого, фор-
мируя свою норму, примеряй ее на другого, примеряй ее на всех, и тогда 
ты поймешь, кто ты. И наоборот – помни, что, действуя определенным 
образом по отношению к другому, ты задаешь для всех норму действия по 
отношению к тебе. И еще – человек есть цель, а не средство. Ильенковская 
концепция идеального неразрывно связана с кантовским принципом уни-
версальности личностного компонента как неотъемлемого права и даже 
обязанности каждого человека. Обязанность каждого человека и общества 
в целом – способствовать созданию условий для максимального раскры-
тия творческого и личностного потенциала каждого члена человеческого 
сообщества. В этом выражается его гуманистическая мораль, которая яв-
ляется неотъемлемой частью его концепции идеального. 

Конечно, если мы будем рассматривать идеальное как нечто прису-
щее исключительно каждому конкретному индивиду, тогда то, что проис-
ходит с «идеальным» одного индивида лишь очень опосредованно касает-
ся другого, других. Но если идеальное понимается как пространство 
сотворчества индивидов, тогда происходящее с одним происходит одно-
временно со всеми. При этом понимании мы не можем быть свободны за 



 
Глинчикова А.Г.  

 

 36 

счет рабства других, мы не можем быть уважаемы за счет неуважения 
других, мы не можем быть счастливы за счет несчастья других, потому 
что другие это не ад – это важная часть нас самих. И тогда унижая других, 
мы унижаем себя, порабощая других, мы погружаемся в ситуацию пора-
бощения. Мы как связанное идеальным, единое человечество можем быть 
свободны, не унижены и заслуживать уважения только совместно! В этой 
нравственной совместности людей, вытекающей из ильенковского пони-
мания «идеального» и заключен огромный гуманистический потенциал 
для преодоления отчуждения. 

 
 

Личность и всеобщность культуры.  
Свобода коммуникации 

 
Ильенков был убежден, что «идеальное» существует не просто в 

пространстве определенного сообщества, а в пространстве сообщества 
всего человечества. И, следовательно, индекс развития человеческого по-
тенциала в рамках данного общества зависит не только от уровня подклю-
ченности индивидов к «идеальному» внутри данного сообщества, но и от 
уровня подключенности данного сообщества к общечеловеческому иде-
альному. Очевидно, что чем более открытым в информационном и науч-
ном плане является социальная система, тем большие возможности для 
самореализации личности имеются в данном обществе. И наоборот, ин-
формационная и коммуникативная закрытость систем приводит к деграда-
ции и разрушению как национального, так и общечеловеческого уровней 
«идеального». При этом важно понимать, что всеобщность идеального 
вовсе не является синонимом его единообразия. Напротив, всеобщность 
выступает как форма коммуникативного объединения многообразного. 
Это не всеобщность-сходство, а всеобщность-включенность. 

«Духовная культура данного народа, государства или целой эпохи, 
ни в коем случае, даже в пределе, не могущая быть понятой в качестве 
многократно повторенной “отдельной души”, ибо в данном случае оче-
видно, что “целое” несводимо к сумме “составных частей”, не есть просто 
многократно повторенная “составная часть”» [Ильенков, 2004, с. 16]. 

«“Всеобщее” заключает, воплощает в себе “все богатство частно-
стей” не как “идея”, а как вполне реальное особенное явление, имеющее 
тенденцию стать всеобщим и развивающим “из себя” – силой своих внут-
ренних противоречий – другие столь же реальные явления и другие “осо-
бенные формы” действительного движения» [Ильенков, 1991 d, с. 338]. 

Различие и многообразие национальных уровней идеального есть 
залог его общечеловеческого богатства и цветения. Важно лишь, чтобы 
они соразвивались, оплодотворяя друг друга, чтобы не нарушались внут-
ренние каналы коммуникаций внутри этого важного общечеловеческого 
феномена. 



Три лика «идеального» в концепции Эвальда Ильенкова 
и проблема социальной альтернативы 

 

 37

Личность и самостоятельность, личность и «субъектность».  
Свобода и демократия 

 
Описывая ильенковскую концепцию идеального, мы не можем не 

затронуть еще одно исключительно важное социальное следствие, выте-
кающее из этой концепции. Мы уже говорили о том, что общечеловече-
ское идеальное органично. А это означает, что различные его проявления, 
как-то художественное, научное, политическое, социальное, экономиче-
ское и духовное переплетены и взаимосвязаны. В этом смысле развитие 
свободы творчества естественно порождает потребность в политической, 
экономической, духовной и социальной эмансипации. И наоборот, огра-
ничение социально-политических свобод, в конечном итоге, оказывается 
несовместимым с развитием творческого потенциала общества в научных 
и художественных сферах идеального. Другое дело, что эти взаимовлия-
ния могут иметь отложенный эффект, но эффект этот все равно неизбе-
жен. Сужение пространства социально-политических свобод рано или 
поздно приводит к деградации и застою в других сферах идеального, к 
снижению ИРЧП данного общества. 

Таким образом понимание идеального в ильенковском ключе с не-
обходимостью выливается в постановку проблемы такой социально-
политической организации общества, которая бы способствовала, а не 
препятствовала развитию той социальной среды, которая и является важ-
нейшим субъектом развития идеального – «интеллектуальной среды». 
Ильенков отмечает, что при существующей общественной организации 
«большинство людей – притом подавляющее их большинство – обречено 
всю жизнь оставаться объектом этих безличных сил (науки, государства, 
искусства), персонифицированных в немногих индивидах, и никогда не 
превращаться в субъекта и носителя всеобщих человеческих способно-
стей» [Ильенков, 1991 a, с. 379]. Так абстрактно-философская проблема 
природы «идеального» вплотную подводит нас к теме социально-
политической альтернативы. 

 
 

Идеальное как «социум» 
 

«Идеальное» как императив для экономики 
 
Рассмотрим, как с социально-политической и экономической точки 

зрения должна быть преобразована социальная система, чтобы соответст-
вовать целям максимально эффективного развития идеального, или выра-
жаясь современным языком, творческого, инновационного потенциала 
общества. Ильенков чувствует актуальность постановки этой проблемы 
для своего времени. «В виде идей всегда выражают себя реальные потреб-
ности, созревшие внутри социального организма. … Потребность как про-



 
Глинчикова А.Г.  

 

 38 

образ идеи всегда выступает в виде напряженного противоречия» [Ильен-
ков, 1991 f, с. 200]. 

Какие же «требования» предъявляет императив развития идеального, 
творческого потенциала общества к организации экономической жизни? 
При этом нас интересует не то, как должно быть организовано воспроиз-
водство сферы идеального в данном обществе, чтобы оно максимально 
соответствовало текущему состоянию его экономики. Наоборот, мы ста-
вим вопрос по-ильенковски: как должна быть организована экономика для 
обеспечения наиболее эффективной модели воспроизводства интеллекту-
альной среды? 

Поверхностный читатель воскликнет, да это же чисто сталинская ка-
зарменно-коммунистическая модель. И здесь мы сталкиваемся с «ловуш-
кой подмены» – неумением различать противоположности, имеющие 
сходную форму: самоотверженный бескорыстный труд и бесплатный труд 
узников концлагерей, героическое самопожертвование и признание необ-
ходимости жертвовать людьми ради великих целей и т.д.. Именно в этом 
ряду внешне сходных противоположностей стоят сталинская и ильенков-
ская концепции альтернативной модели общественного развития, в кото-
рых человек выступает как цель, а экономика и политика – как средство.  
И отличие это весьма принципиально. 

Сталинский материализм буржуазен. Для него человек – это прежде 
всего материальный объект, «наделенный» сознанием-«идеальным» как 
функцией его организма. А коль скоро это просто материальный объект, 
то, изучив его устройство мы можем без всякого его участия и даже ведо-
ма просчитать его потребности для нормальной полноценной и счастливой 
жизни. На основе этих расчетов мы составляем план, организуем произ-
водство и затем распределяем ресурсы в соответствии с нашими представ-
лениями о том, что им, т.е. другим людям необходимо. На то они и масса, а 
мы – авангард и вожди. Буржуазность этой концепции проявляется в объ-
ективации человека и сведении его сущности к материальному субстрату. 

Все отличие этой буржуазности от рыночной-либеральной состоит 
лишь в том, что они предполагают разные формы распределения. Одни 
через рынок, другие – без рынка, напрямую через план. И в том, и в дру-
гом случае преследуется одна и та же цель – воспроизводство человека как 
материального объекта, потребности которого в одном случае просчиты-
ваются извне с помощью планирования, а в другом в идеале также форми-
руются извне рынком в сочетании с планом. Да, во втором случае присут-
ствует некоторая видимость элемента субъектности, если потребитель все-
таки через рынок может подсказывать производителю, что ему нужно, 
вроде как не все за него решают. Но, во-первых, давно известно, что со-
временный рынок – это совсем не диктат потребителя, а во-вторых, даже 
если потребитель и определяет что-то через рынок, то опять же это пре-
имущественно связано с удовлетворением его материальных потребно-
стей, т.е. его потребностей как одушевленного материального объекта, 



Три лика «идеального» в концепции Эвальда Ильенкова 
и проблема социальной альтернативы 

 

 39

наделенного сознанием. Оба эти подхода буржуазны потому, что они оба 
предполагают ограничить воспроизводство человека воспроизводством 
его физического тела через потребление продуктов в виде товаров. При 
этом и в том, и в другом случае человек выступает вовсе не как цель, неза-
висимо от того, заявляется это или нет. Человек не выступает как цель ни 
в сталинской (планово-распределительной), ни в либеральной рыночно-
распределительной модели, так как и та и другая направлены исключи-
тельно на воспроизводство его материального субстрата как главной цели. 
И та и другая модель не ориентированы непосредственно на воспроизвод-
ство идеального как важнейшей и самостоятельной цели существования 
человеческого общества и каждого отдельного его субъекта. 

Совсем иначе выглядит постановка проблемы в концепции Ильен-
кова. Поскольку для него «идеальное» есть целостная система, включаю-
щая в себя людей, взаимодействующих друг с другом по поводу создания 
предметов и смыслов, необходимых для их развития и выживания, коль 
скоро взаимодействие это предполагает не только взаимодействие между 
современниками, но и взаимодействие с предшествующими и последую-
щими поколениями, то система эта включает в себя еще и мир материаль-
ных предметов, в которых опредмечен, достигнутый на данный момент, 
уровень общечеловеческого знания. «Вот эти-то до, вне и совершенно не-
зависимо от индивидуальной психики, т.е. вполне стихийно возникающие 
формы организации общественной жизнедеятельности людей, так или 
иначе вещественно зафиксированные в языке, в ритуально узаконенных 
обычаях и правах, и далее – как «организация некоторого государства» со 
всеми его вещественными атрибутами и органами охраны традиционных 
форм жизни противостоят индивиду (физическому телу индивида с его 
мозгом, печенью, сердцем, руками и прочими органами) как «в себе и для 
себя» организованное целое, как нечто идеальное, внутри которого все 
единичные вещи получают иное значение и играют иную роль, нежели 
сами по себе, т.е. вне этого целого» [Ильенков, 2004, с. 40]. А это означает, 
что идеальное как система имеет именно социальное измерение. Вот что 
он пишет об образовании: «сфера “образования” – это не автономная сфе-
ра становления “духа”, а сфера, которая в своей специфической форме 
воспроизводит различия, обусловленные формой общественного разделе-
ния труда…» [Ильенков, 1991 a, с. 380]. 

Мы можем представить идеальное как социальную систему, наце-
ленную на постоянное развитие через распредмечивание и опредмечива-
ние знаний и смыслов, формируемых людьми в процессе их социального 
взаимодействия. При этом надо понимать, что в предметное поле так по-
нимаемого идеального попадают не только факты личного сознания, не 
только книги, музыка, искусство и другие артефакты культуры, науки и 
техники, но и создаваемые людьми социально-политические и экономиче-
ские институты в той мере, в какой в них отражается достигнутый обще-
ством уровень общественного самосознания, уровень раскрытия и пости-



 
Глинчикова А.Г.  

 

 40 

жения своей сущности. А если идеальное это особая социальная система 
со своей особой логикой функционирования, то ее нужно именно так и 
изучать как важнейший аспект социального пространства. При этом 
нельзя забывать, что система воспроизводства «идеального» не существу-
ет отдельно от системы воспроизводства материального, она неразрывно 
связана с последней, вплетена в нее и переплетена с ней. Если так, то за-
чем же ее выделять, зачем описывать и изучать ее специфику, зачем во-
обще говорить о ее специфике? А затем, что характер и особенности вос-
производства «идеального» в социальном плане отличаются от характера 
и особенностей воспроизводства «материального». И если это обстоятель-
ство не учитывается, то в лучшем случае материальное будет воспроизво-
диться, а идеальное – нет, а в худшем – материальное будет воспроизво-
диться в ущерб и за счет разрушения пространства идеального. 

 
 

«Идеальное» и проблема воспроизводства  
«субъекта» творческого труда 

 
Попробуем разобраться, опираясь на логику Ильенкова, но вступая 

на ту почву, по которой сам Ильенков не ступал. Для Ильенкова важно 
было показать, что все создаваемое людьми материальное пространство 
есть не что иное, как овеществленное идеальное и всякий труд, всякая дея-
тельность коль скоро это человеческая деятельность, направленная на преоб-
разование внешнего мира – есть деятельность по созданию и воссозданию 
идеального, в пространстве которого только и формируется индивидуальное 
мышление как важнейший момент системы идеального. И в этом смысле он 
не различал, не разделял специально осуществляемые в рамках всеобщего 
идеального виды самой этой деятельности. Однако, если, двигаясь вслед 
за Ильенковым, мы станем рассматривать идеальное как особое социаль-
ное пространство, то совершенно очевидно, что основным нервом этого 
пространства является создание именно инновационного продукта, а ос-
новным, определяющим видом деятельности для создания инновационно-
го продукта является творческий тип труда. И если мы пойдем еще 
дальше, то нам будет необходимо поставить вопрос – а можем ли мы го-
ворить о какой бы то ни было социальной специфике производства про-
дуктов творческого труда и воспроизводства людей, создающих иннова-
ционный продукт. И хотя в реальной жизни нет такого даже самого 
рутинного вида деятельности, в котором бы не присутствовал хотя бы в 
малой степени элемент творчества и нет такого вида творчества, которое 
было бы абсолютно свободно от рутины, мы не можем отрицать принци-
пиального различия между творческим и нетворческим типом деятельно-
сти, поскольку они различаются и по социальному типу продукта и по со-
циальным условиям воспроизводства его субъекта. А если это так, то 
социальные условия для создания одного типа продуктов и субъекта  



Три лика «идеального» в концепции Эвальда Ильенкова 
и проблема социальной альтернативы 

 

 41

могут быть недостаточными или даже неадекватными для социальных 
условий создания другого типа продуктов и субъектов. 

Очевидно, что в сфере идеального мы можем выделить как виды 
деятельности в большей мере нацеленные преимущественно на воспроиз-
водство и поддержание уже достигнутого уровня развития, на системати-
ческое тиражирование уже известного типа продуктов и технологий, так и 
виды деятельности, направленные преимущественно на выход за пределы 
достигнутого, выводящие общество на качественно новый уровень преоб-
разования и освоения мира, на создание инновационных продуктов и тех-
нологий. Этот второй тип деятельности, для которого творческий компо-
нент является критически необходимым, может быть выделен в особую 
сферу деятельности и условно назван творческой деятельностью, а про-
дукт этой деятельности может быть назван продуктом творческого 
труда. Тема творчества очень интересовала Ильенкова, не будет преуве-
личением сказать, что вся философская и социальная мысль начиная с 60–
70-х годов ХХ в. и в СССР, и в мире в целом стала активно концентриро-
ваться на изучении природы творчества, специфики творческого труда и его 
субъекта, а также социальных условий его эффективного воспроизводства 
[Батищев,1969; Батищев, 1997; Лифшиц, 1979; Леонтьев, 1975; Михайлов, 
1976; Мещеряков, 1974; Копнин, 1963; Лекторский, 1980; Znaniecki, 1940; 
Wiener, 1948; Merton, 1957; Kuhn, 1962 (1997); Machlup, 1962; Habermas, 1962; 
Berger, Luckmann, 1966(2016); Gurvitch, 1971; Ginzburg, 1976; Mendelsohn, 
1977; Ziman, 1978; Foucault, 1980]. 

Итак, условимся называть интеллектуально-творческим продуктом 
продукт творческого труда, нацеленный на создание нового качества, ко-
торый мы будем отличать от продукта нетворческого рутинного труда, 
нацеленного на систематическое воспроизводство и использование уже 
готовых известных, опробованных продуктов и технологий. Если следо-
вать логике Ильенкова, в соответствие с которой способность к творче-
скому мышлению и творческой деятельности не является простым резуль-
татом врожденного сочетания генов и не гарантируется простым наличием 
физически здорового организма, если исходить из того, что способность к 
творческому мышлению и творчеству развивается в процессе деятельного 
освоения и преобразования того уровня развития идеального, на который 
выходит общество в каждый данный момент, то мы не можем отрицать, 
что воспроизводство этой способности в человеке выходит далеко за рам-
ки простого воспроизводства его физического тела, с которым весьма эф-
фективно справляется товарно-рыночное и чуть менее эффективно –  
товарно-плановое производство. Ильенков говорит о том, что способность 
к творчеству воспроизводится, развивается и поддерживается именно в 
ходе самого акта творчества, непосредственно самим этим актом. Ни про-
дукты питания, ни одежда, ни кров, ни деньги, хотя они и необходимы 
любому индивиду для поддержания его физического существования в ус-
ловиях современного общества, не являются достаточными условиями для 



 
Глинчикова А.Г.  

 

 42 

воспроизводства его способности к творчеству. Только сама деятель-
ность по созданию творческого продукта является единственным и важ-
нейшим условием воспроизводства человека в качестве творца, в качест-
ве творческой личности. А это означает, что воспроизводство творческого 
потенциала человека носит непосредственно-общественный, коммуника-
тивный характер, т.е. функционирует как поле общения, как особая среда. 
А, следовательно, и общество, озабоченное развитием своего инновацион-
ного потенциала во все возрастающих масштабах не должно ограничи-
ваться исключительно механизмами опосредованного воспроизводства 
рабочей силы с помощью товарно-денежных отношений, а должно во все 
больших масштабах создавать еще и социальные условия, необходимые 
для развития пространства непосредственно-общественной социальной 
коммуникации, стремясь к максимально возможному уровню его инклю-
зивности. Комодификация этой сферы, хотя и помогает сочетать ее с гос-
подствующей и доминирующей товарной средой, тем не менее не способст-
вует ее инклюзивности, но, самое главное – не способствует ее развитию, 
втискивая как субъект творчества, так и его продукт в неорганичные для 
его социальной природы рамки. Это становится особенно очевидным, если 
мы рассмотрим не только субъект, но и на сам продукт интеллектуально-
творческого труда. 

 
 

«Идеальное» и проблема потребления-присвоения  
«продукта» творческого труда 

 
Если в логике ильенковского понимания «идеального» субъект ин-

теллектуально-творческого труда нуждается в весьма специфическом не-
посредственно-общественном типе воспроизводства, то и продукт интел-
лектуально-творческого труда предполагает не менее специфический 
непосредственно-общественный характер его «потребления- присвоения». 
В самом деле, если придерживаться ильенковского понимания природы 
идеального, то сложность понимания специфики «потребления», «при-
своения» продуктов творческого труда состоит именно в том, что они од-
новременно и материальны, и идеальны. Это и создает иллюзию сходства 
формы их «потребления» с формой потребления других материальных 
продуктов1. Ильенков фиксирует этот момент, когда описывает феномен 
фетишизма: «висящие на стене иконы, несмотря на всю свою чувственно 

                                           
1 Именно из-за этого иллюзорного, вводящего в заблуждение «совпадения» мы 

НАМЕРЕННО оставляем понятие «потребление» применительно к продуктам творческого 
труда, продуктам-символам. Коль скоро многие люди настаивают на том, что их «потреб-
ление» ничем принципиально не отличается от потребления простых продуктов, а потому 
вполне вписывается в товарно-денежные отношения, нам необходимо подчеркнуть, что это 
«иное» потребление. 



Три лика «идеального» в концепции Эвальда Ильенкова 
и проблема социальной альтернативы 

 

 43

воспринимаемую реальность, суть лишь образы человеческого общест-
венного самосознания, человеческого духа. В сущности своей они всецело 
идеальны, хотя по существованию вещественны, материальны, и находят-
ся, естественно, вне человеческой головы, вне сознания индивида, вне ин-
дивидуальной психики с ее трансцендентальными механизмами» [Ильен-
ков, 2004, с. 33]. Поэтому, хотя это и материальные продукты, но их 
реальное потребление возможно только через раскрытие закодированной, 
«опредмеченной» в них символики, поскольку это продукты-символы. 

Конечно, вы можете попытаться втиснуть их потребление в опосре-
дованные товарно-рыночные рамки, что, кстати, сплошь и рядом происхо-
дит. Один купил кусок хлеба и съел его, потребив с пользой для организма 
и по назначению, а другой купил картину, икону или билет в театр, по-
смотрел, ничего не понял, но уверен, что тоже «потребил». Но Ильенков 
нам говорит о том, что для «присвоения» идеального содержания продук-
тов-символов недостаточно иметь здоровый организм или много денег. 
Способность к реальному, (а не формальному, номинальному) «потребле-
нию» продуктов творческого труда развивается и гарантируется только в 
процессе активного участия в их … производстве и воспроизводстве (кстати, 
здесь и «частное владение» вовсе не является необходимым). Это означает, 
что продукты творческой деятельности являются непосредственно-
общественными, коммуникативными как по характеру их производства, так и 
по характеру их потребления, т.е. реальное потребление и производство этих 
продуктов есть единый коммуникативный процесс, формирующий интеллек-
туальное поле или среду. Продукт интеллектуально-творческого труда весьма 
специфичен, так как не может служить объектом исключительного индиви-
дуально-частного потребления. 

Итак, если последовательно развивать ильенковскую логику пони-
мания «идеального», то мы можем сделать вывод о том, что не только 
воспроизводство субъекта творческого труда, но и реальное (а не фиктив-
ное) «потребление-присвоение» продукта творческой деятельности имеет 
непосредственно-общественный и коммуникативный характер. Но это еще 
не все. 

 
 

«Идеальное» и стимулы творческой деятельности 
 
Сами стимулы к созданию интеллектуального «продукта» и крите-

рии оценки его социального качества тоже носят непосредственно-
общественный коммуникативный характер. В самом деле, особенность 
интеллектуально-творческой деятельности, в отличие от деятельности ру-
тинной и нетворческой состоит в том, что она является целью сама по себе. 
Поэтому выбор творческой реализации не является простым следствием по-
требности в вознаграждении, а часто даже осуществляется вопреки этому. 
Это «другое», есть не что иное, как стремление понять и выразить себя для 



 
Глинчикова А.Г.  

 

 44 

других. Вознаграждение не является определяющим стимулом творческой 
деятельности уже потому, что наряду с творчеством, оно может служить сти-
мулом и к псевдо-творческому, и к созданию фиктивного интеллектуального 
продукта. Продукт творческого труда носит коммуникативный, непосред-
ственно-общественный характер не только по своему стимулу, но и по 
характеру оценки его качества – общественного признания. Когда речь 
идет о новых идеях, теориях, новых направлениях в искусстве, очень часто 
не существует такого внешнего арбитра, который сразу позволил бы отли-
чить действительно ценный «полезный» продукт от «псевдо-продукта». 
Только культура в своем развитии в лице последующих творцов – участ-
ников процесса коммуникации рано или поздно вберет в себя те «продук-
ты», которые окажутся «адекватными», необходимыми, действительно 
полезными для ее эволюции. 

Таким образом, двигаясь дальше по логике ильенковского понима-
ния идеального, мы приходим к выводу о непосредственно общественной 
природе продукта творческой деятельности, творца – субъекта творче-
ской деятельности, форме социального «потребления-присвоения» и 
«воспроизводства» этого продукта и его создателя. А это означает, что при 
исследовании субъекта интеллектуально творческой деятельности мы долж-
ны учитывать непосредственно-общественный, коммуникативный характер 
той среды, которая создается, воссоздается ее участниками и, которая в свою 
очередь формирует их самих. Так развитие ильенковской концепции идеаль-
ного приводит к понятию интеллектуальной среды как сообщества людей, 
нацеленного на создание социально-значимого интеллектуально-творческого 
продукта и связанное определенным социально-коммуникативным полем. 
Это сообщество может рассматриваться как кумулятивный субъект произ-
водства инновационного продукта, как часть общественного пространства, 
отвечающая за производство, обмен, распределение и воспроизводство ин-
теллектуальных ресурсов. Это то коммуникативно-социальное пространство, 
которое позволяет либо препятствует актуализации творческого потенциала 
общества и в этом своем качестве выступает как важнейшая предпосылка и, 
одновременно – составная часть субъекта производства инновационного про-
дукта, субъекта творческого труда. 

Как всякое сложно организованное целое, интеллектуальная среда 
имеет свою логику развития, и особенности ее формирования неразрывно 
связаны с другими общественными подсистемами (экономической, поли-
тической, культурной, социальной, информационной). Она не только ис-
пытывает воздействие со стороны этих подсистем, но и, в свою очередь, 
оказывает на них серьезное влияние. А это уже дает нам возможность ис-
следовать социальную природу этого сообщества, его структуру, специ-
фику, динамику его места в социальном процессе, его социальные грани-
цы, его отношения с другими «средами», выполняющими иные функции 
по обеспечению жизни общественного целого, факторы, способствующие 
и препятствующие его развитию. 



Три лика «идеального» в концепции Эвальда Ильенкова 
и проблема социальной альтернативы 

 

 45

«Идеальное» как «стратегия  
социально-политической альтернативы» 

 
Ильенков и Адам Шафф: как быть с отчуждением? 

 
По существу, ильенковская концепция идеального дает ключ к разра-

ботке социальной стратегии развития творческого потенциала общества. 
Если «идеальное» не есть «просто многократно повторенное индивидуаль-
ное сознание», а представляет собой «исторически сложившуюся и истори-
чески развившуюся систему», в которую «входят все общие нравственно-
моральные нормы, регулирующие бытовую жизнедеятельность людей, а 
далее и правовые установления, формы государственно-политической ор-
ганизации, ритуально-узаконенные схемы деятельности во всех сферах, 
обязательные для всех правил жизни, жесткие цеховые регламенты и т.д. 
и т.п., вплоть до грамматически-синтаксических структур речи языка и 
логических нормативов рассуждения» [Ильенков, 2004, с. 34], то таким 
образом замыкается важный круг, соединяющий тему развития «идеаль-
ного» с темой социальной альтернативы. Так тема исследования абст-
рактно-философского понятия «идеального» превращается в тему иссле-
дования сферы социальной стратегии по его развитию и организации. 

Если сфера интеллектуально-творческой деятельности по своему 
характеру есть сфера непосредственно-общественная, то не она ли являет-
ся той клеточкой, из которой вырастает альтернатива нынешним отноше-
ниям как системе, базирующейся на опосредованном и отчужденном типе 
деятельности? Подобная постановка вопроса в интерпретации Ильенкова 
нуждается в некотором уточнении, поскольку здесь используются поня-
тия, за которыми на сегодняшний день закрепилось множество разных 
значений и предрассудков. И, прежде всего, это касается его понятия «ка-
питала как отношений частной собственности». Критикуя «новаторский» 
подход к этому вопросу польского философа Адама Шаффа, предложив-
шего модернизировать марксизм за счет признания ошибочной идеи снятия 
отчуждения при социализме, Ильенков указывает на недопустимость ото-
ждествления обобществления с политико-юридической отменой частной 
собственности по итогам революции и даже с провозглашением и реальным 
развитием государственной собственности взамен частного владения. 

«Политическая революция создает лишь правовые и политические 
предпосылки, необходимые условия «упразднения частной собственно-
сти» во всех ее видах и разновидностях (т.е. всех видов «отчуждения») 
Чтобы довести дело до конца, кроме политической революции требуется 
еще и культурная революция, революция в сфере разделения труда, пре-
одолевающая социальную «стратификацию» между «материальным» и 
«духовным» трудом, между городом и деревней, т.е. все унаследованные 
от мира «частной собственности» формы взаимных отношений между 
людьми, между классами и слоями индивидов» [Ильенков, 1991 e, с. 192]. 



 
Глинчикова А.Г.  

 

 46 

«Идеальное» и путь к преодолению отчуждения 
 
На первый взгляд здесь нет никакого новаторства, о желательности 

«культурной революции» кто только ни говорил от Грамши, Лукача, Ле-
нина до Иосифа Виссарионовича и даже Брежнева с Хрущевым. Кто же 
будет возражать против «культурной революции»?! Но все дело в том, что 
для Ильенкова культурная революция – это уже не просто «учиться, 
учиться и учиться». При его понимании «идеального» «культурная рево-
люция» приобретает очень конкретный социально-политический смысл, 
который не всем может понравиться: «Реальное обобществление – в отли-
чие от формально-юридического, которое происходит сравнительно быстро 
и легко – дело трудное. Оно включает в себя и культурную революцию (…), 
и процесс полной демократизации управления общественными делами, 
доведенный до конца, т.е. до отмирания государства, и преодоление всех и 
всяческих видов «социальной стратификации», унаследованных социали-
стическими странами от мира частной собственности и многое, многое 
другое [Ильенков, 1991 e, с. 197]. 

Если следовать логике Ильенкова, то поскольку «идеальное» имеет 
социально-политическое измерение, то преодоление отчуждения человека 
от его «идеального» в ходе культурной революции не может ограничи-
ваться простым «просвещением умов», ликвидацией безграмотности и 
юридическим обобществлением, но предполагает реальное преобразова-
ние социальной системы – т.е. социально-политических механизмов под-
ключения людей к созданию, развитию и контролю над «своим идеаль-
ным» во всех его проявлениях. Что же в этой системе выступает в 
качестве главной причины отчуждения и как именно следует преодолевать 
это отчуждение, если простой «отмены частной собственности» недоста-
точно? Ответ Ильенкова на этот вопрос очень важен. С его точки зрения, 
главная проблема «частной собственности» состоит в том, что ее невоз-
можно отменить чисто политическим путем, поскольку речь идет не 
просто о юридическом институте, а о «частной собственности как общест-
венном отношении». А общественное отношение «отменить» нельзя, его 
можно только преодолеть, преобразовать, развить во что-то иное. Что же 
собой представляет «частная собственность как общественное отноше-
ние», как «особая форма присвоения» и как и почему его / ее нужно пре-
одолевать? 

Вот что он говорит по этому поводу: «в пределах этой формы «при-
своение» осуществляется как раз и именно через «отчуждение», … в этом-то 
и заключается «сущность», «специфически характерная» для частной соб-
ственности» [Ильенков, 1991 e, с. 193]. Это означает, что независимо от 
своего юридического оформления, от типа концентрации, частная собст-
венность есть особый тип общественных отношений, в рамках которого 
«присвоение» всегда и с необходимостью носит характер … отчужде-
ния! Вот, что он пишет: «Ближайший анализ “частной собственности” сра-



Три лика «идеального» в концепции Эвальда Ильенкова 
и проблема социальной альтернативы 

 

 47

зу же и обнаруживает в ее составе – в ее “сущности” – типичное диалекти-
ческое отношение тождества (курсив мой. – А. Г.) противоположностей: 
“присвоения” и “отчуждения”» [Ильенков, 1991 e, с. 193]. Из этого сам 
собой напрашивается вывод, что преодоление отношений частной собст-
венности должно быть связано с развитием, расширением и нарастанием 
значения таких форм человеческой деятельности, в которых «присвоение» 
не совпадает с «отчуждением», а имеет непосредственно-общественный 
характер… 

 
 

Взгляд на альтернативу сквозь призму «идеального» 
 
Подобный подход кое-что оставляет от марксова понимания комму-

низма как общества, в основе которого лежит непосредственно-
общественный тип производства и потребления, общества, где преодоле-
вается отчуждение, но многое и меняется. Меняется субъект подобной 
альтернативы – им становится интеллектуальная среда. Меняется про-
тивник этой альтернативы, здесь это уже не просто владелец средств про-
изводства, но это те социальные силы, господство которых напрямую свя-
зано с эксплуатацией преимущественно рутинного вида деятельности и 
продажей природных ресурсов, будь то на правах частного владения или 
места в бюрократической иерархии общественного управления. Наконец 
меняется сама природа социального конфликта, цели, механизм его разви-
тия и формы его разрешения. Это уже не революция в традиционном 
смысле этого слова с отчаявшимся обнищавшим пролетариатом, воору-
женным булыжником со скульптуры Шадра, захватывающим мосты, теле-
граф и телефон и устанавливающим диктатуру партии-авангарда из новых 
«красных бюрократов» для «своей» окончательной победы. Противостоя-
ние принимает форму демократической борьбы социальных сил за выбор 
вектора социально-экономического и политического развития. 

Одна модель предлагает слепо следовать за рыночно-распреде- 
лительной логикой, максимально сокращая вложения в развитие интеллек-
туальной среды, наращивая социальное и интеллектуальное неравенство 
стран и социальных слоев, кастовизируя общество, придавая все более ими-
тационный характер «неприбыльным», а потому – неэффективным в их 
критериях непосредственно-общественным сферам общественного разви-
тия, таким как, образование, здравоохранение, воспитание, культура и нау-
ка. Альтернативная модель предлагает, не отменяя рыночные показатели 
прибыли, сделать индекс развития человеческого потенциала основным 
критерием социально-экономической успешности политической стратегии, в 
соответствии с интересами наращивания которого и должна быть организо-
вана экономическая среда. Именно постепенным наращиванием простран-
ства интеллектуальной среды за счет вытеснения из человеческой дея-
тельности сферы рутинного труда и адаптации к этому процессу 



 
Глинчикова А.Г.  

 

 48 

политических и экономических отношений и будет преодолеваться отчу-
ждение. Отчуждение будет ослабевать не через отмену частной собствен-
ности, а через наращивание с опорой на технический прогресс пространства 
интеллектуальной среды как массива неотчуждаемого непосредственно-
общественного типа деятельности. Но движение к этой социальной альтер-
нативе не будет безоблачным, оно будет встречать сопротивление со сторо-
ны тех социальных сил, которые благоденствуют за счет доминирования 
отчуждаемых типов деятельности и которые утратят свои социальные пре-
имущества при их вытеснении непосредственно-общественными формами 
социального воспроизводства, контроля и управления. 

Ильенков ушел из жизни в 1979 г. в СССР. И в теории своей он оста-
новился там, где остановились его жизненные часы, в рамках того времени 
и пространства, которое его ограничивало. Философы близкие по своим ис-
каниям к Ильенкову на Западе уже приступили к исследованию таких изме-
рений “идеального”, как информация [Castels, 1989; Poster, 1990; Webster, 
1995; Schiller, 2013; Toffler, 1980] etc., новые средства коммуникации и но-
вые формы доминирования и контроля, связанные с их управлением и орга-
низацией [Beniger, 2009; Drucker, 2012]. Социальные аспекты сферы «иде-
ального» начинают исследоваться под видом «общества знания» [Stehr, 
2018; Machlup, 2014; Rubin, Huber, Taylor, 1986; Crick, 1982], формируется 
целое направление в экономике, направленное на исследование социально-
экономической специфики творческой деятельности [Stewart, 2010], все бо-
лее активно начинает использоваться индекс развития человеческого по-
тенциала при формировании стратегии социального развития и оценках его 
эффективности [Inglehart, 2018; Стиглиц, Сен, Фитусси, 2016], развиваются 
философия техники как особое направления в исследовании социального 
измерения идеального [Feenberg, 2017; Bardin, 2015], все более тревожное 
звучание приобретает проблема кризиса и деструкции личности в условиях 
нарастающего отчуждения и отсутствия социально-культурной и политиче-
ской альтернативы [Deleuze, 1991; Stiegler, 2014; Chabot, 2013]. Но главное 
завещание, которое нам оставил Ильенков и его сподвижники – это проро-
ческая мысль о том, что мы вступили в эпоху, когда именно создание и за-
щита социально-экономических и культурных условий для расширенного 
воспроизводства массива творческой деятельности станет важнейшим вы-
зовом для выживания человечества. 

 
 

Список литературы 
 

Батищев Г.С. Введение в диалектику творчества. – Санкт-Петербург: Издательство РХГИ, 
1997. – 464 с. 

Батищев Г.С. Деятельностная сущность человека как философский принцип // Проблема 
человека в современной философии. – Москва: Наука, 1969. – № 6. – С. 73–144. 

Дубровский Д.И. О природе идеального // Вопросы философии. – 1971. – № 4. – С. 103–113. 
Ильенков Э.В. Диалектическая логика. – Москва: Политиздат, 1984. – 484 с. 



Три лика «идеального» в концепции Эвальда Ильенкова 
и проблема социальной альтернативы 

 

 49

Ильенков Э.В. Гегель и проблема способностей // Философия и культура. – Москва: По-
литиздат, 1991 а. – С. 376–381. 

Ильенков Э.В. Деятельность и знание // Философия и культура. – Москва: Политиздат, 
1991 b. – С. 381–387. 

Ильенков Э.В. Несомненное и сомнительное в размышлениях Э. Майра // Ильен-
ков Э.В. Философия и культура. – Москва: Политиздат, 1991 с. – С. 370–376. 

Ильенков Э.В. О всеобщем // Ильенков Э.В. Философия и культура. – Москва: Политиздат, 
1991 d. – С. 320–339. 

Ильенков Э.В. О «сущности человека» и «гуманизме» в понимании Адама Шаффа // Фило-
софия и культура. – Москва: Политиздат, 1991 e. – С. 170–199. 

Ильенков Э.В. Противоречия мнимые и реальные // Философия и культура. – Москва: По-
литиздат, 1991 f. – С. 199–202. 

Ильенков Э.В. Что же такое личность? // Ильенков Э.В. Философия и культура. – Москва: 
Политиздат, 1991 g. – С. 387–414. 

Ильенков Э.В. Диалектика идеального. Идеальное: Ильенков и Лифшиц / под ред. Лоба-
стова Г. – Москва: Микрон-Принт, 2004. – 280 с. 

Копнин П.В. Идея как форма мышления. – Киев: Издательство Киевского университета, 
1963. – 96 с. 

Лекторский В.А. Субъект, объект, познание. – Москва: Наука, 1980. – 357 с. 
Леонтьев А.Н. Деятельность. Сознание. Личность. – Москва: Политиздат, 1975. – 304 с. 
Лифшиц М. Карл Маркс. Искусство и общественный идеал. – Москва: Художественная 
литература, 1979. – 472 с. 

Михайлов Ф.Т. Загадка человеческого Я. – Москва: Издательство политической литерату-
ры, 1976. – 287 с. 

Мещеряков А.И. Слепоглухонемые дети. – Москва: Педагогика, 1974. – 327 с. 
Стиглиц Д., Сен А., Фитусси Ж.П. Неверно оценивая нашу жизнь: Почему ВВП не имеет 
смысла: доклад Комиссии по измерению эффективности экономики и социального про-
гресса. – Москва: Изд-во Института Гайдара, 2016. – 216 с. 

Bardin A. Epistemology and political philosophy in Gilbert Simondon: Individuation, technics, 
social systems. – Springer, 2015. – 251 р. 

Beniger J. The control revolution: Technological and economic origins of the information soci-
ety. – Harvard: Harvard university press, 2009. – 508 р. 

Berger P., Luckmann T. The social construction of reality // Social theory re-wired. – Routledge, 
2016. – Р. 110–122. 

Castels M. The Informational City: Information Technology, Economic Restructuring and the 
Urban-Regional Process. – Oxford: Basil Blackwell, 1989. – 408 p. 

Chabot P. The philosophy of Simondon: Between technology and individuation. – A&C Black, 
2013. – 168 p. 

Combes M. Gilbert Simondon and the Philosophy of the Transindividual. – MIT Press, 2012. – 
119 p. 

Crick M.R. Anthropology of knowledge // Annual review of anthropology. – 1982. – P. 287–313. 
Deleuze G. Empiricism and subjectivity: an essay on Hume's theory of human nature. – Columbia 

University Press, 1991. – 186 p. 
Drucker P. Post-capitalist society. – Routledge, 2012. – 192 p. 
Feenberg A. Technosystem: The social life of reason. – Harvard University Press, 2017. – 256 p. 
Foucault M. Language, counter-memory, practice: Selected essays and interviews. – Cornell Uni-

versity Press, 1980. – 236 p. 
Ginzburg C. High and low: The theme of forbidden knowledge in the sixteenth and seventeenth 

centuries // Past & Present. – 1976. – № 73. – P. 28–41. 
Geertz C. Local knowledge: fact and law in comparative perspective // Local knowledge. – Basic 

Books, 1983. – 244 p. 



 
Глинчикова А.Г.  

 

 50 

Gurvitch G. The social frameworks of knowledge. – Harper Torchbooks, 1971. – 292 p. 
Habermas J. Strukturwandel der Öffentlichkeit. Untersuchungen zu einer Kategorie der bürgerlichen 

Gesellschaft. (Habilitationsschrift.). – Neuwied; Berlin: Luchterhand, 1962. – 312 р. 
Inglehart R. Culture shift in advanced industrial society. – Princeton University Press, 2018. – 504 p. 
Kuhn T.S. Historical Structure of Scientific Discovery: To the historian discovery is seldom a unit 

event attributable to some particular man, time, and place // Science. – 1962. – Т. 136, 
№ 3518. – С. 760–764. 

Kuhn T.S. The structure of scientific revolutions. – Chicago: University of Chicago Press, 1997. – 210 p. 
Lukes S. Individualism. – ECPR Press, 2024. – 148 p. 
Machlup F. The production and distribution of knowledge in the United States. – Princeton uni-

versity press, 1962. – Т. 278. – 416 р. 
Machlup F. Knowledge: Its creation, distribution and economic significance. Volume 3. The eco-

nomics of information and human capital. – Princeton University Press, 2014. – 666 p. 
Mendelsohn E. The social construction of scientific knowledge //The social production of scien-

tific knowledge. – Dordrecht: Springer Netherlands, 1977. – P. 3–26. 
Merton R.K. Priorities in scientific discovery: A chapter in the sociology of science // American 

sociological review. – 1957. – Vol. 22, N 6. – P. 635–659. 
Poster M. The mode of information: Poststructuralism and social context. – University of Chicago 

Press, 1990. – 188 p. 
Pred A.R. Urban Growth and the Circulation of Information: The United States System of Cities, 

1790–1840. – Harvard University Press, 1973. – 384 p. 
Rubin M.R., Huber M.T., Taylor E.L. The knowledge industry in the United States, 1960–1980 // 

Business Horizons. – 1986. – Vol. 30, N 5. – P. 85–86. 
Schiller H.I. Information and the crisis economy. – Greenwood Publishing Group Inc., 1984. – 150 p. 
Schiller H. Information inequality. – Routledge, 2013. – 212 p. 
Stehr N. Modern societies as knowledge societies. – Springer International Publishing, 2018. – 

P. 309–331. 
Stewart T.A. Intellectual Capital: The new wealth of organization. – Crown Currency, 2010. – 268 p. 
Stiegler B. The Re-Enchantment of the World: The Value of Spirit Against Industrial Populism 

(Philosophy, Aesthetics and Cultural Theory). – Bloomsbury Academic, 2014. – 136 p. 
Toffler A. The third wave: The classic study of tomorrow. – William Morrow, 1980. – 521 p. 
Webster F. Information and the idea of an information society // Theories of the information soci-

ety. – London: Routtedge, 1995. – P. 6–51. 
Wiener N. Cybernetics // Scientific American. – 1948. – Vol. 179, N 5. – P. 14–19. 
Worsley P.M. Emile Durkheim's theory of knowledge // The Sociological Review. – 1956. – 

Vol. 4, N 1. – P. 47–62. 
Ziman J. Solidarity within the republic of science // Minerva. – 1978. – Vol. 16. – P. 4–19. 
Znaniecki F. The social role of the man of knowledge. – Columbia University Press, 1940. – 212 p. 

 
 

Alla G. Glinchikova1 
Three faces of the “ideal” in the concept  

of Evald Ilyenkov and the problem of social alternative 
 
Abstract. The more time passes after the death of E.V. Ilyenkov, the more clearly the sig-

nificance of his concept of the “ideal” for modernity, for building a strategy for the “present” and 
the “future” emerges. It is becoming increasingly obvious that the coming era, if it does come to 

                                           
1 Glinchikova Alla G., doctor of Political Science, Leading Researcher at INION RAN; 

glinchikova@gmail.com 



Три лика «идеального» в концепции Эвальда Ильенкова 
и проблема социальной альтернативы 

 

 51

pass, will be an era of direct creation of the “ideal”. So, we decided to consider three aspects, 
three “hypostases” or the three “faces” of Ilenkov’s “ideal” – the interpersonal, the personal and 
the social in their interrelationship and connect them with the problem of the “social alternative”, 
which is so relevant and in demand today. Ilyenkov’s concept of the “ideal” allowed us to put 
forward an important hypothesis, according to which the activity of “consumption” and “produc-
tion” of the “ideal” itself is of a directly social nature. And the social practice of increasing the 
social mass of this activity is the key aspect of the modern socio-political alternative aimed at 
overcoming alienation. 

Keywords: Ilyenkov; “ideal”; “social”; personality; communication; interpretation; alienation; 
social alternative; subjectivity; “consumption of the ideal”; “production of the ideal”; fetishism. 

For citation: Glinchikova А.G. (2024). Three faces of the “ideal” in the concept of Evald 
Ilyenkov and the problem of social alternative. METHOD: Moscow quarterly journal of social 
studies / RAN, INION. Moscow, Part. 14. Vol. 4. No. 2. – P. 25–52. 
http://www.doi.org/10.31249/metod/2024.02.03 

 
 

References 
 

Bardin, A. (2015). Epistemology and political philosophy in Gilbert Simondon: Individuation, 
technics, social systems. Springer. 

Batishchev, G.S. (1997). Introduction to the dialectic of creativity Text. (In Russ.) 
Batishchev, G.S. (1969). The active essence of man as a philosophical principle. The problem of 

man in modern philosophy.–M.: Nauka, (6), 73–144. (In Russ.) 
Beniger, J. (2009). The control revolution: Technological and economic origins of the information 

society. Harvard university press. Drucker, P. (2012). Post-capitalist society. Routledge. 
Berger, P., & Luckmann, T. (2016). The social construction of reality.Social theory re-

wired.Routledge, 110–122. 
Castels, M. (1989). The Informational City, Basil Black-well. 
Chabot, P. (2013). The philosophy of Simondon: Between technology and individuation. A&C Black. 
Combes, M. (2012). Gilbert Simondon and the Philosophy of the Transindividual. MIT Press. 
Crick, M.R. (1982). Anthropology of knowledge. Annual review of anthropology, 287–313. 
Deleuze, G. (1991). Empiricism and subjectivity: an essay on Hume's theory of human nature. 

Columbia University Press. 
Dubrovsky, D.I. (1971). On the nature of the ideal. Questions of Philosophy, (4), 103–113. 
Feenberg, A. (2017). Technosystem: The social life of reason. Harvard University Press. 
Foucault, M. (1980). Language, counter-memory, practice: Selected essays and interviews. Cor-

nell University Press. 
Ginzburg, C. (1976). High and low: The theme of forbidden knowledge in the sixteenth and sev-

enteenth centuries. Past & Present, (73), 28–41. 
Geertz, C. (1983). Local knowledge: fact and law in comparative perspective. Local knowledge. 
Gurvitch, G. (1971). The social frameworks of knowledge, English translation, Oxford. 
Habermas, J. (1962). Strukturwandel der Öffentlichkeit: Untersuchungen zu einer Kategorie der 

bürgerlichen Gesellschaft. Luchterhand.–312 р. 
Ilyenkov E.V. (1984). Dialectical logic: Essays on history and theory. 2 nd ed., additional, M.: 

Politizdat, 320 p. (In Russ.) 
Ilyenkov E.V. (2004). Dialectics of the Ideal. M.: Mikron-Print (In Russ.) 
Ilyenkov, E.V. (1991 a). Hegel and the Problem of Abilities. Philosophy and Culture. Moscow: 

Politizdat, 376–381. (In Russ.) 
Ilyenkov, E.V. (1991 b). Activity and knowledge. Philosophy and culture. M.: Politizdat, 381–

387. (In Russ.) 



 
Глинчикова А.Г.  

 

 52 

Ilyenkov, E. (1991 c). The Certain and the Doubtful in the Reflections of E. Mayr. Philosophy 
and Culture, Politizdat 370–376. (In Russ.) 

Ilyenkov, E.V. (1991 d). On the General. Philosophy and Culture. M: Politizdat, 320–339 (In Russ.) 
Ilyenkov, E.V. (1991 e). On the “essence of man” and “humanism” in the understanding of Adam 

Schaff. Philosophy and Culture. M.: Politizdat, 170–198. (In Russ.) 
Ilyenkov, E.V. (1991 f). Contradictions imaginary and real. Philosophy and Culture. – M.: 

Politizdat, 199–202. (In Russ.) 
Ilyenkov, E.V. (1991 g). What is personality? Philosophy and culture. – M.: Politizdat, 387–414. 

(In Russ.) 
Inglehart, R. (2018). Culture shift in advanced industrial society. Princeton University Press. 
Kopnin, P.V. (1963). Idea as a form of thinking. Kyiv University Publishing House. (In Russ.) 
Kuhn, T.S. (1962). The structure of scientific revolutions (Vol. 962). Chicago: University of Chi-

cago press. 
Lektorsky, V.A. (1980). Subject, object, cognition (In Russ.) 
Leontiev, A.N. (1975). Activity. Consciousness. Personality/Leontiev AN-M. Pedagogy. (In Russ.) 
Lifshitz, M. (1979). Karl Marx. Art and the Social Ideal. (In Russ.) 
Lukes, S. (1973/2024). Individualism. ECPr Press. 
Machlup, F. (1962). The production and distribution of knowledge in the United States 

(Vol. 278). Princeton university press. 
Machlup, F. (2014). Knowledge: Its creation, distribution and economic significance, Volume III: 

The economics of information and human capital. Princeton university press. 
Mikhailov, F.T. (1976). The Riddle of the Human Self. Politizdat. (In Russ.) 
Mendelsohn, E. (1977). The social construction of scientific knowledge. In The social production 

of scientific knowledge (pp. 3–26). Dordrecht: Springer Netherlands. 
Merton, R.K. (1957). Priorities in scientific discovery: A chapter in the sociology of sci-

ence. American sociological review, 22(6), 635–659. 
Meshcheryakov, A.I. (1974). Deaf-blind children. Ripol Classic. (In Russ.) 
Poster, M. (1990). The mode of information: Poststructuralism and social context. University of 

Chicago Press. 
Pred, A.R. (1973). Urban Growth and the Circulation of Information: The United States System 

of Cities, 1790–1840. Harvard University Press. 
Rubin, M.R., Huber, M.T., & Taylor, E.L. (1986). The knowledge industry in the United States, 

1960–1980. (No Title). 
Schiller, H.I. (1984). Information and the crisis economy. Greenwood Publishing Group Inc. 
Schiller, H. (2013). Information inequality. Routledge. 
Stehr, N. (2018). Modern societies as knowledge societies.Springer International Publishing,  

pp. 309–331. 
Stewart, T.A. (2010). Intellectual Capital: The new wealth of organization. Crown Currency. 
Stiegler, B. (2014). The Re-Enchantment of the World: the value of spirit against industrial popu-

lism. Bloomsbury Academic, 2014 1 (4). 
Stiglitz, D., Sen, A., & Fitoussi, J.P. (2016). Mispricing Our Lives: Why GDP Doesn’t Make 

Sense. Report of the Commission on the Measurement of Economic Performance and Social 
Progress. Moscow: Gaidar Institute Publishing Hous, 216 p. (In Russ.) 

Toffler, A. (1980). The third wave: The classic study of tomorrow. William Morrow. 
Webster, F. (1995). Information and the idea of an information society. Theories of the informa-

tion society. London: Routtedge, 6–51. 
Wiener, N. (1948). Cybernetics. Scientific American, 179(5), 14–19. 
Worsley, P.M. (1956). Emile Durkheim's theory of knowledge. The Sociological Review, 4 (1), 47–62. 
Ziman J.(1978) Solidarity within the republic of science. Minerva, 16, 4–19. 
Znaniecki F.(1940) The social role of the man of knowledge. Columbia University Press. 



 
Ильенков: время отчуждения 

 

 53

СУБЪЕКТ И ОТЧУЖДЕНИЕ 
DOI: 10.31249/metod/2024.02.04 

 
 
 
 
 
 
 

Майданский А.Д.1 
Ильенков: время отчуждения 

 
Аннотация. За решение проблемы отчуждения человека, поставленной в трудах 

Маркса, Э.В. Ильенков взялся еще в аспирантские годы, а в середине 1960-х он активно 
включается в дискуссию об отчуждении при социализме. Ни одна его работа на эту тему не 
увидела свет при жизни автора. Были опубликованы лишь два доклада на английском и 
немецком языке, в испорченных цензурой и сокращенных версиях. Октябрьскую револю-
цию Ильенков рассматривает как всего лишь «первый шаг на пути ликвидации отчужде-
ния». Далее вырастает намного более трудная задача реального присвоения общественного 
богатства каждым человеческим индивидом, для чего требуется передать им в «самоуправ-
ление» все до единой функции государства и рынка. На практике в странах социализма 
шел обратный процесс: власть государства над человеческой личностью неизмеримо воз-
росла. Соответственно, до крайности обострилось и отчуждение человека, прежде всего – 
человеческого труда. Ильенков называл государство «самой зловредной и бесчеловечной 
машиной» и размышлял над путями освобождения личности от власти этой машины, кри-
тикуя апологии государства в догматическом истмате и в книге польского философа 
А. Шаффа «Марксизм и человеческий индивид». Маркс открыл первооснову отчуждения в 
общественном разделении труда. Перспективу преодоления разделения труда и снятия 
отчуждения Ильенков, вслед за социалистами-утопистами и Марксом, связывал с успехами 
политехнического воспитания, формирующего всесторонне развитую личность. В статье 
критически обсуждается и отвергается такое решение проблемы отчуждения, равно как и 
взгляд на историческое развитие общества как реализацию идей Маркса вопреки «косному 
сопротивлению материала». 

Ключевые слова: отчуждение человека; отчужденный труд; отмирание государства; 
разделение труда; человек и машина; социализм; политехническое обучение. 

Для цитирования: Майданский А.Д. Ильенков: время отчуждения // МЕТОД: Мос-
ковский ежеквартальник трудов из обществоведческих дисциплин / РАН, ИНИОН. –  
Москва, 2024. – Вып. 14, Т. 4, № 2. – C. 53–68. – DOI: 10.31249/metod/2024.02.04 

 
Благодарности: Исследование выполнено при финансовой под-

держке Российского научного фонда (РНФ) в рамках научного проекта 
№ 24-18-00130. Автор выражает признательность дочери Ильенкова, 
Е.Э. Иллеш, за подсказанное заглавие статьи. 

                                           
1 Майданский Андрей Дмитриевич, доктор философских наук, профессор Белго-

родского государственного национального исследовательского университета (Белгород, Рос-
сия); ассоциированный научный сотрудник Института философии РАН; caute@yandex.ru 



 
Майданский А.Д.  

 

 54 

Против течения может плыть только живое 
 

Гилберт Честертон 
 
Тема «отчуждения человека» вошла в моду в 1930-е годы после пуб-

ликации Парижских рукописей молодого Маркса. В нашей стране обсужде-
ние этих рукописей оказалось под негласным запретом: советская модель 
социализма слишком напоминала «грубый и неосмысленный коммунизм», 
в них критикуемый. 

На Западе же философы и социологи открыли для себя нового Маркса. 
Оказывается, альфа и омега его коммунизма – самодеятельная человече-
ская личность, «свободная индивидуальность». А вскоре увидели свет 
«Grundrisse» и выяснилось, что во время создания «Капитала» Маркс про-
должал исповедовать «коммунистический индивидуализм» (по меткому 
выражению Г. Маркузе). Лишь теперь прояснился смысл знаменитого 
пророчества из 24-й главы «Капитала»: грядущее общество восстановит 
индивидуальную собственность (das individuelle Eigentum) на основе коо-
перации и общего владения средствами производства [Маркс, 1960, 
с. 773]. Само же это «обобществление» собственности, как таковое, пред-
ставляет собой «достижение капиталистической эры», а вовсе не отличи-
тельный признак высшей, коммунистической формации... 

Первым из советских философов к специальному исследованию Па-
рижских рукописей приступил аспирант Эвальд Ильенков в 1950 г.  
К тому времени они были известны уже лет 20, но так и не получили санк-
ции на русский перевод1. Ильенкову приходится цитировать молодого 
Маркса в своем собственном переводе, причем не все цитируемые им ра-
боты переведены и сегодня. 

Диссертация Ильенкова была посвящена теории познания зрелого 
Маркса, методу «восхождения от абстрактного к конкретному», и в загла-
вии значится «Grundrisse» (рукописи 1857–1859 гг.), однако начал он, как 
говорится, ab ovo, и так увлекся, что основная часть первой главы оказалась 
посвящена политико-экономической проблематике в рукописях 1844 г. 

В центре внимания Ильенкова – понятие «отчужденного труда», ко-
торый трактуется им как производство товаров: «труд, совершаемый не 
ради непосредственного удовлетворения потребности, а с целью приобре-
сти власть над продуктом чужого труда» [Ильенков, 2023, с. 228]. Обмен 
товарами рассматривается как процесс общения между чуждыми друг 
другу индивидами – «отчужденная родовая деятельность», не зависящая 
от их воли и сознания, но диктующая им законы человеческого общения и 
обмена продуктами своего труда. Наконец, в чреве отчужденного труда 
зарождается и созревает капитал. 

                                           
1 Кроме фрагментов одной тетради, изданных Д.Б. Рязановым в 1927 г., за пять лет 

до публикации немецкого оригинала. 



 
Ильенков: время отчуждения 

 

 55

«Общественная зависимость каждого индивида от всех других высту-
пает вследствие этого в виде чуждой и внешней ему силы рынка, не зави-
сящей ни от одного из людей, взятых порознь, как отчужденная от них са-
мих и им самим противопоставленная собственная сила их труда. Каждый 
из индивидов становится поэтому послушным рабом отчужденного труда, 
подчиняя свою деятельность его законам» [Ильенков, 2023, с. 231]. 

Эти строки написаны еще в сталинскую эпоху. Начиная свой заплыв 
против течения, Ильенков не смеет и заикнуться о том, что отчужденный 
труд и товарный обмен, со всеми им присущими эффектами отчуждения, 
продолжают существовать в стране победившего социализма. Но этот ва-
риант кандидатской все равно пришлось спрятать в стол. Должно быть 
благоразумный научный руководитель Т.И. Ойзерман объяснил своему 
аспиранту, что проблематика и категории молодого Маркса, популярные 
«там» у ревизионистов, не способствуют успешной защите. 

Проблему отчуждения при социализме Ильенков рискнет затронуть 
лишь на излете оттепели, когда угроза расправы если не миновала, то по-
рядком ослабла. Первые размышления на эту тему мы находим в докладе 
«Маркс и западный мир» (1965), с которым Ильенкова пригласили высту-
пить на симпозиуме в университете Нотр Дам, собравшем в своих стенах 
сливки мирового «гуманистического марксизма». 

В своем докладе Ильенков взялся показать, как «грубый» комму-
низм, управляемый государством и «отрицающий повсюду личность че-
ловека» (Маркс), может превратиться в самоуправляемую коммуну «непо-
средственно ассоциированных индивидов» (direkt assoziierte Individuen). 
Тем самым Ильенков намеревался, ни много ни мало, прочертить вектор 
коммунистического движения в современном мире. 

Текст доклада был «исправлен» цензором так, что существительное 
«государство» пропало вообще, вместе с разговорами об «отмирании 
государства» и замене его «организацией самоуправления». Ильенков оп-
ределил государство как «отчужденный образ всеобщности» и «олицетво-
рение безличного организма, противостоящего каждому из составляющих 
его индивидов» [Ильенков, 1988, с. 106], – не сделав исключения для род-
ного социалистического государства! Так можно ли доверить подобному 
«индивиду» представлять свое государство в Америке?.. Искалеченный 
текст перевели на английский и послали на симпозиум без докладчика. 

Ильенков утверждал и доказывал, что для Маркса пролетарская ре-
волюция – «лишь первый шаг на пути ликвидации отчуждения» [Ильен-
ков, 1988, с. 105]. Она не устраняет отчуждение, а только открывает воз-
можность его устранения, «снятия», создавая формально-юридические 
условия для реального присвоения общественного богатства каждым чело-
веческим индивидом. Подлинной целью и мерой успеха коммунистиче-
ского движения, по Марксу, является создание «богатой индивидуально-
сти, которая одинаково всестороння и в своем производстве и в своем 
потреблении» [Маркс, 1968, с. 281]. Для практического осуществления 



 
Майданский А.Д.  

 

 56 

этой цели требуется передать индивидам все до единой функции машин 
государства и рынка, одну за другой. 

По завершении «первой акции» – революционного, формального 
«обобществления» собственности, превращения ее в собственность госу-
дарства, – перед коммунистическим движением вырастает куда более 
трудная «задача превращения уже учрежденной общественной собствен-
ности... в личную собственность каждого индивида». Решение этой задачи 
и есть «коммунизм в полном и точном смысле этого теоретического поня-
тия» [Ильенков, 1988, с. 109]. 

Октябрьская революция ограничила власть «невидимой руки» рынка 
и уничтожила буржуазию как класс. Государство присвоило львиную долю 
общественного богатства и немалую долю рыночных функций, но отнюдь 
не спешило передавать все эти блага и функции трудящимся «индивидам». 
Процесс отмирания государства в стране Советов так и не начался. Если 
что и отмирало, так это «гражданское общество» – формы экономической 
и политической самодеятельности, сложившиеся в ходе буржуазно-
демократических революций. 

Власть Левиафана над человеком все увеличивалась, а с нею росло 
отчуждение человека от самого себя. Под личиной коммунистического 
идеала обнаружился идол Машины, «кибернетический кошмар», которого 
так боялся Ильенков. Вместо общества «с человеческим лицом» в Совет-
ском Союзе построился машинный социализм. 

Вопреки расчетам Маркса, пролетарская революция не положила 
начало процессу «общечеловеческой эмансипации», но напротив – унич-
тожила те немалые возможности для саморазвития человеческой лично-
сти, что были созданы буржуазным обществом. Власть государства над 
человеческой личностью сделалась почти безграничной. 

В своем американском докладе Ильенков размышляет над тем, по-
чему так случилось. Отчего реальный социализм куда больше походит на 
посрамленные Марксом и Энгельсом проекты «утопистов», нежели на их 
собственный «научный коммунизм»? Что конкретно пошло не так? 

Ответ Ильенкова не блещет оригинальностью. Неудачи коммунисти-
ческого движения объясняются тем, что идеи Маркса пришлось реализовы-
вать «в странах, наименее подготовленных к этому и в отношении матери-
ально-технического, и культурного развития» [Ильенков, 1988, с. 101]. 

В фактическом плане это чистая правда. Все успешные пролетар-
ские революции совершались в условиях «молодого-зеленого» капитализ-
ма, отягощенного ветхой феодальной надстройкой и реликтовыми форма-
ми общинной собственности («русский мiр», китайская «цзунцзу» и т.п.). 
Современная история учит, что вероятность пролетарской революции об-
ратно пропорциональна уровню развития капиталистических производст-
венных отношений. 

Ну а что же помешало реализовать идеи Маркса в странах наиболее 
«подготовленных во всех отношениях»? Например, в той же Англии,  



 
Ильенков: время отчуждения 

 

 57

которую автор «Капитала» представил в качестве эталона капиталистиче-
ского развития, уверяя, что она показывает остальным, менее развитым 
странам «картину их собственного будущего»? 

Нам неведомо, задавал ли себе Ильенков этот простой вопрос. Об-
суждать его на публике воспрещалось. В докладе все «отрицательные яв-
ления» советской эпохи, оптом, списывались на «пережитки прошлого». 
Научно-коммунистические идеи Маркса натолкнулись в России на «кос-
ное сопротивление материала» и были искажены «восточным наследием», 
посетовал Ильенков и на том прекратил дозволенные речи. 

Как это можно расценить? Взгляд на общественную жизнь, как «реа-
лизацию идей», все равно чьих – Маркса, Ленина, Руссо или пророка Мои-
сея, – не имеет ни малейшего касательства к материалистическому понима-
нию истории. Это чистый идеализм, в лучшем случае – гегельянщина. 

В чем Ильенков был безусловно прав, так это в том, что коммуни-
стическое движение, по Марксу, есть процесс «обратного присвоения» 
(Wiedergewinnung) функций, которые были делегированы машинам рынка 
и государства и, тем самым, отчуждены человеком от самого себя. «Ком-
мунизм состоит именно в том, чтобы вообще ликвидировать машинооб-
разные функции... и перейти к демократическому самоуправлению кол-
лектива, состоящего из живых и притом всесторонне развитых людей» 
[Арсеньев, Ильенков, Давыдов, 2020, с. 502]. 

Эту азбучную истину марксизма Ильенкову приходилось разъяснять 
с большой осторожностью. Даже в частной переписке он эвфемически 
именовал социалистическое государство «Абстрактно-Всеобщим». Более 
откровенные высказывания мы находим в его личных тетрадях. 

«Человек и машина. Самая зловредная и бесчеловечная машина – 
это его величество Государство, Государственная машина, его высочество 
Аппарат...» [Ильенков, 2018, с. 184]. А в ответ на вопрос «что делать?» 
Ильенков цитирует Честертона: «Разбейте робота, если это возможно, и 
разделите централизованную власть!». 

В этих строках чувствуется собственный горький опыт взаимоотно-
шений Ильенкова с «государственными мужами», служителями «зловред-
ной машины». Нечего было и думать о публикации подобных речей в го-
сударственном издательстве. 

В конце жизни Ильенков говорил близким друзьям, что дело идет к 
«топору», и предрекал «серию революций». Ранее же, в письме к Жданову 
18 января 1968 г., Ильенков предлагал мирную альтернативу, и именно ту, 
которую пыталась осуществить «Пражская весна» (реформы начались  
буквально за пару дней до письма Ильенкова). 

Государству способна противостоять только машина рынка, лишь 
она в состоянии ограничить власть государства над человеческой лично-
стью. В мире разделенного труда эти два механизма обеспечивают взаи-
мосвязь узких специалистов, их частных работ и интересов, регулируют 
обмен продуктами труда и рабочей силой. «Хитрость разума» (пользуясь 



 
Майданский А.Д.  

 

 58 

метафорой Гегеля) состоит в том, чтобы столкнуть эти машины лбами в 
интересах живой человеческой личности – найти баланс двух безличных 
сил, оптимальный для саморазвития личности. 

В столкновении рынка и государства симпатии Ильенкова на сторо-
не рынка. Обе эти машины отчуждения представляют «частичный труд», 
но делают они это полярно противоположным образом. Рынок – прямо и 
честно, государство – криво и лживо, выдавая себя за конкретно-всеобщее. 
Дилемма в формулировке Ильенкова такова: «Рынок или его полярная 
противоположность – частичность под маской Всеобщего? Частичность, 
возомнившая себя непосредственной всеобщностью, или же частичность, 
честно понимающая, что она частичность и ничего более?» [Ильенков, 
1999, с. 260]. 

Сама постановка вопроса делает ответ очевидным. Нелепо, однако, 
думать, что Ильенков питал симпатии к рынку. Просто из двух этих ма-
шин – государственной и рыночной – вторую он считал меньшим злом. Ры-
ночная машина оставляет для личности больше свободы в сравнении с го-
сударственной. Ильенков призывает восстановить в правах рынок, 
смирившись с органически свойственными ему уродствами, такими как раз-
деление труда, эксплуатация и эффект взаимного отчуждения людей, сти-
хийность и циклические кризисы, эт сетера. «На рынке пусть господству-
ют законы рынка. Со всеми их минусами. Ибо без этих минусов не будет и 
плюсов» [Ильенков, 1999, с. 260]. 

Предлагаемый Ильенковым «относительно-разумный синтез» двух 
бесчеловечных машин не имеет ничего общего с самоуправляемой комму-
ной парижского образца, которую мечтали учредить Маркс и Ленин.  
По всей видимости, Ильенков равнялся на шведскую или австрийскую 
модель общественного устройства: гибрид «честной» рыночной и «мнимо-
всеобщей» государственной форм собственности. 

Можно ли назвать это снятием или упразднением отчуждения? Нет, 
разумеется. Ильенков наверняка это понимал. 

Гегель и вслед за ним Маркс именовали «отчуждением» особый этап 
в истории человечества. У первого отчуждение есть «гештальт» Мирового 
духа в век Просвещения1, когда ученое здравомыслие (Einsicht) разрушает 
религиозную веру с ее непосредственной нравственностью. У Маркса от-
чуждение – историческая фаза развития общественного труда. Дорога в 
«царство свободы» пролегает через Голгофу: надо умереть, чтобы вос-
креснуть. Человек труда должен стать ничем, чтобы сделаться всем. 

Для преодоления отчуждения требуется выяснить его первопричину. 
Маркс установил, что отчуждение является следствием разделения труда 
между людьми. Разделение труда является мотором общественного про-
гресса и вместе с тем – генератором отчуждения. 

                                           
1 «Просвещение завершает отчуждение» [Гегель, 2000, с. 250].  



 
Ильенков: время отчуждения 

 

 59

Дробление общественного производства влечет за собой появление 
разного рода посредников, выполняющих функции связи между участвую-
щими в нем людьми. Такими посредниками могут быть и вещи, и учрежде-
ния, и даже сверхъестественные создания человеческого воображения. Чем 
сложнее система общественного труда и чем глубже специализация работ-
ников (idiotisme du métier, как выражались Дидро и Маркс: «профессио-
нальный кретинизм»), тем больше власть безличных посредников над каж-
дой отдельной личностью. И наоборот, чем могущественнее и богаче эти 
посредники, тем слабее и беднее живые люди, индивидуумы. 

«Вместо того чтобы сам человек был посредником для человека, на-
личие этого чуждого посредника приводит к тому, что человек рассматри-
вает свою собственную волю, свою деятельность, свое отношение к дру-
гим – как силу, независимую от него и от них. Таким образом его рабство 
достигает апогея. Так как посредник есть действительная власть над тем, с 
чем он меня опосредствует, – то ясно, что этот посредник становится дейст-
вительным богом. Его культ становится самоцелью» [Маркс, 1974, с. 18]. 

Эти строки перевел с немецкого не кто иной, как Э.В. Ильенков со 
товарищи. Маркс философски раскрыл тут природу «культа личности». 
Апогей рабства был достигнут в государстве трудящихся... 

При жизни Ильенкова к двум древним мегамашинам отчуждения – 
государству и рынку – добавилась еще одна. На сцену истории вышла 
электронно-вычислительная техника. Ильенков был членом Совета по ки-
бернетике Академии наук и мог в режиме реального времени наблюдать, 
как зарождалась новая грандиозная машинерия, а с нею – новая мифоло-
гия: ожидание пришествия Суперкомпьютера, который спланирует эконо-
мическое развитие и общественную жизнь несравнимо лучше, чем это де-
лают чиновники. 

«Люди с высшим образованием возлагают свои надежды на эдакого 
электронно-кибернетического Лоэнгрина. Грядет-де такой – и сразу же 
наладит с математической точностью все человеческие отношения. И про-
порции производства рассчитает, и от кризисов избавит» [Ильенков, 1968, 
с. 308]1. 

В глазах Ильенкова компьютер, как всякая машина, несет в себе, наря-
ду с величайшей пользой, и не меньшую угрозу для человеческой личности. 
Это угроза отчуждения в пользу машины человеческих функций и способно-
стей, прежде всего – способности управлять своей общественной жизнью. 

Из письма Ильенкова редактору журнала «Новый мир» А.Т. Твар- 
довскому (1963): «Знаю, что люди, которых превратили в “винтики”, в  
детали “большой машины”, – профессиональные кретины – не сумеют ула-
дить свои взаимные дела даже при помощи кибернетики. Знаю, что общест-
во профессионально ограниченных кретинов с неизбежностью выделит из 
себя “гениального вождя”. Со всеми последствиями. И думаю, что такой 

                                           
1 Эта книга была написана несколькими годами раньше, анонс появился еще в 1964 г. 



 
Майданский А.Д.  

 

 60 

“вождь”, вооруженный кибернетикой, будет еще хуже, чем вождь, ею не 
вооруженный» [Ильенков, 2018, с. 308–309]. 

Как видим, Ильенкова чрезвычайно тревожил симбиоз государства с 
компьютером. Что станется с живой человеческой личностью, когда могу-
щество древней машины отчуждения, и без того колоссальное, помножится 
на мощь кибернетических технологий? Будто в воду глядел философ... 

Читая все, написанное Ильенковым о «машинерии», «машинной ци-
вилизации», «Машине умнее Человека», – надо понимать, что речь на са-
мом деле не только и не столько о фабриках и компьютерах, сколько о  
государстве, и о сверхдержаве Советский Союз, по преимуществу.  
Открыто сказать об этом Ильенков не мог, единственные тому свидетель-
ства – его письма, воспоминания друзей и скупые архивные записи. 

Отношение к государству – это лакмусовая бумажка, отличающая 
коммуниста типа Ильенкова от коммуниста-идеолога, жреца государст-
венной машины. Государственный марксизм московского, пекинского и 
любого иного сорта всегда отодвигает «отмирание государства» в пре-
красное коммунистическое завтра. А здесь и сейчас надлежит всемерно 
развивать и укреплять «государство трудящихся». Мол, кончится битва 
против мирового империализма, вот тогда про «отмирание» и поговорим. 

В 1966 г. в Праге прошел VI Международный Гегелевский конгресс, 
на котором Ильенков сделал доклад «Гегель и отчуждение»1. Основное 
внимание, вопреки заглавию, уделено молодому Марксу. С нетипичной 
для него скрупулезностью Ильенков сравнивает смысловые оттенки и 
объем понятий «Entfremdung» и «Entäußerung» (чаще всего, оба перево-
дятся на русский словом «отчуждение», вследствие чего важное различие 
между этими понятиями теряется). 

Открытую полемику Ильенков ведет с американским философом-
прагматистом С. Хуком (Sidney Hook). В газетной колонке с ироническим 
заголовком «Второе пришествие Маркса» Хук утверждал, что зрелый 
Маркс «решительно отвергал, как интеллектуальный хлам, разговоры об 
отчуждении и самоотчуждении как основе для радикальных социальных 
изменений» [Hook, 1966]. Фактически на той же позиции стояли многие 
истматчики, и даже такой грамотный философ, как А.В. Потемкин, с кото-
рым Ильенкова связывала дружба еще со студенческой скамьи2. 

Но, во-первых, понятие отчуждения широко используется в Grundrisse 
и «Капитале» для характеристики рыночных отношений и, в особенности, 
товарно-денежного обмена. Так, на капиталистическом рынке «всеобщее 
отчуждение (allgemeine Entäußerung) выступает как всеобщее присвоение, а 
всеобщее присвоение – как всеобщее отчуждение»; в процессе производства 

                                           
1 Тезисы доклада опубликованы на немецком языке: [Iljenkov, 1967]. 
2 Абстрактно-философское понятия отчуждения, почерпнутое молодым Марксом от 

Гегеля и Фейербаха, «есть лишь превратное изображение процедуры абстрагирования в 
камере-обскуре философской фантазии» [Потемкин, 1973, с. 76]. 



 
Ильенков: время отчуждения 

 

 61

же «полное выявление внутренней сущности человека выступает как пол-
нейшее опустошение, этот универсальный процесс овеществления – как 
полное отчуждение (totale Entfremdung)» [Маркс, 1968, с. 143, 482]. Это 
практически дословное повторение того, о чем некогда говорилось в Па-
рижских рукописях, вплоть до «сущности человека». 

Во-вторых, списывая понятие отчуждения на незрелость марксист-
ской теории, мы теряем возможность отыскать способ устранения отчуж-
дения в отношениях между людьми. В этой связи Ильенков не раз вспоми-
нал, как во время конгресса Г. Менде (Georg Mende) и другие «немецкие 
товарищи», т.е. истматчики из ГДР, усматривали в «отчуждении» обидный 
ярлык, при помощи которого идейный враг старается заклеймить «наше 
социалистическое государство и партию». 

В своем докладе Ильенков неявно оппонирует и польскому филосо-
фу Адаму Шаффу (почему-то не называя его по имени). Именно Шафф 
предлагал лечить отчуждение «моральным совершенствованием» индиви-
да, начиная с представителей «бюрократии», или «правящей элиты», по-
скольку с этих людей берут пример народные массы. Например, воспиты-
вать у правителей чувство «пылкой любви к свободе во всех ее формах» 
(heiße Liebe zur Freiheit in allen ihren Gestalten). 

Ильенков счел это лекарство негодным, ибо оно не устраняет мате-
риальные причины отчуждения, а потому способствует лишь приспособ-
лению индивида к миру отчуждения. Реальное отчуждение тем самым 
усугубляется. Отчуждение существует не только и не столько в головах и 
сердцах людей, сколько в реальных условиях их труда и жизнедеятельно-
сти вообще. Поэтому отчуждение можно преодолеть, только практически 
изменяя общественную жизнь. 

Шафф, со своей стороны, полагал, что отчуждение неустранимо, во 
всяком случае, в обозримом будущем. В наши дни уже непростительно 
строить иллюзии относительно замены государственной бюрократии са-
моуправлением народа. Максимум, чего можно добиться, это сделать бю-
рократию более компетентной и добросовестной. «Отмирание государст-
ва» Шафф расценивал как утопическую затею классиков марксизма. 
Можно лишь смягчить симптомы извечной социальной болезни отчужде-
ния моральными «примочками». 

Ильенков, как видно из его писем Жданову-младшему, рекомендует 
смягчать отчуждение не нравственными проповедями, а экономическими 
реформами, «относительно-разумным синтезом» рынка и государства. 
Понимая, что это лечение – симптоматическое, необходимое на то время, 
пока созревает личность нового типа, homo polytechnicus1. 

«Не в морали, не в этике, а только в реальном изменении условий 
жизни – условий труда и образования индивида – видит путь действитель-
ный марксизм, – сегодня так же, как и сто лет назад» [Ильенков, 2020, с. 93]. 

                                           
1 Подробнее об этом см.: [Майданский, 2022]. 



 
Майданский А.Д.  

 

 62 

Книга Шаффа «Марксизм и человеческий индивид» [Schaff, 1965 a; 
Schaff, 1965 b] вышла одновременно на польском и немецком в 1965 г. 
Вокруг нее немедленно разгорелись дебаты. Слишком многим был не по 
душе разговор об отчуждении при социализме, в особенности – критика 
государства как орудия отчуждения. «Автор считает любое государство 
мучительной формой отчуждения, не делая ударения на классовой сущно-
сти государства» (А. Верблян) [Марксизм и…, 1967, с. 62]1. Служит ли 
государство эксплуататорам или трудящимся, большинству или меньшин-
ству общества, оно остается чуждым «человеческому индивиду»! 

В этом пункте Ильенков был солидарен с Шаффом. Последний просто 
излагал точку зрения классиков марксизма на государство. Когда Энгельс 
мечтал отправить государственную машину в музей древностей, где она 
займет место «рядом с прялкой и бронзовым топором», он не делал ис-
ключения для пролетарского государства. Хорошее государство – мертвое 
государство. Или, как минимум, отмирающее в ближайшей исторической 
перспективе. 

Впоследствии «госмарксисты» размыли и утопили этот тезис в сло-
весной воде. Они сконструировали собственную модель Левиафана, после 
чего «моралисты» озаботились тем, как придать индустриальному киборгу 
«человеческое лицо». Ничего из этой затеи не вышло, но и по сей день 
многие грезят о народном государстве, которое будет устроено справед-
ливо, станет служить людям и заботиться о них. 

Марксу этот идеал был отлично знаком – «овечий социализм» 
(schafsköpfigen Sozialismus2), как он его называл. В основе его лежит пред-
ставление, что народные массы нуждаются в пастыре, который направлял 
и координировал бы их действия, разрешал конфликты. В обществе, по-
коящемся на разделении труда и частной собственности, иного и не дано. 
Но Маркс-то предрекал рождение общества нового типа, в котором все 
функции управления перейдут от безличных посредников государства и 
рынка к непосредственно ассоциированным индивидам... 

Ильенков написал сначала рецензию на книгу Шаффа3, а затем 
большую, на три печатных листа, работу «Превращение социализма из 
науки в утопию». Она была опубликована за два месяца до распада страны 
в сборнике «Философия и культура» под заглавием, взятым из рецензии 
[Ильенков, 1991]. Авторское название статьи в Политиздате не одобрили, 
видимо, потому, что в нем иронически перефразировано заглавие брошю-
ры Энгельса «Развитие социализма от утопии к науке». 

                                           
1 Книжка отпечатана на ротапринте с грифом «Для служебного пользования», почи-

тать ее можно было только в спецхране с разрешения «органов». 
2 «Schafsköpfigen» – буквально: «овцеголовый». По случайному совпадению, фами-

лия «Шафф» по-немецки значит «овца», а в переносном смысле совпадает с русским уни-
чижительным «баран, осел». 

3 Эта рецензия впервые публикуется в настоящем номере журнала. 



 
Ильенков: время отчуждения 

 

 63

Три года спустя после публикации книги Шаффа последовало офици-
альное обвинение автора в ревизионизме. Властям пришлись не по вкусу 
его претензии к «реальному социализму» и низкая оценка моральных ка-
честв родной «бюрократии». Вдобавок Шафф, будучи евреем, резко зая-
вил о существовании антисемитизма в странах соцлагеря1. В 1968 г. его 
исключили из ЦК Польской компартии и сняли с высших академических 
постов. Взамен Шафф получил высокую оценку своих заслуг на Западе: он 
отбыл в Вену, где возглавил Европейский Центр общественных наук 
ЮНЕСКО и стал членом Римского клуба. 

Ильенкову не удалось напечатать свои работы с критикой Шаффа, 
хотя в обеих рукописях имеются редакторские визы и замечания на полях. 
Вообще ни одна строчка об отчуждении при социализме, написанная  
Ильенковым, при его жизни не прошла в печать на русском языке. Для 
государственных мужей Ильенков был ревизионистом почище Шаффа. 
Тот желал морально облагородить Левиафана, а этот – сжить его со свету. 

Ильенков не был бы коммунистом, если бы он хотел всего лишь ос-
лабить удавку отчуждения. Нет, он бился над проблемой полного и окон-
чательного преодоления всякого отчуждения. Решение он связывал с ус-
пехами научной педагогики. В этом отношении Ильенков – типичный 
наследник века Просвещения. 

«Зло отчуждения – это всегда возмездие. Возмездие за невежествен-
ное, за неосторожное, не считающееся с объективными законами мира, 
вмешательство в дела этого мира... Моральное совершенство от бед отчу-
ждения не спасает. Мера власти отчуждения над людьми всегда обратно 
пропорциональна мере их естественнонаучной и социальной грамотности, 
а еще точнее – умению их действовать в согласии с разумом, то бишь с 
объективной истиной, с объективной природой вещей, выраженной в ра-
зуме» [Ильенков, 1991, с. 171]. 

Таково описание отчуждения «в самой общей форме», давным-
давно сделанное «мыслителями и поэтами», пишет Ильенков. Ничего спе-
цифически марксистского в нем нет. 

Вникнув в это описание чуть глубже, можно прийти к выводу, что 
отчуждение вечно. В самом деле, сколь бы «грамотным» и разумным ни 
сделался человек, он никогда не сможет просчитать все последствия своих 
действий. Любое вмешательство в дела мира может оказаться «неосто-
рожным», ибо люди не боги. Мир бесконечен, посему наши знания о мире 
всегда будут меньше того, что нам неведомо. А значит, «зло отчуждения» 
неустранимо. 

Примерно в таком ключе рассуждает и Шафф в Предисловии к своей 
книге. При этом Шафф, надо отдать ему должное, хорошо понимает пози-
цию Маркса: первопричиной отчуждения является разделение труда. До тех 

                                           
1 «Зная наши страны и их историю, трудно поверить, что антисемитизм вдруг исчез: по-

зорно не то, что это явление существует, а то, что с ним не борются» [Schaff, 1965 b, S. 291]. 



 
Майданский А.Д.  

 

 64 

пор пока оно сохраняется, неустранимо и отчуждение в отношениях между 
людьми. Веру в возможность преодоления разделения труда Шафф отно-
сит на счет «юношеской фантазии и наивности» Маркса. 

Конкретно-научного объяснения тому, как совершается такое пре-
одоление, Маркс и впрямь дать не смог. Он указал, в самых общих чертах, 
лишь условия возможности преодоления разделения труда. Главное из 
этих условий он отрыл уже в зрелом возрасте, в «Grundrisse»: автоматиза-
ция процесса труда, создание «автоматической системы машин» и пре-
вращение производства в «научный процесс», ставящий силы природы на 
место «живого труда» рабочих рук [см.: Маркс, 1968, с. 205–210]. 

Ильенков застал начало компьютерной эры, благодаря чему получил 
возможность конкретнее развить эту мысль или, по крайней мере, пораз-
мыслить над тем, как ЭВМ меняет характер общественных отношений 
между людьми. Реальную опасность углубления отчуждения он видел от-
четливо, а вот перспективу снятия отчуждения, которую открывает нам 
появление программируемых машин, разглядеть не сумел, увы. 

Вместо этого Ильенков подхватил старую тему преодоления разделе-
ния труда средствами научной педагогики. Замысел этот возник и созрел 
некогда в головах утопических социалистов. Едва ли не каждый из них изо-
бражал процесс воспитания разносторонней личности, при обязательном 
участии детей (у Фурье – с четырехлетнего возраста!) в «производительном 
труде», т.е. в процессе создания материальных ценностей. Маркс назовет 
такое обучение «политехническим» и поместит во главу угла: «будущее их 
[рабочих] класса и, следовательно, человечества всецело зависит от воспи-
тания подрастающего рабочего поколения» [Маркс, 1960 b, с. 198]. 

Подчинить своей воле машины способны лишь разумные люди-
политехники. Понимание общих принципов работы машин, от механиче-
ских до социальных, дает способность осуществлять разумный контроль 
над «демонами машинерии». 

Строителем коммунизма, продолжает Ильенков, может стать только 
личность нового типа – «широко разносторонне развитый индивид, спо-
собный легко переходить от одного вида деятельности к другому. Дело в 
том, что только такие – всесторонне развитые – индивиды способны на 
деле осуществить организацию самоуправления и не будут нуждаться в 
управлении собой “сверху” – со стороны особого, противостоящего им 
государственного аппарата. С другой же стороны, только такие индивиды 
будут выведены из-под контроля слепых и стихийных сил рынка» [Ильен-
ков, 1988, с. 109]. 

Отсюда проистекает живой интерес Ильенкова к культурно-
исторической психологии и развивающей педагогике. Они должны нау-
чить, как воспитать гармоничную личность, которой по силам сбросить 
иго мегамашин отчуждения – государства и рынка. Заглавия педагогиче-
ских работ Ильенкова звучат как лозунги: «Школа должна учить мыс-
лить», «Учитесь мыслить смолоду». С конца 60-х годов Ильенков погру-



 
Ильенков: время отчуждения 

 

 65

жается в Загорский эксперимент со слепоглухими детьми, где практически 
шлифовались принципы воспитания коммунистического типа личности. 

Тем временем в мировой экономике шел – и продолжает идти до сих 
пор, с невиданной прежде скоростью – процесс углубления разделения труда. 
Абсолютно не зависящий от человеческой воли и сознания, «естествен-
ноисторический процесс», как выражался Маркс. 

Разделение труда невозможно преодолеть ни моральным, ни интел-
лектуальным («учиться мыслить») совершенствованием человеческой 
личности. Пока не исчерпан весь потенциал роста производительных сил 
на базисе разделенного труда, такой труд останется двигателем общест-
венно-исторического развития. А с ним пребудут частная собственность, 
рынок и государство, ну и пресловутое «отчуждение», разумеется. 

 
* * * 

 
Отчуждение было для Ильенкова не только историческим феноме-

ном и категорией философии. Это было еще и состояние души – чувство, 
которое то обострялось, то угасало на протяжении всей его жизни. Вот 
точное описание состояния отчуждения, как его ощущал Ильенков. 

«Все это настолько противно, что руки опускаются. Ничего не хо-
чется делать... Вот и думается – еще двести лет будет тянуться эта ерунда 
[в стране], если раньше бедой не кончится. И валится все из рук, хочется 
махнуть рукой на всю эту философию несчастную и беспомощную и за-
няться чем-нибудь другим... Такие-то вот настроения совсем меня одолели. 
И трудно решить, насколько они оправданы. Но впечатление все же та-
кое, – интегрально-интуитивное – что наступает полоса тухлого безвреме-
нья, когда все те, кто мог бы что-то делать интересное – забираются в свои 
норы, а на свет опять выползает всякая нечисть, ничего не забывшая и ни-
чему не научившаяся, только сделавшаяся еще злее и сволочнее, посколь-
ку проголодалась. И никак не удается взглянуть на все это дело “философ-
ски”, то бишь sub specie aeternitatis» [Ильенков, 1999, с. 258]. 

Настольной книгой Ильенкова стал оруэлловский «1984», куплен-
ный в дни V Гегелевского конгресса (Зальцбург, 1964). Он даже пытался 
переводить этот запрещенный в СССР роман с немецкого. В его домашней 
библиотеке хранится и потрепанный томик на русском без указания изда-
теля и года издания. Библиографы сообщают, что книга была выпущена 
отделом ЦРУ в Риме в 1970 г. Читать и хранить ее было небезопасно. 
«Мыслепреступление – вот как оно называется». Ильенков как никто дру-
гой понимал чувства Уинстона Смита... 

В августе 1968-го советские танки раздавили Пражскую весну, а с 
нею – и остаток ильенковских иллюзий. Желание писать на тему «снятия 
отчуждения» у него пропало. До конца наступившей «полосы тухлого 
безвременья» философ не доживет. 

 



 
Майданский А.Д.  

 

 66 

Список литературы 
 
Ильенков Э.В. Гегель и отчуждение // Ильенков Э.В. Собрание сочинений. Т. 4. – Москва: 
Канон+, 2020. – С. 83–98. 

Ильенков Э.В. Маркс и западный мир // Вопросы философии. – 1988. – № 10. – С. 99–112. 
Ильенков Э.В. Некоторые вопросы материалистической диалектики в работе К. Маркса «К 
критике политической экономии» // Ильенков Э.В. Собрание сочинений. Т. 7. – Москва: 
Канон+, 2023. – С. 7–316.  

Ильенков Э.В. О «сущности человека» и «гуманизме» в понимании Адама Шаффа (О книге 
А. Шаффа «Марксизм и человеческий индивид») // Ильенков Э.В. Философия и культу-
ра. – Москва: Политиздат, 1991. – С. 170–199. 

Ильенков Э.В. Об идолах и идеалах. – Москва: Политиздат, 1968. – 319 с. 
Ильенков Э.В. Письмо Ю.А. Жданову // Э.В. Ильенков: личность и творчество / ред.-сост. 
И.П. Фарман. – Москва: Языки русской культуры, 1999. – С. 258–261. 

Ильенков Э.В. Письмо А.Т. Твардовскому // Ильенков Э.В. Идеальное. И реальность. 
1960–1979 / авт.-сост. Е. Иллеш. – Москва: Канон+, 2018. – С. 307–311. 

Майданский А.Д. Идея политехнизма в марксистской теории воспитания // Stasis. – 2022. – 
Т. 13, № 1. – С. 177–196. 

Маркс К. Инструкция делегатам Временного Центрального Совета по отдельным вопросам // 
Маркс К., Энгельс Ф. Сочинения. Т. 16. – Москва: Госполитиздат, 1960 a. – С. 194–203. 

Маркс К., Энгельс Ф. Сочинения. – Москва: Госполитиздат, 1960 b. – Т. 23: Маркс К. Ка-
питал. Т. 1. – 907 с. 

Маркс К. Конспект книги Джемса Милля «Основы политической экономии» // Маркс К., 
Энгельс Ф. Сочинения. Т. 42. – Москва: Политиздат, 1974. – С. 5–40. 

Маркс К., Энгельс Ф. Сочинения. Т. 46. Ч. 1. Экономические рукописи 1857–1859 гг. – 
Москва: Политиздат, 1968. – 559 с. 

Марксизм и человеческая личность (Материалы дискуссии по книге А. Шаффа «Марксизм 
и человеческая личность»): реферативный сборник / под ред. А.В. Дерюгиной. – Москва: 
Институт философии АН СССР, 1967. – 155 с. 

Машина и человек, кибернетика и философия / Гегель Г.В.Ф. Арсеньев A.C., Ильенков Э.В., Да-
выдов В.В. // Ильенков Э.В. Сочинения. Т. 3. – Москва: Канон+, 2020. – С. 143–161, 501–503. 

Потемкин А.В. О специфике философского знания. – Ростов-на-Дону: Изд-во Ростовского 
университета, 1973. – 188 с. 

Феноменология духа. – Москва: Наука, 2000. – 495 с. 
Hook S. Marx’s Second Coming // The New York Times Book Review. – 1966. – May 22. – P. 315. 
Iljenkov E.V. Hegel und die Entfremdung // Filosofický časopis. – 1967. – N 3. – S. 420–425. 
Schaff A. Marksizm a jednostka ludzka. Przyczynek do marksistowskiej filozofii człowieka. – 

Warszawa: Państwowe Wydawnictwo Naukowe, 1965. – 371 s. 
Schaff A. Marxismus und das menschliche Individuum. – Wien; Frankfurt; Zürich: Europa Ver-

lag, 1965. – 349 s. 
 
 

Maidansky A.D. 
Ilyenkov: Alienation time 

 
Abstract. Evald Ilyenkov took up the problem of human alienation (as presented in 

Marx’s works) in his postgraduate years, and in the mid-1960 s he actively participated in the 

                                           
 Andrey Maidansky, Belgorod National Research University (Belgorod, Russia); Insti-

tute of Philosophy, Russian Academy of Sciences (Moscow, Russia); caute@yandex.ru 



 
Ильенков: время отчуждения 

 

 67

discussion of alienation in socialism. None of Ilyenkov’s work on this subject saw the light of day 
during his lifetime. Only two papers were published in English and German, in censored and 
abridged versions. For Ilyenkov, the October Revolution was only “the first step on the road to 
overcoming alienation”. Next comes the much more difficult task of the real appropriation of 
social wealth by each human person, for which it is necessary to transfer every single function of 
the state and the market to the “self-government” of individuals. In practice, in the countries of 
socialism, the opposite process took place: the power of the state over the human person grew 
immeasurably. As a result, the alienation of man, especially of human labour, became extremely 
acute. Ilyenkov called the state “the most vicious and inhuman machine” and reflected on ways to 
free the individual from the power of this machine, criticising the apologia of the state in dog-
matic Marxism and in the Polish philosopher Adam Schaff’s book “Marxism and the Human 
Individual”. Marx discovered the basis of alienation in the social division of labour. Following the 
utopian socialists and Marx, Ilyenkov linked the prospect of overcoming the division of labour 
and alienation to the success of polytechnic education and the formation of a fully developed 
personality. The article critically discusses and rejects such a solution to the problem of alien-
ation, as well as the view of the historical development of society as the realisation of Marx’s 
ideas despite the “stagnant resistance of the material”. 

Keywords: alienation of man; alienated labour; withering away of the state; division of la-
bour; man and machine; socialism; polytechnic education. 

For citation: Maidansky, A.D. (2024). Ilyenkov: Alienation time. METHOD: Moscow 
quarterly journal of social studies / RAN, INION. – Part. 14. Vol. 4. No. 2. – P. 53–68. 
http://www.doi.org/10.31249/metod/2024.02.04 

 
 

References 
 
Arseniev A.S., Ilyenkov E.V. & Davydov V.V. (2020). Machine and Man, Cybernetics and Philosophy. In 

Ilyenkov, E.V. Collected works, vol. 3 (pp. 143–161, рр. 501–503). Kanon+. (In Russ.) 
Deryugina A.V. (Ed.). (1967). Marxism and Human Personality (Materials of discussion on the 

book by A. Schaff ‘Marxism and Human Personality’): Collection of abstracts. Institute of Phi-
losophy, Academy of Sciences of the USSR. (In Russ.) 

Hegel G.W.F. (2000). Phänomenologie des Geistes. Nauka. (In Russ.) 
Hook S. (1966). Marx’s Second Coming. The New York Times Book Review, May 22, 315. 
Iljenkov E.V. (1967). Hegel und die Entfremdung. Filosofický časopis, 3, 420–425. 
Ilyenkov E.V. (1968). On idols and ideals. Politizdat. (In Russ.) 
Ilyenkov E.V. (1988). Marx and the Western world. Problems of philosophy, 10, 99–112.  

(In Russ.) 
Ilyenkov E.V. (1991). On the “essence of man” and “humanism” in the understanding of Adam 

Schaff (On the book of A. Schaff “Marxism and human individual”). In Ilyenkov, E.V. Phi-
losophy and culture (pp. 170–199). Politizdat. (In Russ.) 

Ilyenkov E.V. (1999). Letter to Yu. Zhdanov. In E.V. Ilyenkov: Personality and Works  
(pp. 258–261). Languages of Russian Culture. (In Russ.) 

Ilyenkov E.V. (2000). Hegel and alienation. In Ilyenkov, E.V. Collected works, vol. 4 (pp. 83–
98). Kanon+. (In Russ.) 

Ilyenkov E.V. (2018). Letter to A.T. Tvardovsky. In: Ilyenkov E.V. Ideal And Reality. 1960–
1979 / author-compiled by E. Illesh. (pp. 307–311) Kanon+. (In Russ.) 

Ilyenkov E.V. (2023). Some questions of materialistic dialectics in the work of K. Marx “Zur 
Kritik der politischen Ökonomie”. In Ilyenkov, E.V. Collected works, vol. 7 (pp. 7–316).  
Kanon+. (In Russ.) 



 
Майданский А.Д.  

 

 68 

Maidansky A.D. (2022). The idea of polytechnicism in the Marxist theory of education. Stasis, 
13 (1), 177–196. (In Russ.) 

Marx K. (1960 a). Das Kapital, vol. 1. In Marx, K. & Engels, F. Works, vol. 23. Gospolitizdat. (In 
Russ.) 

Marx K. (1960 b). Instructions for the delegates of the Provisional General Council. The different 
questions. In Marx, K. & Engels, F. Works, vol. 16 (pp. 194–203). Gospolitizdat. (In Russ.) 

Marx K. (1968). Grundrisse der Kritik der Politischen Ökonomie. In Marx, K. & Engels, 
F. Works, vol. 46 (1). Politizdat. (In Russ.) 

Marx K. (1974). James Mill, Éléments d’économie politique. Marx, K. & Engels, F. Works,  
vol. 42 (pp. 5–40). Politizdat. (In Russ.) 

Potemkin A.V. (1973). On the specificity of philosophical knowledge. Publishing House of 
Rostov University. (In Russ.) 

Schaff A. (1965 a). Marksizm a jednostka ludzka. Przyczynek do marksistowskiej filozofii 
człowieka. Państwowe Wydawnictwo Naukowe. 

Schaff A. (1965 b). Marxismus und das menschliche Individuum. Europa Verlag. 
 

 



Концепция личности Эвальда Ильенкова 
и проблема социальной субъектности в современном мире 

 

 69

DOI: 10.31249/metod/2024.02.05 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Очкина А.В.1 
Концепция личности Эвальда Ильенкова 

и проблема социальной субъектности в современном мире 
 

Аннотация. Проблема субъекта социального действия так или иначе рассматривается 
во всех философских, политических и социальных концепциях, являясь либо ключевой для 
них, либо, как минимум – одной из центральных. Задача статьи – проанализировать проблему 
социальной субъектности личности в контексте вызовов современности, опираясь на маркси-
стскую теорию личности, наиболее полно разработанной Э.В. Ильенковым. 

Эвальд Ильенков, продолжая марксистскую научную и гуманистическую тради-
цию, рассматривал сущность личности как индивидуализированный «ансамбль общест-
венных отношений», а ее субъектность – как результат вовлеченности личности во взаимо-
действия с другими людьми, опосредованные общественными предметами и отношениями. 
Ильенков доказывал, что масштаб личности и социально-историческое значение ее дея-
тельности как социального субъекта определяется масштабом стоящих перед ней задач и 
степенью соответствия ее деятельности магистральной линии подлинного социального 
прогресса – развитию общества на основе гуманизма. 

В современных обществах, даже обладающих относительно развитыми институтами 
демократического управления и социального государства, действуют факторы, препятст-
вующие влиянию отдельных личностей, групп и целых классов на власть и – шире – на соци-
альное развитие. Однако отчуждение массы людей от политики это – не потеря индивидами 
политической субъектности, а ее ограничение, искажение, извращение ее содержания. 

Социальное значение массовой политической пассивности заключается в том, что 
она создает условия для политических манипуляций и концентрации власти у небольшой 
группой людей, пользующихся непротивлением общества. Кроме того, политическая пас-
сивность подрывает основы социальной солидарности и усложняет осуществление свобод-
ного, решительного действия для политически активных социальных групп. Таким обра-
зом, отказ индивида от собственной социальной и политической субъектности есть 
одновременно акт формирования условий деятельности других индивидов, фактор коллек-
тивной социальной субъектности общества в конкретно-исторический момент. Путь к пре-
одолению отчуждения людей от их собственной жизни лежит, прежде всего, через разви-
тие социально-политической активности, низового участия в принятии общественно 
значимых решений. 

Ильенковская концепция личности акцентирует внимание задачах и условиях, ха-
рактере и содержании развития личностей, социальная субъектность которых и служит 
активным, деятельным началом в социально-историческом процессе. 

                                           
1 Очкина Анна Владимировна, кандидат философских наук, социолог; ochkina@inbox.ru  



  
Очкина А.В.  

 

 70 

Ключевые слова: Ильенков; марксистская диалектика; политическая субъектность; 
свобода; отчуждение; политическая пассивность; сущностные силы. 

Для цитирования: Очкина А.В. Концепция личности Эвальда Ильенкова и проблема 
социальной субъектности в современном мире // МЕТОД: Московский ежеквартальник 
трудов из обществоведческих дисциплин / РАН, ИНИОН. – Москва, 2024. – Вып. 14, Т. 4, 
№ 2. – C. 69–92. – DOI: 10.31249/metod/2024.02.05 

 
 

Введение 
 
В классической философии субъект понимается как тождество фено-

мена и его понятия, т.е. предполагается, что человек обретает субъектность 
через осознание себя самого в качестве первопричины своих мыслей. Не-
отъемлемыми атрибутами подлинного субъекта являются транспарент-
ность, активность и причинность. Развитие самосознания и деятельность 
на его основе есть процессы становления субъекта. Неоклассическая фи-
лософия, развивая проблему субъекта в том же русле, отрицает при этом 
тождество феномена и понятия, вследствие чего понятие субъекта сводит-
ся к чистой смысловой структуре, а вопрос о его фактичности остается 
открытым. Однако при всем многообразии философского решения вопро-
са субъекта главным и «...действительным вопросом современной фило-
софии является не вопрос о понимании субъекта, а вопрос о подлинном 
бытии в качестве субъекта» [Комаров, 2022, с. 15]. 

По мере развития производительных сил и общественных отноше-
ний внимание философии и оформляющихся социальных наук переключа-
ется на конкретного субъекта, обладающего специфицированными спо-
собностями, обусловленными и обуславливающими его место в системе 
общественного производства и шире – в системе общественных отноше-
ний. Для социального познания «..главными оказываются организация 
взаимодействий эмпирических индивидов, их эффективное встраивание в 
производственно-технологические цепочки» [Кемеров, 2024, с. 5]. 

С развитием тенденций, которые в определенной научной парадигме 
принято называть постиндустриальными, в философии утверждается по-
стмодернистское течение. Постмодернизм констатирует смерть человека 
как субъекта, предлагая «категорический императив наличного небытия 
человека. За этим стоит нечто большее, чем отказ от идеи субъектности 
человека – постмодернизм отказывает человеку в роли субъекта как исто-
рии, так и культуры» [Булавка-Бузгалина, 2018, с. 74]. Тем не менее даже в 
постмодернизме человек негативно субъектен, т.е. это такой не-субъект, 
растерявший автономность и суверенность под двойным давлением внеш-
ней по отношению к себе самому культуры и своего собственного подсоз-
нательного [Ильин, 2010]. Но при этом не-субъект, действующий и стра-
дающий, остающийся субъектом в тесном мирке своей жизни и как бы 
бессмысленный для Истории. 



Концепция личности Эвальда Ильенкова 
и проблема социальной субъектности в современном мире 

 

 71

Человечество уже не раз на протяжении истории разочаровывало 
философов и продолжает это делать. Однако, предложить другого «дела-
теля» Истории, т.е. другого субъекта, кроме человека в его индивидуаль-
ном бытии и общественной сущности, по-настоящему ни одна философ-
ская система не может. 

Бодрийяр, весьма черными (точнее, последовательно серыми) крас-
ками рисуя человека общества потребления, писал о сохраняющейся, 
пусть и в искаженной форме, у человека-потребителя потребности взаи-
модействовать с миром, участвовать в исторической динамике. «Повсе-
дневность как Verborgenheit (закрытость – нем.) была бы невыносима без 
подобия мира, без видимости участия в мире. Ей нужно питаться образами 
и умноженными знаками этого трансцендентного мира. Душевный покой 
в сфере повседневности имеет, как мы видели, потребность в головокру-
жении от действительности и истории. Он сохраняется при постоянном 
потреблении насилия. Это навязчивость повседневности. Она любит ла-
комиться событиями и силой, лишь бы эта сила служила ей, находясь вза-
перти» [Бодрийяр, 2019, с. 21]. Это разрушительная (и разрушенная), из-
вращенная в своей мотивационной основе, но все же, в определенном 
смысле, с точки зрения осознанных и свободных в заданных субъектом 
самому себе границах – субъектность. Человек здесь выступает как соци-
альный субъект хотя бы потому только, что участвует в создании опреде-
ленной общественной атмосферы и тенденций в культуре. 

Теоретическая значимость проблемы социальной и исторической 
субъектности человека обусловлена постоянно существующим и в разные 
исторические периоды так или иначе проявляющим свою актуальность, 
жизненно важным для человечества вопросом о том, является ли индивид, 
и в какой мере, в каких условиях и обстоятельствах подлинным субъектом 
своей собственной жизни и истории. Иначе говоря, может ли индивид на-
правлять свои личные и – тем более – общественные обстоятельства в 
русло, соответствующее своим целям и – что еще важнее – в сторону со-
циального прогресса и гуманизации общественной жизни. 

Здесь необходимо проникновение в сущность человеческой субъ-
ектности, понимание ее в единстве уникальности и общественной значимо-
сти. Необходимо понять это единство как неразрывное, и в то же время – 
как противоречивое и динамическое, формирующееся и формируемое са-
мое себя в контексте социально-исторической конкретности. 

Обращение за таким пониманием социального субъекта к марксизму 
объясняется тем, что в ее аутентичной версии «...вопрос Что такое чело-
век? всегда имел фундаментальнейшее значение... Разгадка глубочайших 
тайн “внечеловеческого” мира заключается в деятельностном процессе его 
осваивательски-творческого “очеловечивания”. Вот почему вопрос “Что 
такое человек?” пронизывает собой и определяет способ постановки всех 
без исключения существенных собственно философских проблем. Прежде 
всего именно в этом смысле марксистская философия и есть  



  
Очкина А.В.  

 

 72 

философия человека вся целиком, всем своим целостным содержанием, 
как система» [Батищев, 2015, с. 193, 194]. Марксизм создал интеллекту-
альные инструменты, позволяющие соединить в едином звучании и тон-
кую мелодию индивидуальной души, и симфонию общественных отноше-
ний, заунывные напевы повседневности и грозную музыку Истории. 

Генрих Степанович Батищев, продолжая и развивая марксистские 
идеи, обосновывал деятельностную сущность человека в качестве осново-
полагающего философского принципа и подчеркивал, что «субъект не сводим 
лишь к субъекту сознания и воли, но есть субъект деятельности, которая обра-
зует собой весь культурный мир общественного человека, человеческую 
действительность. Деятельность и есть “способ бытия” всей этой действи-
тельности, а никоим образом не процесс, замкнутый в одних лишь созна-
тельно предусмотренных и воле адекватных ее аспектах, в одних лишь фе-
номенах “дурной” субъективности» [Батищев, 2015, с. 200]. 

Марксистская концепция человеческого сознания позволяет понять 
его во взаимосвязи с предметном миром в процессе его творения и изме-
нения. Мераб Константинович Мамардашвили, анализируя эволюцию фи-
лософских взглядов на сознание, писал: «Маркс открывает феноменологи-
ческую природу сознания, его на деле квазипредметный характер и вводит 
абстракцию, позволяющую анализировать сознание объективно как пре-
вращение предметов в квазипредметные образования, отвлеченные от 
процессов, происходящих во внутреннем мире субъектов. И громадное 
историческое преимущество Маркса, впервые придавшего понятию “фе-
номен” его современный смысл, ... состоит как раз в том, что он ... “выхо-
дит за феномены”, ищет их причинное происхождение, выявляет социаль-
ную систему общения, которую социальные феномены обслуживают» 
[Мамардашвили, 1992, с. 257]. 

Обратившись к марксистской методологии анализа человеческой субъ-
ектности, разумным представляется остановиться на теории личности Эваль-
да Васильевича Ильенкова, который сумел ухватить человеческую личность 
во всей полноте и уникальности, в ее сложных взаимодействиях с окружаю-
щим миром, другими людьми и самой собой. Главная черта философии 
Эвальда Ильенкова – последовательное применение метода материалистиче-
ской диалектики ко всему комплексу проблем, связанных со становлением, 
самоопределением, развитием или распадом личности. При этом невероятно 
привлекательной чертой ильенковской философии является неизбывный, 
всепроникающий гуманизм, обоснованный научным, вдумчивым, логически 
безупречным постижением человеческой истории и культуры. 

 
 

Философ в поисках Личности 
 
При всем внешнем разнообразии интересов Эвальд Ильенков в своей 

работе, общественной активности и даже в своих увлечениях следовал за 



Концепция личности Эвальда Ильенкова 
и проблема социальной субъектности в современном мире 

 

 73

своего рода Ариадниной нитью – за идеями, которые могли привести к 
раскрытию сущности человека, человеческой личности и ее предназначения. 
Его друг и ученик, духовный сын, как он сам себя называл, Александр Ва-
сильевич Суворов писал: «Ильенков бился всю жизнь над вопросом, что 
такое личность, что такое универсальность личности, и как эта универ-
сальность осуществляется. В поисках ответа на эти вопросы Ильенков 
опирался на марксистскую концепцию “Сущности человека” (точнее, че-
ловечества)» [Суворов, 1999, с. 173]. 

«Э.В. Ильенков понимал науку и научность в духе высокого класси-
ческого рационализма, прежде всего, в духе немецкой философской клас-
сики (Кант, Фихте, Гегель). С этой философской традицией он связывал и 
методологические уроки “Капитала”. При таком понимании проблематика 
научного познания и знания оказывается не противопоставленным гума-
нистическим проблемам, а непосредственно с ними связанной. Поэтому... 
не случаен его интерес к вопросам психологии, педагогики, этики и эсте-
тики» [Лекторский, 1999, с. 8]. 

В советское время подход Ильенкова выглядел вызовом официальному 
марксизму и, как заметил Михаил Александрович Лифшиц, по отношению к 
«...свирепым ревнителям ортодоксии тех времен он был “аутсайдером”, по-
дозрительным дикарем-одиночкой, хотя его оригинальность состояла именно 
в обращении к марксистской классике» [Лифшиц, 1984, с. 7]. 

Понимая человека как существо социальное, несущее в себе «все-
общего человека», Ильенков не разделял, с одной стороны, уникальность 
человеческой личности, реализующей себя в локальных конкретных об-
стоятельствах, и социальную, историческую субъектность человека, с дру-
гой. Личность, согласно концепции Ильенкова, формируется одновремен-
но с ее субъектностью в конкретно-практической деятельности совместно 
с другими людьми. Развивая этот принцип, Эвальд Ильенков создает ком-
плексную теорию человеческой личности в ее взаимоотношениях с други-
ми людьми, культурой, моралью и всей совокупностью общественных 
процессов и явлений. 

 
 

Преданность диалектике 
 
Ильенков категорически отрицал ту довольно распространенную 

интеллектуальную традицию, которая заявляла о неспособности марксиз-
ма как макросоциальной теории предоставить инструменты для работы с 
человеческой индивидуальностью, утверждая, что «...марксистское уче-
ние, блестяще оправдавшее себя там, где речь идет о событиях всемирно-
исторического значения и масштаба, ... о совокупной судьбе человеческого 
рода, ничего (или почти ничего) не дало и, больше того, якобы не может 
дать для рационального уразумения внутреннего строя личности, индиви-
дуальности, “Я”  – этой своего рода молярной единицы исторического 



  
Очкина А.В.  

 

 74 

процесса», – писал Ильенков в своей работе «Что же такое личность?» 
[Ильенков, 1991, с. 388]. Он иронизирует по поводу тех, кто предлагает 
«исправить упущение» марксизма, создав особую теорию личности, спо-
собную отразить все ее неповторимости, глубины и тайны человеческой 
уникальности, т.е. марксизму оставить объективные условия и закономер-
ности, а исследование субъективного мира человека отдать на откуп 
«...специалистам по человеческой “душе”, теоретикам экзистенциальной 
ориентации» [Ильенков, 1991, с. 388]. 

Эвальд Васильевич не приемлет такую постановку вопроса, как ми-
нимум, по трем причинам. 

Во-первых, такое расщепление марксисткой теории означало бы для 
него ограниченность материалистической диалектики как интеллектуаль-
ного инструментария, принятие ее как метода познания только по отноше-
нию к одному виду процессов, считая непригодной для анализа процессов 
и явлений другого рода, в частности, внутреннего мира человека. Тогда 
приходилось бы признать, что человеческая личность либо непознаваемо 
уникальна, недоступна философии и науке, либо развивается по неким 
иным, чем общество и природа, законам, потому неподвластна материали-
стической диалектике и требует иного подхода. Иными словами, человек с 
его внутренним миром, сложной симфонией мотиваций и ценностей, 
идеалов и страхов, традиций и мечтаний должен пониматься как нечто 
особое, точнее, обособленное по отношению к общественным процессам и 
исторической динамике. 

Ильенкову, строящему свою философскую концепцию, всю свою 
работу (и жизнь) на принципах единства всеобщих закономерностей раз-
вития человеческой истории и индивидуальности, мышления и общества, 
природы и истории, и не приемлющему растаскивание творчества Карла 
Маркса на «раннего» и «зрелого», такая интеллектуальная парадигма 
представлялась абсолютно бесперспективной с философской и научной 
точек зрения. Он доказывал, что Маркс разработал материалистическую 
диалектику, т.е., собственно, марксистскую философию, а позднее занялся 
проблемами капиталистического общества, не только не отказываясь от 
материалистической диалектики, а успешно применяя ее. 

Во-вторых, Эвальд Васильевич понимал марксистскую материали-
стическую диалектику как комплексное, логически связанное и внутренне 
не противоречивое учение о закономерностях исторического процесса и 
развития человека как субъекта формирования условий своего собствен-
ного существования. Марксизм для него выступал как научное обоснова-
ние гуманизма, следовательно, имел встроенную в свою логику теорию 
личности. 

«В марксизме он видел не только идеологическое и революционное 
учение, но выделял и внутреннюю гуманистическую ориентированность, 
усматривая ее как в работах “молодого Маркса”, так и в “Капитале”» 
[Фарман, 1999, с. 109]. Сам Ильенков писал: «Основной нравственный па-



Концепция личности Эвальда Ильенкова 
и проблема социальной субъектности в современном мире 

 

 75

фос “Капитала” вполне точно выражается тезисом подлинного гуманизма: 
Человек, живой Человек, а не деньги, не машины, не продукты и не любые 
формы “вещного богатства” есть высшая ценность, есть создатель-субъект 
всех отчужденных от него форм. Если этот нравственный принцип из “Ка-
питала” изъять, объявив ненаучным, то развалится и вся научная логика 
великого произведения. В самом деле, можно ли чисто логически обосно-
вать тот тезис, что труд человека создает стоимость, а работа осла, хотя бы 
он и выполнял абсолютно ту же самую работу, никакой новой стоимости 
не создает?» [Ильенков, 1984, с. 203]. 

И, наконец, для Ильенкова ни сущность человека, ни законы форми-
рования и бытования его индивидуальности не существовали сами по себе, 
как некая философская загадка или психологическая проблема. Вопросы 
формирования личности для Ильенкова – органическая часть проблемы 
развития человечества, его возможностей и его будущего. И – что является, 
по-моему, важнейшей частью всей философии Ильенкова, всего его миро-
воззрения и системы ценностей, – проблема личности у него органически, 
неразрывно связана с проблематикой субъектности, а именно с комплек-
сом проблем осуществления человеком своей миссии творца Истории и 
Человечества. 

 
 

Личность в фокусе материалистической диалектики 
 
Реализуя концепцию всеобщности материалистической диалектики 

как метода познания, Ильенков формулирует проблему материалистиче-
ской психологии, которая должна определить свой предмет – Личность. 
Полемизируя с экзистенциалистами, философ пишет, что, понимая чело-
веческое «Я» как нечто особое и неповторимое, уникально единичное, мы 
закрываем всякую возможность формирования науки о человеческой лич-
ности. «Гегель не случайно назвал тем же словом “дурная” (и не в осуж-
дение, а в логическом смысле) и человеческую индивидуальность, по-
скольку под ней как раз и подразумевают абсолютную неповторимость, 
уникальность, неисчерпаемость деталей и невоспроизводимость их данно-
го сочетания, невозможность предсказать заранее с математической точ-
ностью ее состояние и поведение в заданных обстоятельствах. Неповто-
римость свойственна каждой отдельной личности настолько органически, 
что если ее отнять, то исчезнет и сама личность. Но эта неповторимость 
свойственна личности не в силу того, что она – человеческая личность, а 
постольку, поскольку она нечто единичное вообще, “индивид вообще”, 
нечто “неделимое”» [Ильенков, 1991, с. 389]. 

Попытки постичь суть человека, отыскивая черты, присущие каж-
дому порознь рассматриваемому индивиду, Ильенков называет бесплод-
ными. Он отталкивается от диалектического понимания всеобщего, кото-
рое, по Гегелю, не есть одинаковое, некий общий признак, свойственный 



  
Очкина А.В.  

 

 76 

каждому порознь взятому индивиду. «...Всеобщее с точки зрения диалек-
тической логики – синоним закона, управляющего массой индивидов и 
реализующегося в движении каждого из них, несмотря на их неодинако-
вость и даже благодаря ей; синоним конкретной взаимосвязи, объединяю-
щей в одно целое, в одну конкретность... бесконечное множество беско-
нечно разнящихся между собою индивидов.... Так понимаемое всеобщее и 
составляет сущность каждого их них, конкретный закон их существова-
ния. А одинаковость их лишь предпосылка, лишь предварительное усло-
вие их «конкретной всеобщности», т.е. объединения в конкретное целое, 
многообразно расчлененное внутри себя» [Ильенков, 1991, с. 390]. 

Человеческое в человеке – это включенность его в совокупность 
(Ильенков вслед за Марксом употребляет слово «ансамбль», подчеркивая 
единство в многообразии всех общественных отношений) человеческих 
отношений. Будучи органической частью этого ансамбля, человеческие 
личности и проявляют многообразие характеров, поступков и помыслов, 
но это человеческие характеры, поступки и помыслы, уникальное, непо-
вторимое преобразование и проявление всеобщего, ядра, сущности чело-
веческой личности. Не подчиненность диктату социального, но индивиду-
альное его проживание, осмысление и переработка в личной судьбе 
отношений с другими людьми и обществом составляет, с точки зрения 
марксистской диалектики, сущность человеческой личности. 

Эвальд Ильенков категорически выступает против тезиса о биосоци-
альной природе человека. Биологическая связь, природно-видовое единство 
человеческих особей представляет собой лишь предпосылку, пусть и самую 
ближайшую, «...лишь условие человеческого, “родового” в человеке, но ни-
как не “сущность”, не внутреннее условие, не конкретную общность, не 
общность социально-человеческую. ... Непонимание этого марксистского 
положения в лучшем случае приводит к социально-биологическому дуа-
лизму в трактовке сущности человеческой индивидуальности (личности). 
Если же продолжить дальше логическое путешествие по этому пути, то 
можно дойти до его плюралистического конца, включив в понимание “сущ-
ности человека” и все остальные – а не только ближайшие – предпосылки 
возникновения “родового”, человеческого в человеке» [Ильенков, 1991, 
с. 390]. Такой подход, согласно Ильенкову, есть «могила мышления», по-
скольку, руководствуясь логикой редукции, стремлением отыскать различ-
ные «факторы» и «признаки» человеческой личности, он не позволяет, даже 
мешает понять ее сущность и, разворачиваясь последовательно, может при-
вести, иронизирует Ильенков, к «“социо-био-химически-электрофизически-
микрофизически-квантово-механическому” пониманию сущности челове-
ка» [Ильенков, 1991, с. 391]. 

Эвальд Васильевич называл смешным «...стремление усмотреть  
“научное” понимание существа человеческой психики и личности в ре-
зультатах анатомо-физиологического исследования человеческого мозга, 
его структур и их функциональных зависимостей друг от друга». Он ут-



Концепция личности Эвальда Ильенкова 
и проблема социальной субъектности в современном мире 

 

 77

верждал, что никакой личности в таких экспериментах быть найдено не 
может, так как «... личность и мозг – это принципиально различные по 
своей “сущности вещи”, хотя непосредственно, в их фактическом сущест-
вовании, они и связаны друг с другом столь же неразрывно, сколь нераз-
рывно слиты в некое единство образ “Сикстинской мадонны” и те краски, 
которыми он написан на куске холста Рафаэлем, троллейбус и те материа-
лы, из которых он сделан на заводе. Попробуйте отделить одно от другого. 
Что у вас останется? Железо и краски. “Сикстинская мадонна” и “трол-
лейбус” исчезнут без следа. А железо и краски останутся именно потому, 
что они лишь предпосылки, лишь внешние (а потому безразличные) усло-
вия существования данной конкретной вещи, а никак не сама вещь в ее 
конкретности» [Ильенков, 1991, с. 391–392]. 

Социальную природу человека необходимо понимать не как «под-
чинение» нормам, стереотипам и правилам, но как приобщение к челове-
ческому существованию – и во всеобщей, в конкретно-исторической, и в 
индивидуально определенной форме (в рамках конкретной человеческой 
судьбы) через взаимодействие с другими людьми, опосредованное овеще-
ствленными общественными отношениями – общественными предметами. 
Чем богаче и разнообразнее взаимодействие личности с человеческой 
культурой, тем богаче сама личность. Чем личность активнее в этих взаи-
модействиях и чем ближе логика ее поведения логике всеобщего, гумани-
стического в человеческой культуре, тем более явно проявляется и полнее 
осуществляется ее социальная и историческая субъектность. 

 
 

Жизнь и смерть личности 
 
Развивая идеи материалистической психологии, Ильенков не мог не 

остановиться на понятиях среды и на проблемах взаимодействия с нею 
личности. Он должен был оппонировать идеям, согласно которым тезис о 
стопроцентной социальности личности подрывается очевидным неравен-
ством творческих и иных способностей людей, а также разнообразием и 
даже противоположностью характеров, сформировавшихся в одной среде. 
«В таких случаях обычно из статьи в статью, из книги в книгу повторяется 
один и тот же аргумент: “социальная среда” одинакова, а какие разные 
получаются люди. Из одного получается Плюшкин, из другого – Ноздрев, 
из третьего – Манилов. Из одного – Платон, из другого – Демокрит.  
Из одного – Моцарт, из другого – Сальери. Где же искать причину этих 
различий? Не иначе как в генах, в особенностях морфологии мозга» [Иль-
енков, 1991, с. 409]. 

Проблема этих рассуждений, полагал Э.В. Ильенков, кроется в том, 
что среда понимается как нечто абсолютно внешнее по отношению к лич-
ности, как некий штамп, впечатывающий в ее мозг те или иные правила, 
или как жестокий кукловод, дергающий бедную личность за ниточки и 



  
Очкина А.В.  

 

 78 

вынуждающий ее к тем или иным действиям. Среда в таком понимании 
как будто безлюдна, а личность – безвольна. Между тем среда – это 
«...всегда конкретная совокупность взаимоотношений между реальными 
индивидами, многообразно расчлененная внутри себя, и не только на ос-
новные – классовые – противоположности, но и на другие бесконечно раз-
нообразные узлы и звенья, на локальные “ансамбли” внутри этих основ-
ных противоположностей» [Ильенков, 1991, с. 409]. 

Поскольку личность с точки зрения материалистической диалектики 
формируется не под влиянием или под воздействием среды, а в активном 
взаимодействии со всеми ее элементами, являющимися, либо персонифи-
кацией (другие личности) либо овеществлением (общественные предметы) 
социальных отношений, социальная субъектность не может и не должна 
рассматриваться как отдельное свойство личности, которое может присут-
ствовать, а может отсутствовать. Личность формируется в ансамбле обще-
ственных отношений как субъект своего собственного формирования и 
одновременно – как субъект общественного развития, деятельный элемент 
среды других личностей. 

Ильенков доказывает, что личность, вырванная из ансамбля общест-
венных отношений, теряет себя, будучи неспособной реализовать сущно-
стные человеческие силы, силы творчества и созидания. Масштаб лично-
сти измеряется масштабом стоящих перед нею и решаемых ею задач, а 
подлинность личности проявляется в том, насколько полно и широко 
«...представлена в ней – в ее делах, в ее словах, в поступках – коллектив-
но-всеобщая, а вовсе не сугубо индивидуальная ее неповторимость. Непо-
вторимость подлинной личности состоит именно в том, что она по-своему 
открывает нечто новое для всех, лучше других и полнее других выражая 
“суть” всех других людей, своими делами раздвигая рамки наличных воз-
можностей... Ее неповторимость не в том, чтобы во что бы то ни стало вы-
пячивать свою индивидуальную особенность, свою “непохожесть” на дру-
гих, свою “дурную индивидуальность”, а в том и только в том, что, 
впервые создавая (открывая) новое всеобщее, она выступает как индиви-
дуально выраженное всеобщее» [Ильенков, 1991, с. 413]. 

Подлинная личность в понимании Ильенкова – это личность, обла-
дающая эффективной субъектностью, способная своей деятельностью 
усиливать и облагораживать звучание «ансамбля общественных отноше-
ний» или даже менять его мелодию, добиваясь ее большего созвучия с со-
циально-историческим прогрессом. Сравним с тезисами Г.С. Батищева: 
«Человек лишь настолько может быть в настоящем человеком, насколько 
он стал развитым продуктом прошлого общественной истории и природы, 
насколько он – их дитя, их порождение. Но в то же время человек лишь 
настолько настоящий (актуально, а не потенциально), насколько он сам 
созидает свое настоящее» [Батищев, 2015, с. 196]. 

Ильенков говорит, что подлинная личность, есть там, где есть сво-
бода. Но не свобода как своеволие, а свобода деятельности, преодоления 



Концепция личности Эвальда Ильенкова 
и проблема социальной субъектности в современном мире 

 

 79

препятствий, свобода созидания. Ограничение социальной и творческой 
активности, созидательной энергии, рутинизация труда и взаимоотноше-
ний с другими людьми сковывают и разрушают личность. Загнанная в 
тиски шаблонов и стереотипов, в монотонную повседневность однажды 
найденных форм жизнедеятельности личность постепенно превращается 
сама в набор штампов, отчаянно пытаясь проявить оригинальность и са-
мобытность в незначительных деталях. Она сама и ее деятельность утра-
чивает всеобще-коллективное значение, личность теряет и свое коллек-
тивно-всеобщее содержание, и свою субъектность. Такую ситуацию 
Ильенков называл психической (личностной) смертью. 

Субъектность, деятельность, ориентированная на других и для других 
значимая, есть не просто некое сопутствующее свойство личности, но ее 
сущностное ядро. Потерявшая связь со своей сущностью, со смыслом сво-
его существования личность теряет свою социальную субъектность. Потеря 
субъектности, в свою очередь, разрушает личность в той мере, в которой 
ограничивается ее созидательная субъектность, в той мере, в которой лич-
ность отстраняется, отчуждается от социально значимой деятельности. 

 
 

Моральный выбор в свете марксистской диалектики 
 
Ильенков и проблему морального выбора как своего рода часа судьбо-

носного испытания человека, его «момента истины» рассматривает в рамках 
своей теории, опираясь на принципы материалистической диалектики. 

В работе «Гуманизм и наука» он говорит о трагической дилемме, 
возникающей в жизни каждого человека и каждого общества, о столкно-
вении нравственных принципов и убеждений с диктатом обстоятельств, о 
борьбе идеалов с доводами «здравого смысла», играющего роль самоза-
щиты индивида в условиях сложного выбора между совестью и благопо-
лучием. Возникает своего рода моральная оппозиция, выбор между двумя 
моделями поведения. 

Первая предполагает безусловную честность, следование совести и 
принципам, «велению сердца», невзирая на обстоятельства и связанные с 
этим выбором лишения. Эту позицию Ильенков называет благородной и 
жертвенной. Вторая, противоположная, модель предполагает рассудочное 
поведение, строгий учет обстоятельств, калькуляцию потерь и выгод, дей-
ствия с опорой на «...математически-строгий ум, доверясь ему всегда – и 
там, где его доводы согласуются с непосредственной нравственной интуи-
цией, и там, где идут с ней вразрез» [Ильенков, 1984, с. 187]. 

Ильенков доказывает потенциальную гибельность обеих моделей. 
Благородство, стойкость перед лицом жестоких обстоятельств привлека-
тельно, оно приносит индивиду моральное удовлетворение и утешение. 
Но благородство абстрактное, не разумное, полностью отрицающее здра-
вомыслие, губительно и для своего носителя – благородного рыцаря, – и 



  
Очкина А.В.  

 

 80 

для самих принципов, ради которых он готов жертвовать всем. Благород-
ный простак, пишет Ильенков, легко может стать орудием самых гнусных 
замыслов. Потому абстрактное, неразумное благородство неизбежно при-
водит к диалектическому самоотрицанию, самоубийству принципа и его 
носителя. 

Вторая позиция также коварна, так как приводит к моральному краху. 
С ним можно мириться, пока расчет верный (Ильенков здесь наверняка 
иронизирует на тему шутки о браке по расчету). Но всех многочисленных 
обстоятельств учесть невозможно, и даже самый расчетливый, хитрый и 
изворотливый человек рано или поздно совершает ошибку, и, если при 
этом он пренебрег нравственным чувством, совестью, то остается наедине 
не только с последствиями рухнувших планов и неудавшихся интриг, но и 
с моральными терзаниями. Эту ситуацию Ильенков называет полным кра-
хом личности и признает, что такая форма самоотрицания переживается 
индивидом болезненнее, чем поражение личности, движимой благород-
ными стремлениями. 

«Ведь одно дело – внутренне величественный закат Дон Кихота, а 
совсем иное – диктуемое ужасом и отвращением к самому себе самоубий-
ство Смердякова...Ум, попирающий элементарное требование нравствен-
ности, кончает как глупый подлец, как подлый глупец, осознавая это не-
выносимое и для “ума” и для “совести” состояние, до которого он сам себя 
в сиду своего принципа довел. Доверился абстрактному принципу.  
А тот обманул. Дон Кихоту – легче. Да, “обстоятельства”, которых он не 
учитывал и не хотел принимать в расчет, оказались сильнее. Грустно, но 
что поделаешь? Но Дон Кихот будет жить в благодарной памяти благо-
родных людей, которые рано или поздно переделают “обстоятельства”» 
[Ильенков, 1984, с. 188]. 

В этих рассуждениях Ильенкова выбор между благородными идеа-
лами и практическими соображениями индивидуального благополучия 
(или выживания, если этот выбор трагически обострить) предстает одно-
временно и как драма личности, и как всеобщее диалектическое противо-
речие человеческой истории. 

Конфликт «совести» и «обстоятельств» не имеет отвлеченного, раз и 
навсегда приемлемого логического решения, это решение для индивида 
всегда конкретно и всегда – индивидуально. Даже можно сказать силь-
нее – такое решение принимается личностью почти всегда в атмосфере 
остро ощущаемого ею одиночества. Но, принимая это решение, Личность 
оказывается неизбежно и субъектом Истории, выступая не как 
«...индивидуум как таковой, рассматриваемый в абстракции от всего того, 
чем он обязан обществу и истории, а тот грандиозный “ансамбль” индиви-
дов, воздействующих друг на друга, который реально и создает политиче-
скую историю, и науку, и искусство, и технику, все остальные универ-
сально-человеческие формы культуры» [Ильенков, 1991, с. 377]. 



Концепция личности Эвальда Ильенкова 
и проблема социальной субъектности в современном мире 

 

 81

Формулируя нравственную оппозицию, Ильенков подчеркивает, что 
у нее нет не только личного, но и исторического абстрактно-логического 
решения, разрешить это противоречие можно только его снятием, т.е. соз-
данием обстоятельств, в которых выбор между совестью и рассудком, меж-
ду нравственностью и благополучием просто не встает. Ильенков называет 
это «очеловечиванием обстоятельств», с которым он связывает коммуни-
стическую эпоху человеческой истории. 

Люди как субъекты истории разрешают дилемму между нравствен-
ным и «разумным», организуя обстоятельства своей жизни «…с таким 
расчетом, чтобы исчезла сама проблема, чтобы никому и никогда не при-
ходилось выбирать между требованиями “совести” и доводами рассудка, что-
бы обстоятельства сами диктовали (а ум осознавал) действия и поступки, со-
гласующиеся с интересами всех других людей. Совокупность общественных 
отношений, социальных “обстоятельств”, организованная так, называется на 
языке науки коммунизмом. И коммунизм в этом смысле – единственное воз-
можное и единственно мыслимое теоретически реальное и полное решение 
сформулированной в заголовке (“Гуманизм и наука”. – А. О.) проблемы» 
[Ильенков, 1984, с. 189]. 

Итак, в личной своей жизни человек, личность, является субъектом 
своего социального существования в той мере, в которой он осознает себя, 
свои возможности, способности и ценности, и в той мере, в которой он 
осознает обстоятельства своей деятельности. То есть, действуя осознанно 
и целенаправленно, человек является субъектом, создателем и преобразо-
вателем (или – губителем) своей жизни. Одновременно как объективно 
органическая часть «ансамбля» индивидов человек создает новые обстоя-
тельства для себя и для других, являясь при этом субъектом уже не только 
своей личной судьбы, но и судьбы других людей и, в конечном счете, 
судьбы человечества. В той же мере, в которой человек осознает себя не 
частью даже, а представителем Человечества, он является субъектом Ис-
тории, участвуя в «очеловечивании обстоятельств». Но, и неосознанно, 
даже невольно, человек является субъектом и своей, и всеобщей истории, 
только уже как невольник обстоятельств или и вовсе – как их жертва. 

Трагичность реализации человеком своей социальной субъектности 
обусловливается сложностью и противоречивостью исторических процес-
сов, их неравного, даже противоположного порой значения для настояще-
го и будущего. Это противоречие замечательно выразил Эрих Юрьевич 
Соловьёв в эссе ««Гамлет» Шекспира в контексте эпохи»: «Реформация – 
один из удивительнейших духовно-идеологических процессов: ее отда-
ленные последствия благотворны, ее ближайшие результаты чудовищны» 
[Соловьёв, 1991 а, с. 128]. То, что являлось для общественно историческо-
го процесса симптомами крушения феодализма, для современников Ре-
формации представало как социальный хаос, крушение экономики и пра-
вового порядка, безнаказанность насилия, эпидемии и паническая 
миграция. Личностное самоопределение осуществлялось в атмосфере все-



  
Очкина А.В.  

 

 82 

общей деморализации, роста преступности, потери нравственных ориен-
тиров и растущей иррелигиозности населения, «...суровые события Три-
дцатилетней войны способствовали критическому расчету с религией и 
появлению массы убежденных безбожников. Налицо был не атеизм, а без-
верие и кризис всяких прочих убеждений» (Выделено мной. – А. О.) [Со-
ловьёв, 1991 а, с. 129]. 

За тем и в том, что в историографии предстает как игра могучих 
безличных сил, разворачиваются миллионы человеческих трагедий и 
драм, уникальных в своей жизненной конкретности и объединенных в со-
держании социально-исторической всеобщностью. Личность, сгибаясь ли 
под бременем обстоятельств, борясь ли с ними или над ними возвышаясь, 
остается субъектом истории, личными своими решениями нанося «свое 
дыхание и свое тепло» на «стекла вечности»1. Можно провалиться в ямы, 
вырытые Кротом истории, и оставить вечности узор поражений и страда-
ний. Можно погибнуть, не желая сдаваться обстоятельствам, но и не в си-
лах побороть их. А можно сделать невозможное, изменив узоры на «стек-
лах вечности». Как сказал Валерий Брюсов: «В этом мире одно есть 
блаженство – Сознавать, что ты выше себя». Выше себя, значит, выше об-
стоятельств, давящих тебя как бессильное «единичное», но покориться 
которым ты сам, уже как «всеобщий индивид» считаешь недостойным. 

 
 

Индивид и социальный субъект  
перед вызовами современности 

 
«Страсти по субъекту» в философии объясняются противоречиво-

стью самой человеческой истории. Эмпирический опыт человечества и 
истории социального познания позволил выделить две стороны общест-
венного процесса: а) социально творческую деятельность людей, руково-
дствующихся своими личными интересами, целями, идеями и сознательно 
действующих в обществе в меру своих способностей; б) надиндивидуаль-
ные, объективные по отношению к составляющим общество индивидам 
социальные структуры и институты, существенно влияющие на сознание и 
деятельность людей. 

Здесь обнаруживается противоречие: люди, именно как индивиды, 
субъекты, создают и изменяют общественные макроструктуры, но общест-
венные макроструктуры определяют сознание и деятельность людей. Люди 
творят общество или общество творит соответствующих ему людей? 

                                           
1 Прекрасный образ Осипа Мандельштама: «Я и садовник, я же и цветок, В темнице 

мира я не одинок. На стекла вечности уже легло Моё дыхание, мое тепло. Запечатлеется на 
нем узор, Неузнаваемый с недавних пор. Пускай мгновения стекает муть. Узора милого не 
зачеркнуть».  



Концепция личности Эвальда Ильенкова 
и проблема социальной субъектности в современном мире 

 

 83

Марксистская традиция однозначно признает социальным субъек-
том человека, именно индивида, а не семью, не племя и не государство. 
Люди сами создают социальные структуры и институты, сами же и меня-
ют их, создавая свою общую Историю. Человек как субъект социального 
действия не предшествует социально-историческому процессу, а образу-
ется совместно с другими людьми в общественно-организованной практи-
ческой деятельности. Человека как субъекта, как творческое социальное 
начало не лепят по своему образу и подобию общественные структуры и 
институты, он образует себя сам по логике тех практических, деятельных 
социальных форм, в которые он так или иначе включается с самого рож-
дения. Именно поэтому человек – не простая функция существующего 
общества, он и его отрицание в той или иной степени и форме, не только 
по потребностям, намерениям, но и по способностям к социальной дея-
тельности. 

Эту идею поддерживает и развивает ильенковская теория лично-
сти, согласно которой человек, являясь социальным существом, форми-
руется и формирует свою субъектность по логике совместной социально-
практической деятельности с другими людьми. Человек у Ильенкова ак-
тивен как субъект социальных отношений, а форма и содержание этой 
активности создаются человеком в его взаимодействии с социальной 
средой, которая во всей полноте и детальности является уникальной для 
каждой конкретной личности. 

Тезис постмодернизма о небытии человека, хотя и неоправданно аб-
солютизирован ими, все же продиктован некоторыми существующими в 
современной действительности явлениями и процессами. Постмодернизм 
фиксирует реальные черты позднего капитализма: усложнение социаль-
ных структур, рост масштаба участия масс в общественной жизни при со-
храняющимся отчуждении людей от политики, углубление разделения 
труда, превращение потребления в важнейшую, если не основную, цель и 
общественного производства, и частной жизни людей, появление и рас-
пространение все более сложных и изощренных форм манипулирования 
общественным сознанием. 

В постмодернистской интерпретации реальные общественные явле-
ния и соответствующие им формы социального поведения, имеющие объ-
ективные основания, описываются с помощью терминов «симулякры», 
«деконструкция», «отказ от больших нарративов» и т.п. «Если суметь 
расшифровать этот постмодернистский текст-тайнопись, если продраться 
через завесу символов, призванных симулировать видимость, которая – в 
свою очередь – скрывает и деформирует сущность, и дойти до самой сути, ... 
то получится очень важная для понимания сегодняшней реальности кар-
тина многократного превращения содержания в неадекватные ему, маски-
рующие его формы, а этих превращенных форм в симулирующие их сим-
волы» [Марксизм и постмодернизм, 2009, с. 25–26]. 



  
Очкина А.В.  

 

 84 

Общественные отношения и их основа – производственные отноше-
ния, равно как и их органическая производная – система социальных ин-
тересов, маскируются в современном обществе сложным переплетением 
символических конструктов, скрывающих истинное содержание социаль-
ных отношений, идеологических манипуляций и ритуализированных 
практик. «Это не означает, что наше общество не было когда-то, говоря 
объективно и с полной определенностью, обществом производства, сис-
темой производства и, в результате, сферой экономической и политиче-
ской стратегии. Но теперь в него включается система потребления, како-
вая является системой манипуляции знаками....Всё больше и больше 
фундаментальных форм деятельности наших современных обществ дают 
место логике знаков, предстают в рамках анализа кодов и символических 
систем – они от этого не становятся примитивными обществами, и про-
блема исторического производства этих знаков и кодов сохраняется це-
ликом, – но подобный анализ должен соединиться с анализом процесса 
материального и технического производства как его теоретическое про-
должение» [Бодрийяр, 2019, с. 17]. 

Потребление создает иллюзию свободы и даже творчества, захваты-
вает социальную энергию человека, создает иллюзию осуществления своей 
самостоятельной бытийности. Это иллюзия, так как бытийность осущест-
вляется здесь в конечном счете не по логике потребностей и чаяний лич-
ности, а по логике рынка, оформленной в рекламных и маркетинговых стра-
тегиях, транслируемой через моду, через систему «знаков и символов». 
Однако эта логика воспринимается как нечто очень реальное, осязаемое, 
свое, неотчуждаемое и неподвластное влиянию внешних сил, которые 
«профессиональному потребителю», «потребителю-творцу» представля-
ются враждебными не только его частной жизни, но и всей его самобыт-
ности. 

В советское время отчуждение масс от политики привело,– особенно 
ярко это выразилось во второй половине ХХ в. – к массовому погружению 
людей в культуру. Культура в советский период воплотила «общегумани-
стический идеал справедливого и неотчужденного общества, существо-
вавший до революции как некая абстракция», и благодаря созданным со-
ветской культуры образам «...вошел в ментальность, (психологию, 
духовную культуру) советского народа. Но по мере того, как индивид пе-
реставал быть субъектом Истории, а затем и Культуры, происходило «раз-
мывание» самого этого общественного идеала». Идеал коммунизма был 
воплощен в СССР в лучших образцах культуры, и потому стал понятен, 
осязаем, эмоционально близок и морально авторитетен для значительной 
части советских граждан [Булавка, 2008, с. 286–287]. 

Всплеск общественной активности в Перестройку довольно быстро 
сошел на нет, не принеся советским, а чуть позже – постсоветским граж-
данам – реальных политических прав, и был похоронен хаосом 1990-х. 
«Побег» в потребление и частную жизнь, начавшийся в постсоветской 



Концепция личности Эвальда Ильенкова 
и проблема социальной субъектности в современном мире 

 

 85

России в конце прошлого столетия и продолжающийся до сих пор, стал 
своего рода сублимацией накопленной и нерастраченной потребности в 
социальной активности, эрзацем свободы и самореализации. 

Общество потребления, освобожденное наступлением в России ка-
питализма, захватило вчерашних советских граждан, заставляя их мирить-
ся с тяготами рыночной экономики и с отчуждением от политической сво-
боды ради свободы потребления. «Обыватель оказался в крепких объятиях 
собственности, которая обеспечивала его личное благополучие. В этих 
условиях победил принцип “мое”, а не “наше”» [Шимина, 2017, с. 115]. 
Как писал философ Рустем Ринатович Вахитов, постсоветские граждане 
пошли на своего рода «сделку» с государством, согласившись отдать пра-
во политического «первородства» за «чечевичную похлебку» – собствен-
ные квартиру и машину, свободу передвижения и потребления [Вахитов, 
2015]. Такое соглашательство стало следствием тенденций, развившихся 
еще в 1970-х годах, когда советское общество, сохраняя социалистический 
фасад, стало превращаться, по выражению Р.Р. Вахитова, в «общество по-
бедившего мещанства» [Вахитов, 2024, с. 176]. 

Следуя развитой Ильенковым марксистской теории личности, мож-
но сказать, что современное общество потребления позволяет человеку 
бесконечно развивать свою «дурную индивидуальность», подчеркивая 
свою самость и выражая свою особенность в мелочах, компенсируя таким 
образом отчуждение от социально значимой деятельности или ее ограни-
чения рыночными и бюрократическими рамками. Чем меньше возможно-
стей у личности для проявления своей сущности как индивидуально вы-
раженного всеобщего,– т.е. чем меньше возможности для свободной 
общественно значимой деятельности, для участия в принятии важных для 
индивидов и общества решений, – тем больше активности личность про-
являет для организации своей частной жизни, для защиты от чуждых ей и 
пугающих ее социально-политических процессов. Ограничения общест-
венной и индивидуальной социально-политической активности обуслов-
ливают не столько укрепление лояльности общества и граждан официаль-
ной политической линии, сколько рост политической пассивности, 
усиление ориентаций на частную жизнь и частные интересы. 

Современные общества достигают той стадии, на которой традицион-
ные экономические, политические и интеллектуальные свободы требуют 
новых способов реализации, недоступных в капиталистическом обществе, 
даже самом развитом. Так, экономическая свобода должна бы стать свободой 
от экономики, т.е. от необходимости обеспечивать свое физическое сущест-
вование, а политическая свобода – свободой от политики, неподвластной об-
щественному контролю, уничтожением политики как профессиональной, 
обособленной от общества деятельности. Интеллектуальная свобода должна 
трансформироваться в свободу от профессионализация интеллектуального 
труда и освобождение индивидуальной мысли от диктата средств массовой 
информации и массовой культуры. Однако в условиях капиталистического 



  
Очкина А.В.  

 

 86 

общества подобные политические цели кажутся утопией, хотя на самом де-
ле такое понимание свободы противостоит базовым устоям капитализма, и 
уже осуществление такой свободы возможно только за его пределами 
[Маркузе, 2003]. 

Парадоксальным образом свой вклад в порабощение социального 
субъекта государственными структурами вносит развитие социального 
государства. Расширяя социальные права и гарантии для личности, оно 
усиливает зависимость граждан от государства [Очкина, 2019] и, кроме 
того, обусловливает усиление и обретение доминирующего влияния в го-
сударстве исполнительной власти, непосредственно отвечающей за пере-
распределительные процессы и работу секторов социального государства 
[Брикульский, 2024]. 

Такая социальная среда создает личность, реализующую стремление 
к свободе и самовыражению в частной жизни и потреблении. Соответст-
венно социальная субъектность в такой среде – это субъектность пассив-
ного наблюдателя, выбирающего лояльность не в силу убеждений, а в со-
ответствии с логикой выживания. 

Политическая пассивность и соглашательство не только ограничива-
ют социально-историческую субъектность отдельных личностей, приняв-
ших такую компромиссную позицию, но и может создать ситуацию, при 
которой исключительной политической субъектностью и властью овладева-
ет человек, бесконечно далекий от решения социально-политических за-
дач, продиктованных потребностями прогрессивного социального разви-
тия. Коллективное ограничение субъектности наделяет, таким образом, 
политическими правами личность, лишенную каких бы то ни было поли-
тических целей, кроме утверждения и удержания своей власти. В научной 
литературе образцом описания такого исторического парадокса до сих пор 
является работа Карла Маркса «Восемнадцатое брюмера Луи Бонапарта» 
[Маркс, 1957]. Эрих Юрьевич Соловьёв в работе «Личность и ситуация в 
социально-политическом анализе Маркса» отмечает: «Отличительная осо-
бенность «Восемнадцатого брюмера» состоит в том, что в этом произве-
дении кричащее несоответствие между индивидуальными возможностями 
Луи-Наполеона и теми действиями, которые ему удалось совершить в де-
кабре 1851 г., не сглаживается, а подвергается анализу именно как исто-
рическое противоречие» (Выделено мной. – А. О.). [Соловьёв, 1991 б, 
с. 188]. 

Однако никакая социальная среда не является неким штампом, ко-
торый отпечатывает в индивидах неизменный алгоритм поведения. Лич-
ность остается активной и субъектной, даже являясь по сути субъектом 
бездействия. От простого объекта манипуляций субъекта бездействия от-
личает, прежде всего, сознательность в выборе политического эскапизма 
или позиции пассивного наблюдателя. Кроме того, позиция субъекта без-
действия динамична и адаптируется к каждой конкретной социальной си-
туации, некоторые из которых могут заставить индивида отказаться от 



Концепция личности Эвальда Ильенкова 
и проблема социальной субъектности в современном мире 

 

 87

своего выбора. Именно так осуществляется диалектическое единство уни-
кальной личности и конкретно-исторической социальной среды, так точно 
и детально описанное Ильенковым. 

 
 

Выводы 
 
Проблема субъекта и субъектной деятельности человека так или 

иначе включена в качестве если не центральной и ключевой, то, как ми-
нимум, одной из важнейших проблематик во все философские, социоло-
гические и политологические концепции. Убегающий от свободы или од-
номерный, исчезающий в ритуалах или вовлеченный в цепочку 
бесконечных обменов, стремящийся к справедливости или погруженный в 
«систему интерпретации» повседневного потребления, человек так или 
иначе рассматривается социальными концепциями как субъект – потенци-
альный, запутавшийся, поправший самого себя, но все-таки – субъект, как 
минимум – субъект реактивный, осваивающий обстоятельства подчинен-
но, без стремления их изменить. 

Эвальд Ильенков именно в марксисткой традиции видел теоретико-
методологические возможности для понимания сущности человека, меха-
низмов формирования и осуществления его в качестве субъекта собствен-
ной жизни и исторического процесса. Эвальд Васильевич не стремился 
переделать или дополнить марксизм, «ввести» в него гуманистическую 
составляющую, он продолжал диалектическую логику Карла Маркса, вы-
являя закономерности взаимодействия человеческой индивидуальности с 
другими индивидами, с обществом, искусством, культурой, моралью и с 
самой собой. 

То, насколько мы ограничены в реализации своих сущностных сил, 
мы ограничены и в своем личностном развитии и, следовательно, не сво-
бодны, какие бы формальные права мы не имели. Чем жестче и у́же рамки, 
в которых мы можем проявлять нашу коллективно-всеобщую индивиду-
альность, созидательные и творческие способности, имеющие всеобщее, 
всечеловеческое значение, тем меньше возможностей у нас будет для реа-
лизации себя в качестве субъекта и социального, и своего собственного 
развития и существования. 

Даже в самых мрачных концепциях современной социальности че-
ловек, тем не менее, остается, так или иначе, субъектом своей жизни, даже 
если его субъектность губительна и для него, и для общества. Становясь 
на позицию бездействия, самоотчуждения от политики и участия в приня-
тии важных социально-политических решений, человек сознательно или 
под давлением обстоятельств ограничивает свою социальную и политиче-
скую роль. Однако, если он не устраняется полностью от жизни в общест-
ве, не становится отшельником, отрезанным от цивилизации, он остается 
социальным и политическим субъектом, пусть и специфическим субъек-



  
Очкина А.В.  

 

 88 

том бездействия. Его позиция, вплетаясь в сеть других таких позиций, 
создает определенные условия для формирования политической субъект-
ности других людей. В том числе и тех, кто безуспешно отстаивает свобо-
ду для всех и, не имея необходимой поддержки, теряет свою собственную 
свободу или даже жизнь. 

Отказ от собственной политической субъектности не есть просто 
политическая пассивность, безучастие, это еще и формирование условий 
для получения политической власти силами, враждебными и свободе, и 
гуманизму, и обществу как таковому. Это и ограничение социально-
политической активности других людей, в том числе и «желающих стран-
ного», по выражению братьев Стругацких, – лучшей жизни и свободы для 
всех. Это и формирование питательной среды для деспотизма любого ро-
да. «Всякое обращение к силе, способной гнать тупую массу в царство но-
вой красоты перстом железным, правда, во имя ее собственной пользы – 
вещь опасная. Просвещенного деспотизма не бывает, деспотизм всегда 
непросвещенный» [Лифшиц, 2009, с. 47]. 

Такой вывод позволяет сделать ильенковская концепция личности 
как «ансамбля» человеческих отношений, и она же позволяет заключить, 
что позитивные тенденции в развитии социальных субъектов и социаль-
ной среды зависит от степени погруженности индивидов в культуру и со-
циальную активность. Развитие компетентного, деятельного социального 
участия в решении проблем профессиональной сферы и непосредственно-
го территориального окружения способна постепенно развить социальную 
субъектность граждан, стимулировать их развитие как индивидуально вы-
раженного всеобщего, находя возможности самовыражение в социально 
значимой деятельности, а не в мелочном оригинальничании «дурной ин-
дивидуальности». 

Понимая вслед за Ильенковым личность как «ансамбль» человече-
ских отношений и связывая ее жизнь и развитие с активным взаимодейст-
вием с другими людьми, социальной средой, культурой и политикой, мы 
можем глубже проникнуть в тайну взаимодействия человека как социаль-
ного субъекта и институтов как социальных структур, являющихся рамкой 
для человеческой активности. Индивиды действуют по логике всей вос-
принимаемой ими социальной среды, индивидуализируя эту логику в со-
ответствии со своими конкретными жизненными обстоятельства. Однако 
логика социального неизбежно проявляется в индивидуальных стратегиях 
и моделях принятия решений. Логика индивидуальных действий, объеди-
ненных единой социальной средой, в совокупности создают новую логику 
развития социальных институтов, которая, в свою очередь, становится 
рамкой для деятельности социальных субъектов. В этой диалектической 
взаимосвязи личности и среды активным, творческим элементом является 
именно личность. Ограничивая свою социальную и политическую актив-
ность человек не перестает быть социальным субъектом, он перестает 
управлять своей субъектностью, но продолжает оставаться активным эле-



Концепция личности Эвальда Ильенкова 
и проблема социальной субъектности в современном мире 

 

 89

ментом среды других людей, влияя на условия и содержание формирова-
ния их субъектности. 

Ильенковское понимание личности позволяет перенести акцент в 
теории и практике общественного развития с проблематики формирования 
и совершенствование социальных институтов на вопросы и задачи усло-
вий, факторов, характера и содержание развития личностей, социальная 
субъектность которых и служит активным, деятельным началом в соци-
ально-историческом процессе. 

 
 

Список литературы 
 
Батищев Г.С. Деятельностная сущность человека как философский принцип // Г.С. Батищев. 
Избранные произведения. – Алматы: Институт философии, политологии и религиоведе-
ния КН МОН РК, 2015. – С. 91–276. 

Бодрийяр Ж. Общество потребления. – Москва: АСТ, 2019. – 342 с. 
Брикульский И.А. Социальное государство и парламентаризм: гармоничное соседство или 
режим несовместимости? // Вестник Московского университета. Серия 11: Право. – 
2024. – Т. 65, № 3. – С. 94–119. DOI 10.55959/MSU0130-0113-11-65–3-6. 

Булавка Л.А. Феномен советской культуры. – Москва: Культурная революция, 2008. – 
288 с. 

Булавка-Бузгалина Л.А. Маркс–XXI. Социальный прогресс и его цена: Диалектика отчуж-
дения и разотчуждения // Вестник Московского ун-иверситета. Сер. 7: Философия. – 
2018. – № 5. – С. 73–84. 

Вахитов Р.Р. Марксизм и классика: от Ленина к Ильенкову. – Москва; Берлин: Директме-
диа Паблишинг, 2024. – 448 с. 

Вахитов Р.Р. Радуга мыльного пузыря. (Чем подкупили простых советских людей?) // Со-
ветская Россия. – 2015. – 14 мая. – URL: http://www.sovross.ru/modules.php? 
name=News&file=article&sid=5.99809 (дата обращения: 28.02.2025). 

Ильенков Э.В. Гуманизм и наука. Искусство и коммунистический идеал: избранные ста-
тьи по философии и эстетике. (185–206). – Москва: Искусство, 1984. – 349 с. 

Ильенков Э.В. Что же такое личность // Ильенков Э.В. Философия и культура. – Москва: 
Политиздат, 1991. – С. 369–414. 

Ильин А.Н. Субъект в пространстве философии постмодернизма // Информационный гума-
нитарный портал Знание. Понимание. Умение. – 2010. – № 1. – С. 4–10. – URL: 
http://www.zpu-journal.ru/e-zpu/2010/1/Ilyin_Subject/ (дата обращения: 28.02.2025). 

Кемеров, В.Е. Субъект, субъективность, субъектность // Социология. – 2024. – № 1. – С. 4–10. 
Комаров С.В. О понятиях социального и исторического субъекта / Субъектность в совре-
менном обществе: социально-философский аспект: монография / Д.В. Аверьянова, В.Д. Бе- 
реснев, Н.И. Береснева, А.Ю. Внутских, С.Г. Зырянов, С.В. Комаров, Ю.В. Лоскутов, 
Л.А. Мусаелян, Н.К. Оконская, С.В. Поросёнков, С.В. Рязанова, Р.К. Стерледев, 
Т.Д. Стерледева / под общей редакцией Ю.В. Лоскутова. – Пермь: Пермский государст-
венный национальный исследовательский университет, 2022. – С. 9–25. 

Лекторский В.А. Об Эвальде Васильевиче Ильенкове / Э.В. Ильенков: личность и творче-
ство. – Москва: Языки русской культуры, 1999. – C. 7–11. 

Лифшиц М.А. Памяти Эвальда Ильенкова // Искусство и коммунистический идеал: из-
бранные статьи по философии и эстетике. – Москва: Искусство, 1984. – С. 3–7. 

Лифшиц М.А. Почему я не модернист? – Москва: Искусство – ХХ век, 2009. – 606 с. – 
DOI: 10.21146/2414-3715-2019-5-1-81-101 



  
Очкина А.В.  

 

 90 

Мамардашвили М.К. Как я понимаю философию. – Москва: Издательская группа «Про-
гресс». «Культура», 1992. – 415 с. 

Маркс К. Восемнадцатое брюмера Луи Бонапарта / Маркс К., Энгельс Ф. Собрание сочине-
ний. – 2-е изд. – Москва: Государственное издательство политической литературы, 
1957. – Т. 8. – С. 115–217. 

Марксизм и постмодернизм: сравнение методологий (интеллектуальный семинар) // Аль-
тернативы. – 2009. – № 3. – С. 24–48. 

Марксизм и человеческая личность (Материалы дискуссии по книге А. Шаффа «Марксизм 
и человеческая личность») / Дерюгина А.В. (ред.). – Москва: Институт философии АН 
СССР, 1967. – 155 с. 

Маркузе Г. Одномерный человек. – Москва: АСТ, 2003. – 528 с. 
Очкина А.В. Призрак бедности и признак катастрофы // Свободная мысль. – 2019. – 
№ 3 (1675). – С. 127–138. 

Соловьёв Э.Ю. ««Гамлет» Шекспира в контексте эпохи» // Соловьёв Э.Ю. Прошлое толкует 
нас. (Очерки по истории философии и культуры). – Москва: Политиздат, 1991 а. – 
С. 127–145. 

Соловьёв Э.Ю. Личность и ситуация в социально-политическом анализе Маркса // Соловьёв Э.Ю. 
Прошлое толкует нас. (Очерки по истории философии и культуры). – Москва: Политиз-
дат, 1991 б. – С. 185–208. 

Суворов А.В. Экспериментальная философия (Э.В. Ильенков и А.И. Мещеряков) // 
Э.В. Ильенков: личность и творчество. – Москва: Языки русской культуры, 1999. – 
С. 172–199. 

Фарман И.П. Мир культуры и воображение // Э.В. Ильенков: личность и творчество. – 
Москва: Языки русской культуры, 1999. – С. 108–126. 

Шимина А.Н, Шимина М.А. Революция как объективное бытие диалектики // Наука. 
Мысль: электронный периодический журнал. – 2017. – Т. 7, № 1–1. – С. 113–116. 

 
 

Anna Ochkina1 
The concept of personality by Evald Ilyenkov 

and the problem of social subjectivity in the modern world 
 

Abstract. The problem of the subject of social action is the key or at least one of the cen-
tral problems in all philosophical and social concepts. The aim of the article is to analyze the 
problem of human personality as a social subject in the context of modern challenges. The author 
uses Marxist materialist dialectics as a methodology and starts from the Marxist theory of person-
ality, most fully developed by E.V. Ilyenkov. Evald Ilyenkov, continuing the Marxist scientific 
and humanistic tradition, considered the essence of personality as an individualized “ensemble of 
social relations”. Ilyenkov understood social subjectivity as a result of the involvement of the 
individual in interaction with other people, mediated by social objects and relations. Ilyenkov 
proved that the scale of the personality and the socio-historical significance of its activities are 
determined by the scale of the tasks facing it and the degree to which its activities correspond to 
the goals of humanistic development. In modern societies, even with relatively developed institu-
tions of democratic governance and the welfare state, there are factors that hinder the influence of 
individuals, groups and entire classes on power and social development. However, the alienation 
of the masses from politics does not lead to the loss of political subjectivity by individuals, but to 
the limitation and even distortion of its content. 

                                           
1 Ochkina Anna Vladimirovna, PhD in Philosophy, sociologist; ochkina@inbox.ru 



Концепция личности Эвальда Ильенкова 
и проблема социальной субъектности в современном мире 

 

 91

Mass political passivity creates conditions for political manipulation and the concentration 
of power in the hands of a small group of people who enjoy the non-resistance of society. Politi-
cal passivity undermines the foundations of social solidarity and complicates the implementation 
of free, decisive actions by politically active social groups. Thus, the individual's renunciation of 
his own social and political subjectivity is simultaneously an act of creating conditions for the 
activity of other individuals, a factor in the collective social subjectivity of society at a specific 
historical moment.The path to overcoming the alienation of people from their own lives lies, first 
of all, through the development of socio-political activity, grassroots participation in making so-
cially significant decisions. 

Ilyenkov’s concept of personality focuses on the tasks and conditions, nature and content 
of the development of individuals, whose social subjectivity serves as an active, energetic begin-
ning in the socio-historical process. 

Keywords: Ilyenkov, Marxist dialectics, political subjectivity, freedom, alienation, politi-
cal passivity, essential forces. spheres that are vital, exceptionally important for the development 
of essential characteristics of the individual. 

For citation: Ochkina A. (2025). The concept of personality by Evald Ilyenkov and the problem 
of social subjectivity in the modern world. METHOD: Moscow quarterly journal of social studies / RAN, 
INION. Part. 14. Vol. 4. No. 2, P. 69–92. http://www.doi.org/10.31249/metod/2024.02.05 

 
 

References 
 
Batishhev G.S. (2015). The active essence of man as a philosophical principle. In G.S. Batishhev 

Selected works (191–276) Almaty: Institute of Philosophy, Political Science and Religious 
Studies of the Scientific Committee of the Ministry of Education and Science of the Republic 
of Kazakhstan. (In Russ.). 

Baudrillard J. (2019). Société de consommation. AST. (In Russ.) 
Brikul'skij I.A. (2024). Welfare state and parliamentarism: harmonious coexistenceor a regime of 

incompatibility? Moscow University Bulletin. Series 11: Law. 65 (3), 94–119. DOI 
10.55959/MSU0130–0113-11-65–3-6. (In Russ.). 

Bulavka (2008). The phenomenon of Soviet culture. Cultural Revolution. (In Russ.). 
Bulavka-Buzgalina L.A. (2018). Marx-XXI. Social Progress and Its Price: Dialecticsof Alienation 

and Disalienation. Bulletin of Moscow University. Series 7: Philosophy. 5, 73–84. (In Russ.). 
Farman I.P. (1999). The World of Culture and Imagination. In E.V. Ilyenkov: Personality and 

Creativity. Editor-compiler I.P. Ferman (pp. 108–126) – Languages of Russian Culture” (In 
Russ.). 

Il'enkov Je.V. (1984). Humanism and Science. In E.V. Ilyenkov. Art and the Communist Ideal: 
Selected Articles on Philosophy and Esthetics, (pp. 185– 206). Art. (In Russ.) 

Il'enkov Je.V. (1991). What is personality? In E.V. Ilyenkov. Philosophy and Culture. (pp. 369–
414). M: Politizdat. (In Russ.). 

Il'in A.N. (2010). Subject in the Space of Postmodern Philosophy. Information Humanitarian 
Portal «Znanie. Ponimanie. Umenie», 1, 4–10. [Electronic resource] Access code: 
http://www.zpu-journal.ru/e-zpu/2010/1/Ilyin_Subject/. (date of access: 02/28/2025). (In Russ). 

Kemerov, V.E. (2024). Subject, subjectivity, subjectivity. Sociology, 1, 4–10. (In Russ.). 
Komarov S.V. (2022). On the concepts of social and historical subject. In the book Subjectivity in 

modern society: socio-philosophical aspect / D.V. Averianova, V.D. Beresnev, N.I. Beresneva, 
A.Yu. and others; general editor Yu.V. Loskutov. Perm State National Research University. (In 
Russ.). 

Lektorskij V.A. (1999). About Evald Vasilyevich Ilyenkov. In E.V. Ilyenkov: personality and 
creativity. (pp. 7–11). “Languages of Russian culture”. (In Russ.). 



  
Очкина А.В.  

 

 92 

Lifshic M. A (1984). In Memory of Evald Ilyenkov. In E. Ilyenkov. Art and the Communist Ideal: 
Selected Articles on Philosophy and Esthetics (pp. 3–7). Art. (In Russ.) 

Lifshic M.A. (2009). Why am I not a modernist? Publishing house “Art – XX century”. (In Russ.). 
Mamardashvili M.K. (1992). How I Understand Philosophy. 2 nd edition, revised and supple-

mented. Under the general editorship of Yu. L. Senokosov. Publishing group: “Progress”. 
“Culture”, 1992. (In Russ.) 

Marcuse G. (2003). One-dimensional man. “AST” (in Russ.) 
Marx K. (1957). The Eighteenth Brumaire of Louis Bonaparte. In K. Marx, F. Engels. Collected 

Works, 2 nd ed., Vol. 8 (pp. 115–217) – State Publishing House of Political Literature.  
(In Russ.) 

Marxism and Postmodernism: A Comparison of Methodologies (Intellectual Workshop). (2009) 
Alternatives, 3, 24–48. (In Russ.). 

Ochkina, A.V. (2019). The Specter of Poverty and a Sign of Disaster // Svobodnaja mysl', 
3 (1675), 127–138. 

Shimina, A.N., Shimina M.A. (2017). Revolution as an objective being of dialectics. Scientifice-
journal, 7 (1–1), 113–116. (In Russ.). 

Solov'jov Je.Ju. (1991), a. Shakespeare's «Hamlet» in the Context of the Era. In E. Yu. Solovyov. 
The Past Interprets Us. Essays on the History of Philosophy and Culture (pp. 127–145). 
Politizdat. (In Russ.). 

Solov'jov Je.Ju. (1991), b. Personality and situation in Marx’s socio-political analysis. In  
E.Yu. Solovyov. (1991) The past interprets us. Essays on the history of philosophy and culture. 
(pp. 185–208). Politizdat. (In Russ.). 

Suvorov A.V. (1999). Experimental Philosophy. (E.V. Ilyenkov and A.I. Meshcheryakov). 
In E.V. Ilyenkov: Personality and Creativity (pp. 172–199). “Languages of Russian Culture”. 
(In Russ.). 

Vahitov R.R. (2015). Rainbow of a soap bubble. (What was used to bribe ordinary Soviet peo-
ple?) // Sovetskaya Rossiya. – 2015. – May 14. URL: http://www.sovross.ru/modules.php? 
name=News&file=article&sid=5.99809 (date of access: 28.02.2025). (In Russ.). 

Vahitov R.R. (2024). Marxism and the Classics: from Lenin to Ilyenkov. Directmedia Publishing. 
(In Russ.). 

 



 
Ильенковская диалектика и метафизика мещанства 

 

 93

DOI: 10.31249/metod/2024.02.06 
 
 
 
 
 
 
 
 

Вахитов Р.Р.1 
Ильенковская диалектика 
и метафизика мещанства2 

 
Аннотация. Философия Э.В. Ильенкова не теряет свою актуальность и в наши дни. 

Мировоззренческая подоплека философской концепции Ильенкова – борьба с мещанством, 
которое широко распространилось в советском обществе при жизни Ильенкова, в 1970-е. 
Торжеством мещанства стал постсоветский «капитализм» в России. Мировоззрение ме-
щанства – индивидуализм, эгоизм, неверие в универсальные ценности, в истину, добро, 
красоту, невозможность понять высшие идеалы в силу духовной неразвитости. В филосо-
фии этому соответствуют номинализм, эмпиризм, позитивизм, для которых свойственно 
видение в мире лишь единичных предметов, отрицание общего. С этими философскими 
взглядами всю жизнь боролся Ильенков. Он доказывал, что общее существует, что еди-
ничное является неотъемлемой частью диалектически устроенного целого, что идеальное и 
идеалы – это «зеркала» общего, созданные общественно-исторической практикой. Залог 
победы над мещанством, по Ильенкову – духовное развитие человека, предполагающее 
научение его диалектически мыслить, осознавать противоречия жизни и находить «среднее 
звено», соединяющее эти противоречия, снимающее напряжение между ними. 

Ключевые слова: Э.В. Ильенков; мещанство; позитивизм; номинализм; метафизика; 
мышление; диалектика. 

Для цитирования: Вахитов Р.Р. Ильенковская диалектика и метафизика мещантва // 
МЕТОД: Московский ежеквартальник трудов из обществоведческих дисциплин / РАН, 
ИНИОН. – Москва, 2024. – Вып. 14, Т. 4, № 2. – C. 93–106. – DOI: 10.31249/metod/2024.02.06 

 
 

Введение 
 
Несмотря на то что Советский Союз давно уже стал историей, в кру-

гах российских интеллектуалов интерес к творчеству советского философа 
Эвальда Васильевича Ильенкова только растет. В первые годы после рас-
пада СССР изучением наследия философа занимались небольшие группы 
его сторонников и непосредственных учеников. Основная масса историков 
отечественной мысли 1990-х обратилась тогда к религиозным мыслителям 

                                           
1 Вахитов Рустем Ринатович,  кандидат философских наук, доцент кафедры филосо-

фии и культурологии Уфимского университета науки и технологий; Rust_R_Vahaitov@mail.ru 
2 Исследование выполнено при финансовой поддержке Российского научного фонда 

(РНФ) в рамках научного проекта № 24-18-00130. 



  
Вахитов Р.Р.  

 

 94 

XIX и начала ХХ в., которые были практически под запретом в советские 
времена. Сегодня ситуация совсем иная: об Ильенкове пишутся диссерта-
ции, монографии, статьи в академических журналах, выходит его собра-
ние сочинений, в Интернете есть сайты, где выложены его главные произ-
ведения. Проводятся Ильенковские Чтения, действует философское 
общество «Диалектика и культура», объединяющее исследователей фило-
софии Ильенкова. Боле того, у них есть в Интернете и англоязычный се-
минар (труды Ильенкова изучают ученые из США, Голландии, Финлян-
дии, Италии, Греции, других зарубежных стран). Спецкурсы о философии 
Ильенкова читаются во многих российских вузах, но этого мало: в среде 
студенчества возникают кружки и молодые люди по своему почину шту-
дируют «Диалектику идеального» или «Школа должна учить мыслить».  
В прошлом году был 100-летний юбилей мыслителя: прошли представи-
тельные конференции, подборки статей об Ильенкове выпустили самые 
крупные философские журналы России («Вопросы философии», «Логос»). 
Юбилейные мероприятия и публикации продолжаются, подтверждение 
чему – эта статья. 

При этом интерес к Ильенкову только отчасти можно объяснить 
растущей ностальгией по СССР, которая охватила наше общество с не-
давних пор. Советский философ-гуманист был критиком культа личности 
И.В. Сталина и «темных пятен» «развитого социализма». Ни к Сталину, ни 
даже к Брежневу Ильенков больших симпатий не питал, и, очевидно, шту-
дируют «Диалектику идеального» зачастую не те люди, что голосуют за 
Сталина и Брежнева. 

Актуальность наследия Ильенкова, думаю, связана с иным. Просто 
общественные, да и теоретические проблемы, которые его волновали, так 
и не разрешены, несмотря на все произошедшие в стране изменения, а 
враг, с которым Ильенков боролся всю свою жизнь, продолжает торжест-
вовать, иногда беря себе новые имена, но часто даже не скрывая своей 
сущности. Имя этому врагу – мещанство. 

 
 

1. Победа мещанства в СССР и в России 
 
До Октябрьской революции слово «мещанин» в российском офици-

альном языке имело значение «горожанин». Существовало даже сословие 
«мещан», к которому относились простолюдины-жители городов, владев-
шие недвижимостью. Однако уже в русской литературе XIX в. (от 
А.И. Герцена до А.П. Чехова) слово «мещанин» начинает приобретать от-
рицательные коннотации и обозначать человека эгоистического, жадного, 
лицемерного и в то же время малограмотного, духовно неразвитого, но со 
смешными притязаниями на «культурность». В философии Серебряного 
века мещанство стали отождествлять с «грядущим Хамом», который появ-
ляется вместе с бездушной, безрелигиозной, технотронной цивилизацией. 



 
Ильенковская диалектика и метафизика мещанства 

 

 95

Н.А. Бердяев писал: «корень мещанства в умалении ценностей, в посте-
пенном превращении великого в малое и в ничто, мировой трагедии  –  в 
мещанскую драму, комедию и наконец в пошлый фарс» [Бердяев, 1907, 
с. 413–414]. 

С точки зрения философии марксизма мещанин – это мелкий бур-
жуа, известный персонаж марксистской картины мира, описанный еще 
самим Марксом. «Мещанство – социально-психологический тип личности 
и система ценностей, генетически связанные с образом жизни и сознанием 
мелкого буржуа» – провозглашает «Новая философская энциклопедия» 
[Зубец]. Связь мещанства с миром капитализма очевидна – распад тради-
ционной общины, возникновение городов-«плавильных котлов» капита-
листической цивилизации породил мещан как маргинальный слой людей, 
оторвавшихся от деревенского, «общинного» мира, превратившихся в ин-
дивидуалистов по своим жизненным принципам, но в силу культурной 
неразвитости неспособных к культурному цветению индивидуализма, ха-
рактерному для «высокой» буржуазной культуры. 

В советский период мещанство стало объектом беспощадной критики 
и даже кое-где политического преследования. Мещанство (как мы видели, 
не без оснований на то) приравнивалось к буржуазности и обвинения в 
«мещанских настроениях» на партийном или профсоюзном собрании могли 
повлечь за собой очень неприятные последствия. Мещанин воспринимал-
ся как антипод положительного героя советского мировоззрения – строи-
теля социализма, человека труда, энтузиаста и коллективиста. И в общем-
то, если оставить в стороне пафосную форму обвинений, отчасти так оно и 
было. Мещане объективно противостояли утверждению и бытию социали-
стического общества и государства. Не потому что они сознательно были 
против них (на уровне сознания они, как и большинство советских людей, 
были вполне искренними носителями официальной идеологемы), а потому 
что сам их образ жизни, система жизненных ценностей, выражаемых не-
хитрыми поговорками «моя хата с краю», «каждый за себя», плохо совме-
щались с призывами к пролетарской солидарности и служения социали-
стическому государству. Впрочем, было бы неправильным считать, что в 
СССР существовала некая социальная прослойка «мещан по преимущест-
ву». Граница между настоящим советским гражданином и «презренным 
мещанином» проходила «через сердце» почти каждого жителя СССР. 
Проще говоря, почти каждый человек общества «реального социализма» 
отчасти был индоктринированным героем, отчасти – мещанином. Кроме 
того, существовала диалектическая связь между «идейными советскими 
энтузиастами» и «мещанами»: чем сильнее в определенный исторический 
период были первые, тем больше в обществе через некоторое время ста-
новилось вторых. 

Период «оттепели», на который пришлись становление и взлет таланта 
Э.В. Ильенкова, был последней в истории СССР «эпохой веры» или «анти- 
мещанской эпохой». Молодежь этой эпохи (к ней относился и Ильенков, 



  
Вахитов Р.Р.  

 

 96 

которому в год ХХ съезда КПСС было 32 года) мечтала о победе комму-
низма во всем мире, об освоении космического пространства, вела споры о 
«физиках» и «лириках», о кибернетике и «идеальном». Конечно, не все 
были таковы: имелись и «ловчилы», спекулянты, карьеристы, подхалимы, 
но я говорю об общем векторе, общем настроении; даже мещане того вре-
мени стеснялись своего мещанства. А вот следующий период – «эпоха за-
стоя» стал периодом роста и укрепления советского мещанства1. Это время, 
когда советское общество начинают буквально «пропитывать» настроения 
накопительства, вещизма, карьеризма, цинизма. Возникает и принимает 
чудовищные размеры «черный рынок», своего рода паразитический капи-
тализм внутри социалистической экономики. С трибун собраний и съездов 
продолжают звучать слова о противостоянии Западу, об антигуманности 
капитализма, о социалистических ценностях, но подспудно в умах начинает 
господствовать настоящее преклонение перед Западом, его материальной 
и духовной культурой (одеждой и автомобилями, музыкой и фильмами).  
В идеологию марксизма уже мало кто верит, хотя большинство еще про-
должает изображать из себя лояльных «строителей коммунизма». Обсуж-
дение причин мещанского перерождения советского общества, произо-
шедшего в 1970-е, увело бы нас далеко в сторону, но, безусловно, здесь 
сыграла свою роль «незавершенность модернизации», на которую указы-
вает А.Г. Глинчикова [Глинчикова, Синеокая, Степанянц, 2017]. Больше-
вики попытались строить социализм в стране с многомиллионным кресть-
янством, выросшим на специфичном полуазиатском мировоззрении, не 
знавшим до этого начал европейского Просвещения и не успевшим про-
никнуться ими за несколько десятилетий ускоренной модернизации. 

Автор фундаментальной монографии о мещанстве и социализме 
А.С. Арапов справедливо заключил: «Сложившееся в нашей стране ме-
щанское общество при той политике, которую вело руководство страны в 
последние годы, ничем иным кроме капитуляцией перед буржуазией за-
вершить свое развитие не могло... На смену поколениям героев и мучени-
ков революций и войн, подвижников великих строек, пришли антигерои – 
беззастенчивые, циничные люди без совести и чести, как-то легко, без 
особых сомнений, по-торгашески сдавшие социализм, вместе со всей 
страной и ее народом... Это был апофеоз воинствующего мещанства, тор-
жественное возведение его на царство» [Арапов, 2008, с. 138]. 

Действительно, «перестройка» и последовавшая за ней эпоха пост-
советской, ельцинской России, стали апофеозом торжествующего мещан-
ства. Насмешки над высокими и гуманистическими идеалами, презрение к 
своей Родине и возвеличение Запада, которое раньше выражалось в разго-
ворах на мещанских кухнях, теперь стали содержанием программ телеви-
дения и статей в официальных журналах. Идеологи перестройки и либера-
лизма бросились с каким-то остервенением очернять и хаять советских 

                                           
1 См. об этом нашу статью: [Вахитов, 2024]. 



 
Ильенковская диалектика и метафизика мещанства 

 

 97

героев, советские идеалы и восхвалять то, что раньше осуждалось – гедо-
низм как жизненное кредо, имморализм и цинизм. Мещанин, уже не стес-
няющийся своего мещанства, а гордящийся им, насаждающий его как 
норму, стал героем «нового времени». 

Если в 1991 г. в нашей стране и произошла революция, то это была, 
пожалуй, первая в истории революция, в ходе которой одурманенные про-
пагандой западного «общества потребления» массы отказались от реаль-
ных социальных благ и гарантий ради мишуры и даже миазмов потреби-
тельства – ста сортов колбасы в магазине и порнографии по телевидению 
и в кино. Ильенков не дожил до этого. Даже скрытое и подспудное торже-
ство мещанства в конце 1970-х сломало его и подвело к роковому реше-
нию. Но скорее всего, он бы не был удивлен развитием событий, ибо он 
хорошо знал, что внутри советского общества уже родился и растет «чу-
жой». И он очень хорошо понимал суть этого «чужого»… 

 
 

2. Позитивизм как мещанство в философии  
и борьба с ним Э.В. Ильенкова 

 
Понятно, что Ильенков был философ, а не публицист и его преиму-

щественно занимали специфически-философские вопросы и споры, далекие 
от споров об упадке нравов и мещанском вырождении (хотя и в газетной и 
журнальной публицистике он посильно участвовал). Однако философия 
всегда пусть по-своему, на своем специфичном языке, но обсуждает темы, 
которые волнуют все общество. Не будет преувеличением сказать, что ме-
щанство и мелкобуржуазность, в сфере обыденной жизни проявлявшиеся 
как эгоизм, конформизм, потребительство, на уровне науки и философии 
являли себя как позитивизм и метафизика. А именно позитивизм и метафи-
зика были главными философскими врагами Ильенкова. 

Сказанное требует разъяснений. 
Суть мещанской идеологии сводится к эгоизму и индивидуализму. 

Об этом писал и А.М. Горький в «Записках о мещанстве»: «Мещанин не 
способен видеть ничего, кроме отражений своей серой, мягкой и бессиль-
ной души» [Горький, 1953, с. 346]. Гегель выразился по тому же поводу 
еще более хлестко: «Для лакея нет героя не потому, что герой не является 
таковым, а потому, что лакей есть лакей. Человек хочет приблизиться к 
тому, что вызывает восхищение, – к великому, – он либо возвышается до 
него, возвышает свое понятие, либо снижает великое до своего уровня» 
[Гегель, 1990, с. 415]. Итак, мещанину недоступны высоты универсальных 
категорий культуры – истины, добра, красоты, мужества, героизма. Меща-
нин не интересуется общим благом и искренне считает других, кто им ин-
тересуется, к нему стремится, готов на жертвы ради него, либо людьми 
наивными и глупыми либо хитрыми притворщиками. Ни во что общее и 
универсальное мещанин не верит, его заботит лишь свое собственное,  



  
Вахитов Р.Р.  

 

 98 

индивидуальное, личное. «Основные ноты мещанства – уродливо развитое 
чувство собственности, всегда напряженное желание покоя внутри и вне 
себя, темный страх пред всем, что так или иначе может вспугнуть этот по-
кой...» – заключает Горький [Горький, 1953, с. 341]. 

Конечно, таков мещанин открытый, искренний, не обманывающий ни 
себя, ни других. Но человек существо сложное и развитие общества парадок-
сально. Иногда мещане превращаются в рьяных защитников «классических», 
«традиционных» ценностей, как это было в «эпоху застоя», где мещанский 
цинизм соседствовал с фальшивой выспренной псевдопатриотической пропа-
гандой. Увы, похоже, и сейчас мы переживаем схожий период метафизиче-
ского отрицания цинизма и космополитизма 90-х. Но и в прославлении тра-
диционных и классических ценностей мещанин остается мещанином, он 
воспринимает их односторонне, грубо, поверхностно, он не способен понять 
их сути. Александр Блок очень хорошо описал в своей поэме «Возмездие» 
эту мещанскую буржуазную подмену классических ценностей: 

 
Там – вместо храбрости – нахальство, 
А вместо подвигов – «психоз», 
И вечно ссорится начальство, 
И длинный громоздкой обоз 
Волочит за собой команда, 
Штаб, интендантов, грязь кляня, 
Рожком горниста – рог Роланда 
И шлем – фуражкой заменя… 

 
Итак, в основе мировоззрения мещанства – утверждение индивиду-

ального, отрицание универсального, общего... Если перевести это на язык 
философии, то мы получим метафизическую базу позитивизма – номина-
лизм. Э.В. Ильенков подверг его острой и глубокой критике еще в первой 
своей книге «Диалектика абстрактного и конкретного в “Капитале” 
К. Маркса» (которая представляла собой сокращенный, подвергнутый 
цензуре вариант рукописи «Диалектика абстрактного и конкретного в на-
учно-теоретическом мышлении»). Там философ характеризует как вуль-
гарно-материалистический, номиналистический взгляд на вещи, согласно 
которому мир единичных, чувственно данных вещей – реальность, «кон-
кретное», а понятия, общее, идеальное – лишь «пар над реальностью», не-
что почти иллюзорное, субъективное, «абстрактное». Ильенков так опи-
сывает это мировоззрение, характерное для ранних этапов капитализма: 
«Многообразный, чувственно воспринимаемый человеком мир единичных 
вещей и явлений стал теперь в глазах человека той единственно достойной 
уважения и изучения реальностью, по сравнению с которой мир теоретиче-
ских формул оказывался лишь бледной тенью, обедненным выражением, 
слабым схематическим подобием, очень несовершенным, сухим и то-
щим – «абстрактным» [Ильенков, 2019, с. 32]. Человек в этой философии 



 
Ильенковская диалектика и метафизика мещанства 

 

 99

тоже представал как «гносеологический робинзон», чистая индивидуаль-
ность, лишенная сущностных, реальных связей с другими людьми, а об-
щество и различные его структурные формы (классы, сословия и т.д.) – 
как нечто вторичное, искусственное, результат взаимовыгодных догово-
ренностей. Лишь в диалектической философии – у Г.В.Ф. Гегеля, а затем – 
К. Маркса, Ф. Энгельса и В.И. Ленина восстанавливается, по Ильенкову, 
истина о мире и показано, что реальность, которая дана нам как общест-
венно-историческая практика, уже содержит в себе общее. Предметы ок-
ружающего нас мира, как они открываются нам в историческом опыте, это 
не механическая сумма единичных вещей, а вещи, увязанные между собой 
в универсум, многообразное, сложное единство, «конкретное»1, целое, ко-
торое включает в себя элементы, диалектически отражающие и повто-
ряющие законы этого целого. В статье «О всеобщем» Ильенков пишет об 
«объективной реальности “всеобщего”, но отнюдь не в смысле Платона и 
Гегеля, отождествляющих это всеобщее с “мыслью”, существующей яко-
бы до, вне и совершенно независимо от человека и человечества...  
В смысле закономерной связи материальных явлений, в смысле закона их 
сцепления в составе некоторого – каждый раз конкретно очерченного – 
целого, в составе саморазвивающейся “тотальности”...» [Ильенков, 1991, 
c. 327]. Это же касается и человека, который в сущности своей –  
«ансамбль общественных отношений» (К. Маркс). То конкретно-общее, 
которое присутствует в каждом человеке и превращает его из абстрактно-
го индивида в конкретного, т.е. увязанного со всеми людьми представите-
ля общества – это способность трудиться, превращать «первую природу» 
во «вторую», в культуру. 

Итак, общее по Ильенкову реально. Оно объективно наличествует в 
самой природе, в общественно-исторической практике, в культуре и в соз-
дающем ее обществе, наконец, – в человеке. Именно с реальным сущест-
вованием общего и связано бытие идеального, как его понимал Ильенков. 
Как мы видели, это ильенковское «идеальное» – не вечная неизменная 
субстанция, тождественная с общим, как у Платона и философов его тра-
диции. Ильенков – наследник традиции не Платона и Плотина, а Гегеля и 
Маркса. А у Гегеля идеальное появляется не в самом начале диалектиче-
ского саморазвития Абсолютной Идеи, а лишь на стадии, когда возникает 
человеческое «Я», посредством которого реальное или наличное бытие 
(Dasein) способно противопоставить себя себе в мышлении. Гегель пишет: 
«...идеальность есть отрицание реального, но при том такое, что последнее 
в то же время сохраняется, виртуально содержится в этой идеальности, 
хотя и не существует больше» [Гегель. 1977, c. 132]. Идеальное – пред-
ставление в одной вещи (например, в слове, в художественном образе, в 
философском понятии) внутреннего закона существования другой, реаль-
ной вещи. Маркс использует такое же понимание идеального, рассуждая в 

                                           
1 Латинское «concretus» и означает – сгущенный, уплотненный, сросшийся. 



  
Вахитов Р.Р.  

 

 100 

«Капитале» о выражении меновой стоимости одной вещи в «материаль-
ном теле», потребительной стоимости другой вещи. Ильенков, следуя 
Марксу, ищет тайну идеального также в мире материального производст-
ва, культуры, практики. 

Тут мы подходим к ильенковской проблематике идеала. Идеалы – 
такие как Истина, Добро, Красота, Справедливость – это не результаты 
договоренностей индивидов, как воспринимают их духовно-близорукие 
релятивисты-мещане (отрицание общего всегда приводит к релятивизму!). 
Идеалы, извините за тавтологию, – идеальны, а идеальное у Ильенкова – 
это зеркала, в которых отражается общее, тотальность, внутренние законы 
существования вещей природы, культуры, и в том числе – законы бытия 
живых, конкретных людей. В идеалах отражается «лучшее “Я” человека». 
«...существуя лишь в воображении – пишет Ильенков – идеал “обладает 
практической силой”, служит образцом, регулирующим реальное поведе-
ние человека» [Ильенков, 2020, с. 325–326]. Но если это «лучшее Я» отра-
жается в амальгаме идеала, значит, оно есть и в самом человеке! Внутри 
любого, даже самого дурного, развращенного, опустившегося человека 
есть Человек как конкретно-всеобщее, Человек, каким он должен быть при 
гармоническом развитии его самого и общества, марксистский аналог «об-
раза Божьего» (хотя Ильенков, верно, предпочел бы сказать: образ Человека 
коммунистического будущего) пусть и уже почти невидимый из-за тех де-
формации, которые нанесла этому «внутреннему Я» реальная, сегодняшняя, 
щедрая на страдания и несправедливости жизнь. Проблема лишь в том, что 
мещанин не способен увидеть в других людях (да и в себе!) это «лучшее Я». 
Мирок мещанина настолько узок, зеркало его сознания настолько грязно и 
тускло, что ему недоступны свет Истины, Добра и Красоты, и он считает, что 
и другие никогда не видели этого света, а даже если и говорят об этом, то из 
желания покрасоваться, выглядеть «культурно», «прилично». Поэтому он и 
ненавидит всех, кто выше его, обладает более широким кругозором, более 
развитым духом, умом, эстетической способностью. 

 
 

3. Диалектика и преодоление мещанской узости 
 
Как же бороться с этой мещанской узостью? Делать это при помощи 

обличений на собраниях, с экранов ТВ, со страниц журналов и газет бес-
полезно. Мещанин не изменится, если ему указать на примеры героизма, 
если сказать ему об истине и патриотизме. Он либо решит, что это при-
творство, принятые в обществе «правила игры», позволяющие выжить и 
продолжать «делать свои дела», либо скажет, что он – тоже патриот и не-
чего его учить жить... Правда, патриотизм для него – не любовь к своей 
Родине и своему народу, а ненависть к другим народам. То есть истинный 
патриотизм ему неведом. Не потому, что он глуп (мещанин неразвит ду-
ховно, но иногда вовсе не глуп!), а потому что у него нет духовного «ор-



 
Ильенковская диалектика и метафизика мещанства 

 

 101

гана», духовной способности, «зрения души», при помощи которых можно 
увидеть эти истинные ценности, эти идеалы, которые не следует путать с 
метафизическими идолами. Конечно, я говорю о диалектике. Один из 
лучших русских диалектиков ХХ в. (к которому, кстати, Ильенков, знако-
мый с ним лично, относился с подчеркнутым уважением) – Алексей Федо-
рович Лосев – сказал: «Диалектика абсолютно нетеоретична; диалектика 
не есть никакая теория. Диалектика есть просто глаза, которыми философ 
может видеть жизнь» [Лосев, 1993, с. 625]. А Платон говорил ученикам, 
что, «когда он открыл идеи, ему показалось, будто у него открылся еще 
один глаз» [Анонимные пролегомены к платоновской философии, 1998, 
с. 481]. Действительно, диалектика – это просто непосредственное виде-
ние мира, доступное далеко не всем, потому что оно не дано нам естест-
венным путем, ему нужно учиться! Суть его в том, что существующие в 
нашей жизни противоречия, которые многие стараются не замечать, пото-
му что осознавать их зачастую мучительно и лицезрение их и толкает лю-
дей к релятивизму, скептицизму, т.е. к пораженчеству, признанию бесси-
лия ума… предстают как разные аспекты одного целого! Представьте себе 
существ мира двух измерений. Им показывают прямоугольник и круг и 
говорят, что возможно, это одна и та же вещь. Они возмущены: «что об-
щего между кругом и прямоугольником? Они совсем не похожи друг на 
друга! Вещь может быть либо прямоугольной, либо круглой формы, 
третьего не дано!». Однако, тот, кто так утверждал, прав, просто он нахо-
дится в мире трех измерений и перед ним – цилиндр, проекции которого в 
двухмерном пространстве – круг и прямоугольник. И чтоб понять, что он 
прав, надо вырваться из узкого, двухмерного мерка, надо взглянуть на не-
го извне, надо чтоб «открылся еще один глаз». 

Именно об этом и пишет Э.В. Ильенков в статье «Школа должна 
учить мыслить» (и в одноименной главе книги «Идолы и идеалы»). Там он 
утверждает, что диалектика есть не что иное как умение «видеть противо-
речие, а затем – находить ему действительное разрешение на пути кон-
кретного рассмотрения вещи, действительности, а не путем формально-
словесных манипуляций, замазывающих «противоречия» [Ильенков, 2020, 
с. 66]. Разрешение это связано с нахождением «связующего звена», «сред-
него члена», позволяющего увидеть картину в ее целостности. Ильенков 
пишет: «Переход от одного к другому вообще – от А к не-А … может быть 
осуществлен только через «опосредующее звено», через «средний член 
умозаключения», как его называют в логике, – через «третье». Нахожде-
ние такого среднего члена всегда и составляет главную трудность задачи. 
Здесь как раз и обнаруживается наличие или отсутствие «остроумия», 
«находчивости» и т.п. качеств «ума». Это искомое «третье» всегда и обла-
дает ярко выраженными диалектическими свойствами. А именно, – оно 
должно одновременно заключать в себе и характеристики А, и характери-
стики Б (т.е. «не-А»). Для А оно должно представлять Б; а для Б – быть 
образом А. Как дипломат в чужой стране «представляет» собою не свою 



  
Вахитов Р.Р.  

 

 102 

персону, а свою страну» [Ильенков, 2020, с. 67]. Ильенков иллюстрирует 
свою мысль примером из любимого им Маркса. Главное противоречие 
капиталистической экономики, которое не смогла объяснить домарксова 
политэкономия, состояло в следующем. С одной стороны, капитал есть 
самовозрастающая стоимость, т.е. капитал в ходе торговых операций дол-
жен расти (и растет!), ведь сама формула капитала подразумевает, что ка-
питал авансируется в товар (Д превращается в Т), а потом продажа товара 
увеличивает капитал (Т превращается в Д). А с другой стороны, товарно-
денежный обмен – это обмен эквивалентов, т.е. равных стоимостей. Как 
же капиталисту удается «купить товары по их стоимости, продать их по их 
стоимости и все-таки извлечь, в конце концов, из этого процесса больше 
стоимости, чем он вложил в него»? [Ильенков, 2020, с. 68] Маркс нашел 
ответ: за счет того, что капиталист обнаружил на рынке товар, обладаю-
щий необычным свойством: его потребление не уменьшает, а увеличивает 
его стоимость! Этот «волшебный товар» – рабочая сила пролетария. Это и 
есть, по Ильенкову, то «среднее, опосредующее звено», при помощи кото-
рого преодолевается противоречие между тезисом: «капитал – самовоз-
растающая стоимость» и антитезисом: «стоимость не может расти за счет 
товарно-денежного обмена». Рабочая сила пролетария – «это – единственный 
предмет, который … строго подходит под все теоретические определения 
“товара” …. с точки зрения которых рождение капитала – акт “незакон-
ный”…, и в то же время – в строжайшем согласии с законом – рождающий 
это “незаконное” детище – прибавочную стоимость, капитал.. – заключает 
советский философ. – …Найден такой факт – такой непосредственно реаль-
ный, конкретнонаглядный факт – и разрешено “логическое противоречие”, 
без него и помимо него неразрешимое» [Ильенков, 2020, с. 394]. 

Именно диалектический взгляд на вещи, раскрывающий связь между 
противоположностями, позволил Марксу разрешить эту загадку. И именно 
диалектический взгляд на вещи отличает духовно развитого, способного к 
творческому мышлению человека от мещанина. Мещанин – стихийный ме-
тафизик, он видит только одну сторону, одну грань сложного, многогранно-
го факта, из каковых складывается наша реальная жизнь. Он мыслит абст-
рактно, как та торговка из статьи Гегеля «Кто мыслит абстрактно?», 
переведенной Э.В. Ильенковым. Но при этом он совершенно убежден в 
своей правоте и презирает и ненавидит всех, кто с ним не согласен. Само-
довольство, уверенность в обладании истиной – неотъемлемое свойство 
мещанина, которое является причиной его вопиющей ограниченности, 
ведь если ты считаешь, что уже нашел истину, ты не будешь ее искать, т.е. 
стремиться к познанию… 

Учить кого-либо диалектике – значит, учить мышлению. Собствен-
но, любой акт мышления диалектичен, если, конечно, под мышлением по-
нимать творческий процесс преодоления противоречий, которые ставит 
перед человеком сама жизнь, а не оперирование понятиями по заранее 
данным формальным правилам, зачастую даже без получения нового зна-



 
Ильенковская диалектика и метафизика мещанства 

 

 103

ния, что называют мышлением плохие учебники логики. Диалектически 
мыслит даже маленький человечек, когда он осваивает элементарные бы-
товые операции – вроде использования ложки во время трапезы. В статье 
под названием «Поэма о ложке» Ильенков утверждает, что именно с этого 
простейшего действия – использования ложки начинает формироваться 
«индивидуальность, способная не только глядеть на окружающий мир и 
удивляться его непостижимому разнообразию, но и постигать в понятиях 
это разнообразие», способность «способность мыслить, … думать, … тво-
рить чудеса», которая в идеале дает возможность стать гением, «писать 
«Войну и мир», «Волшебную флейту», «Сикстинскую мадонну», «Теорию 
относительности» и «Капитал» [Ильенков, 2018, с. 250–251]. Могут спро-
сить: «а где же диалектическое мышление в научении ребенка есть кашу 
ложкой?». Мы уже говорили о том, что диалектика начинается с обнару-
жения и заострения противоречия, которое кажется неразрешимым, обна-
ружения и осознания тезиса и антитезиса, которые друг с другом, кажется, 
никогда не сойдутся. В нашем случае тезис – желание ребенка засунуть в 
кашу пальцы и есть ее рукой, как диктует ему биологический инстинкт, 
возбужденный видом и запахом пищи. Антитезис – запрет со стороны 
взрослых поступать так, как диктует биология, как поступают животные. 
«Средняя часть», «связующее звено», которое позволит удовлетворить и 
биологическое требование – принять пищу и требование взрослых – сде-
лать это не так, как делают животные, есть ложка – предмет культуры, 
специально созданный для приемлемого обществом удовлетворения голо-
да. Ребенок может еще не разговаривать, но если он понял, для чего нужна 
ложка и стал ее использовать по назначению, он уже начал мыслить, да 
еще и мыслить диалектически. И эта способность диалектически мыслить 
позволяет ему сделать еще один шажочек по пути духовного развития, 
становления как полноценной человеческой личности, раскрытия своих 
внутренних человеческих потенций. Поэтому маленький ребенок, даже 
родившийся и растущий в семье мещан, вовсе не мещанин, а маленький 
гений – почемучка-ученый, играющий творец. Мещанином он станет, ко-
гда ему внушат, что есть строго заведенные правила, которым нужно сле-
довать, а не выдумывать что-то новое, что нужно жить ради себя, а не ра-
ди общества, не ради истины, не ради добра (а пока он был ребенком, он 
только и делал, что приобщался к этим истине и добру через творчество и 
общение)… 

И дело, конечно, не в «плохих родителях-мещанах», дело в том, что 
существует такое больное, уродливое общество – капитализм, где дух 
рынка все соотносит с деньгами, все релятивизирует, и поэтому оттуда 
изгоняется высокое, красивое, светлое, разумное и люди превращаются в 
односторонние, убогие личности – мещан, буржуа, которые смотрят на все 
метафизически, которым неведома диалектика творчества. И с этим обще-
ством и его метафизическим мировоззрением всю жизнь вел войну совет-
ский философ-диалектик Э.В. Ильенков. 



  
Вахитов Р.Р.  

 

 104 

Заключение 
 
Подведем итог. Философия Э.В. Ильенкова не теряет свою актуаль-

ность и в наши дни, и это не случайно. Мировоззренческая подоплека фи-
лософской концепции Ильенкова – борьба с мещанством, которое широко 
распространилось в советском обществе при жизни Ильенкова, в 1970-е. 
Торжеством же его стал постсоветский «капитализм» в России. Итак, в 
наши дни мы еще в большей степени сталкиваемся с проблемой засилья 
мещанства, чем во времена Ильенкова. 

Мировоззрение мещанства – индивидуализм, эгоизм, неверие в уни-
версальные ценности, в истину, добро, красоту, невозможность понять 
высшие идеалы в силу духовной неразвитости. В философии этому соот-
ветствуют номинализм, эмпиризм, позитивизм, для которых свойственно 
видение в мире лишь единичных предметов, отрицание общего. Ильенков 
указывал на узость и ошибочность таких взглядов. Он доказывал, что об-
щее существует, что единичное является неотъемлемой частью диалекти-
чески устроенного целого, что идеальное и идеалы – это «зеркала» обще-
го, созданные общественно-исторической практикой. Залог победы над 
мещанством, по Ильенкову, духовное развитее человека, предполагающее 
научение его диалектически мыслить, осознавать противоречия жизни и 
находить «среднее звено», соединяющее эти противоречия, снимающее 
напряжение между ними. 

 
 

Список литературы 
 
Анонимные пролегомены к платоновской философии // Платон. Диалоги. – Москва: 
Мысль, 1998. – С. 476–505 

Арапов А.С. Мещанство и социализм. Очерки социальной психологии. – Нижний Новго-
род: Изд-во НижГМА, 2008. – 291 с. 

Бердяев Н.А. Демократия и мещанство // Бердяев Николай. Sub specie aeternitatis. Опыты 
философские, социальные и литературные. (1900–1906). – Санкт-Петербург: Изда-
ние М.В. Пирожкова, 1907. – С. 412–418. 

Вахитов Р.Р. Идеальное в эпоху торжествующего мещанства. Историко-культурный кон-
текст и актуальность философии Эвальда Ильенкова // Логос. – 2024. – Т. 34, № 2: Казус 
Европа. – С. 171–194. 

Гегель Г.В.Ф. Философия права / пер. с нем. Б.Г. Столпнера, М.И. Левиной; Академия наук 
СССР, Институт философии. – Москва: Мысль, 1990. – 524, [2] с. 

Гегель Г.В.Ф. Энциклопедия философских наук. Том 3. Философия духа / пер. с нем. 
Б.Г. Столпнера; Академия наук СССР, Институт философии. – Москва: Мысль, 1977. – 471 с. 

Глинчикова А.Г., Синеокая Ю.В., Степанянц М.Т. Архаизация: поворот вспять или моби-
лизация к будущему? // Философский журнал. – 2017. – Том 10, № 3. – С. 133–152. 

Горький М. Собрание сочинений: в 300 томах. Том 23. Статьи. 1895–1906. – Москва: Госу-
дарственное издательство художественной литературы, 1953. – 464 с. 

Зубец О.Л. Мещанство // Институт философии Российской академии наук. – URL: 
https://iphras.ru/elib/1889.html (дата обращения: 20.09.2024). 

Ильенков Э.В. Философия и культура. – Москва: Политиздат, 1991. – 464 с. 



 
Ильенковская диалектика и метафизика мещанства 

 

 105

Ильенков Э.В. Идеальное и реальность. 1960–1979. – Москва: Канон-плюс, 2018. – 528 с. 
Ильенков Э.В. Абстрактное и конкретное. Собрание сочинений. Том 1. – Москва: Канон-
плюс, 2019. – 464 с. 

Ильенков Э.В. Идеал. Собрание сочинений. Том 3. – Москва, Издательство Канон-плюс, 
2020. – 512 с. 

Лосев А.Ф. Философия имени // Лосев А.Ф. Бытие. Имя. Космос. – Москва: Мысль: Рос-
сийский открытый университет, 1993. – С. 613–801. 

 
 

Rustem R. Vakhitov1 
Ilyenkov's Dialectic 

and Metaphysics of Philistinism 
 
Abstract. The philosophy of E.V. Ilyenkov does not lose its relevance in our days. The ideo-

logical background of Ilyenkov's philosophical concept is the struggle against philistinism, which 
was widespread in Soviet society during Ilyenkov's lifetime, in the 1970 s. The triumph of philistin-
ism was post-Soviet “capitalism” in Russia. The worldview of philistinism is individualism, selfish-
ness, disbelief in universal values, in truth, goodness, beauty, and the inability to understand higher 
ideals due to spiritual underdevelopment. In philosophy, this corresponds to nominalism, empiri-
cism, and positivism, which are characterized by seeing only single objects in the world and reject-
ing the common. Ilyenkov struggled with these philosophical views all his life. He argued that the 
common exists, that the singular is an integral part of a dialectically arranged whole, that the ideal 
and ideals are “mirrors” of the common, created by socio-historical practice. The key to victory over 
philistinism, according to Ilyenkov, is the spiritual development of a person, which involves teaching 
him to think dialectically, to realize the contradictions of life and to find a “middle link” that con-
nects these contradictions, relieving tension between them. 

Keywords: EV Ilyenkov; philistinism; positivism; nominalism; metaphysics; thinking; 
dialectics. 

For citation: Vakhitov R.R. (2024) Ilyenkov's Dialectic and Metaphysics of Philistinism. 
METHOD: Moscow quarterly journal of social studies / RAN, INION. – Moscow, 2024. – Part. 14. 
Vol. 4, No. 2. P. 93–106. http://www.doi.org/10.31249/metod/2024.02.06 

 
 

References 
 
Anonymous Prolegomena to Platonic Philosophy (1998). Plato's Dialogues, Moscow, Mysl Pub-

lishing house. 607 p. (In Russ.). 
Arapov A.S. (2008). Philistinism and socialism. Essays on Social Psychology Nizhny Novgorod: 

NizhGMA Publishing House. 291 p. (In Russ.). 
Berdyaev N.A. (1907). Democracy and philistinism. Berdyaev Nikolay Sub specie aeternitatis. 

Philosophical, social, and literary experiences. (1900–1906) St. Petersburg. Edition by 
M.V. Pirozhkov. 655 p. (In Russ.). 

Vakhitov R.R. (2024). The ideal in the era of triumphant philistinism. Historical and cultural con-
text and relevance of Evald Ilyenkov's philosophy. Logos Vol. 34 N 2 Incident Europe  
pp. 171–194 (In Russ.). 

                                           
1 Vakhitov Rustem Rinatovich, PhD in Philosophy, Associate Professor of the Depart-

ment of Philosophy and Cultural Studies at Ufa University of Science and Technology; 
Rust_R_Vahaitov@mail.ru 



  
Вахитов Р.Р.  

 

 106 

Hegel G.V.F. (1990). Philosophy of Law. Translated from German by B.G. Stolpner and 
M.I. Levina. Academy of Sciences of the USSR. Institute of Philosophy. Mysl Publishing 
House, Moscow. 524 [2] p. (In Russ.). 

Hegel, G.V.F. (1977). Encyclopedia of Philosophical Sciences. Volume 3. Philosophy of the 
Spirit. Translated from German by B.G. Stolpner. Academy of Sciences of the USSR.. Institute 
of Philosophy. Publishing house of socio-economic literature “Mysl” M. 471 p. (In Russ.). 

Glinchikova A.G., Sineokaya Y.V., Stepanyants M.T. [2017] Archaization: a reversal or mobili-
zation for the future?//Philosophical Journal Vol. 10. No. 3. pp. 133–152 (In Russ.). 

Gorky M. (1953). Collected works in 300 volumes. Volume 23 of the Article. 1895–1906 State 
Publishing House of Fiction Moscow 464 p. (In Russ.). 

Zubets O.L. (2024). Philistinism// Institute of Philosophy of the Russian Academy of Sciences 
URL: https://iphras.ru/elib/1889.html 

Ilyenkov E.V. (1991). Philosophy and Culture, Moscow, Politizdat. 464 p. (In Russ.). 
Ilyenkov E.V. (2018). Ideal and reality. 1960–1979 Moscow, Publishing House “Canon-plus” / 

528 p (In Russ.). 
Ilyenkov E.V. (2019). Abstract and concrete. Collected works. Volume 1. Moscow, Publishing 

House. “Canon-plus” 464 p. (In Russ.). 
Ilyenkov E.V. (2020). Ideal. Collected works. Volume 3. Moscow, Canon-plus Publishing House 

512 p. (In Russ.). 
Losev A.F. (1993). Philosophy of the name// Losev A.F. Genesis. Name. Space. Publishing house 

“Mysl” Russian Open University. Moscow, 958 p. (In Russ.) 
 

 



 
Космология духа 

 

 107

КОСМОЛОГИЯ ОТ ЭВАЛЬДА 
DOI: 10.31249/metod/2024.02.07 

 
 
 
 
 
 
 

Ильенков Э.В.  
Космология духа1 

 
Попытка установить в общих чертах объективную роль мыслящей 

материи в системе мирового взаимодействия (Философско-поэтическая 
фантасмагория, опирающаяся на принципы диалектического материализма). 

 
Аннотация. Философско-поэтическая фантасмагория, опирающаяся на принципы 

диалектического материализма. 
Ключевые слова: космология; дух; материя; мыслящая материя; диалектический ма-

териализм; тепловая смерь Вселенной. 
Для цитирования: Ильенков Э.В. Космология духа // МЕТОД: Московский еже-

квартальник трудов из обществоведческих дисциплин / РАН, ИНИОН. – Москва, 2024. – 
Вып. 14, Т. 4, № 2. – С. 107–134. – DOI: 10.31249/metod/2024.02.07 

 
Не делая преступления против аксиом диалектического материализ-

ма, можно сказать, что материя постоянно обладает мышлением, постоян-
но мыслит самое себя. 

Это, конечно, не значит, что она в каждой своей частице в каждое 
мгновение обладает способностью мыслить и актуально мыслит. Это вер-
но по отношению к ней в целом, как к бесконечной во времени и в про-
странстве субстанции. 

Она с необходимостью, заложенной в ее природе, постоянно рожда-
ет мыслящие существа, постоянно воспроизводит то там, то здесь орган 
мышления – мыслящий мозг. И, в силу бесконечности пространства, этот 
орган, таким образом, существует актуально в каждый конечный момент 

                                           
1 Комментарий (Ред.) Установить год написания «Космологии» не представляется 

возможным. Скорее всего работа начала 1950-х годов. В урезанном виде она увидела свет в 
журнале «Наука и религия» (№ 8–9, 1988), а целиком была напечатана в сборнике трудов 
Э.В. Ильенкова «Философия и культура» (М.: Политиздат, 1991). Из текста выпала пара 
фраз, а на месте слова «далекая» случайно оказалась «диалектика». Кроме того, по изда-
тельским канонам советских лет, ссылки «освежались»: все цитируемые Ильенковым места 
из Энгельса даны в виде авторских ссылок, но другом, более новом переводе. 

Настоящий текст «Космологии духа» воспроизводится по хранящейся в архиве фи-
лософа чистовой, аккуратно переплетенной машинописной копии.  



  
Ильенков Э.В. 

 

 108 

времени где-то в лоне бесконечного пространства. Или, наоборот, в каж-
дом конечном пункте пространства – на этот раз уже в силу бесконечности 
времени – мышление тоже осуществляется рано или поздно (если эти сло-
ва вообще применимы к бесконечному времени), и каждая частица мате-
рии в силу этого когда-нибудь в лоне бесконечного времени входит в со-
став мыслящего мозга, т.е. мыслит. 

Поэтому и можно сказать, что в каждое актуально данное мгновение 
времени мышление свойственно материи: если в одной точке бесконечно-
го пространства материя губит орган мышления, мыслящий мозг, то с той 
же железной необходимостью она воспроизводит его в то же время в ка-
кой-то другой точке. 

Орган, посредством которого материя мыслит самое себя, таким об-
разом, не исчезает ни в один из моментов бесконечного времени, и мате-
рия, таким образом, постоянно обладает мышлением как одним из своих 
атрибутов. Утратить она его не может ни на одно мгновение. Более того, 
приходится допустить, что актуально мыслящий мозг всегда существует в 
лоне бесконечности одновременно во всех фазах своего развития: в одних 
точках – в стадии возникновения, в других – в фазе заката, в третьих – на 
ступени высшего расцвета своего развития и могущества. 

«Материя в своем вечном круговороте движется согласно законам и 
на известной ступени должна – то в одном месте, то в другом – произво-
дить с необходимостью в органическом существе мыслящий дух» (Диа-
лектика природы)1. В этом смысле диалектический материализм в рацио-
нальной форме восстанавливает простое и глубокое положение Бруно – 
Спинозы: в материи в целом развитие в каждый конечный момент време-
ни актуально завершено, в ней одновременно актуально осуществлены все 
ступени и формы ее необходимого развития. Взятая в целом, материя не 
развивается – она не может утратить ни на один миг ни одного из своих 
атрибутов, как не может обрести и ни одного нового атрибута. 

Это, естественно, не только не отрицает, но, наоборот, предполагает, 
что в каждой конечной сфере ее существования – как бы велика она ни 
была – постоянно происходит действительное диалектическое развитие. 
Но то, что верно по отношению к каждой «конечной» части материи, то 
неверно по отношению к материи в целом, к материи, понимаемой как 
субстанция. 

Как субстанция, материя не может быть представлена как простая 
сумма своих «конечных» частей, и все теоретические положения, верные по 
отношению к каждой из ее конечных частей, становятся неверными по от-
ношению к материи в целом, в ее вечном, замкнутом на себя круговороте. 

По отношению к каждой отдельной конечной сфере ее существова-
ния верно то, что мышление возникает на основе и после других, более 

                                           
1 Энгельс Ф. Диалектика природы // Маркс К., Энгельс Ф. Соч. – 1-е изд. – Москва; 

Ленинград: Соцэкгиз, 1931. – Т. 14. – С. 417.  



 
Космология духа 

 

 109

простых форм существования материи, и существует не всегда, в то время 
как другие формы материи существуют всегда, составляя собой необхо-
димую предпосылку и условие рождения мышления. 

Но по отношению к материи в целом, к материи, понимаемой как 
всеобщая субстанция, это положение уже неверно. Здесь будет верным 
другое положение: не только мышление не может существовать без мате-
рии (это признает всякий материалист, метафизик-материалист типа Голь-
баха в том числе), но и материя не может существовать без мышле-
ния, – и это положение может разделять только материалист-диалектик, 
материалист типа Спинозы. 

Как нет мышления без материи, понимаемой как субстанция, так нет 
и материи без мышления, понимаемого как ее атрибут. 

Представить себе материю в целом – как всеобщую субстанцию – 
лишенной мышления как одного из ее атрибутов, – значит представить ее 
себе неверно, более бедной, чем она на самом деле есть. Это значило бы в 
самом теоретическом определении материи как субстанции (поскольку это 
не только чисто гносеологическая категория) произвольно опустить одно 
из его всеобщих и необходимых атрибутивных определений. Это значило 
бы дать неверное определение материи как субстанции, значило бы свести 
ее к чисто гносеологической категории. 

Ленин, как известно, считал совершенно необходимым «углубить 
понятие материи до понятия субстанции», ибо только в этом случае она 
утратит чисто гносеологический смысл. 

И как ни неожиданно звучит положение: «как нет мышления без ма-
терии, так нет и материи без мышления», – именно в этом заключается 
единственное принципиальное отличие материализма диалектического, 
материализма Спинозы – Энгельса – Ленина, от материализма механисти-
ческого, материализма типа Галилея, Ньютона, Гоббса, Гольбаха. Послед-
нему это положение не по зубам. 

Последний понимает мышление только как продукт материи, как 
одно из свойств материи, – и именно поэтому как свойство более или ме-
нее случайное: «для него тот факт, что материя развивает из себя мысля-
щий человеческий мозг, чистая случайность, хотя и необходимо обуслов-
ленная шаг за шагом там, где она происходит» (Диалектика природы)1. 
Согласно этой точке зрения, мышление и вообще может не произойти, – 
ибо это лишь более или менее случайное исключение, продукт счастливо-
го стечения обстоятельств, – без всякого ущерба для материи в целом. 

«В действительности же в природе материи заключено то, что она 
приходит к развитию мыслящих существ, – возражает этой позиции Эн-
гельс, – и поэтому такое развитие совершается необходимым образом все-
гда, когда имеются налицо соответствующие условия»2. И эти «соответст-

                                           
1 Энгельс Ф. Диалектика природы. – С. 446. 
2 Там же. С. 446–447. 



  
Ильенков Э.В. 

 

 110 

вующие условия» суть опять-таки не чистая случайность – они сами с той 
же железной необходимостью создаются тем же самым всеобщим движе-
нием и, следовательно, материя в целом с необходимостью актуально об-
ладает мышлением постоянно и не может утратить его ни на одно мгнове-
ние своего существования в бесконечном времени и в бесконечном 
пространстве. 

Следовательно, если философия как наука рассматривает лишь всеоб-
щие (бесконечные) формы существования и развития материи, и если ее на-
учные положения касаются только этих форм, то диалектико-материалис- 
тическая философия должна содержать в себе не положение: «нет мышления 
без материи, но есть материя без мышления», – а другое положение, заклю-
чающее в себе понимание бесконечной диалектики их отношения: «как нет 
мышления без материи, так нет и материи без мышления». Это положение 
гораздо больше соответствует как вообще углу зрения философии на вопрос, 
так и диалектическому (а не только материалистическому) решению этого 
вопроса. 

Следующий пункт диалектико-материалистического понимания 
проблемы, мало освещенный до сих пор, но ко многому обязывающий, 
касается понимания мышления, мыслящей материи, как абсолютно выс-
шей формы движения и развития. 

Мышление, бесспорно, есть высший продукт всеобщего развития, 
есть высшая ступень организации взаимодействия, предел усложнения 
этой организации. 

Формы более высокоорганизованной, чем мыслящий мозг, не только 
не знает наука но и философия принципиально не может допустить даже в 
качестве возможного, ибо это допущение делает невозможной самое фи-
лософию. 

В этом случае рушится тезис о принципиальной познаваемости ок-
ружающего мира и делается невозможной иная система философии, кроме 
скептицизма или агностицизма позитивистского толка. Если материя во-
обще способна породить какую-то форму движения, более высокую, не-
жели мыслящий мозг, – форму, которая находилась бы в том же принци-
пиальном отношении к мыслящему мозгу, в каком биологическое, 
например, движение находится к химизму, – то такое допущение было бы 
совершенно равнозначным признанию такой сферы действительности, 
которая принципиально непознаваема для мышления. 

В самом деле, эта гипотетическая (еще более высокоорганизованная, 
чем мыслящий мозг) форма развития не могла бы быть отнесена к сфере 
материальных явлений: она предполагала бы, в качестве своего историче-
ски необходимого и исторически пройденного, преодоленного развитием 
условия, не только природу до, вне и независимо от мышления сущест-
вующую, но и самое мышление. Это была бы некоторая форма развития, 
которая была бы возможна только после мышления и на его основе. Ины-
ми словами, мышление сохранялось бы в ней в качестве «снятого», пре-



 
Космология духа 

 

 111

одоленного, побочного и несущественного момента – на манер того, как в 
живом организме превращено в побочную форму его бытия химическое 
или механическое движение. 

Закономерности этой гипотетически предположенной формы разви-
тия не могли бы быть ни сведены к законам мышления, ни выведены (т.е. 
поняты) из них исходя. Иначе, эта форма развития оказалась бы принципи-
ально непознаваемой для мышления, но – в качестве более высокоорганизо-
ванной – господствовала бы над мышлением как некоторая таинственная 
область действительности, законы которой принципиально непостижимы. 

Мы, таким образом, возвратились бы к усовершенствованной кон-
цепции Иммануила Канта: мир явлений – как окружающих нас, так и яв-
лений самого мышления – превратился бы в формы внешнего проявления 
некоторой высшей по отношению к их законам «сущности» – сущности, 
которая принципиально, как вещь в себе, непостижима. 

Другими словами, мы этим допущением сделали бы принципиально 
возможной любую мистику и чертовщину... Мы допустили бы, что сверх 
природы и сверх мышления существует еще нечто и это «нечто», в силу 
своей сверхъестественной сложности, принципиально было бы непозна-
ваемо, непостижимо для мышления. 

И безразлично название, которым мы обозначили бы эту более вы-
сокую, чем мыслящий мозг, форму развития, форму усложнения органи-
зации движения, – суть ее осталась бы абсолютно той же самой, что и суть 
понятия Бога, Провидения, Мирового Разума и т.п. 

И эта точка зрения, неизбежно вытекающая из допущения возможно-
сти более высокой, чем мыслящий мозг, организации движения в мировом 
процессе, была бы столь же идеалистической, сколь абсолютный идеализм 
гегелевской системы, но отличалась бы от последней тем, что необходимо 
полагала бы эту высшую реальность непостижимой для мышления. Иными 
словами, точка зрения эта ближе всех была бы к кантовской. 

У Гегеля если сверхчеловеческий Разум и допускается, то мышле-
нию все же приписывается способность развиться до такой высоты, где 
оно, не переставая быть мышлением, все же становится равным по своему 
могуществу этому мировому Разуму. В Логике, по Гегелю, законы мыш-
ления все же совпадают с законами абсолюта, становятся соответствую-
щими ему. Но это значит, что мышление – хотя и окольным путем – все 
же возводится в ранг абсолютно высшей реальности. В итоге «Феномено-
логии духа» мышление человека становится тождественным Абсолюту, 
постигает законы, которым подчиняется сам Абсолютный Разум, а тем 
самым и превращается в воплощение самой высшей реальности, становит-
ся само формой движения, выше и сложнее которой нет и не может быть 
уже ничего. 

И это понимание составило шаг вперед по сравнению с концепцией 
Канта. И ясно, что допущение более высокоорганизованной, чем мышле-
ние, формы развития мироздания (как бы ее ни толковать – материалисти-



  
Ильенков Э.В. 

 

 112 

чески или идеалистически) совершенно равносильно принятию тезиса о 
принципиальной непознаваемости мира, высших законов, которым он 
подчиняется в своем существовании. 

Диалектический материализм – поскольку он не есть система пози-
тивистски толкуемых научных данных, а система философии как особой 
науки, – вынужден принять (как и любая философская система, за исклю-
чением агностических или скептических), что мыслящий мозг есть абсо-
лютно высшая форма организации материи, а мышление, как способность 
мозга, – столь же абсолютно высший предел, которого мировая материя 
может достигнуть вообще в своем поступательном развитии. 

Итак, мышление есть абсолютно высший продукт развития миро-
здания. В нем, в рождении мыслящего мозга, мировая материя достигает 
такой ступени, на которой исчерпываются все возможности дальнейшего 
развития «вверх» – по пути усложнения организации форм движения. 

Далее путь может идти только «вниз» – по пути разложения этой ор-
ганизации в чисто биологически-физиологическую, в случае умственной 
деградации, или еще дальше – в простой химизм в случае физиологиче-
ской смерти мозга. 

Путь далее «вверх» исключен. Мыслящая материя мозга, формой 
движения которой является мышление, есть абсолютно высший и непере-
ходимый предел поступательного развития. 

Это – совершенно необходимый вывод всякой научной философии, за 
исключением, как мы уже показывали, агностической или скептической, – 
вывод, принудительную необходимость которого признавала всякая систе-
ма научной философии – Спиноза или Фихте, Гегель или Энгельс. 

Различия между материализмом и идеализмом идут по иной линии – по 
линии истолкования самого мышления и его взаимоотношений с материаль-
ным миром. Но в признании мышления как абсолютно высшей формы разви-
тия мироздания одинаково сходятся все системы философии. Ибо это при-
знание – необходимое условие существования и развития самой философии. 
Если не так, то философия вообще не могла бы сделать ни одного ответст-
венного и категорического вывода, не могла бы вообще быть наукой. 

Итак, мыслящий мозг с его способностью мыслить есть абсолютный 
предел развития как поступательного развития. Но поступательный харак-
тер развития не есть единственная форма развития. В противном случае 
оно вело бы в дурную бесконечность. Но истинная бесконечность имеет, 
как известно, форму круга, круговорота. 

Высший продукт развития возвращается путем разложения в свои 
низшие формы, опять включаясь таким путем в вечный круговорот миро-
вой материи. 

И этот грандиозный круговорот, не имеющий ни начала, ни конца, 
круговорот, в котором мировая материя не утрачивает ни одного из 
имеющихся атрибутов, не приобретает ни одного нового, заключает в се-
бе, как кольцо, все возможные «конечные» циклы развития. 



 
Космология духа 

 

 113

Круговой характер бесконечности единственно соответствует диа-
лектическому взгляду. Альтернативой этому пониманию может быть 
только представление, включающее в себя идею «начала» и «конца» ми-
рового развития, «первотолчок», «равное самому себе состояние» и тому 
подобные вещи. 

Итак, мышление – в качестве атрибута (и притом в качестве абсолют-
но высшего продукта всеобщего развития) – включено в этот вечный, все 
время возобновляющий свои циклы, круговорот мировой материи. Оно вы-
ступает как одно из звеньев круга развития, как звено, через которое весь 
круговорот в целом проходит почему-то с железной необходимостью. 

Иными словами, мыслящий мозг предстает с этой точки зрения как 
одно из необходимых звеньев, замыкающих всеобщий круговорот миро-
вой материи. В смысле «поступательного» развития это абсолютно выс-
шая точка круга, за нею следует возвращение материи в более элементар-
ные и ранее пройденные формы – в биологию, в химизм, в огненно-
жидкую или раскаленно-туманную массу небесных тел, в холодную и не-
дифференцированную разреженную пыль туманностей, в газовый туман 
межгалактических пространств, в чисто механическое перемещение эле-
ментарных частиц и т.д. и т.п. 

Отметим здесь же одно важное следствие, которое неизбежно выте-
кает из признания абсолютно высшей формы развития. Признав, как тео-
ретически необходимое положение, невозможность более высокой, чем 
мышление, чем мыслящий мозг, формы, мы неизбежно должны, вынужде-
ны принять и «нижний» предел – предел, ниже которого оказывается не-
возможным существование материи. 

До открытия его нам, очевидно, еще очень далеко. Но теоретически 
допустить его приходится. Допустив, что материальной организации, бо-
лее высокой и сложной, чем мыслящий мозг, быть не может по самой 
природе вещей, мы тем самым признали и противоположный предел – 
предел простоты организации материи, предельно простую форму движе-
ния, относительное «начало» круговорота, – в противном случае получа-
ется нелепость: в одну «сторону» – в сторону усложнения организации 
материи и формы ее движения – допущен предел, а в другую сторону – в 
сторону «упрощения» ее организации – предположена дурная бесконеч-
ность. Энгельс вполне допускает такое состояние, в котором исчезают все 
специфические свойства материи и остаются только такие свойства, кото-
рые характеризуют ее как просто материю, полагая, что такое состояние 
осуществляется «в газовом шаре туманного пятна». Все вещества в этом 
состоянии, допускает Энгельс, «растворяются в чистой абстрактной 
материи как таковой, действуя только как материя, а не согласно своим 
специфическим свойствам»1. 

                                           
1 Энгельс Ф. Диалектика природы. – С. 395. 



  
Ильенков Э.В. 

 

 114 

Добавим, что современная физика в своих попытках вскрыть про-
стейшие законы связи пространства, движения и времени приходит к идее 
«квантования» пространства и времени, к идее элементарного «кванта» 
пространства, времени и движения, как того предела делимости, в кото-
ром – если его перейти – исчезла бы объективная взаимообусловленность 
движения, времени и пространства. Частица, в которой реально (а не толь-
ко в абстракции) осуществлена чистая форма механического движения, – 
частица, которая лишена каких бы то ни было свойств, кроме чисто меха-
нических – «механических», разумеется, не в смысле ньютоновской физи-
ки, а в смысле теории относительности в ее рациональном, в диалектико-
материалистическом виде. 

Такую частицу, по-видимому, приходится допустить – частицу, ко-
торая лишена химических, электрических и тому подобных свойств. С фи-
лософско-теоретической точки зрения, в этом нет ничего «механистиче-
ского», но это вывод, который автоматически получается из признания 
абсолютно высшей ступени организации материи. Признать абсолютно 
высшую форму невозможно, не приняв ее противоположность, абсолютно 
низшую, абсолютно простейшую форму материи и ее движения. 

Вместе с атомом исчезают химические свойства, вместе с электро-
ном – электрические свойства материи, и где-то, очевидно, имеется пре-
дел, который нельзя перейти, не разрушив механические свойства (т.е. 
связь простого перемещения с пространственными и временными харак-
теристиками объективной реальности). 

Это состояние, может быть, осуществляется и не в «газовом шаре 
туманного пятна», как полагал Энгельс, – газовый шар сам, скорее всего, 
какая-то ступень усложнения взаимодействия, – а в форме «поля», как аб-
солютно низшей формы организации взаимодействия материи, как нераз-
ложимой далее реальности материи, как абсолютно недифференцирован-
ного ее состояния. 

Такова вторая предпосылка гипотезы. 
Третьей философско-теоретической предпосылкой гипотезы является 

бесспорное положение, согласно которому «все, что существует, достойно 
гибели», что всякая «конечная» форма существования имеет свое начало и 
свой конец. Применимо это положение как к ныне существующей солнеч-
но-планетной системе, так и к обитающему на ней человечеству. 

Ясно, что где-то во мраке грядущего человечество прекратит свое 
существование и что вечный поток движения Вселенной в конце концов 
смоет и сотрет все следы человеческой культуры. Сама Земля будет когда-
нибудь развеяна в пыль космических пространств, растворится в вечном 
круговороте мировой материи... 

Это – далекая и практически безразличная для нас перспектива: 
прежде чем это произойдет, протекут миллионы лет, народятся и сойдут в 
могилу сотни тысяч поколений. Но неумолимо надвигается время, когда 



 
Космология духа 

 

 115

мыслящий дух на Земле угаснет, чтобы возродиться вновь где-нибудь в 
другом месте бесконечной Вселенной. 

Это бесспорная с любой точки зрения перспектива. Печалиться по 
этому поводу так же нелепо, как и по поводу того, что все в мире взаимо-
связано, что количество переходит в качество, что мысль не может суще-
ствовать без мозга и т.д. 

Этот факт, таким образом, вовсе не есть предмет эмоций, а предмет 
понимания. 

Но если с практической точки зрения этот факт для нас совершенно 
безразличен и никак не может повлиять на нашу жизнедеятельность (ведь 
не складывает же рук индивид, хотя знает, что рано или поздно ему при-
дется покинуть жизнь), – с теоретической точки зрения эта перспектива 
вовсе не лишена интереса. 

Нельзя не отметить, что в той или иной форме эта проблема всегда 
брезжила в сознании человечества. 

В наивно-мистической постановке она известна под названием про-
блемы конечной цели существования человечества, той высшей цели, ради 
которой осуществляется в мироздании мыслящий дух и ради которой че-
ловечество претерпевает такие страдания и муки. 

Ответ, разумеется, всегда носил идеологическую окраску. Осуществле-
ние высших моральных целей, нравственного закона, или, как у Гегеля, цели 
самопознания мирового духа, – все эти разнообразные варианты известны. 

Диалектический материализм впервые рационально снял такую по-
становку вопроса тем путем, что вообще отбросил представление о какой 
бы то ни было «цели» существования мироздания – и разрешил проблему 
«цели» в категории всеобщего взаимодействия. 

Человечество с его мышлением включено в сеть этого всеобщего 
взаимодействия, внутри нее оно рождается, развивается и в ней же когда-
нибудь исчезнет. Представление о «высшей цели» существования челове-
чества рационально снимается в понимании необходимости его возникно-
вения, развития и гибели внутри и посредством этой всеобщей взаимоза-
висимости всех форм движения мировой материи. 

И появление, и развитие, и гибель человечества объективно обу-
словлены со стороны этой бесконечной системы взаимодействия – в ней, в 
ее понимании приходится искать смысл и оправдание места и роли чело-
вечества во Вселенной – искать разгадку того вопроса, который в идеали-
стическом выражении звучит как вопрос о высшей, о конечной цели суще-
ствования человечества. 

«Историческое начало» истории человека вполне рационально и ма-
териалистически объясняется наукой. Биологическое развитие определен-
ной породы обезьян, затем – труд, как социальная форма взаимодействия 
организма с окружающим миром, как процесс «самопорождения челове-
ка», как процесс, для которого характерно саморазвитие, отражающееся в 



  
Ильенков Э.В. 

 

 116 

идеологическом сознании в виде представления о «цели», имманентной 
человечеству. 

Вполне рациональное объяснение саморазвитию человека дало уче-
ние Маркса – Энгельса, исторический материализм, раз и навсегда покон-
чивший с идеализмом в его последнем убежище. 

История человечества предстала теперь как необходимый процесс 
саморазвития, движущие пружины которого находятся в ней самой, во 
внутренних противоречиях его [человечества] развития, и которое не нуж-
дается ни в каких трансцендентных или трансцендентальных целях для 
своего объяснения. 

С этой точки зрения небезынтересно прочертить перспективу в бу-
дущее более конкретно, нежели это делалось до сих пор. Что человечество 
вместе с Землей когда-нибудь погибнет – это бесспорно и не представляет 
вопроса. 

Весь вопрос сводится к тому, как именно это должно произойти. Ка-
кие условия сделают гибель человечества столь же неизбежной, сколь и 
его рождение в лоне всеобщего взаимодействия? 

Здесь сразу возникает сомнение: а возможно ли вообще сформули-
ровать сколько-нибудь обоснованный ответ на этот вопрос, возможно ли 
тут что-нибудь, кроме поэтической фантазии? 

Попробуем сначала установить и подытожить все бесспорные теоре-
тические условия задачи, и посмотрим, достаточно ли их для того, чтобы 
найти решение хоть на йоту более конкретное, нежели вообще представ-
ление о том, что так или иначе, а гибель человечества неизбежна. 

Ответ, естественно, может быть найден только на пути более кон-
кретного анализа того всеобщего взаимодействия, внутри которого осуще-
ствляется история человечества и которое определяет в конце концов все 
более или менее отдаленные перспективы всего существующего. 

Итак, прежде всего, судьбы человечества тесно связаны с грядущи-
ми судьбами Земли и – более широко – с судьбами Солнечной системы. 
Это, так сказать, то ближайшее звено мирового взаимодействия, которое 
определяет непосредственно неизбежный конец человечества. 

Поэтому-то большинство теоретических гипотез о конце человече-
ского существования и обращается к представлению о том, что когда-то, 
во тьме грядущего, постепенно остынет Солнце, истощатся запасы тепла 
на планете, и человечество уже поэтому начнет клониться к закату. 

Это представление до сих пор остается единственно продуманным, 
ибо гибель человечества как следствие трагической случайности (столк-
новение космических тел и т.п.) не приходится брать в расчет. Ибо хотя 
случайность такого рода исключить и нельзя, она не может быть положена 
в основу теоретического понимания вопроса. Нелепо было бы предпола-
гать, что возникновение человечества обусловлено с железной неизбежно-
стью, а его конец связан лишь со случайностью. И здесь и там имеет место 
диалектика того и другого. Случайность сама должна быть понята и в слу-



 
Космология духа 

 

 117

чае гибели человечества как форма проявления необходимых процессов. В 
представлении же о чисто случайном столкновении этой диалектики нет: 
столкновение небесных тел – это лишь одна из случайностей, могущих 
иметь место. Здесь же нужна такая случайность, которая не обязательно 
такова. Нужно найти такую перспективу, которая свершится (даже в том 
случае, если именно эта, именно такая совершенно специфическая слу-
чайность и не произойдет) через любую другую случайность. 

Энгельс, как известно, принимает – как более диалектичную пер-
спективу – гипотезу о постепенном остывании Солнца и Земли. 

Перспектива в его описании выглядит так: «Неумолимо надвигается 
время, когда истощающаяся солнечная теплота не сумеет уже растапли-
вать надвигающийся с полюсов лед, когда все более и более скучиваю-
щееся у экватора человечество перестанет находить и там необходимую 
для жизни теплоту, когда постепенно исчезнет и последний след органи-
ческой жизни, и земля – застывший, мертвый шар, подобно луне – будет 
кружить в глубоком мраке по все более коротким орбитам вокруг тоже 
умершего солнца, на которое она, наконец, упадет»1. 

Солнечную систему, по-видимому, ждет именно такая перспектива, 
и человечество, абстрактно рассуждая, должно разделить с ней именно 
такую судьбу. 

Это – необходимый вывод, следующий из понимания места челове-
ка внутри ближайшей среды его существования, внутри ближайшей сферы 
мирового взаимодействия. 

Но возникает вопрос: а нет ли таких фактических обстоятельств, ко-
торые перекрывают эту абстрактную возможность? Не слишком ли абст-
рактно прочерчена перспектива? 

Что Солнце и планеты со временем остынут – это бесспорно. Но 
ведь человечество – и чем дальше, тем в большей степени – перестает 
быть послушной игрушкой внешних обстоятельств. Его могущество воз-
растает из года в год. Человечество находит все новые и новые, все более 
совершенные, способы освобождать запасы тепла, движения, энергии, на-
копленные в других формах, кроме прямого солнечного излучения. 

Чем дальше развивается человечество, тем более и более глубокие 
клады энергии (тем более могучей, чем глубже она запрятана, чем концен-
трированнее она накоплена) открываются перед ним и превращаются в 
условие его существования... 

И не выглядит ли в связи с этим нелепой перспектива гибели от не-
достатка прямого солнечного излучения? 

Не выглядит ли нелепой такая перспектива: человечество идет к все 
более и более полному использованию энергии и движения внутриатом-
ных (а в тенденции – и еще более элементарных) структур, и чем дальше 
забирается «в глубь» материи, тем больше энергии оно оттуда высвобож-

                                           
1 Энгельс Ф. Диалектика природы. С. – 488–489. 



  
Ильенков Э.В. 

 

 118 

дает, становясь все более независимым от «готового» солнечного тепла, а 
с другой стороны, оно должно будет погибнуть именно от недостатка 
прямого «готового» тепла Солнца, попросту говоря, должно будет – и 
именно на вершине своего могущества – замерзнуть, как беспомощный 
цуцик, на обледеневающей планете... 

Не устраняет ли развитие производительной мощи человечества 
опасность погибнуть от космического холода, от холода межмировых про-
странств? 

Во всяком случае, по тенденции своей развитие власти человека над 
внутренними структурами материи и над заключенной в них энергией 
движения прямо противоположно перспективе погибнуть от недостатка 
энергии, движения, тепла. 

Внешняя природа в тенденции своей лишает человека возможности 
пользоваться готовым, не им созданным теплом Солнца. Но человек сам 
создает условия своего существования, и «тепло», получаемое им из недр 
материи, не составляет исключения. Это – тоже условие человеческого бы-
тия, создаваемое самим существованием человека и без него не имеющее 
места в природе. 

Поэтому перспектива, нарисованная Энгельсом в прошлом веке, в 
свете новейшего развития человечества представляется абстрактной, а по-
тому – неверной. 

Было бы совершенной нелепостью, если бы человечество – уже сейчас 
овладевающее внутриядерными запасами энергии – через миллионы лет ока-
залось бы беспомощным перед лицом холода, простого недостатка тепла. 

Да, готового тепла извне оно будет получать все меньше и меньше. 
Но тем больше и больше оно будет производить его само, извлекая «из-
нутри» материи концентрированные его запасы, которые – это теоретиче-
ски бесспорно – абсолютно бесконечны в самой мельчайшей обледенев-
шей частице, носящейся в вихрях межмировых пространств. 

Ведь энергия, излучаемая Солнцем, не утрачивается бесследно – она 
накапливается, аккумулируется в других формах, и надо только суметь ее 
оттуда извлечь. 

И нет сомнения, что человечество – тем более под угрозой гибели от 
холода – сумеет это сделать. Оно уже теперь, когда угроза остывания 
Солнца практически очень далека, уже сделало немалые к тому шаги. На-
до представить себе, что оно может сделать за миллионы оставшихся до 
этого времени лет! И стоит принять во внимание этот фактор, чтобы отка-
заться от приведенной выше гипотезы. 

Человечество, очевидно, погибнет не так, как рисуется на первый 
взгляд, – не от холода, не от простого недостатка тепла. По-видимому, от 
такого предположения придется отказаться. 

Но мы пока сломали единственно продуманное предположение – 
предположение, опирающееся на понимание места человека в лоне всеоб-
щей взаимосвязи, и не предложили нового взамен. Точно так же прихо-



 
Космология духа 

 

 119

дится отвергнуть и представление о том, что человечество найдет свой 
конец в результате физиологического вырождения, физиологической де-
градации. Физиология – та же природа, а человек идет к все большей и 
большей власти над природой данным материалом своей деятельности. 

Добывая аккумулированную внутри элементарных частиц энергию, 
свободно превращая одни виды движения в другие, одни химические эле-
менты – в другие, как более, так и менее сложные, чем исходные, и управ-
ляя одновременно своим собственным физиологическим развитием, на-
правляя его по целесообразному (с точки зрения новых условий) руслу, 
человечество, по-видимому, имеет все возможности уйти от замерзания, 
от «холодной» и голодной смерти... 

Оно, по-видимому, в силах будет создать – хотя бы в небольшой 
части пространства – искусственную среду и поддерживать ее, сохранять 
и воспроизводить и без помощи щедрой и даровой энергии Солнца. 

Уже сейчас это вполне прорисовавшаяся тенденция развития чело-
вечества. 

Но чего человечество (мыслящая материя вообще) пережить не в со-
стоянии, несмотря на всю свою власть над природой, какого бы уровня эта 
власть ни достигла, это – противоположное холоду межмировых пространств 
состояние мировой материи – состояние, к которому эволюция миров приво-
дит столь же неизбежно, как и к остыванию, – огненно-раскаленная «моло-
дость» космической материи, состояние раскаленного газа молодой, рож-
дающейся туманности – исходной точки нового космического цикла. 

Это огненно-парообразное состояние, в котором все элементы пре-
вращены в бешено вращающиеся вихри и где не может принципиально 
сохраниться никакая искусственно созданная граница, за которой мог бы 
спрятаться человек, никакая сколь угодно прочная и жароустойчивая 
«оболочка», отделяющая искусственную среду от остального, от «неоче-
ловеченного» мира, – по-видимому, и оказывается тем абсолютным пре-
делом, за которым уже невозможно существование мыслящей материи. 
Может быть, человечеству и удастся спастись от смерти на обледеневшей 
планете. Это принципиально – в перспективе – возможно. 

Но никакие усилия не спасут его от смерти в урагане мирового «по-
жара», который когда-нибудь возвратит огненную молодость нашему ми-
ровому острову. 

Итак, если холод остывших мировых пространств не является абсо-
лютным пределом существования мыслящей материи (что, конечно, вовсе 
не исключает того, что в отдельных случаях и он может быть непосредст-
венной причиной гибели, так же как и случайное трагическое столкнове-
ние небесных тел), то в состоянии раскаленного пара, к которому в ходе 
круговорота неизбежно приходит любая космическая система, этот абсо-
лютный предел, видимо, приходится усмотреть. 

Закат, гибель, конец, исчезновение мыслящей материи остается и в 
этом случае неотвратимым, – принципы диалектики и материализма пол-



  
Ильенков Э.В. 

 

 120 

ностью сохраняются и в данном случае. Но конкретная картина этого фи-
нала оказывается несколько иной. Прежде всего, пределы существования 
мыслящей материи несколько раздвигаются во времени. Неизбежный ко-
нец наступит с этой точки зрения несколько позже (хотя это «несколько 
позже» реально и означает лишние миллионы лет), – и за этот дополни-
тельный срок человечество, несомненно, еще больше укрепит свою власть 
над природой, достигнет таких вершин могущества, которые нам сейчас 
невозможно представить даже с помощью самой безудержной поэтиче-
ской фантазии. 

Но – и это главное – в число условий решения проблемы тем самым 
включено одно теоретически важнейшее обстоятельство, про которое 
можно было не вспоминать в том случае, если предполагается, что чело-
вечество погибнет от холода на обледеневающей Земле, носящейся вокруг 
обледеневшего Солнца, но которое выступает сейчас на первый план. 
Это – вопрос об обстоятельствах, при которых остывающая мировая мате-
рия с необходимостью переходит в состояние раскаленного тумана, стано-
вится грандиозным ураганом, разогретым на миллиарды градусов Цель-
сия, собирающим к своему центру все рассеянные излучением запасы 
движения и тем самым дающим мировой материи космических про-
странств новую жизнь, угасающую в ледяной пустыне так называемой 
«тепловой смерти». 

Начало этого нового цикла развития космической материи – пункт, в 
котором рассеянная излучением звезд материя и ей присущее движение 
вновь каким-то способом концентрируются в форму раскаленной вра-
щающейся туманности, стягивающей к своему центру все прежде рассе-
янные в пространстве частицы и энергию их движения, – оказывается аб-
солютным пределом, в котором уже с неизбежностью исчезают все 
условия, при которых может существовать мыслящий дух. 

Конец мыслящей материи совпадает по времени и по обстоятельст-
вам с началом нового цикла развития материи космических просторов – с 
пунктом, в котором происходит огненное возрождение умирающих миров. 

Этот пункт – в котором материя и движение, безвозвратно утрачен-
ные благодаря излучению, каким-то способом вновь концентрируются, 
накапливаются в форму сгустков раскаленного, ураганно вращающегося 
газа, пара – и оказывается тем пунктом, в котором мыслящая материя 
должна исчезнуть уже абсолютно обязательно. 

Но тем самым вопрос о конкретной картине гибели человечества, 
исчезновения мыслящей материи ставится в связь с вопросом о тех естест-
венных условиях, посредством которых становится возможным и неиз-
бежным процесс, благодаря которому умирающие от «тепловой смерти» 
миры возрождаются к новой жизни. 

Иными словами, условия огненного возрождения космических систем 
оказываются одновременно и условиями, при которых делается уже абсо-
лютно неизбежной гибель мыслящей материи, гибель мыслящего духа. 



 
Космология духа 

 

 121

Обе проблемы тем самым сливаются в одну. 
И интереснее всего тот факт, что каждая из них, рассматриваемая 

порознь, в абстракции от другой, до сих пор не разрешена наукой, а может 
быть (в этом и заключается наша гипотеза), и принципиально неразреши-
ма с помощью такого подхода. 

Мы установили, что вопрос о гибели мыслящего мозга нельзя ре-
шить вне исследования условий, создаваемых развитием космических сис-
тем, внутри которых протекает история развития мыслящего духа, и при-
шли к выводу, что абсолютная неизбежность этой гибели совпадает с 
началом огненного возрождения умирающих от «тепловой смерти» миров. 

Рассмотрим теперь вопрос с другой стороны – со стороны собствен-
ных судеб космических систем. 

Не окажется ли и там, что эта проблема принципиально неразреши-
ма вне исследования тех факторов, которые привносит с собой в ход ми-
рового процесса мыслящий дух, тех условий, которые создаются при его 
непременном участии? 

Иными словами, не окажется ли, что как тот, так и другой процесс 
нельзя понять вне учета его взаимодействия с другим? Не окажется ли, что 
процесс огненного возрождения миров, угасающих в состоянии «тепловой 
смерти», со своей стороны не может быть понят вне учета активной роли 
мыслящего духа в мировом круговороте, точно так же, как гибель духа не 
может быть понята вне связи с этим космическим процессом? 

Проанализируем детальнее условия теоретической задачи, отправ-
ляясь на этот раз не от проблемы мышления, а от самих по себе космиче-
ских условий, от чисто имманентных законов саморазвития и гибели кос-
мических систем, внутри которых рождается, расцветает и увядает 
высший цвет мироздания – мыслящий дух. 

Что судьбы мыслящего духа обусловлены судьбами более широ-
ких – космических – процессов, – это и мы, таким образом, кладем в осно-
вание нашей гипотезы. 

Но здесь-то мы как раз и оказываемся перед проблемой, которая до 
сих пор представляет собой неразрешенную (а может быть, и неразреши-
мую с той точки зрения, с которой она до сих пор рассматривалась) задачу. 

Это – проблема так называемой «тепловой смерти» Вселенной. Ко-
ротко выражена эта проблема может быть следующим образом. 

Все известные науке небесные тела и системы тел постепенно – че-
рез излучение – утрачивают запасы своей внутренней энергии, и утрачи-
вают их безвозвратно, постепенно охладевая в тщетной попытке нагреть 
хотя бы на миллиардные доли градуса окружающее их пространство. 

Движущаяся материя разогретых небесных тел тем самым рассеива-
ется равномерно в межмировых пространствах, превращаясь в холодный 
обледеневающий пар, температура которого сравнима с абсолютным ну-
лем и лишь на исчезающе малую величину отличается от него. 



  
Ильенков Э.В. 

 

 122 

Процесс, связанный с излучением тепла в мировое пространство, 
представляется пока необратимым, причем принципиально необратимым, 
так что в тенденции все дело, по-видимому, идет к тому, что вся мировая 
материя и присущее ей движение абсолютно равномерно распределяются 
в межмировых сферах, и вся Вселенная в целом постепенно переходит в 
состояние «тепловой смерти», т.е. такого устойчивого равновесия, которое 
исключает всякую возможность обратного перехода к дифференцирован-
ному состоянию. 

В конце прошлого века Клаузиус подсчитал даже, что мировая ма-
терия утратила на этом пути уже 453/454 доли всей активной энергии движе-
ния1. Вся остальная доля активного движения уже – согласно его расче-
там – перешла в намертво связанное состояние, в своеобразное «равное 
самому себе» состояние «тепловой смерти»... 

С философско-теоретической точки зрения, это, как показал уже Эн-
гельс, – нелепость, предполагающая «начало мира». Но до сих пор не от-
крыт, не выяснен обратный процесс. Где и как он совершается – неясно. 
Ясно лишь одно: если бы он где-то и как-то не совершался, Вселенная в 
целом не могла бы существовать и – в силу бесконечности времени – уже 
давным-давно превратилась бы в недифференцированную туманность, 
температура которой во всех ее частях абсолютно одинакова и движение 
абсолютно равномерно распределено между всеми частицами материи, 
каждая из которых поэтому практически неподвижна и не взаимодейству-
ет с соседними каким-либо другим образом, кроме чисто механического... 

Известен лишь процесс, который в тенденции своей ведет именно к та-
кому безжизненному состоянию мировой материи, и неизвестен обратный 
ему, противодействующий ему процесс – процесс, посредством которого 
происходит обратное перераспределение движения во Вселенной, – хотя тео-
ретически совершенно ясно, что такой процесс есть, его не может не быть. 

Практически дело представляется так: 
«За исключением ничтожно малой части, теплота бесчисленных 

солнц нашего мирового острова исчезает в пространстве, тщетно пытаясь 
поднять температуру его хотя бы на одну миллионную долю градуса 
Цельсия. Чтó происходит со всем этим огромным количеством теплоты? 
Погибает ли она навсегда в попытке согреть мировое пространство, пере-
стает ли она практически существовать, сохраняясь лишь теоретически в 
том факте, что мировое пространство нагрелось на долю градуса, выра-
жаемую десятью или более нулями?»2. 

                                           
1 В «Диалектике природы» говорится, что эту величину вычислил Гельмгольц. 

А Клаузиус сформулировал второе начало термодинамики и ввел понятие энтропии, опре-
деляющее меру необратимого рассеяния энергии. Он доказывал, что рост энтропии приве-
дет к «тепловой смерти» Вселенной. 

2 Энгельс Ф. Диалектика природы. – С. 491. 



 
Космология духа 

 

 123

Теоретически ясно, что это не так, что равномерно охлажденная ма-
терия межмировых пространств, в которую превращается постепенно лю-
бое небесное тело благодаря излучению, каким-то способом (и этот способ 
может быть только естественным) обратно концентрируется в сгустки 
чрезвычайно раскаленного газа и тем самым дает начало новым звездам, 
новым мирам, новым планетным системам. 

Но как это реально и конкретно происходит, что это за способ – до 
сих пор остается открытой загадкой. 

Теоретически вопрос, как показал Энгельс, может быть решен толь-
ко при условии его четкой постановки, а эта постановка его предполагает 
диалектико-материалистический взгляд на вещи. С точки зрения материа-
листической диалектики, вопрос этот должен и может быть поставлен 
только так: 

«...Если покажут, как может быть снова использована излученная в 
мировое пространство теплота. Учение о превращении движения ставит 
этот вопрос в абсолютной форме, и нельзя пройти мимо него: отсрочки 
векселя здесь не годятся. Но что вместе с этим дается одновременно и ус-
ловие для решения его, – это само собой ясно»1, 2. 

Это условие мы сформулировали выше: решение должно основы-
ваться на условии теоретически бесспорном, что «обратный» процесс – 
процесс концентрации рассеянного движения в сгустки раскаленного газа – 
как-то и где-то постоянно в лоне Вселенной имеет место и составляет по-
стоянное внутреннее условие ее существования. И весь вопрос заключает-
ся в том, чтобы его установить, найти. 

«Неудивительно, что он еще не решен; – продолжает Энгельс, – 
возможно, что пройдет еще немало времени, пока мы своими скромными 
средствами добьемся решения его. Но он будет решен; это так же досто-
верно, как и то, что в природе не происходит никаких чудес и что перво-
начальная теплота туманности не была получена ею чудесным образом из 
внемировых сфер»3. 

Заметим, что и поныне, в середине XX в., вопрос так же не решен, 
как и в конце XIX. 

«Так же мало помогает общее утверждение, что количество движе-
ния бесконечно, т.е. неисчерпаемо, когда мы начинаем рассматривать 
трудности каждого отдельного случая; таким путем мы тоже не придем к 
возрождению умерших миров, за исключением случаев, предвиденных в 
вышеуказанных гипотезах и всегда связанных с потерей силы, т.е. только 
временных случаев. Круговорот здесь не восстанавливается и он не будет 

                                           
1 Энгельс Ф. Диалектика природы. – С. 429. 
2 На месте фразы «это само собой ясно» в тексте Энгельса стоит «c’est autre chose» 

(франц.: это другое дело). 
3 Там же. 



  
Ильенков Э.В. 

 

 124 

восстановлен, пока не откроют возможности нового использования излу-
ченной теплоты»1. 

Вопрос, таким образом, не может касаться отдельных случаев, а 
должен быть решен в отношении всеобщего круговорота мировой мате-
рии. Этот круговорот в себе, внутри себя, внутри своих атрибутивно-
необходимых циклов, должен с необходимостью приводить к возрожде-
нию умерших миров в виде раскаленной туманности. 

Так что разгадку приходится искать не только конкретно-физически 
(конкретно-астрономически), но и в общефилософской форме. Иными 
словами, возможность и необходимость такого возрождения должна быть 
показана и отыскана внутри атрибутивно-необходимых форм существова-
ния мировой материи – не вне их и не в случайностях, касающихся лишь 
отдельных случаев. 

Ибо в отдельных случаях проблема может быть и решена, но в це-
лом она останется по-прежнему нерешенной. 

Итак, проблема в общем виде заключается в следующем: физика и 
астрономия до сих пор располагают данными, касающимися процесса рас-
сеивания материи и движения звездных тел – процесса, который ведет в 
тенденции к состоянию так называемой «тепловой смерти». Само пред-
ставление о «тепловой смерти» есть не что иное, как теоретически выра-
женная тенденция процесса, связанного с излучением теплоты и света в 
межмировые пространства. 

Но естественнонаучное исследование еще не показало обратного 
процесса – процесса возрождения умерших миров, процесса превращения 
обледеневшего пара межмировых пространств в раскаленную туманность. 

Что такой процесс каким-то естественным способом, заложенным в 
самой природе движущейся материи, постоянно происходит – это бесспор-
ный теоретический вывод. Без этого процесса не могла бы естественным 
путем сохраняться и воспроизводиться в вечности существующая Вселен-
ная, он представляет собой абсолютно необходимое, внутренне полагаемое 
движением мировой материи, условие существования Вселенной. 

Если его нет – т.е. «бог», «начало мироздания», «первотолчок», вы-
водящий материю из практически неподвижного состояния «тепловой 
смерти», и прочая чертовщина и мистика. 

Кроме того, представление о том, что «энтропия мира» «не может 
уничтожаться естественным путем, но зато может создаваться» (это – вы-
раженная в терминах термодинамики идея «тепловой смерти»), равно-
сильно отрицанию всеобщего закона сохранения и превращения энергии. 
Это представление предполагает, как показал Энгельс, что энергия, актив-
ное движение, теряется если не количественно, то качественно. 

Закон же сохранения и превращения энергии предполагает, что 
энергия может сохраняться только в ходе своих качественных превраще-

                                           
1 Энгельс Ф. Диалектика природы. – С. 429. 



 
Космология духа 

 

 125

ний, и этот ход не может быть односторонним, необратимым ни в одном 
из своих звеньев. Все формы движения материи тем или иным способом 
взаимно превращаются в другие, они взаимно обратимы. Если бы этого не 
было, то ныне существующая Вселенная не могла бы существовать без 
постоянного вмешательства сверхъестественных сил, а закон сохранения 
материи и движения превратился бы в фикцию. 

Поэтому вся проблема заключается в том, чтобы выяснить и пока-
зать, каким путем, каким естественным способом может быть снова ис-
пользована излученная в мировое пространство теплота, где и как эта рас-
сеиваемая излучением материя и движение снова накапливаются в такой 
форме, которая обратно способна превращаться в чрезвычайно разогретые 
и плотные скопления, в мировые острова раскаленного газа, стягивающие 
к своему центру всю рассеянную в окружающих пространствах практиче-
ски «неподвижную» материю и строящие из нее свое тело – тело будущих 
звезд, солнц, планетных систем и т.п. 

Здесь мы и позволим себе высказать наше гипотетическое предпо-
ложение относительно того, где и как этот процесс, регулярно возвра-
щающий мировую материю из состояния «тепловой смерти» в состояние 
раскаленных облаков газа, совершается с необходимостью, заложенной в 
самой природе движущейся материи. 

Гипотеза заключается в следующем. 
Почему бы не предположить, что этот обратный процесс совершает-

ся при участии мыслящей материи, мыслящего духа, как одного из атри-
бутов мировой материи, и что без его участия, без его помощи этот про-
цесс невозможен и немыслим? 

Это предположение ни в малейшей мере не затрагивает и не колеб-
лет ни одного – самого несущественного – принципа материализма и ма-
териалистической диалектики. 

В самом деле, мыслящий дух остается высшим продуктом развития 
материи, ее необходимым порождением, ее атрибутом. 

Развитие мыслящей материи мозга остается вплетенным в цепь все-
общего материального взаимодействия и этим взаимодействием в общем и 
целом обусловливается и определяется. 

Материя – как субстанция – и при этом предположении остается по 
природе вещей первичной. Необходимые процессы ее развития на ка-
кой-то ступени рождают мыслящий мозг как атрибут. 

Мыслящая материя мозга, как абсолютно высшая форма движения 
мировой материи, не порождает из себя ничего сверхъестественного. На-
против, ее гибель предстает как простое превращение в другие – более 
элементарные – формы движения, ее смерть оказывается рождением дру-
гой формы движения материи. 

И все новое, что вносит наша гипотеза, заключается лишь в том, что 
гибель мыслящей материи с необходимостью связана с процессом пре-



  
Ильенков Э.В. 

 

 126 

вращения остывающей материи межзвездных пространств в раскаленную 
туманность и является необходимым фактором этого последнего процесса. 

Ничего антиматериалистического, даже нематериалистического, эта 
гипотеза в понимание этого процесса не вводит. Мышление само есть ес-
тественный процесс, и ничего удивительного нет в том, что оно как тако-
вое совершается внутри других естественных процессов и со своей сторо-
ны активно влияет на их протекание. 

Ведь диалектический и исторический материализм вовсе не отвер-
гают факта обратного воздействия мышления на материальные процессы. 
В данном случае мы имеем дело с одной из конкретных форм такого об-
ратного активного воздействия. Ничего больше. 

Таким образом, все принципы диалектики и материализма не только 
не ставятся под сомнение, но, наоборот, кладутся в основание гипотезы. 

Более того, целый ряд философско-теоретических положений диа-
лектического материализма приобретает при этом несколько более кон-
кретную форму своего выражения, не говоря уже о том, что оказывается 
принципиально разрешенной проблема «энтропии мира». 

В самом деле, если мыслящее вещество мозга – та же материя, а 
мышление (взятое не в узкогносеологическом аспекте, а в плане его места 
и роли среди других форм движения и развития материи) – тоже форма 
движения материи, притом абсолютно высшая его форма12, то ничего за-
претного нет в том, что мышление рассматривается – с точки зрения все-
общего процесса количественно-качественного превращения одних форм 
движения в другие – как одно из звеньев всеобщего круговорота мировой 
материи, как одна из форм, в которую превращаются все другие формы и 
которая обратно превращается в эти другие формы или содействует их 
взаимному превращению. 

При этом, поскольку мыслящая материя мозга есть абсолютно выс-
ший продукт всеобщего развития, постольку резонно предположить, что в 
ходе всеобщего круговорота взаимных превращений одних форм движе-
ния мировой материи в другие она занимает особое место, играет особую 
роль – такую роль, которую не могут играть другие, менее сложно органи-
зованные формы движения. И эта особая роль, приличествующая его мес-
ту в системе форм движения мировой материи – как абсолютно-высшей 
форме движения, – и рисуется нашей гипотезой. 

Реально эта роль представляется так: человечество (или другая сово-
купность мыслящих существ) в какой-то, очень высокой, точке своего раз-
вития – в точке, которая достигается тогда, когда материя более или менее 

                                           
1 «Движение вовсе не есть простое перемещение, простое изменение места, в 

надмеханических областях оно является также и изменением качества. Мышление есть 
тоже движение» (Диалектика природы). 

2 На самом деле эта цитата – из Примечаний Энгельса к «Анти-Дюрингу». См.: 
Маркс К., Энгельс Ф. Соч. Т. 14. – С. 349. – Ред.  



 
Космология духа 

 

 127

обширных космических пространств, внутри которых человечество живет, 
остывает и близка к состоянию так называемой «тепловой смерти», – в этой 
роковой для материи точке каким-то способом (неизвестным, разумеется, 
нам, живущим на заре истории человеческого могущества) сознательно 
способствует тому, чтобы начался обратный, по сравнению с рассеиванием 
движения, процесс – процесс превращения умирающих, замерзающих ми-
ров в огненно-раскаленный ураган рождающейся туманности. 

Мыслящий дух при этом жертвует самим собой, в этом процессе он 
сам не может сохраниться. Но его самопожертвование совершается во имя 
долга перед матерью-природой. Человек, мыслящий дух, возвращает при-
роде старый долг. Когда-то, во времена своей молодости, природа породила 
мыслящий дух. Теперь, наоборот, мыслящий дух ценой своего собственного 
существования возвращает матери-природе, умирающей «тепловой смер-
тью», новую огненную юность – состояние, в котором она способна снова 
начать грандиозные циклы своего развития, которые когда-то вновь, в 
другой точке времени и пространства, приведут снова к рождению из ее 
остывающих недр нового мыслящего мозга, нового мыслящего духа... 

С этой точки зрения делается понятным определение мышления как 
действительного атрибута (а не только «модуса») материи. 

В противном случае мышление не может быть квалифицировано как 
атрибут. 

Ведь в понятие атрибута входит, что данная форма движения мате-
рии представляет собой абсолютно необходимый продукт ее существова-
ния, а тем самым – абсолютно необходимое, не могущее исчезнуть, усло-
вие ее бесконечного существования. 

Иными словами, характеристика мышления как атрибута предпола-
гает, что оно (как высшая форма движения) есть абсолютно необходимое 
звено, через которое все время, вновь и вновь, проходит материя в каждом 
из конечных циклов ее грандиозного круговорота, – такая форма, которую 
этот круговорот воспроизводит вновь и вновь с железной необходимо-
стью, заложенной в его природе. 

Следовательно появление мыслящего духа в русле мирового круго-
ворота – вовсе не случайность, которой с равным правом могло бы и не 
быть, а внутренне полагаемое условие его собственного осуществления. 
Иначе это – не атрибут, а лишь «модус». 

Ведь если предположить, что мыслящий дух рождается где-то на 
периферии круговорота мировой материи только затем, чтобы вскоре бес-
следно и бесплодно исчезнуть, вспыхивает на короткое мгновение на ос-
тывающей планете лишь затем, чтобы снова погаснуть, оставив после себя 
лишь развалины материальной культуры, которые столь же быстро разве-
ет по Вселенной поток ее нескончаемого движения, – если предположить 
такую судьбу мыслящего духа, то получается весьма странное понимание 
«атрибута». 



  
Ильенков Э.В. 

 

 128 

Ведь в этом случае мышление оказывается чем-то вроде плесени на 
остывающей планете, чем-то вроде старческой болезни материи, а вовсе 
не высшим цветом мироздания, не высшим продуктом всеобще-мирового 
развития. 

В этом случае мышление, даже если его и продолжать называть 
«высшим цветом» материи, оказывается пустоцветом – красивым, но аб-
солютно бесплодным цветком, распустившимся где-то на периферии все-
общего развития лишь затем, чтобы тотчас увянуть под ледяным или ог-
ненно-раскаленным дуновением урагана бесконечной Вселенной... Все 
действительное развитие мировой материи в этом случае происходит  
рядом с его развитием, совершенно независимо от него, и его появление  
абсолютно никак не сказывается на судьбах всеобщего развития. 

Мышление превращается в абсолютно бесплодный эпизод, которого 
с равным правом могло бы и не произойти вовсе без всякого ущерба для 
всего остального. 

Вряд ли такая роль соответствует месту мышления в системе форм 
движения мировой материи. Высшая форма ее движения не может быть 
самой бесплодной и самой ненужной из всех. 

Гораздо больше оснований предположить, что мыслящая материя, 
как высшая качественно форма движения всеобщей материи, играет нема-
ловажную роль в процессе всеобщего круговорота – роль, соответствую-
щую сложности и высоте ее организации. 

Почему же не предположить в таком случае, что мышление как раз и 
есть та самая качественно высшая форма, в которой и осуществляется на-
копление и плодотворное использование энергии, излучаемой солнцами? 

То есть то самое звено, которого пока недостает, чтобы стал возмо-
жен действительный круговорот, а не односторонне-необратимый процесс 
рассредоточения материи и движения в межмировых пространствах?  
Почему бы не предположить, что материя в своем развитии как раз и соз-
дает с помощью и в форме мыслящего мозга те самые условия, при нали-
чии которых излучаемая энергия солнц не растрачивается бесплодно на 
простое нагревание мирового пространства, а накапливается в качественно 
высшей форме ее существования, а затем используется как «спусковой 
крючок», как взрыватель, дающий начало процессу обратного возрожде-
ния умирающих миров в форму раскаленной туманности? 

Да, в эту качественно высшую форму движения, накапливаемую в 
виде материальной культуры, в виде власти мыслящих существ над мерт-
вой материей, в виде мышления и его продуктов, – в эту качественно 
высшую форму движения превращается ничтожная доля тепла, излучае-
мого солнцами в мировое пространство. Но количественная малость этой 
доли вполне компенсируется тем, что она накапливается в качественно 
высшей форме – в такой форме, в которую сама природа (без посредниче-
ства мышления) не может превратить бесплодно растрачиваемую излуче-
нием теплоту... 



 
Космология духа 

 

 129

Человечество уже теперь способно высвобождать такие запасы дви-
жения, которые помимо него остались бы связанными и мертвыми в ядер-
ных структурах, что в предположении, согласно которому грядущее чело-
вечество окажется способным высвободить из связанного состояния 
количество энергии, достаточное для того, чтобы превратить остывающую 
материю нашего звездного острова в океан раскаленного пара, – в этом 
предположении нет уже ничего удивительного и мистического. 

Материальная и духовная культура мыслящих существ, которая осу-
ществляется в природе очень редко и требует для своего появления чрезвы-
чайно специфичных условий, и оказывается той формой движения, в виде 
которой происходит концентрированное накопление излучаемого солнцами 
тепла – тепла, которое по всем другим каналам растрачивается бесплодно, а 
только в этой форме вновь используется как средство, как способ огненного 
возрождения замерзающих участков большой Вселенной. 

Реально это можно представить себе так: в какой-то, очень высокой, 
точке своего развития мыслящие существа, исполняя свой космологиче-
ский долг и жертвуя собой, производят сознательно космическую катаст-
рофу, вызывая процесс, обратный «тепловому умиранию» космической 
материи, т.е. вызывая процесс, ведущий к возрождению умирающих ми-
ров в виде космического облака раскаленного газа и пара. 

Попросту говоря, мышление оказывается необходимым опосредую-
щим звеном, благодаря которому только и делается возможным огненное 
«омоложение» мировой материи, – оказывается той непосредственной 
«действующей причиной», которая приводит в актуальное действие бес-
конечные запасы связанного движения, на манер того, как ныне оно, раз-
рушая искусственно небольшое количество ядер радиоактивного вещест-
ва, кладет начало цепной реакции. 

В данном случае процесс, по-видимому, будет иметь также форму 
«цепной», т.е. самовоспроизводящейся по спирали, реакции – реакции, 
создающей своим собственным ходом условия своего же собственного 
протекания в расширяющихся в каждое мгновение масштабах. Только в 
данном случае цепная реакция распространяется не на искусственно нако-
пленные запасы радиоактивного вещества, а на естественно накопленные 
запасы движения Вселенной, на запасы, связанные состоянием «тепловой 
смерти» в мировом пространстве. 

Попросту говоря, этот акт осуществляется в форме грандиозного 
космического взрыва, имеющего цепной характер, и материалом которого 
(взрывчатым веществом) оказывается вся совокупность элементарных 
структур, рассеянных излучением по всему мировому пространству. 

С точки зрения современной физики это вовсе не выглядит неверо-
ятным. 

Ведь ясно, что чем мельче искусственно разрушаемая структура, тем 
большие запасы внутренней энергии высвобождаются при ее разрушении. 
Разрушение химической структуры (которое происходит при самом про-



  
Ильенков Э.В. 

 

 130 

стом сжигании) дает сравнительно небольшую дозу высвободившейся 
энергии. Несравнимо больше количество энергии, высвобождаемой при 
разрушении атомного ядра. Чем «проще» структура, подвергающаяся раз-
рушению, тем больше количество выделяемой при этом энергии, – что 
показывает, что чем мельче и проще материальная структура, тем прочнее 
ее внутренние связи, тем труднее ее разрушить, но тем больше энергии 
получается в том случае, если удается сделать реакцию цепной. 

Если теоретически прочертить перспективу в будущее развитие тех-
ники и науки, то тенденция явная: человек идет к цепному разрушению 
все более простых, а тем самым все более прочных структур материи, вы-
свобождая при этом все большее и большее количество связанной в этих 
структурах энергии. И как бы ни велика была затрата энергии, потребной 
на то, чтобы разрушить первую частицу, т.е. положить начало цепной ре-
акции, эта затрата не идет ни в какое сравнение с общим количеством вы-
деляемого при цепной реакции количества движения. 

И перспектива теоретически такова: если бы удалось разрушить 
бесконечно малую структурную единицу материи, то взамен получилось 
бы пропорционально бесконечное количество высвободившейся при этом 
энергии – количество, которого достаточно для того, чтобы разрушить и 
превратить в раскаленные пары бесконечно большую массу остывшей ма-
терии. 

Так в новом свете подтверждается старая формулировка существа 
закона сохранения материи и движения, данная Лейбницем: если бы была 
разрушена мельчайшая пылинка – рухнула бы вся Вселенная. Всю беско-
нечную Вселенную разрушить этот акт, конечно, не может, но поскольку 
разрушаемая структура по размеру и по сложности своей организации 
стремится к исчезающе малому пределу, то и количество высвобождаемой 
при этом энергии соответственно стремится к бесконечности. Область ми-
ровой материи, захватываемая процессом, включаемая в цепь реакции, 
остается поэтому ограниченной какими-то пределами. Каковы эти преде-
лы – сказать сейчас, конечно, невозможно, так же невозможно, как и ука-
зать размеры и качественные характеристики той частицы, разрушение 
которой необходимо для того, чтобы вызвать этот процесс. Но процесс 
этот вполне объясняет возможность превращения сколь угодно больших 
конечных масс остывшей материи в раскаленную туманность, способную 
положить начало новым мирам. 

С этой точки зрения гипотеза, по-видимому, выдерживает принци-
пиальную критику. 

Мышление, таким образом, и выступает как то самое звено всеобще-
го круговорота, посредством которого развитие мировой материи замыка-
ется в форму круговорота – в образ змеи, кусающей себя за хвост, как лю-
бил выражать образ истинной (в противоположность «дурной») 
бесконечности Гегель. 



 
Космология духа 

 

 131

Задача, таким образом, решена при соблюдении всех условий. Ни один 
из принципов материализма не затронут. Некоторые положения диалекти-
ки приобрели более конкретную форму выражения. Мышление понято как 
действительный атрибут материи, как высший продукт всеобщего разви-
тия, как высший цвет материи, который с необходимостью расцветает в ее 
лоне и при этом дает необходимый, с точки зрения всеобщего развития, 
плод. Соблюден и конкретно проведен и закон сохранения и превращения 
материи и движения. И вместе с этим указан возможный путь, на котором 
происходит использование излученной звездами теплоты для обратного 
процесса – процесса концентрации материи и движения в плотную и разо-
гретую туманность, в раскаленные вращающиеся массы газа. Но – что не 
менее важно и интересно с точки зрения проблемы взаимоотношения ма-
терии и мышления – гипотеза отводит мышлению, мыслящему духу, та-
кую роль в ходе всеобщего круговорота мироздания, которая гораздо 
больше соответствует его месту на лестнице развития, чем представление, 
согласно которому все развитие духовной и материальной культуры, вся 
история мыслящего духа ведет к нулевому результату, к нелепому абсо-
лютному отрицанию, к простой гибели, не оставляющей никакого следа. 

Гипотеза, исходя из учета места и роли, которую мыслящий дух не-
обходимо играет в системе всеобщего взаимодействия мировой материи, 
из учета объективных и помимо воли и сознания складывающихся в миро-
здании обстоятельств, проясняет ту самую «высшую» и «конечную» цель 
существования мыслящего духа в системе мироздания, на которой всегда 
спекулировали все и всяческие религии. Эта «конечная цель» сама пони-
мается как с необходимостью достигаемое сознание, отражение места 
мыслящего духа в системе объективных условий, полагаемых развитием 
мировой материи. 

И эта – объективно выведенная – «цель» бесконечно грандиознее и 
величественнее, чем все те жалкие фантазии, которые выдумали религии и 
связанные с ними философские системы. 

Высшая и конечная цель существования мыслящего духа оказывает-
ся космически-грандиозной и патетически-прекрасной. От других гипотез 
относительно финала существования человечества гипотеза отличается не 
тем, что устанавливает в качестве этого финала всеобщую гибель – гибель, 
смерть, уничтожение представляют собой абсолютно необходимый ре-
зультат в любой гипотезе, – а лишь тем, что эта гибель рисуется ею не как 
бессмысленный и бесплодный конец, но как акт по существу своему твор-
ческий, как прелюдия нового цикла жизни Вселенной. 

Такого значения за человеком и такого смысла его гибели не может, 
по-видимому, признать ни одна другая гипотеза. 

Гибель ведь все равно неизбежна, и ее неизбежности не может не 
признавать никакая гипотеза на этот счет. И единственное различие между 
возможными гипотезами может состоять лишь в различных толкованиях 



  
Ильенков Э.В. 

 

 132 

объективного смысла и роли акта гибели в лоне всеобщего круговорота ми-
ровой материи, места и роли этого акта в системе мирового взаимодействия. 

Предлагаемая гипотеза отличается тем преимуществом, что гибель 
человечества (и мыслящего духа вообще) предстает в ее свете не бессмыс-
ленной, как в любой другой возможной гипотезе, а оправданной как абсо-
лютно необходимый акт с точки зрения всеобщего круговорота мировой 
материи, развивающейся по своим объективным законам. 

Мышление при этом остается исторически преходящим эпизодом в 
развитии мироздания, производным («вторичным») продуктом развития 
материи, но продуктом абсолютно необходимым – следствием, которое 
одновременно становится условием существования бесконечной материи. 

В отношении материи и мышления появляется действительная диа-
лектика – взаимная обусловленность, внутри которой материя хотя и оста-
ется первичным и определяющим (первым по природе), тем не менее ока-
зывается обусловленной обратным активным воздействием со стороны 
мышления. 

Мышление оказывается действительным атрибутом, и положение: 
«Как нет мышления без материи, так нет и материи без мышления», – 
приобретает реальный конкретный смысл. 

Мышление предстает в этом свете как не только самый высший и 
прекрасный цвет мироздания, но и как цвет небесплодный, как цвет, кото-
рый своей смертью порождает абсолютно необходимый, с точки зрения 
всеобщего круговорота, плод, результат. 

Смерть мыслящего духа становится подлинно творческим актом – 
актом, который превращает обледеневающие, погруженные во мрак пус-
тыни межмировых пространств во вращающиеся массы раскаленного газа, 
дающие начало новым системам гармонически расчлененных, светлых, 
теплых солнечных миров – системам, которые становятся колыбелями  
новой жизни, нового расцвета мыслящего духа, бессмертного, как сама 
материя... 

Смерть мыслящего духа становится, тем самым, его бессмертием.  
И когда-то вновь – в бесконечно далеком грядущем – новые существа, в 
которых природа разовьет мыслящий дух, будут, как и мы ныне, созерцать 
сверкающие над небом их Земли звездные миры с гордым сознанием, что 
эти миры обязаны своим существованием некогда исчезнувшему мысля-
щему духу, его великой и прекрасной жертве. 

В сиянии звездного неба мыслящее существо будет всегда видеть 
свидетельство могущества и красоты бессмертного даже в смерти своей 
мыслящего духа – опредмеченную, чувственно воспринимаемую, а потому 
не вызывающую никаких сомнений свою собственную власть над пред-
метным миром. 

Звездное небо, как и вся окружающая природа, будет для мыслящего 
существа зеркалом, в котором отражается его собственная бесконечная 
природа. Через сияние звезд мыслящему духу будет говорить – на языке, 



 
Космология духа 

 

 133

понятном только ему, – вечно возрождающийся в своих продуктах бес-
смертный мыслящий дух. 

И в созерцании вечной природы человек – как и всякое мыслящее 
существо – будет испытывать гордость самим собой, космическими мас-
штабами своей собственной вселенско-исторической миссии – местом и 
ролью мыслящего существа в системе мирового взаимодействия. 

В сознании огромности своей роли в системе мироздания человек 
найдет и высокое ощущение своего высшего предназначения – высших 
целей своего существования в мире. Его деятельность наполнится новым 
пафосом, перед которым померкнет жалкий пафос религий. 

Это будет пафос истины, пафос истинного сознания своей объек-
тивной роли в системе мироздания. 

Ясно, что выполнить свою вселенско-историческую миссию мысля-
щий дух окажется в состоянии лишь на вершине своего развития, своего 
могущества – до которой нам, людям XX в., разумеется, не дожить. Прой-
дут миллионы лет, родятся и сойдут в могилу тысячи поколений, устано-
вится на Земле подлинно человеческая система условий деятельности – 
бесклассовое общество, пышно расцветет духовная и материальная куль-
тура, с помощью которой и на основе которой человечество только и смо-
жет исполнить свой великий жертвенный долг перед природой. 

Для нас, для людей, живущих на заре человеческого расцвета, борь-
ба за это будущее остается единственно реальной формой служения выс-
шим целям мыслящего духа. И к ныне идущей борьбе, к ныне совершаю-
щейся деятельности наша гипотеза не прибавляет ничего и не отнимает от 
нее ничего, прибавляя лишь гордое – и носящее пока лишь чисто эстети-
ческий характер – сознание, что деятельность человека одухотворена не 
только пафосом «конечных» человеческих целей, но имеет, кроме того, и 
всемирно-исторический смысл, осуществляет бесконечную цель, обуслов-
ленную со стороны всей системы мирового взаимодействия. 

И в свете изложенной гипотезы совсем по-новому, с еще большей 
пророческой силой звучат гениальные слова «Диалектики природы»: 

«Мы вынуждены либо обратиться к помощи творца, либо сделать 
тот вывод, что раскаленный сырой материал для солнечной системы на-
шего мирового острова возник естественным путем, путем превращений 
движения, которые присущи от природы движущейся материи и условия 
которых должны, следовательно, быть снова произведены материей, хотя 
бы после миллиардов лет, более или менее случайным образом, но с необ-
ходимостью, присущей и случаю»1. 

И – с помощью нашей гипотезы – мы обретаем новое основание для 
уверенности в том, что «материя во всех своих превращениях остается 
вечно одной и той же, что ни один из ее атрибутов не может погибнуть и 
что поэтому с той же самой железной необходимостью, с какой она неко-

                                           
1 Энгельс Ф. Диалектика природы. – С. 490. 



  
Ильенков Э.В. 

 

 134 

гда истребит на земле свой высший цвет – мыслящий дух, – она должна 
будет его снова породить где-нибудь в другом месте и в другое время»1. 

И потому, добавим мы, что мыслящий дух – не пустоцвет, который 
расцветает на короткое мгновение лишь затем, чтобы тотчас же бесплодно 
увянуть, а есть столь же [необходимое] условие существования материи, 
сколь и необходимое его следствие, т.е. внутренне полагаемое, бесконеч-
ное и всеобщее условие бытия мировой материи, действительный атрибут 
материи как бесконечной субстанции мироздания. 

 
 

E.V. Ilyenkov 
Cosmology of Spirit 

 
Abstract. An attempt to establish in general terms the objective role of thinking matter in 

the system of world interaction. (A philosophical and poetic phantasmagoria based on the princi-
ples of dialectical materialism). 

Keywords: cosmology; spirit; matter; thinking matter; dialectical materialism; heat death 
of the Universe. 

For citatiation: Ilyenkov E.V. Cosmology of Spirit // METHOD: Moscow quarterly jour-
nal of social studies / RAN, INION. – Moscow, 2024. – Part. 14. Vol. 4, No. 2. – P. 107–134. 
http://www.doi.org/10.31249/metod/2024.02.07 

 

                                           
1 Энгельс Ф. Диалектика природы. – С. 492. 



Эвальд и Смерть. 
Самопожертование и конец мира в философии Э.В. Ильенкова 

 

 135

DOI: 10.31249/metod/2024.02.08 
 
 
 
 
 
 
 
 

Чекис В.И.1 
Эвальд и Смерть. Самопожертвование  

и конец мира в философии Э.В. Ильенкова 
 
Аннотация. В статье приводится анализ концепции смерти и смысла жизни совет-

ского философа Э.В. Ильенкова, как на основе неопубликованных при его жизни рукопи-
сей («Космология Духа» и «Тайна Чёрного Ящика»), так и на основе официально опубли-
кованных научных трудов («Мышление как атрибут субстанции»). Были более детально 
исследованы некоторые аспекты его космологической теории смысла существования мыс-
лящей материи, а также возможных причин самоуничтожения мышления на фантастиче-
ском примере самоуничтожения «мыслящих машин». Были проведены сравнения концеп-
ций «смерти» и «другого» в текстах «Космология Духа» Э.В. Ильенкова и «Идея смерти в 
философии Гегеля» А.В. Кожева. В результате проведенного анализа текстов автор прихо-
дит к выводам, что различные подходы к негативности в исследованиях философов позво-
ляют дополнять друг друга и отвечать на вопросы, вызывающие затруднения в рамках 
подхода только одного философа. Также, было показано, что необходимым условием для 
осуществления перерождения Вселенной как разрешения проблемы тепловой смерти Все-
ленной в концепции космологии Ильенкова является одиночество мыслящего субъекта, к 
которому он приходит в результате своего развития. Также, в статье проводится различие 
между самоубийством и самопожертвованием, в ходе которого автор приходит к выводу, 
что перерождение Вселенной согласно Ильенкову будет именно самопожертвованием. 
Самопожертвование же показано как акт наивысшего творчества, запускающее процесс 
перерождения Вселенной, в ходе которого начинается творческое преобразование косми-
ческого пространства для разрешения проблемы тепловой смерти Вселенной. 

Ключевые слова: космология; мышление; другой; смерть; самопожертвование; са-
моубийство; творчество. 

Для цитирования: Чекис В.И. Эвальд и Смерть. Самопожертвование и конец мира в 
философии Э.В. Ильенкова // МЕТОД: Московский ежеквартальник трудов из общество-
ведческих дисциплин / РАН, ИНИОН. – Москва, 2024. – Вып. 14, Т. 4, № 2. – С. 135–143. – 
DOI: 10.31249/metod/2024.02.08 

 
Эвальда Васильевича Ильенкова нередко рассматривают как фило-

софа педагогики и одного из наиболее последовательных и искренних по-
слереволюционных приверженцев диалектического материализма. Это 
вполне оправдано, учитывая, какой вклад он внес в философское обосно-
вание процессов формирования личности и в развитие диалектической 

                                           
1 Чекис Владимир Игоревич – журналист, IT-специалист;  gershvin@vk.com  



  
Чекис В.И.  

 

 136 

логики. Но людям, далеким от педагогики, Ильенков может быть крайне 
интересен и как один из немногих марксистских философов, пытавшихся 
постичь смысл существования мыслящей материи как противоречивое 
единство ее зарождения и гибели, жизни и смерти. 

Полагаю, что наиболее ярко эта тема освещается в трех его произве-
дениях: «Космология Духа», «Мышление как атрибут субстанции» и 
«Тайна Чёрного Ящика». Эти попытки осмысления столь масштабной и 
глубокой темы вызывают интерес у одних [Пензин, 2018], и неприятие у 
других [Гулыга, 1989]. И те, и другие интерпретируют ильенковскую кос-
мологию как некое философское оправдание акта самоубийства человече-
ства во вселенском пожаре, что вызывает столь же жаркие споры. Между 
тем, ни о каком самоубийстве в «Космологии Духа» Ильенков не говорил. 

Ильенков начинает с того, что само мышление не является чем-то 
случайным или, тем более, ошибочным с точки зрения логики существо-
вания нашей Вселенной, чем-то отличным от нее или даже противополож-
ным ей [Ильенков, 2017, с. 131]. Напротив, сам Ильенков, в «Космологии 
Духа», а затем и в «Мышлении как атрибуте субстанции» показывает, что 
«Как не бывает мышления без материи, так и не бывает материи без мыш-
ления». Таким спинозистским тезисом Ильенков разрешает проблему дуа-
лизма, присутствующую у Рене Декарта, который объявляет духовное от-
дельным от материи, тем самым постулируя существование «бессмертной 
души» [Ильенков, 2020, с. 237]. 

Эвальд Васильевич доказывает, что, хотя не каждый атом или кло-
чок материи наделен разумом, именно разумная материя является высшим 
этапом ее развития, в противном случае это непременно приводило бы к 
признанию существования форм бытия, недоступных для познания чело-
веческим мышлением, т.е., признание существования бога или другой 
трансцендентной сущности. В «Мышлении как атрибуте субстанции» 
подчеркивается, что взаимодействие между мышлением и протяженно-
стью (физическим измерением материи) осуществляется за счет «практи-
ки», которая опосредует их взаимодействие и становится инструментом 
познания мира мыслящим существом, способствуя дополнению и обра-
ботке (в рамках социально значимых знаний) информации, полученной 
органами чувств. 

Третьей предпосылкой ильенковской концепции существования и 
развития материи является наличие границ ее организации как сверху, в 
виде мыслящих форм материи, так и снизу, в виде ее элементарных форм. 
Это своего рода границы движения (развития в терминах диалектической 
философии) материи, помещающие ее в координаты упрощения / услож-
нения и задающие порядок ее движения во времени. 

Логика Ильенкова строится на следующих тезисах: 
Во-первых, поскольку мышление существует в любой момент вре-

мени и не является чем-то случайным, оно само и его развитие должно 



Эвальд и Смерть. 
Самопожертование и конец мира в философии Э.В. Ильенкова 

 

 137

выполнять определенную функцию в жизни Вселенной [Ильенков, 2017, 
с. 128]. 

Во-вторых, раз сам цикл мыслящей жизни имеет начало и конец, то 
необходимо понять, каким будет этот конец, и что приведет к нему. Теп-
ловая смерть, по мнению Ильенкова, оставляет мыслящим существам 
шанс на выживание, а вот в условиях вселенского пожара смерть стано-
вится неизбежной. «Не устраняет ли развитие производительной мощи 
человечества опасность погибнуть от космического холода, от холода 
межмировых пространств? [Ильенков, 2017, с. 142–144]. 

Во всяком случае, по тенденции своей развитие власти человека над 
внутренними структурами материи и над заключенной в них энергией 
движения прямо противоположно перспективе погибнуть от недостатка 
энергии, движения, тепла…. Но чего человечество (мыслящая материя 
вообще) пережить не в состоянии, несмотря на всю свою власть над при-
родой – какого бы уровня эта власть ни достигла, – это – противополож-
ное холоду межмировых пространств состояние мировой материи – со-
стояние, к которому эволюция миров приводит столь же неизбежно, как и 
к остыванию, – огненно-раскаленная “молодость” космической материи, 
состояние раскаленного газа молодой, рождающейся туманности – исход-
ной точки нового космического цикла». 

В-третьих, сущностная роль и конечная цель мыслящей материи 
сводится именно к преодолению энтропийного тупика, который без вме-
шательства высокоорганизованной мыслящей материи является неизбеж-
ным. И для выхода из этого тупика мыслящей материи необходимо будет 
запустить мировой пожар, который заново запустит жизненный цикл Все-
ленной [Ильенков, 2017, с. 155–156]. 

Непонятным и даже мистическим в ильенковской космологии явля-
ется идея «долга перед материю природой». Этот долг описывается как 
нечто объективно данное, нечто неотвратимое, не оставляющее мыслящим 
субъектам никакого выбора, совершаемое потому, что «по-другому никак 
нельзя». При этом по-настоящему ясного логического обоснования Иль-
енков не предоставляет, пренебрегая своим обычным принципом деталь-
ной и логической аргументации. Долг не аргументируется, не выводится, а 
просто утверждается как нечто неотвратимое, как безальтернативный и 
безусловно необходимый поступок. 

Марксизм возник и развивался как революционное учение не только 
в политической, но и в философской своей части. Однако присущая мар-
ксизму смелость, даже дерзость, мысли не позволила этой философии 
преодолеть отношение к теме смерти как «непристойной», о которой не 
принято говорить. Смерть для многих марксистов – это конец существо-
вания мыслящего субъекта и его активности, это переход в небытие, кото-
рое само по себе не предполагает ясных и логичных философских интер-
претаций. Следуя этой имплицитной традиции Ильенков не обосновывает 



  
Чекис В.И.  

 

 138 

причины, по которым мыслящая материя должна пожертвовать собой ради 
перерождения Вселенной. 

Возникает вопрос: что же такое «долг» в понимании Ильенкова?  
В рамках его же концепции мыслящей материи речь не может идти о про-
стом подчинении, ведь мыслящая материя в силу своей максимальной раз-
витости и субъектной целостности не может слепо подчиняться кому-то 
другому. Или может? 

Здесь стоит обратиться к другому произведению Ильенкова, «Тайна 
Чёрного Ящика». По замыслу рассказ был посвящен вопросу искусствен-
ного интеллекта, но именно в нем раскрывается взгляд Ильенкова на нега-
тивность (пустоту, небытие). Это единственное художественное произве-
дение Ильенкова, что уже меняет привычную структуру его текстов, и 
дает больший простор для интерпретаций. В центре сюжета интрига – а 
что это за «Чёрный Ящик», которому так стремятся уподобиться Мысля-
щие Машины? 

Когда в процессе самосовершенствования мыслящие машины вы-
тесняют все накапливающиеся в них противоречия в черный ящик, проис-
ходит строгая формализация их деятельности и мышления. Алгоритмы, 
заложенные в машины, оказываются бесполезными перед лицом противо-
речий, осмыслить которые машины оказываются не в состоянии, проявляя 
себя тем, чем они и являются на самом деле – автоматами для решения 
определенных задач, умеющие совершать операции, подобные мышле-
нию, но неспособные мыслить по-настоящему. Самоуничтожение оказы-
вается весьма закономерным шагом, позволяющим мыслящим машинам, 
не умеющим разрешать противоречия (т.е. мыслить творчески и нестан-
дартно), выйти из положения, когда стандартные алгоритмы мышления, 
заложенные в мыслящие машины, при встрече с принципиально непозна-
ваемой Бесконечностью перестают работать. 

Уже в самом конце рассказа Мыслящие Машины окончательно от-
казываются от мышления, ибо мышление оказывается для них полным 
излишков, неизбежно сопряженным с Бесконечностью, которую машины 
понять не в состоянии [Ильенков, 2017, с. 106–107]. Яркими образами 
Мыслящих машин и Чёрного ящика Эвальд Ильенков демонстрирует не-
разрывную связь мышления с творчеством и воображением, т.е. с умением 
выходить за рамки известных алгоритмов и безупречно логичных схем. 
Философ показывает, что именно умение разрешать противоречия являет-
ся базовой причиной жизни мыслящего субъекта. Но кажется, что в этом 
рассказе также важным является другое. А точнее, «другой» как философ-
ское понятие. Человеку для подлинно человеческого становления нужен 
Другой Человек, нужно быть признанным в качестве субъекта, носителя 
свободы. И здесь для раскрытия этого важного условия существования 
субъекта можно обратиться к философии А. Кожева. 

 



Эвальд и Смерть. 
Самопожертование и конец мира в философии Э.В. Ильенкова 

 

 139

«Другой» в философии Э. Ильенкова  
через «Желание» у А. Кожева 

 
Александр Кожев (Кожевников) являлся французским философом 

русского происхождения, которого традиционно относят к неогегельян-
цам, на взгляды которого весьма сильно повлияли также К. Маркс и 
М. Хайдеггер. Кожев, как и Ильенков, подчеркивал важность диалектиче-
ского движения в жизни субъекта и то, что без него субъект в принципе не 
может существовать [Кожев, 2003, с. 660]. В свою очередь, от Хайдеггера 
он почерпнул понятие времени, которое он считал основным ключом к 
пониманию Гегеля. Подобное слияние различных направлений мысли по-
зволило Кожеву не только создать свою интерпретацию Гегеля, но также 
задать основные положения атеистического экзистенциализма, который 
позднее ляжет в основу философии Ж-П. Сартра. Особенно важным для 
данной темы является понятие «желание», которое было описано Кожевом 
во «Введении в чтение Гегеля» [Кожев, 2003]. 

Следуя гегелевской мысли, Кожев полагает, что для того, чтобы 
возникло самосознание как способность субъекта осознавать самого себя, 
отличное от окружающего мира, как «Другого» для «Других», необходим 
особый тип потребности, выходящей за рамки природной, биологической 
и родовой предопределенности. Речь идет не просто о потреблении, удов-
летворяющем голод и жажду, обеспечивающем безопасность и относи-
тельный комфорт, а о стремлении к чему-то, что не может быть сведено к 
природным условиям существования. 

Самосознание, по Кожеву, не является «врожденным», априорным 
для индивида, как некое природное качество, наподобие голода или ин-
стинкта самосохранения. Самосознание формируется в процессе станов-
ления индивида и в историческом развитии человечества как результат 
исторического процесса, как итог напряженного противостояния между 
природным и надприродным. 

Импульсом становления самосознания является Желание. Кожев в 
свою очередь отмечает, что речь идет не о простом желании, направлен-
ном на объект, как например, желание съесть кусок мяса, когда голоден. 
Для раскрытия же истинно человеческого самосознания, предметом же-
лания должен быть неприродный предмет, т.е. Другое Желание. Таким 
образом понятое желание является формой обнаружения пустоты в на-
личном бытии, отказ от наличного в пользу должного. Это порыв к ино-
му, к трансцендентному в социальном, а не в религиозном смысле, стрем-
ление к преобразованию мира и человека. 

Пусть Ильенков и Кожев радикально различаются в вопросе пони-
мания пустоты, но они сходятся во взглядах на роль практики в становле-
нии субъекта, а также на роль «Диалектического движения» субъекта, хо-
тя по-разному его описывают. Как было сказано выше, Кожев видит 
становление субъекта в желании, которое будучи направленным на другое 



  
Чекис В.И.  

 

 140 

желание преобразует самого субъекта и того, на кого оно направлено. 
Ильенков же апеллирует к всеобщей человеческой культуре, в которой 
личность встроена в систему общественных отношений и формируется 
путем присвоения культуры [Ильенков, 2020]. Оба видят в диалектике не-
обходимый путь развития человека, оба утверждают, что становление 
субъекта происходит лишь в сообществе с другими субъектами (людьми). 
Но сами методы описания того, как это становление и взаимодействие 
между субъектами происходит, у них отличается. У Кожева «двигателем» 
субъекта является Желание, которое подталкивает людей искать призна-
ния и взаимодействовать друг с другом. У Ильенкова же субъект форми-
руется внутри господствующей в обществе формы общественных отноше-
ний путем присвоения себе богатства человеческой культуры, а его 
деятельность является одним из проявлений динамики всей системы. 

На мой взгляд, Кожев придает большую выразительность и драма-
тизм активному началу субъекта, добавляя в него компонент, выделяющий 
активную роль в преобразовании мира. И здесь важно, что желание может 
быть сформировано только при существовании другого такого же субъек-
та. В случае, если Другой отсутствует, это приводит к смерти субъекта, к 
остановке всякого диалектического мышления и всяческому предметному 
преобразованию мира. Иными словами, одинокий субъект, лишенный 
Другого, обречен на смерть. 

 
 

Самопожертвование как наивысшее творчество 
 
Согласно Ильенкову, в тот момент, когда будет подступать «Тепло-

вая Смерть» Вселенной, Мыслящая Материя зажжет вселенский пожар, 
который запустит процесс перерождения и деэнтропизации Вселенной и 
уничтожит саму Мыслящую Материю. Но оставался открытым вопрос: 
почему Мыслящая Материя должна запускать этот процесс? Почему этот 
запуск является неотвратимым? 

Условием творческой (т.е. диалектически мыслящей) жизни Субъекта 
является наличие социально-философского Другого. Неважно, говорим ли 
мы о Желании у Кожева, или об общечеловеческой культуре у Ильенкова, 
диалектическое развитие является необходимым условием жизни субъек-
та. Культура существует только там, где есть другой и концепция Кожева 
раскрывает более детально концепцию Ильенкова, давая понять, что субъ-
ект не может пребывать в одиночестве, он должен быть связан желанием и 
узами общественных отношений с другим. И, если именно мыслящая ма-
терия провоцирует процесс перерождения Вселенной, запуская огненный 
пожар и сгорая в нем, то можно было бы полагать, что единственной при-
чиной этого могло бы стать только ее одиночество. 

На основании всего выше изложенного можно сказать, что, если ве-
рить ильенковской космологии, то причиной запуска деэнтропизации, т.е. 



Эвальд и Смерть. 
Самопожертование и конец мира в философии Э.В. Ильенкова 

 

 141

перерождения, процесса обратного тепловой смерти Вселенной, будет не 
пресловутый «долг перед матерью-природой», а именно одиночество, в 
котором ни Желания, ни Культуры, как необходимых частей жизни субъ-
екта, существовать не будет. В таком случае, оставшемуся наедине субъ-
екту остается либо совершить самоубийство, либо пожертвовать собой 
ради перезапуска жизни Вселенной. 

Но чем же отличается самоубийство от самопожертвования? На мой 
взгляд, как раз тем, что жертвующий собой субъект первым приоритетом 
ставит заполнение той нехватки, которую ему рисует воображение. Само-
пожертвование – это стремление человека (необязательно ценой своей 
жизни) заполнить пустоту в мире или даже на небольшом островке куль-
туры. Вопрос же о том, какую пустоту оставляет за собой сама жертва, 
остается если не за скобками, то уходит на второй план. Самопожертвова-
ние бывает не только летальным, но и таким, когда мы кладем жизнь на 
алтарь той культуры, служение которой не отвечает нашим объективным 
материальным интересам и даже нашим желаниям. 

Самоубийца же как раз помышляет, в первую очередь, о том, чтобы 
оставить за собой пустоту. Вопрос о том, что будет создано и какая пусто-
та может быть заполнена, становится не столь важным. И если запуск того 
самого Вселенского Пожара и будет концом, то это будет именно самопо-
жертвование, поскольку само по себе перерождение Вселенной будет яв-
ляться целью, которую перед собой необходимо поставить, чтобы запол-
нить холодную пустоту межмировых пространств. 

Все накопленные за миллиарды и миллиарды лет опыт и знания бу-
дут использованы для последнего акта изменения материи, а точнее – для 
высвобождения ее энергии и радикального сворачивания энтропии. Ради-
кализующий все процессы субъект, дойдя до одной крайности, отправится 
в другую, где, оседлав огненный вселенский пожар, будет наблюдать за 
плодами своих вселенских деяний. Можно красочно описать, как это все 
будет происходить, но это будет попыткой описания того, что еще даже 
невозможно осмыслить. Вселенная встретит свой финальный и самый яр-
кий праздник, который будет не трагедией, а, скорее, актом проявления 
человеческого упрямства, все созидающего и разрушающего под себя. 
Ведь, зачем нужна вселенная, где нет другого? Зачем нужна Вселенная, 
когда Человеку нужен Человек? 

 
 

Список литературы 
 
Гулыга А. Космическая ответственность духа // Наука и Религия. – 1989. – № 8. – С. 32–34. 
Ильенков Э.В. Космология Духа // Ильенков Э.В. От абстрактного к конкретному. Собра-
ние сочинений. Т. 1. – Москва: Канон-Плюс, 2017. – С. 417–446. 

Ильенков Э.В. Мышление как атрибут субстанции // Диалектическая логика. Собрание 
сочинений. Т. 4. – Москва: Канон-Плюс, 2020. – С. 235–265. 



  
Чекис В.И.  

 

 142 

Ильенков Э.В. Тайна Чёрного Ящика // Об эстетической природе фантазии. Что там в За-
зеркалье? – Москва: Книжный дом «ЛИБРОКОМ», 2014. – С. 97–104. 

Ильенков Э.В. Идеальное. И реальность 1960–1979. – Москва: Канон+”: РООИ «Реабили-
тация», 2018. – 528 с. 

Ильенков Э., Коровиков В. Страсти по тезисам о предмете философии (1954–1955). –  
Москва: Канон+: РООИ «Реабилитация», 2016. – 272 с. 

Кожев А. Введение в чтение Гегеля. – Санкт-Петербург: Наука, 2003. – 792 с 
Пензин А. Коммунизм и энтропия в космологии Эвальда Ильенкова. // Художественный 
журнал.–2018. – № 107: Новый беспорядок. – URL: https://moscowartmagazine.com/ 
issue/85/article/1862 (дата обращения: 22.09.2024). 

 
 

Chekis V.I.1 
Evald and Death. 

Self-sacrifice and the End of the World in the Philosophy of Ilyenkov 
 
Abstract. The article analyzes the concept of death and the meaning of life of the Soviet 

philosopher E.V. Ilyenkov, both on the basis of manuscripts unpublished during his lifetime 
(“Cosmology of Spirit” and “The Mystery of the Black Box”) and on the basis of officially pub-
lished scientific works (“Thinking as an Attribute of Substance”). Some aspects of his cosmologi-
cal theory of the meaning of the existence of thinking matter, as well as the reasons for the self-
destruction of thinking were investigated in more detail, using the example of analyzing artificial 
intelligence. Comparisons were made between the concept of death and the other in E.V. Ilyenkov 
and A. Kozhev on the basis of the texts “Cosmology of Spirit” and “The Idea of Death in Hegel's 
Philosophy” respectively. As a result of the analysis of the texts, the author concludes that differ-
ent approaches to negativity in the studies of philosophers allow complementing each other and 
answering questions that cause difficulties within the approach of only one philosopher. Also, it 
was shown that the necessary condition for the realization of the rebirth of the Universe as the 
resolution of the problem of heat death of the Universe in Ilyenkov's concept of cosmology is the 
loneliness of the thinking subject, to which it comes as a result of its development. Also, the arti-
cle distinguishes between suicide and self-sacrifice, in the course of which the author comes to 
the conclusion that the rebirth of the Universe according to Ilyenkov will be exactly self-sacrifice. 
Self-sacrifice is shown as an act of the highest creativity, triggering the process of rebirth of the 
Universe, in the course of which the creative transformation of cosmic space begins to resolve the 
problem of heat death of the Universe. 

Keywords: cosmology; thinking; other; death; self-sacrifice; suicide; creativity. 
For citation: Chekis V.I. (2024). Evald and Death. Self-sacrifice and the End of the 

World in the Philosophy of E.V. Ilyenkov. METHOD: Moscow quarterly journal of social stud-
ies / RAN, INION. – Moscow, 2024. –Part. 14. Vol. 4. No. 2. – P. 135–143.  
DOI: 10.31249/metod/2024.02.08 

 
 

References 
 
Gulyga A.В. (1989). Cosmic Responsibility of the Spirit. Science and Religion. No. 8. P. 32–34. 

(In Russ.) 

                                           
1 Chekis Vladimir, Journalist, IT specialist; gershvin@vk.com  



Эвальд и Смерть. 
Самопожертование и конец мира в философии Э.В. Ильенкова 

 

 143

Ilyenkov E.V (2014). The Secret of the Black Box. In E.V. Ilyenkov. On the Aesthetic Nature of 
Fantasy. What's Behind the Looking Glass? Moscow: Book House “LIBROKOM”, 97–104. (In 
Russ.) 

Ilyenkov E.V (2017). Cosmology of Spirit. In Ilyenkov E.V. From the abstract to the concrete. 
Moscow: Canon-Plus, 417–446. (In Russ.) 

Ilyenkov E.V (2020). Thinking as an attribute of substance. In E.V. Ilyenkov. Dialectical logic. 
Collected works, Vol. 4. Moscow: Canon-Plus, 235–265. (In Russ.) 

Ilyenkov E.V, Korovikov V.I. (2016). Passions over theses on the subject of philosophy (1954–
1955). Moscow: Publishing house “Canon+” ROOI “Rehabilitation”, 272 p. (In Russ.) 

Ilyenkov E.V. (2018). Ideal'noe. I real'nost' 1960–1979. M.: Izdatel'stvo “Kanon+” ROOI “Re-
abilitaciya”, 528 р. (In Russ.) 

Kojeve A.V. (2003). Introduction to Reading Hegel. SPb: Nauka”, 2003. 792 p. (In Russ.) 
Penzin A. (2018). Communism and Entropy in the Cosmology of Evald Ilyenkov. Art Magazine. 

No. 107. “New Disorder”. – Access mode: https://moscowartmagazine.com/issue/85/ 
article/1862 (date of access: 09.22.2024) (In Russ.) 

 



  
Ильин М.В.  

 

 144 

DOI: 10.31249/metod/2024.02.09 
 
 
 
 
 
 
 
 

Ильин М.В. 
Многомерные трансцендентальные космологии Канта,  

Тейяра де Шардена и Ильенкова 
 
Аннотация. Для Ильенкова его миссией было усвоение и развитие диалектики, 

прежде всего, диалектики Гегеля и Маркса. В нелегких условиях марксистско-ленинской 
гегемонии он не просто развил мощный творческий потенциал, но и нашел силу преодо-
леть искушение сделать диалектику инструментальным средством построения универсаль-
ной философской теории. Этого искушения не удалось избегнуть ни Гегелю, ни Марксу. 
Ильенкову же удалось не только сохранить эвристический потенциал диалектики, но полу-
чить важные познавательные результаты, связанные с диалектикой идеального и социаль-
ного, их практического трудового опредмечивания и одновременно преодоления отчужде-
ния в его различных формах. Эти достижения Ильенкова во многом объясняются его 
установками на диалектическую интеграцию отдельных людей со всем человеческим ро-
дом, а человеческого рода со своим космическим лоном – Наблюдаемой Вселенной. Дан-
ные установки и прозрения Ильенкова во многом созвучны трансцендентальным космоло-
гиям Канта и Тейяра де Шардена. 

Ключевые слова: Ильенков; Маркс; Гегель; Кант; Тейяр де Шарден; диалектика; 
марксизм; идеальное; социальное; отчуждение; трансцендентальные космологии. 

Для цитирования: Ильин М.В. Многомерные трансцендентальные космологии Кан-
та, Тейяра де Шардена и Ильенкова // МЕТОД: Московский ежеквартальник трудов из 
обществоведческих дисциплин / РАН, ИНИОН. – Москва, 2024. – Вып. 14, Т. 4, № 2. –  
С. 144–153. – http://www.doi.org/10.31249/metod/2024.02.09 

 
Среди квартальников МЕТОДа 2024 кантовского года один специ-

ально и неслучайно выделен. Во многом он перекликается с остальными 
выпусками, но одновременно стоит особняком, будучи посвящен творче-
ству Эвальда Васильевича Ильенкова. Основания для того, чтобы в этом 
выпуске его авторы и читатели попытались идти вслед за Ильенковым, 
вместе ним и дальше него отнюдь не только формальные. На свой лад 
Ильенков подхватывает кантовскую проблематику развития во всемирно-
гражданской перспективе (in weltbürgerlicher Absicht) и вписывает ее пита-
тельную ткань современной философии с фокусировкой на творческих 
возможностях диалектики вообще и марксистской прежде всего. 

                                           
 Ильин Михаил Васильевич, доктор политических наук, гл. научный сотрудник 

ИНИОН РАН и Института Европы РАН;  mikhaililyin48@gmail.com 
© Ильин М.В., 2025 



Многомерные трансцендентальные космологии Канта, 
Тейяра де Шардена и Ильенкова 

 

 145

Такой поворот вполне понятен. Ильенков родился и всю свою жизнь 
прожил в СССР и вполне естественно связывал свою исследовательскую 
миссию с попыткой реализации марксистского проекта на своей Родине. 
Воспринятые с детских лет семейные установки, и житейские испытания, 
и биографические обстоятельства, и личные склонности побуждали его 
так или иначе воспринимать все с ним происходившее в свете того, что на 
выспренном идеологическом языке именовалось всемирно-исторической 
миссией его страны, семьи, товарищей и друзей. 

Разумеется, Ильенков сталкивался со страданиями и бедами, болез-
ненно их переживал, но за ними ощущал нечто великое, светлое и чело-
вечное, что происходило с ним, его страной и любимыми им людьми. Он 
ощущал происходящее как очеловечивание, прирост человечности и лич-
ностного потенциала и своего собственного, и близких ему людей. И все 
это связывал с намеченной Марксом перспективой преодоления отчужде-
ния. Именно это и стало той точкой опоры, тем моментом движения, кото-
рые определили его жизнь и творчество. Конкретные возможности пре-
одоления отчуждения открывались Ильенкову во множестве практических 
дел от знаменитого загорского эксперимента до научных дискуссий, но 
получали они отчетливую содержательную перспективу как раз благодаря 
марксовой диалектике. Именно это побуждало Ильенкова вновь и вновь 
обращаться к наследию Маркса и к традициям творческого марксизма. 

 
 

Диалектика метода и канон теории 
 
Надо признать, что Ильенкову по мере его вживания в Маркса и 

марксизм становилось все труднее и труднее осмыслять внутренне прису-
щие противоречия мышления Маркса и логики марксизма. Это убедитель-
но удавалось при панорамном взгляде, но по мере освоения нюансов ме-
тода и выявления все новых вызовов становилось все труднее. Впрочем, 
эти трудности Ильенков и сам усиливал тем, что не смог отказаться от ис-
кушения придать изощренным ходам диалектического метода теоретиче-
ские формы. Это искушение усиливалось примерами ильенковских учите-
лей диалектики. Как раз такого рода искушение заставило весьма 
последовательного и чуткого диалектика Гегеля загнать прихотливые из-
вивы своей мысли в рамки жестких формулировок типа действительности 
всего разумного и разумности всего действительного. Тут сама унаследо-
ванная от схоластов форма плюс стремление универсализовать обобщения 
(ср. все разумное, все действительное), полностью исключить исключения 
и придать теоретической картине законченность и неподвижность – выхо-
лащивает диалектику и превращает творческий метод в грубую описа-
тельную схему. 

Эту особенность творчества Гегеля подметил Маркс в письме к Эн-
гельсу от 14 января 1858 г. по поводу подаренных ему книг Гегеля из биб-



  
Ильин М.В.  

 

 146 

лиотеки Бакунина. Он признается, что мечтает изложить «на двух-трех 
печатных листах в доступной обыкновенному человеческому рассудку 
форме то рациональное, что есть в методе, который Гегель открыл, но в то 
же время и мистифицировал» [Маркс К. Письмо Ф. Энгельсу от 14 января 
1858 г. // К. Маркс и Ф. Энгельс. Соч. Изд. 2-е. Т. 29. С. 212]. Иными сло-
вами, безмерно сложный, открытый противоречиям и переходам метод 
хотелось представить в логичном и законченном виде легко понятного 
рационального построения или отчетливой картины (видения, θεωρῐ́ᾱ). 
Показательно, что Маркс об этом мечтал как раз в годы работы над «ос-
новными (методологическими) контурами» (Grundrisse) своего диалекти-
ческого анализа, фактически готовясь к написанию «Капитала» – главного 
своего теоретического труда. 

Начиная с «Критики гегелевской философии права» (1843) Маркс 
действительно пытается демистифицировать диалектику Гегеля, поначалу 
очень схематично и поверхностно. Он идет куда дальше и глубже в «Эко-
номически-философских рукописях 1844 года» – любимой работе Ильен-
кова. Недаром тот рационализовал, углубил и прояснил не только резуль-
таты марксовой критики Гегеля в этой работе, но и само идеальное 
марксистское использование диалектики именно как всеобщего метода. 
Следующим шагом и, вероятно, вершиной творческого переосмысления 
гегелевской диалектики стала «Немецкая идеология» (1845–1846), совме-
стная с Энгельсом и рядом других соавторов работа. Жаль, что это вели-
чайшее произведение не нашло издателя в свое время, а Карл Маркс вме-
сто развития диалектического подхода ко всемирной истории обратились 
к политическому активизму и написанию текстов типа «Коммунистиче-
ского манифеста». Трагический опыт революций 1848 года и последую-
щие годы переориентировали Маркса на создание «Капитала» – фунда-
ментальной теории механизмов капиталистической эксплуатации. Именно 
этот труд стал, увы, доктринальной базой марксизма, а не диалектическая 
критика способов понимания истории, социального развития, освобожде-
ния труда и преодоления отчуждения, начало которой было положено 
«Немецкой идеологией». 

Конечно, ни Маркс, ни Энгельс о диалектике не забыли. Более того, 
Маркс немало сил уделил ее разработке прежде всего в «Очерках критики 
политической экономии (Grundrisse)» (1857–1858) и в «К критике полити-
ческой экономии» (1859). Эти две крайне ценные работы Ильенков глубо-
ко и творчески освоил. В них в целом сохранилась широта взгляда и диа-
лектичность методологического анализа, но уже чувствуется изменение 
интеллектуального настроя Маркса. Его не столько волнует методологи-
ческая эффективность диалектической критики, сколько контуры всеобъ-
емлющей теории капитала. Тем самым Маркс перестраивается с действи-
тельной критики того положения дел, которое Энгельс описал уже в 
«Положении рабочего класса в Англии» (1845), и куда более широких 
возможностей преодоления отчуждения на теоретическое осмысление не 



Многомерные трансцендентальные космологии Канта, 
Тейяра де Шардена и Ильенкова 

 

 147

просто негодного положения рабочих, но логики эксплуатации буржуазией 
рабочего класса. Им задумана универсальная теория капитала – заметьте не 
труда, – что фактически превращается в доктринальную основу экономи-
ческих практик капитала, т.е. капиталистической экономики. Фактически 
ущербное сужение диалектического метода ведет к ослаблению критики и 
превращению ее в своего рода апологетику. «Капитал» как учение (док-
трина) о капиталистической эксплуатации фактически превращается в 
универсальный, а значит безальтернативный канон экономической теории 
как таковой, для всех времен и условий. 

 
 

Искушение Маркса и трагедия марксизма 
 
Главным искушением Маркса была установка на создание всеобъ-

емлющей универсальной теории развития по образцам теорий классиче-
ской немецкой философии, которые в свою очередь использовали образцы 
средневековой схоластики. 

В основу своих построений Маркс положил проблему преодоления 
отчуждения и достижения целостности человека, сфокусировав свое вни-
мание на наличном проявлении отчуждения – капиталистической эксплуа-
тации. Разумеется, он опирался на гегелевскую диалектику, самую прора-
ботанную на то время теорию диалектики. Как бы то ни было, чаемым 
результатом своего амбициозного проекта Маркс сделал универсальное 
учение, построенное с использованием гегелевской диалектики. Тем са-
мым диалектика превращалась пусть в крайне важный, ключевой, но все 
же лишь инструмент теоретизирования. 

Научной базой исследования Маркса стали доктринальные установ-
ки, что социальное и экономическое развитие подчинено универсальным 
законам прогресса, что сложившийся на начало XIX столетия западноев-
ропейский опыт при всей специфичности своих образцов адекватно выра-
жает универсальную логику прогресса, что законы товарного обращения 
универсальны, а формула капитала определяет логику экономики. 

О других, нерыночных и некапиталистических типах и разновидно-
стях хозяйствования Маркс даже не задумывается – его горизонт видения 
ограничен застилающими взор практиками эксплуатации, присвоения, от-
чуждения. Он сузил свои горизонты до внутреннего анализа капиталисти-
ческого производства и крайне сузил диалектику до единого метода. Все, 
что производится, он лишь изредка именует продуктом, а обычно товаром, 
измеряя его часами работы, отчуждением рабочей силы. Он уклонятся от 
диалектической трактовки человеческого труда как крайне разнообразных 
способов хозяйственной деятельности по созданию разнотипных благ че-
ловеческого существования. Это не только частные блага, предполагаю-
щие отчуждение, присвоение и конкуренцию (соперничество) за них, но 
также трех других базовых благ – общественных, клубных и ресурсов об-



  
Ильин М.В.  

 

 148 

щего доступа, каждого со своей диалектической логикой хозяйствования, 
присвоения и распределения – отнюдь не всегда конкурентной (отчуж-
дающей), а нередко кооперативной (преодолевающей отчуждение). И все 
это, не считая еще благ общедоступных в общих (commons), а также даро-
вых в биосфере, равно как благ промежуточных (полуфабрикатов зачас-
тую двойственного характера) и комплексных, создаваемых и используе-
мых на переходных интерфейсах человеческого развития специфических 
типов хозяйствования. 

Во всемирно-историческом или всемирно-гражданском плане ин-
теллектуальной миссией Маркса могло бы стать не сужение, а расширение 
диалектического, а тем самым критического метода. А оно в свою очередь 
потребовало бы от Маркса создания не законченной теоретической док-
трины Капитала, но методологически открытой и тем самым действитель-
но диалектичной программы изучения Труда, а следом и трансценден-
тальной космологии. Это альтернатива не была использована Марксом и 
его последователями. 

Несмотря на все эти ограничения и издержки учение Маркса все же 
породило всемирно-гражданский момент развития. Помимо существенно-
го воздействия на освободительные движения и социальные науки это бы-
ла целая серия практических политических начинаний. Важнейшей среди 
них стала героическая попытка совершить в нашей стране эпохальную ре-
волюцию. Она была в основном всего лишь политической и отчасти соци-
альной, дополненной довольно скромной культурной революцией. Этот 
порыв отнюдь не сопровождался революцией хозяйственной, сопровож-
дался заимствованием технологий планирования и рационализации произ-
водства в фордистских и иных формах. Все фактически свелось к эконо-
мическому обобществлению капитала, который спонтанно навязывал 
госкапиталистические порядки и прождал новые формы отчуждения и 
эксплуатации. 

Советский эксперимент лишь высветил трагический блеск и нищету 
учения Маркса. Беспрецедентное обилие и яркость идеологических ими-
таций, измов всякого рода – ленинизмов, троцкизмов, сталинизмов, тито-
измов, маоизмов, еврокоммунизмов вплоть до идей Чучхе давало истори-
чески краткосрочные и противоречивые, в основном деструктивные 
воздействия на историю. 

Трагедия не только Маркса, но также и Гегеля, а возможно в какой-то 
мере и самого Ильенкова, взявшего именно их творчество за образец, как 
раз и заключалась в инструментальном подчинении диалектических прин-
ципов, методов и приемов задачам построения претендующей на универса-
лизм теории. Трудно сказать, насколько такие интеллектуальные установки 
были сознательно и последовательно приняты Э.В. Ильенковым. Во вся-
ком случае важные замечания на этот счет рассеяны во многих его тек-
стах, хотя часто он прямо настаивает на самоценности диалектики и ее 
первенстве во всяком интеллектуальном предприятии. 



Многомерные трансцендентальные космологии Канта, 
Тейяра де Шардена и Ильенкова 

 

 149

Характерно в этом отношении обсуждение кантовского интеллекту-
ального опыта в докторской диссертации Ильенкова. Он воздает должное 
его диалектике, но вполне справедливо упрекает в том, что ее новаторское 
разъяснение осуществлено в характерных для времени традиционных фор-
мах трактатов. Однако при этом Ильенков как бы не замечает, что более 
поздние по времени издания трудов Гегеля в еще большей мере доктри-
нальны – наука (доктрина) логики, энциклопедия (теория) философских наук, 
феноменология духа, задуманная как первая часть доктринальной «систе-
мы наук» и т.п. А между тем весь критический период явно диалектиче-
ского в целом творчества Канта можно назвать сугубо диалектическим. 
Каждая же из его трех критик вполне заслуживали бы названия диалек-
тик – чистого разума, практического разума и способности суждения. На-
конец «Антропологию с прагматической точки зрения» по справедливости 
можно считать комплексной диалектикой человеческого существования. 
Более того, все кантовские диалектические критики подчеркнуто ставят во 
главу угла вопросы методологии, а не построение теоретических док-
трин – разве что как формальная уступка каноническим жанрам академи-
ческого письма своего времени. 

Гегель попытался превратить зыбко намеченную кантовскую крити-
ку и угадывающиеся за ней переходы и трансформации в формализован-
ную доктринальную схему диалектики, а затем систематизировать и за-
фиксировать ее в виде законченной теории. Следом за ним и Маркс, как 
уже отмечалось, при всех его попытках «демистифицицировать» Гегеля 
фактически проделал тот же путь операционализации диалектики и под-
чинения ее претендующей на универсализм теории. По существу, такой 
путь повлек интеллектуальную трагедию и Гегеля, и Маркса, и их после-
дователей. Он стал искушением и для Э.В. Ильенкова. Хотя оно сказалось на 
некоторых его работах, получило выражение в отдельных формулировках, 
все же Ильенкову удалось это искушение перебороть. Он упорно преодолева-
ет стремление придать диалектике служебный, фактически подсобный харак-
тер. В его творчестве диалектика приобретает трансцендентальный космо-
логический характер. 

 
 

Горизонты объектного мышления  
и всеохватность космологической трансценденции 

 
Вновь вернемся к Канту. Он попытался «спасти» дорогие его сердцу 

юмовские эмпирические способы индивидуального человеческого позна-
ния (human understanding), дополнив их трансценденциями и априорными 
конвенциями познания социального. Первые ограничены мыслительными 
горизонтами определенных обстоятельств и сфокусированы на конкрет-
ных объектах исследования. Вторые обусловлены лишь общими исследо-
вательскими установками и методологическими принципами. Кант считал 



  
Ильин М.В.  

 

 150 

их универсальными и всеобщими. Мы в нынешних условиях, пожалуй, со-
отнесем их с тем, что Имре Лакатос назвал исследовательскими програм-
мами. Как бы то ни было, все это позволяет различать способы понимания и 
изучения закрытых, ограниченных объектов внешним «объективным» эм-
пирическим субъектом и открытых, безграничных явлений включенным 
субъектом со всей своей критической (диалектической) субъектностью. 

Очень важным недавним событием, где было артикулировано раз-
личие между способами понимания и изучения закрытых, ограниченных 
объектов внешним «объективным» субъектом и открытых, безграничных 
явлений включенным субъектом со всей своей субъектностью стало заседа-
ние научно-теоретического семинара Центра сравнительных социально-
экономических и политических исследований ИМЭМО РАН. На нем девято-
го апреля нынешнего кантовского года с докладом на тему «Революция versus 
эволюция в контексте политического развития» выступил Б.Г. Капустин.  
В ходе своего выступления он тщательно проанализировал наиболее зна-
чимую литературу о политическом развитии, проследил использование 
концепций революции, эволюции, реформ, развития1. Объективный, точ-
нее точный и непредвзятый объектный анализ концепций и стоящих за 
ними феноменов позволил Борису Гурьевичу показать бедность и ограни-
ченность методологического аппарата рассматриваемых им теорий и эмпи-
рических исследований. Он прямо заявил, что данный аппарат не позволяет 
адекватно трактовать феномены революции и эволюции. В развернувшейся 
дискуссии мне удалось уточнить, что одно дело, когда мы рассматриваем 
что-то извне, как ограниченный предмет, а совсем другое, когда мы по-
гружены в некий процесс и разворачивающийся, развивающийся с нами 
мир. Иными словами, действительное понимание процессов эволюции, в 
которые мы сами погружены, не позволяет изучать их извне, как если бы 
они были отдельными от нас и от продолжающей развертываться действи-
тельности объектами. Требуется воспринимать их в рамках всеобщей 
трансцендентальной космологии. Примерами именно такого рода интеллек-
туальных исследований стали критики Иммануила Канта, «Феномен чело-
века» Пьера Тейяра де Шардена, а также сочинения Эвальда Ильенкова. 

 
 

Космология от Иммануила Канта 
 
Разумеется, о кантовской космологии можно говорить весьма ус-

ловно, однако контуры безграничного и развивающегося мира вокруг нас 
и нас в его сердцевине его мысль наметила. Пожалуй, самое отчетливое и 
общеизвестное подтверждение заключается в том, что философ поместил 
дерзающего мыслить и действовать человека между звездным небом над 

                                           
1 Частично материалы доклада отражены в блестящей статье Б.Г. Капустина в жур-

нале «Полис» [Капустин, 2024]. 



Многомерные трансцендентальные космологии Канта, 
Тейяра де Шардена и Ильенкова 

 

 151

ним и моральным законом внутри него. Тем самым такой воображаемый 
мыслитель оказывается вынужден искать способы взаимного перехода или 
трансценденции между двумя мирами – всей Наблюдаемой Вселенной и 
духовным миром всего человеческого рода. 

По данному образцу формируются кантовские обсуждения самых 
различных дилемм и противоречий. Они отливаются в критики, фикси-
рующие антиномии каждой из трех основных когнитивных способностей. 
А они в свою очередь становятся отправными моментами развертывания 
вселенской диалектики. 

Здесь не место обсуждать, насколько сам Кант осознавал методоло-
гический поворот всего образа своей мысли и потенциально всего строя 
современных образов жизни и действия в своих критических построениях. 
Он его определенно прозрел. В соответствии с традицией и духом време-
ни, с которым он сжился, и вопреки духу времени, зарождение которого 
уже ощущал, Кант лишь наметил трагическую неизбежность резких анти-
номий, а также способы переходов, трансценденций для формирования 
целостного человеческого состояния, пусть хотя бы в мечте о подобной це-
лостности. Кант разрабатывает диалектику трансцендентирования становя-
щихся современными, выходящими из состояния добровольного несовер-
шеннолетия людей. В этом как раз и состоит та точка интеллектуальной 
опоры, тот момент развития, который позволяет нам начать трудную работу 
преодоления навязанного самим себе несовершеннолетия и отчуждения, 
освобождения и развития своих сущностных человеческих сил. 

 
 

Космология от Пьера Тейяра де Шардена 
 
«Феномен человека» очень необычное сочинение. Всего лишь фе-

номен – подчеркивает Тейяр, но зато весь феномен. Мы включены в этот 
феномен и только в нем, изнутри способны видеть развертывающуюся 
вселенскую космологию. Данную способность мы можем обрести в выиг-
рышной точке зрения (un point naturellement avantageux), позволяющей 
нам усмотреть становление внешнего и внутреннего Вселенной и самих 
себя. Тейяровский проект видения феномена отнюдь не теория, а процесс 
разглядывания, узнавания и понимания. Разглядывание разнообразных 
повторяющихся ритмических процессов, их обобщение как процессов ре-
курренции и угадывание за ними некого экспериментального закона ре-
курренции. В этой формуле Тейяр сжал, сконцентрировал кантовскую 
трансценденцию. С одной стороны закон воспринят нами как эксперимен-
тально истинный, находящийся по сю сторону нашего индивидуального и 
моментально наличного опыта, с другой он универсально истинный, все-
общий, т.е. априорный. 



  
Ильин М.В.  

 

 152 

Космология от Эвальда Ильенкова 
 
Точку опоры и движущий момент построения своей трансценден-

тальной космологии Ильенков, как до него Кант и Тейяр, находит в чело-
веке. Однако на этот раз это не условный «всякий человек» (everyman, 
Jedermann) Канта между двух бездн – внешней и внутренней. Это и не 
Тейяровский «феномен» межу альфой и омегой вселенского саморазвер-
тывания. Это куда более знакомый нам человек во плоти, который может 
стать собой, самореализоваться только в среде себе подобных, в контактах 
с ними, в воспитании, играх, решении совместных задач. Таких людей 
Ильенков искал и нашел в загорском эксперименте, в своих сверстниках в 
школе, во фронтовых товарищах, в коллегах по работе, в любимых и близ-
ких людях. Все они вместе с ним становилось людьми в той мере, в какой 
узнавали себя в общении, в овеществлении, в реификации своих потреб-
ностей и в идеальном, мыслях и устремлениях каждого из них, которое 
позволяло им во все большей мере становиться собой. 

Эту непростую работу всякий человек, «советский простой человек» 
осуществляет за счет диалектических переходов или трансценденций от-
чуждения в опредмечивание, распредмечивание в идеальное, идеального в 
социальное и так по кругу бесконечно долго и упорно. При этом индивид 
становится личностью, а личность увеличивает свои притязания и ответ-
ственность. А они в свою очередь рано или поздно приобретают вселен-
ские масштабы, как в «Космологии духа». В этом интеллектуальном экс-
перименте Эвальда Ильенкова космос оборачивается не только природой 
перед лицом «тепловой смерти», но еще и тем идеальным, а значит и со-
циальным, что создают люди, по-кантовски дерзающие сделать себя твор-
цами собственной космической судьбы. 

 
 

Список литературы 
 
Капустин Б.Г. 2024. О метафоре «революции – локомотивы истории». Полис. Политиче-
ские исследования. № 3. С. 50–73. https://doi.org/10.17976/jpps/2024.03.05. EDN: HPOOIN 

Маркс К. Письмо Ф. Энгельсу от 14 января 1858 г. // К. Маркс и Ф. Энгельс. Соч. Изд. 2-е. – 
Т. 29. – C. 212. 

 
Mikhail Ilyin1 

Multidimensional transcendental cosmologies 
of Kant, Telhard de Chardin and Ilyenkov 

 
Abstract. For Ilyenkov, his mission was to assimilate and develop dialectics, above all the 

dialectics of Hegel and Marx. Under the difficult conditions of Marxist-Leninist hegemony, he 

                                           
1 Ilyin Mikhail Vasilievich, doctor of Political Sciences, Chief Researcher, INION RAN 

and the Institute of Europe, RAS; mikhaililyin48@gmail.com 



Многомерные трансцендентальные космологии Канта, 
Тейяра де Шардена и Ильенкова 

 

 153

not only developed a powerful creative potential, but also found the vigor to overcome the temp-
tation to make dialectics an instrumental means of constructing a universal philosophical theory. 
Neither Hegel nor Marx managed to avoid this temptation. But Ilyenkov managed not only to 
preserve the heuristic potential of dialectics, but also to obtain important cognitive results con-
nected with the dialectics of the ideal and the social, their practical labor reification and, at the 
same time, the overcoming of alienation in its various forms. These achievements of Ilyenkov are 
largely explained by his attitudes to the dialectical integration of individuals with the entire hu-
man race, and of the human race with its cosmic bosom – the Observable Universe. These atti-
tudes and insights of Ilyenkov are essentially consonant with the transcendental cosmologies of 
Kant and Teilhard de Chardin. 

Keywords: Ilyenkov; Marx; Hegel; Kant; Teilhard de Chardin; dialectics; Marxism; ideal; 
social; alienation; transcendental cosmologies. 

For Citation: Ilyin M.V. (2024). Multidimensional transcendental cosmologies of Kant, Teilhard 
de Chardin and Ilyenkov. METHOD: Moscow quarterly journal of social studies / RAN, INION. –  
Moscow, 2024. – Part. 14. Vol. 4. No. 2. – P. 144–153. http://www.doi.org/10.31249/metod/2024.02.08 

 
 

References 
 

Kapustin B.G. (2024). On the metaphor “revolutions are the locomotives of history”. Polis. Po-
litical Studies, 3, 50–73. (In Russ.) https://doi.org/10.17976/jpps/2024.03.05 

Marx K. Letter to F. Emgels of January 14, 1858 //Marx K. and Engels F. Collected works. 2-nd ed., 
vol. 29. 

 



  
Майданский А.Д. 

 

 154 

СЛОВО ИЛЬЕНКОВУ 
DOI: 10.31249/metod/2024.02.10 
 
 
 
 
 
 
 

Майданский А.Д.1 
Архив Ильенкова и его Собрание сочинений 

 
Аннотация. Статья повествует об исследовательских работах в личном архиве 

Э.В. Ильенкова, о ходе издания и структуре Собрания сочинений философа. На сегодняш-
ний день вышли восемь томов, летом увидит свет девятый, «Человек и история», в который 
войдет и его последняя книга о двух путях исторического развития социализма. Автор ста-
тьи делится впечатлениями от своих путешествий в архив Ильенкова. Больше всего впе-
чатляет массив ранних рукописей, из которых Ильенкову удалось опубликовать лишь ма-
лую часть. Первый вариант кандидатской диссертации (1950–1953) также остался лежать в 
столе – две главы объемом около 200 страниц. Здесь впервые в отечественной философии 
обсуждались философские взгляды Маркса в Парижских рукописях 1844 г., в то время 
изданных только на немецком. Основное внимание уделяется понятиям «созерцания» и 
человеческой субъективности как формы «практически-духовного освоения мира» (термин 
зрелого Маркса) и первичной, еще донаучной, ступени познания. Выясняется различие 
между практическим и созерцательным материализмом. Ильенков стремится понять чело-
веческую субъективность как одностороннее и фрагментарное выражение сущности вещи, 
которое та обретает в процессе практического преобразования мира. Позднейшие архив-
ные тексты проливают свет на резко критическое отношение Ильенкова к советской моде-
ли социализма: он видел в ней воплощение махистской технократической утопии. Редактор 
и цензор последней книги Ильенкова начисто вытравил и эту главную мысль, и малейшие 
следы критики «реального социализма». В девятом томе Собрания сочинений рукопись 
будет впервые опубликована в полном виде. 

Ключевые слова: теория познания; субъективность; созерцание; представление; 
практически-духовное освоение мира; махизм; реальный социализм. 

Для цитирования: Майданский А.Д. Архив Ильенкова и его Собрание сочинений // 
МЕТОД: Московский ежеквартальник трудов из обществоведческих дисциплин / РАН, 
ИНИОН. – Москва, 2024. – Вып. 14, Т. 4, № 2. – С. 154–161. – DOI: 10.31249/metod/2024.02.10 

 
Благодарности: Исследование выполнено при финансовой под-

держке Российского научного фонда (РНФ) в рамках научного проекта 
№ 24-18-00130. 

 

                                           
1 Майданский Андрей Дмитриевич, доктор философских наук, профессор Белго-

родского государственного национального исследовательского университета (Белгород, Рос-
сия); ассоциированный научный сотрудник Института философии РАН,  caute@yandex.ru 

© Майданский А.Д., 2025 



 
Архив Ильенкова и его Собрание сочинений 

 

 155

Домашний архив Э.В. Ильенкова хранится у его дочери Елены 
Эвальдовны Иллеш в доме под Истрой. Десять лет тому назад началась 
работа над подготовкой Собрания сочинений философа. Архив был рас-
сортирован и оцифрован, составлен хронологический и тематический ка-
талог сохранившихся работ. 

Некоторые тексты, в том числе знаменитые тезисы о предмете фи-
лософии Э.В. Ильенкова и В.И. Коровикова, были найдены в архиве РАН. 
В личном деле Ильенкова, хранящемся в Институте философии, нашлись 
десятки рецензий, которые он писал по долгу службы, как работник ака-
демического института. Из Государственного архива РФ, сосланного в 
сибирский городок Ялуторовск, была получена копия диссертационного 
дела Ильенкова 1968 г. 

Первоначально планировалось выпустить 10 томов примерным объ-
емом 25–27 авторских листов текста в каждом. Сейчас ясно, что выйдет на 
один, а может быть, и на два тома больше, и объем каждого из них увели-
чился. В последний том войдут многочисленные отзывы и внутренние ре-
цензии, избранные биографические документы и письма Ильенкова, начи-
ная с фронтовых лет. 

Первые пять томов составили работы, изданные при жизни автора, а 
также несколько работ, занимающих центральное место в его творчестве, 
но в свое время не нашедших дорогу в печать: первая версия книги Ильен-
кова о диалектике абстрактного и конкретного, тезисы о предмете фило-
софии, «Космология духа» и «Диалектика идеального». В шестой том во-
шли статьи из энциклопедий и словарей, газетные статьи и интервью, 
книжные предисловия и рецензии (часть из них публиковалась впервые). 
Начиная с седьмого тома, издаются только архивные материалы плюс две 
диссертации с подготовительными текстами. 

В настоящее время близится к завершению работа над девятым то-
мом Собрания сочинений, «Человек и история». Десятый том составят ар-
хивные рукописи по психологии и педагогике. Этой проблематикой Иль-
енков преимущественно занимался в последнее десятилетие своей жизни. 

При составлении томов приоритет отдан хронологическому прин-
ципу. Внутри каждой книги работы сгруппированы по темам и жанрам.  
В конце помещаются комментарии (ко всей книге и к каждой работе в от-
дельности) и примечания. В трех томах имеются предисловия Е.Э. Иллеш 
плюс общее предисловие В.А. Лекторского в первом томе. 

Аутентичность текста в Собрании сочинений ставится во главу угла. 
Все изданные работы Ильенкова сверяются с сохранившимися архивными 
рукописями. Компьютерные технологии значительно облегчают эту рабо-
ту, позволяя выявить большое количество смысловых ошибок в имею-
щихся (в особенности, посмертных) публикациях. 

Многие рукописи Ильенкова были испорчены цензурой и редактор-
ской правкой. Мы восстановили что смогли по сохранившимся авторским 
рукописям. К сожалению, уцелели они далеко не все. К ряду работ, опуб-



  
Майданский А.Д. 

 

 156 

ликованных при жизни Ильенкова, добавлены приложения с фрагментами, 
которые по той или иной причине не были включены в итоговую версию, 
однако он счел нужным их сохранить. 

От некоторых больших работ уцелели только разрозненные черно-
вые страницы. Например, в статье «Психика и тело» Ильенков полемизи-
ровал с академиком Павловым и «павловской психологией», не стесняя 
себя в выборе выражений. Последняя сохранившаяся страница имеет но-
мер 59, причем здесь предлагается «повнимательнее присмотреться» к ар-
гументам сторонников объяснения индивидуальных особенностей челове-
ческой психики генетически наследуемыми качествами и программами 
поведения. От другой большой работы осталась одна страница 118, где 
речь идет о «проблеме отношения образа и мысли в современной науке»... 

Не оказалось в архиве оригиналов нескольких важнейших работ 
Ильенкова, от «Космологии духа» – до финальной версии «Диалектики 
идеального». Особенно огорчила меня пропажа фронтовых тетрадей и 
блокнота, которые некогда описывал А.Г. Новохатько. «Фронтовые тетра-
ди Ильенкова содержат десятки замыслов, сюжетов, художественных про-
зрений, наиболее впечатляющие из которых – “Абсолют Вивекананды”, 
эссе “Толстой и Шекспир”, набросок сценария “Лермонтов”» [Новохатько, 
1991, с. 7]. 

Блокнот начинался словами, которые явно предназначались для 
публикации: «Когда раскрываешь ты эту книгу, читатель, не ищи в ней 
увлекательного сюжета, описаний какой-либо любопытной судьбы...  
В бесконечной мозаике жизней увидишь ты один сюжет, одну тему – ка-
тастрофически величавое, жестокое и монументальное шествие войны. 
Как музыка Вагнера пусть звучит она, монолитной лавиной, составленная 
из звуков, теряющихся в общем звучании, – из жизней человеческих, из 
которых каждая богата всем богатством Вселенной» [там же]. 

Дальше следует критика «современного» (читай: советского) чело-
века, превратившего коммунистический идеал в абстракцию. Общую суть 
коммунизма и религии Толстого юный Ильенков видит в «любовном от-
ношении человека к человеку», как к высшей ценности – Богу. Утрату че-
ловечности в отношениях между людьми философ Ильенков позже назо-
вет «отчуждением» и примется искать пути его «снятия», преодоления. 

Фронтовые тетради, «Диалектику идеального» и, возможно, другие 
рукописи своего учителя покойный Алексей Григорьевич Новохатько в 
архив не вернул, а его жена и дочь отказались заниматься их поиском, и 
мне не позволили. 

На протяжении примерно 30 лет Новохатько был единственным спе-
циалистом, имевшим доступ к домашнему архиву Ильенкова. За это время 
он издал самое ценное, что там нашлось: монографию «Диалектика абст-
рактного и конкретного в научно-теоретическом мышлении» (1956), десятка 
три небольших работ и несколько писем научного содержания. 



 
Архив Ильенкова и его Собрание сочинений 

 

 157

На Ильенковских чтениях Новохатько заявлял о намерении издать 
«академическое» собрание сочинений. Но руки так и не дошли. 

Дело сдвинулось с мертвой точки лет благодаря энтузиазму Ильи 
Раскина, человека и журналиста, философа по образованию и призванию. 
Он начал кропотливую работу в архиве: составил опись документов, вме-
сте с Еленой Эвальдовной реконструировал тезисы о предмете философии 
1955 г. и расследовал их почти детективную историю [Ильенков, Корови-
ков, 2016]. Увы, тяжкая болезнь не позволила ему сделать больше. 

Для меня лично изучение архивных материалов стало увлекатель-
ным путешествием по домашней лаборатории ильенковской мысли. Упо-
мяну наиболее впечатлившие меня открытия. 

Прежде всего, это – ранний Ильенков. В 50-е годы ему удалось 
опубликовать всего три статьи и пару рецензий. Было ясно, что писалось 
намного больше, причем в это время его философия еще только вызрева-
ла, а мне хотелось понять, как конкретно протекал сей тонкий процесс.  
Из каких семян, например, выросла его концепция идеального? Хотелось 
заглянуть и еще поглубже в историю его мысли. Там могли открыться са-
мые неожиданные вещи, судя по «Космологии духа». Не могу сказать, что 
мои предчувствия в полной мере сбылись, но кое-что прояснилось. 

Самое сильное впечатление произвели две главы кандидатской дис-
сертации в ее первоначальном варианте. В них обсуждаются Марксовы 
Парижские рукописи 1844 г. – главным образом, понятия отчужденного 
труда и частной собственности в связи с проблемами теории познания. 
Ильенков развивает здесь новое, глубокое понимание человеческой субъ-
ективности как формы «практически-духовного освоения мира». Почему 
люди видят мир так по-разному? Не только люди разных эпох и культур, 
но и современники, живущие бок о бок. 

Природа нашей субъективности – пожалуй, самый трудный вопрос 
теории познания вообще. Старая материалистическая «теория отражения» не 
могла ответить на этот вопрос, а идеалистические теории подменяли ответ 
постулатами о врожденных идеях и «априорных формах чувственности». 

Ильенков делает попытку объяснить субъективное «созерцание» 
(Anschauung) как имманентную мыслительную форму практической дея-
тельности людей – низшую, но, вместе с тем, базовую, первичную форму 
познания мира. Здесь вырабатываются, отлагаясь в структурах языка, об-
щие представления о вещах, попадающих в орбиту практической деятель-
ности человека. Созерцания и представления образуют в сумме человече-
скую субъективность. Субъективное есть не что иное, как абстрактное 
выражение объективного, а именно, практической деятельности людей. 
Чем она шире и чем глубже она проникает в природу вещей, тем богаче 
наши представления о них. 

Человеческая субъективность всегда заинтересована практически: 
человек видит в вещи то, что ему представляется нужным и важным для 
жизни, а не то, какова эта вещь сама по себе, независимо от человеческих 



  
Майданский А.Д. 

 

 158 

нужд. Субъективное значит одностороннее, абстрактное, извлеченное 
практикой из самого объекта, а не добавленное к нему от себя каким-
нибудь «трансцендентальным субъектом» или структурами мозга. 

Характер человеческой субъективности диктуется не устройством 
сознания, преломляющим внешний мир в своих априорных формах, и уж 
тем более не устройством природного тела человека – его ДНК или коры 
головного мозга, – а «устройством» материально-практической деятельно-
сти людей и общественных отношений, которые между ними складывают-
ся в процессе деятельности. 

Эта истина марксизма в черновиках молодого Ильенкова разъясня-
ется необычайно глубоко и при этом буквально на пальцах (в чем ему не 
было равных). А на полях – сердитые карандашные волны и окрики науч-
ного руководителя, Т.И. Ойзермана: «чепуха», «глупость», «мистика», 
«что за гегельянщина?» и т.п. «Вы все говорите от имени Маркса, но где у 
него это?»... 

В «Капитале» нет ничего подобного. Ильенков «клеил себе Марксо-
ву бороду» не от хорошей жизни. Приходилось гримироваться, дабы спа-
стись от злобной своры диаматчиков, считавших криминалом все, что не 
вписывается в канон «Краткого курса». Словечко «гегельянщина» было в 
то время если не приговором, то тяжкой обвинительной статьей. По этой 
статье «группа академика Деборина» практически в полном составе, де-
сятки философов, оправилась по этапу в лагеря. На волю большинство не 
вернулось. 

Меньше чем за полгода до конца аспирантуры Ильенков убрал в 
стол все уже написанное (на рукописи второй главы стоит дата окончания 
работы: 6 января 1953) и в последний семестр – к холодному лету 53-го – 
написал новый текст диссертации, более пригодный к защите в сталин-
ском Ученом совете1. 

Немалые ожидания были у меня связаны с ильенковским анализом 
«реального социализма», особенно той поры, на которую пришлись мои 
детство и юность. В одном из писем Ильенков назвал ее «полосой тухлого 
безвременья». Звучит поточнее, нежели «эпоха застоя», не правда ли? 

Силы Ильенкова тогда были уже на исходе, писал он все меньше и 
меньше, но в конце жизни «Акела вышел на свою последнюю охоту». 
Книга, известная под названием «Ленинская диалектика и метафизика по-
зитивизма», увидела свет уже после смерти Ильенкова. 

Работу заказала редакция Политиздата к 70-летию ленинского маг-
нум опуса «Материализм и эмпириокритицизм». На момент смерти Иль-
енкова был готов лишь черновой вариант. Над его приведением в идеоло-
гически приемлемый вид пришлось потрудиться много и напряженно. Эту 
неблагодарную работу взял на себя бывший студент Ильенкова в МГУ и 

                                           
1 Объем этой кандидатской диссертации № 2 немаленький – 293 машинописных 

страницы. На докторской Ильенков сэкономит, в ней всего 236 страниц. 



 
Архив Ильенкова и его Собрание сочинений 

 

 159

его близкий друг Л.К. Науменко, бывший тогда заместителем главного 
редактора журнала «Коммунист». 

«Я редактировал в “Коммунисте” его последнюю статью и готовил к 
изданию (посмертно) его последнюю книгу», – с гордостью напишет он в 
своих воспоминаниях, добавив, что «пришлось собирать ее по кускам, 
черновым наброскам» [Науменко, 2012, с. 126, 242]. 

О выброшенных им по ходу сборки десятках «неполиткорректных», 
скажем так, страниц Науменко умолчал. Он перекроил и перелицевал весь 
текст, вставив в него страницы из архивных набросков и той самой «по-
следней статьи» Ильенкова. Там отретушировал, тут что-то дописал от 
себя... Образовались три главы с редакторскими заглавиями. 

В оригинале заглавие книги было не столь эффектным: «Материализм 
воинствующий, т.е. диалектический». Писалась она в разгар неравной 
схватки Ильенкова с директором Института философии Б.С. Украинцевым. 
Последний и стал главной мишенью атак на «современный махизм». 

Ильенков, безусловно, сознавал, что Политиздат не позволит изо-
бразить назначенного партией предводителя советских философов в Ака-
демии наук врагом «ленинской диалектики», наследником линии Маха – 
Богданова. Поэтому имя Украинцева в рукописи не упоминалось, даже 
при прямом цитировании его трудов. Тем не менее Науменко удалил и бе-
зымянные цитаты, не говоря уже о «Дневнике Упрямцева» (Ильенков вмон-
тировал в книгу злой памфлет на Украинцева). Заодно редактор вычеркнул 
имя А.А. Зиновьева и саркастический отклик о статье Я. Хинтикки, напеча-
танной в «Вопросах философии»... 

Архивные материалы не оставляют сомнений: Ильенков был непри-
миримым противником государственного социализма вообще и его совет-
ской модели, в частности. Об этом мне доводилось слышать, читать и 
прежде, но теперь я смог убедиться сам. 

Из воспоминаний Ф.Т. Михайлова: «Эвальд не раз обсуждал со 
мной (уверен: не только со мной) замысел книги:...рассказать умному чи-
тателю, хотя бы и эзоповым языком, что в советской философии победил 
махизм (позитивизм), а в социальном устройстве СССР воплотилась тех-
нократическая утопия Богданова» [Михайлов, 2001, с. 48]. 

Общественный строй в странах социализма, по Ильенкову, являет 
собой торжество «богдановщины», т.е. практического волюнтаризма и 
субъективизма. Официальный марксизм превратился в «ксармизм» марси-
анского образца. «Неужели богдановские суперинженеры Марса... за 
семьдесят протекших лет добились своего, воспитали своих резидентов на 
Земле, и те даже сумели возглавить некоторые “марксистские” партии?». 
Вопрос звучит как диагноз. Не твоя ли это история, КПСС? 

Науменко постарался вытравить любые намеки на убийственную 
крамолу. Резекция и «сборка по кускам» превратили книгу в историко-
философскую повесть с моралью, полезной для современных «идейных 
битв» (выражение из первого абзаца, написанного редактором от лица 



  
Майданский А.Д. 

 

 160 

Ильенкова). Критика «реального социализма» обратилась в апологетику: 
дело Ленина живет и побеждает!.. 

В девятом томе Собрания сочинений книга впервые будет опубли-
кована в авторской версии. А в связке с ней – философическое письмо в 
«Коммунист» и статья, в которой Ильенков дал открытый бой Украинцеву 
с его «новейшей телеологической концепцией». 

В заключение мне хотелось бы выразить надежду, что издание Соб-
рания сочинений Э.В. Ильенкова не только позволит нам глубже понять 
его философию – хоть это тоже совсем не мало, – но и вдохновит новые 
светлые головы на дальнейшие исследования и открытия новых истин. 

 
 

Список литературы 
 

Ильенков и Коровиков. Страсти по тезисам о предмете философии (1954–1955) / авт.-сост. 
Е. Иллеш. – Москва: Канон+, 2016. – 272 с. 

Михайлов Ф.. Избранное. – Москва: Индрик, 2001. – 576 с. 
Науменко Л.К. «Наше» и «мое»: Диалектика гуманистического материализма. – Москва: 
Либроком, 2012. – 464 с. 

Новохатько А.Г. Феномен Ильенкова // Ильенков Э.В. Философия и культура. – Москва: 
Политиздат, 1991. – С. 5–16. 

 
 

A.D. Maidansky1 
Ilyenkov’s archive and his Collected works 

 
Abstract. The article tells about the research work in the personal archive of Evald 

Ilyenkov, about the structure and progress of the publication of his Collected Works. Eight vol-
umes have been published so far, and the ninth, “Man and History”, which will include his last 
book on the two paths of the historical development of socialism, is due to be published in the 
summer. The author of the article shares his impressions of his visits to Ilyenkov’s archive. What 
is most impressive is the wealth of the early manuscripts, only a small part of which Ilyenkov was 
able to publish. The first version of his doctoral thesis (1950–1953) was also left on his desk – 
two chapters of about 200 pages. Here, for the first time in Russian philosophy, Marx’s philoso-
phical views in the Paris manuscripts of 1844, then published only in German, were discussed. 
The main focus is on the concepts of “contemplation” and human subjectivity as a form of “prac-
tical-spiritual mastery of the world” (the mature Marx’s term) and the primary, still pre-scientific 
stage of knowledge. The distinction between practical and contemplative materialism is clarified. 
Ilyenkov tries to understand human subjectivity as a one-sided and fragmentary expression of the 
essence of a thing as it appears in the process of practical transformation of the world. Later ar-
chive texts shed light on Ilyenkov’s sharply critical attitude to the Soviet model of socialism, 
which he saw as the embodiment of a Machist technocratic utopia. The editor and censor of 
Ilyenkov’s last book erased this main idea and the slightest trace of criticism of “real socialism”. 
In the ninth volume of the Collected Works, the manuscript is published in full for the first time. 

                                           
1 Andrey Maidansky, Belgorod National Research University (Belgorod, Russia); Insti-

tute of Philosophy, Russian Academy of Sciences (Moscow, Russia); caute@yandex.ru 



 
Архив Ильенкова и его Собрание сочинений 

 

 161

Keywords: theory of cognition; subjectivity; contemplation; representation; practical-
spiritual mastery of the world; Machism, real socialism. 

For citation: Maidansky, A.D. (2024). Ilyenkov’s archive and his Collected works. 
METHOD: Moscow quarterly journal of social studies / RAN, INION. – Moscow, 2024. –  
Part. 14. Vol. 4. No. 2. – P. 154–161. http://www.doi.org/10.31249/metod/2024.02.10 

 
Acknowledgements: The study is funded by the Russian Science Founda-

tion (RSF), project number 24-18-00130. 
 
 

References 
 
Illesh E. (Ed.). (2016). Ilyenkov and Korovikov. Passion for theses on the subject of philosophy 

(1954–1955). Kanon+.(In Russ.) 
Mikhailov F.T. (2001). Selected. Indrik. (In Russ.) 
Naumenko L.K. (2012). “Our” and “mine”: Dialectics of humanistic materialism. Librokom. (In 

Russ.) 
Novokhatko A.G. (1991). The phenomenon of Ilyenkov. In Ilyenkov, E.V. Philosophy and cul-

ture (pp. 5–16). Politizdat. (In Russ.) 
 

 



 
Ильенков Э.В. 

 

 162 

DOI: 10.31249/metod/2024.02.11 
 
 
 
 
 
 
 
 

Ильенков Э.В.  
Гегель и «отчуждение»1 

 
Для цитирования: Ильенков Э.В. Гегель и «отчуждение» // МЕТОД: Московский еже-

квартальник трудов из обществоведческих дисциплин / РАН, ИНИОН. – Москва, 2024. –  
Вып. 14, Т. 4, № 2. – С. 162–177. – DOI: 10.31249/metod/2024.02.11 

 
 

Комментарий от редакции 
 
Первая публикация: Iljenkov E.V. Hegel und die Entfremdung, in: 

Filosofický časopis. 1967. № 3. S. 420–425. 
 
Доклад на Международном Гегелевском конгрессе в Праге (1966, глав-

ная тема конгресса – «Философия права») вышел на немецком языке в упро-
щенном и сокращенном виде в пражском «Философском журнале». Ориги-
нальный текст впервые увидит свет в сборнике трудов Э.В. Ильенкова 
«Философия и культура» (1991). 

В архиве имеются две разных рукописи и около десятка черновых 
листов, а также машинописный немецкий перевод, который и был опуб-
ликован в журнале. 

В рукописи A (14 стр.) немецкий текст напечатан русскими буквами, 
а между строк карандашом вписаны термины и цитаты в оригинале. За-
черкнутые соображения о различиях гегелевских терминов «Entfremdung» 
и «Entäußerung» помещены в Приложении. 

Финальная рукопись B насчитывает 20 страниц, набрана на чужой 
печатной машинке, немецкие термины и цитаты впечатаны в заранее ос-
тавленные пробелы. На стр. 6 – чей-то комментарий, по всему тексту – 
следы мелкой редакторской правки. Похоже, и русский текст доклада го-
товился к печати, но публичный разговор на тему отчуждения при социа-
лизме так и не состоялся. 

                                           
1 Библиографические данные для ссылки: Ильенков Э.В. Гегель и «отчуждение» // 

Ильенков Э.В. Диалектическая логика: Собрание сочинений. – Т. 4. – М.: Канон+, 2020. – 
С. 83–98. 



 
Гегель и «отчуждение» 

 

 163

Мы публикуем рукопись B, а в Приложении – ценный фрагмент ру-
кописи A и две заключительные страницы черновой версии доклада, в ко-
торых Ильенков резко и откровенно ставит проблему ликвидации / снятия 
«доставшегося нам в наследство отчуждения». 

Любая попытка критически проанализировать гегелевскую филосо-
фию права сразу же сталкивается с острейшими проблемами нашего XX в., 
и именно с теми, которые практически еще не разрешены. Гегель поэтому 
сразу же превращается в повод для обнаружения актуальных разногласий, и 
любая интерпретация Гегеля имплицитно является выражением той или 
иной идеологической позиции – сознательно или бессознательно. 

Особенно это сказывается именно на философии права, поскольку 
речь здесь идет непосредственно о таких вещах, как государство, собст-
венность, общество и личность и т.д. Гегель в итоге предстает как своего 
рода неразвитый образ современности, XX в., als seiner Keim [как его за-
родыш]. По этой причине интерпретации Гегеля всегда имеют явно или 
неявно подразумеваемую цель – «das Böse im Keim zu ersticken» [задушить 
зло в зародыше]. Или наоборот: «das Gute im Keim zu pflegen» [пестовать 
добро (уже) в зародыше]. Это отчетливо видно из таких оборотов речи, 
как, например, «криптогегельянизм Сталина»1 – что, впрочем, скорее оз-
начает обратное: «криптосталинизм Гегеля»... 

Чтó при этом, однако, считается «злом», а что – «добром», устанав-
ливается, само собой понятно, совершенно независимо от рассмотрения 
самого Гегеля, так сказать, «априори». 

Избежать этого, по-видимому, нельзя. Да и нужно ли? Ведь Гегель 
именно потому и жив до сих пор, что живы (т.е. остаются неразрешенными) 
те проблемы, которые он смог поставить. Те самые проблемы, в отношении 
которых «Weltgeschichte als das Weltgericht» [Мировая история как Страш-
ный суд]2 еще не сказала своего последнего слова. Гегелевская философия 
хотя и не позволяет (хотя бы теоретически) разрешить такие проблемы, все 
же позволяет их выразить, сформулировать. А это уже очень много. 

Способ разрешения (как теоретического, так и практического) этих 
проблем – это уже предмет другого разговора, далеко выходящего за рам-
ки рассмотрения самого Гегеля. К числу таких проблем, которые приобре-
ли в наши дни гораздо большую остроту, чем во времена Гегеля, принад-

                                           
1 На уцелевшей черновой страничке в этом месте указано: «(Лефевр, Фетшер)». 

Выражение «Kryptohegelianismus Stalins», видимо, встретилось Ильенкову в книге Иринга 
Фетшера «Карл Маркс и марксизм» (Fetscher I. Karl Marx und der Marxismus. München: 
R. Piper & Co. Verlag, 1967, S. 89). Вслед за французским неомарксистом Анри Лефевром, 
Фетшер усматривает «криптогегельянизм» в сталинском тезисе об отставании сознания от 
бытия («Zurückbleiben des Bewußtseins»). 

2 Полюбившаяся Гегелю игра слов из элегии Шиллера «Покорность»: “Wer glauben 
kann, entbehre / Die Weltgeschichte ist das Weltgericht” (Кто может верить, отрешись [от на-
слаждений] / Мировая история и есть Страшный суд»). Гегель использовал этот образ в 
«Философии духа» (§ 340) и лекциях по философии истории. 



 
Ильенков Э.В. 

 

 164 

лежит и знаменитая проблема «отчуждения». По поводу этой проблемы 
написано так много, что испытываешь даже невольный страх, произнося 
это слово. Тем более что в отношении заключенного в нем понятия нет 
полного единодушия даже среди марксистов. А ясность в этом пункте, 
конечно же, нужна, так как с понятием «отчуждения» связан, по существу, 
тот решающий этап развития взглядов Маркса как философа, который был 
определен им самим как «сведение счетов с гегелевской диалектикой»1. 
Нет сомнения, что понятие «отчуждения» является едва ли не централь-
ным понятием «Философско-экономических рукописей» и «Выписок из 
экономистов»2. 

Здесь, прежде чем перейти к дальнейшему, приходится сделать не-
большое отступление чисто лингвистического характера, сказать о чисто 
внешнем обстоятельстве, которое является иногда дополнительным источни-
ком недоразумений и взаимонепонимания. Дело в том, что в русском языке 
термин «отчуждение» покрывает по меньшей мере три не совсем совпадаю-
щих немецких термина – «Entfremdung», «Entäußerung», «Veräußerung».  
В силу этого в русских переводах часто ускользают некоторые – может быть, 
очень важные – оттенки мысли Маркса, – и как раз в тех пунктах, где речь 
идет именно о противопоставлении его позиций гегелевской системе поня-
тий. Для различения «Entfremdung», «Entäußerung», «Veräußerung» в русской 
философской терминологии попросту нет устойчивых и единообразных тер-
минов, а все попытки таковые создать приводили до сих пор к появлению 
очень неуклюжих и явно нежизнеспособных конструкций. 

Мне хотелось бы обратить на это обстоятельство внимание немец-
ких товарищей, которые рассматривают термин «Entfremdung» в качестве 
полного синонима специфически капиталистического способа присвоения 
прибавочного труда, как его абстрактно-философское обозначение, и по-
тому – как абсолютно неприменимое к явлениям социалистического об-
щества, как «unglimpfliche Wort» [оскорбительное слово], как «Signum, 
unter dem manche Leute unsere sozialistische Staat und Partei schämen wollen» 
[ярлык, посредством которого иные хотят пристыдить наше социалисти-
ческое государство и партию] (доклад Г. Менде). Для меня так и осталось 

                                           
1 Имеются в виду слова Маркса из Предисловия «К критике политической эконо-

мии»: «Мы [с Энгельсом] решили сообща разработать наши взгляды в противоположность 
идеологическим взглядам немецкой философии, в сущности свести счеты с нашей прежней 
философской совестью» (Маркс К., Энгельс Ф. Соч. Т. 13. С. 8). 

2 Принятое название «Экономическо-философских рукописей 1844 года» Ильенков 
постоянно менял на «Философско-экономические рукописи» (иногда: «манускрипты»). 
«Выписками из экономистов» он называет парижские конспекты Маркса, 12 работ с ком-
ментариями. В немецком издании они были озаглавлены как «Экономические исследова-
ния (Выписки)» (Ökonomische Studien (Exzerpte). См.: MEGA1, Abt. 1, Bd. 3, S. 436–583). 
На русский язык переведены только конспекты книги Дж. Милля и статьи Энгельса 
(Маркс К., Энгельс Ф. Соч. Т. 42. С. 3–40). 



 
Гегель и «отчуждение» 

 

 165

неясным, относится это рассуждение также и к термину «Entäußerung», 
есть ли это тоже «Schimpfwort» [ругательство] или нет? 

Мне приходится задавать этот вопрос по той причине, что он имеет 
важное значение не только для теоретического анализа ранних работ Мар-
кса, т.е. для четкого противоположения позиций молодого Маркса и кон-
цепции «Феноменологии духа», а и просто для переводов Гегеля и Маркса 
на русский язык. 

При переводе «Выписок из экономистов» на русский язык (перевод 
напечатан в № 2 «Вопросов философии» за 1966 год)1 пришлось с этой 
трудностью столкнуться. При этом некоторые товарищи – и не без фор-
мальных оснований – возражали против самой попытки развести в пере-
воде эти термины как против ненужного педантизма2. 

Совершенно ясно одно: в текстах 1844–45 годов Маркс употребляет 
термины «Entfremdung» и «Entäußerung» как синонимы – через запятую. 
Является ли это следствием неустойчивости значений на этом этапе или 
же имеет концептуальную подоснову и смысл? 

Несомненно и другое: для Гегеля эти понятия разные. «Entfremdung» – 
это понятие, связанное лишь с одним, очень четко очерченным этапом фено-
менологического развития, который «снимается» в моральности, как одна из 
фаз «Entäußerung» – как «der sich selbst entfremdete Geist» [от себя самого от-
чужденный дух], связанный с философией Просвещения и революцией. 

Поэтому, очевидно, Гегель не употребляет термин «Entfremdung» 
при изображении следующих, более высоких ступеней феноменологиче-
ского развития и при изложении своей философии государственного пра-
ва. В «разумном» государстве «отчуждению» в строгом смысле места уже 
нет, хотя оно и выступает по-прежнему как некоторая «внешняя» действи-
тельность – как entäußerte Wirklichkeit des Geistes [отчужденная действи-
тельность духа], как irdische Verkörperung [земное воплощение], как 
Äußere [внешность], – но ни в коем случае уже не «чуждая», не «fremde». 

(См. § 343 «Philosophie des Rechts»: «Dies Erfassen ist sein Sein und Prin-
zip, und die Vollendung eines Erfassens ist zugleich seine Entäußerung und sein 
Übergang»3. Этот «переход» – уже к религиозно-философскому «возвраще-
нию» духа к самому себе из всех своих «внешних» форм осуществления.) 

«Entfremdung» в его специфически гегелевском значении характери-
зует лишь одну стадию развития мирового духа, т.е. духовной культуры 

                                           
1 См.: Маркс К. Заметки по поводу книги Джемса Милля // Вопросы философии.–

1966. – № 2. – С. 113–127. Перевод был выполнен Э.В. Ильенковым, А.П. Огурцовым и 
Л.Н. Пажитновым под редакцией В.К. Брушлинского. Прочие «Выписки из экономистов» 
на русский язык не переводились. 

2 В Собрании сочинений Маркса и Энгельса это «разведение терминов» из перевода 
будет удалено (см.: соч. Т. 42. С. 18 и далее). 

3 «Это постижение есть его бытие и начало, и завершение постижения есть вместе с 
тем его овнешнение и переход» (Гегель Г.В.Ф. Философия права. – Москва: Мысль, 1990. 
С. 370). 



 
Ильенков Э.В. 

 

 166 

человечества, связанную с антагонизмом между государством и религией, 
между «внешним» и «внутренним», – короче говоря, с неразвитостью 
духовной культуры. Как таковое, оно преодолевается, снимается и сохра-
няется лишь в «памяти» человечества – как предметный урок, из коего 
мировой дух сделал свои выводы. В «совершенном» государстве, которое 
проникнуто духом «подлинной религии», состояние «Entfremdung» воз-
никнуть уже не может. 

Иное дело – «Entäußerung». Это понятие по смыслу ближе к 
«Vergegenständlichung» [опредмечивание], к «äußere Verwirklichung» 
[внешнее осуществление], т.е. представляет собой непреходящую и не-
обходимую форму человеческой деятельности вообще. В этом смысле 
«Entäußerung» входит в самое определение «духа». 

Это терминологическое различение в текстах Гегеля выступает 
очень ясно, и потому в русских переводах оно довольно последовательно 
удерживается, хотя это и достигается подчас с помощью весьма искусст-
венных лингвистических конструкций (вроде «овнешвления», иногда «от-
решения» и т.п.). 

По-иному обстоит дело в текстах Маркса, относящихся к 1844–
1845 годам. Здесь «Entfremdung» и «Entäußerung» постоянно употребля-
ются как полные синонимы – через запятую, что дает повод переводчикам 
попросту опускать одно из определений. Возникает вопрос – почему? Есть 
ли это следствие неотработанности понятий, их значений? Или же ото-
ждествление терминов имеет прямой полемический смысл, смысл контро-
верзы их гегелевскому различению? Для переводчика, как и для интерпре-
татора данных текстов, эта альтернатива весьма существенна. 

Мне кажется, это отождествление имеет концептуальную подосно-
ву, а вовсе не есть результат неотработанности понятий. В самом деле, 
зачем потребовалось бы Марксу постоянно, даже назойливо подчеркивать 
синонимичность этих терминов? Только полемический интерес, только в 
условиях, когда кому-то их различие представляется принципиально важ-
ным! Этот «кто-то» – Гегель, гегелевская система понятий, в их примене-
нии к проблеме наемного труда. 

Тот факт, что отождествление понятий «Entäußerung» и «Entfremdung» 
имеет для Маркса в 1844 г. смысл полемической контроверзы гегелевскому 
пониманию их отношения при анализе труда, ясно виден в тех кусках текста, 
где Маркс подвергает специальному анализу «Феноменологию духа». Тут он 
их не отождествляет. 

«Wenn er [Hegel] z.B. Reichtum, Staatsmacht etc. als dem menschlichen 
Wesen entfremdete Wesen gefaßt, so geschieht dies nur in ihrer Gedankenform... 
Die ganze Entäußerungsgeschichte und die ganze Zurücknahme der 
Entäußerung ist daher nichts als die Productionsgeschichte des abstrakten, d.h. 
absoluten Denkens... Die Entfremdung, welche daher das eigentliche Interesse 
dieser Entäußerung und Aufhebung dieser Entäußerung bildet, ist der Gegensatz... 



 
Гегель и «отчуждение» 

 

 167

des abstrakten Denkens und der sinnlichen Wirklichkeit oder der wirklichen 
Sinnlichkeit innerhalb des Gedankens selbst» (MEGA, B. 3, S. 154)1. 

Почему же, переходя к анализу проблемы труда, Маркс начинает 
использовать оба понятия как синонимы, durch Komma [через запятую], 
причем подчеркнуто? По той причине, что специальным предметом анализа 
оказывается здесь совершенно конкретная историческая форма труда – 
«Lohnarbeit» [плата за труд], или «Erwerbsarbeit» [заработная плата], как он 
тут выражается. Здесь действительно всякое «Vergegenständlichung» осуще-
ствляется как «Entfremdung», как превращение продукта труда в растущее 
тело капитала. Здесь «Entfremdung» и «Entäußerung» непосредственно и вы-
ступают как синонимы. Но и только здесь – пока речь идет об «Entäußerung 
des Arbeiters» [отчуждении рабочего]. 

«Die Entäußrung des Arbeiters in seinem Produkt hat die Bedeutung, 
nicht nur, daß seine Arbeit zu einem Gegenstand, zu einer äußern Existenz 
wird, sondern daß sie außer ihm, unabhängig, fremd von ihm existiert und eine 
selbständige Macht ihm gegenüber wird...» (MEGA, B. 3, S. 83)2. 

Здесь понятие «Entäußerung» – как и у Гегеля – выступает как более 
емкое понятие, включающее в себя не только «Entfremdung», но и 
«Vergegenständlichung» [опредмечивание], «Erschaffen der äußeren Welt 
durch die Arbeit überhaupt» [созидание внешнего мира посредством труда 
вообще]. И поскольку речь выходит за рамки разговора о наемном труде, 
постольку различие между «Entäußerung» и «Entfremdung» сохраняется по-
следовательно и у Маркса. 

Например, в анализе понятия «Privateigentums» [частной собственно-
сти] Маркс говорит о том, что в первоначальной, неразвитой форме 
«Entäußerung» еще не приводит к «Entfremdung» в собственном смысле. – 
«Wenn ich es [das Eigentum] nur in bezug auf mich entäußere... ich setze es nur 
also als entäußerte Sache überhaupt, ich hebe nur mein persönliches Verhältnis zu 
ihm auf, ich gebe es nur elementarischen Naturmächten zurück»3. Здесь не созда-
ется еще общественного отношения, характеризуемого как «Entfremdung». 

                                           
1 «Когда, например, он [Гегель] рассматривает богатство, государственную власть 

и т.д. как сущности, отчужденные от человеческой сущности, то он берет их только в их мыс-
ленной форме... Поэтому вся история отчуждения и все устранение отчуждения есть не что 
иное, как история производства абстрактного, т.е. абсолютного мышления... Отчуждение, 
образующее собственный интерес этого отчуждения... представляет собой... противополож-
ность между абстрактным мышлением и чувственной действительностью, или действитель-
ной чувственностью, в пределах самой мысли» (Маркс К., Энгельс Ф. Соч. Т. 42. С. 156–157). 

2 «Отчуждение рабочего в его продукте имеет не только то значение, что его труд 
становится предметом, приобретает внешнее существование, но еще и то значение, что его 
труд существует вне его, независимо от него, как нечто чужое для него, и что этот труд 
становится противостоящей ему самостоятельной силой...» (там же. С. 88–89). 

3 «Если я просто отчуждаю мою частную собственность по отношению к себе, то я 
полагаю ее только в качестве отчужденной вещи вообще, я снимаю лишь мое личное от-
ношение к ней, я возвращаю ее во власть стихийных сил природы» (там же. С. 26). 



 
Ильенков Э.В. 

 

 168 

«Die gesellschaftliche Beziehung oder das gesellschaftliche Verhältnis 
der beiden Privateigentümer ist also die Wechselseitigkeit der Entäußrung, das 
Verhältnis der Entäußrung auf beiden Seiten gesetzt, oder die Entäußrung als 
das Verhältnis der beiden Eigentümer, während im einfachen Privateigentum 
die Entäußrung nur noch in bezug auf sich, einseitig stattfindet... 

Durch die wechselseitige Entäußrung oder Entfremdung des Privateigentums 
ist das Privateigentum selbst in die Bestimmung des entäußerten Privateigentums 
geraten» (S. 538)1. 

Другими словами, einseitige Entäußerung [одностороннее овнешнение], 
или Entäußerung как таковое, еще не создает ситуации «Entfremdung». 
«Entfremdung» в его специфическом значении возникает через wechselseitige 
Entäußerung [взаимное овнешнение], там, где Entäußerung превращается в то-
тальную форму общественных отношений между производителями, т.е. там, 
где в товар превращается буквально все – и прежде всего сам человек в каче-
стве Arbeitsvermögen [рабочей силы]. Там, где деньги – entäußerte Gestalt aller 
Dinge [овнешненный образ всех вещей] – становятся также и мерой ценности 
человека. 

Все сказанное может показаться излишним педантизмом, чисто схола-
стическим анализом терминологии, а не существа дела. Однако такой анализ – 
если только он не становится самоцелью, а является лишь формальной предпо-
сылкой для более содержательного разговора – совершенно необходим. 

И необходим он потому, что категория «отчуждения», в ее четко диф-
ференцированной форме – как «Entäußerung», «Entfremdung», «Veräußerung» 
и т.д., – входит в арсенал понятий, выражающих теоретические позиции зре-
лого, «позднего» Маркса – Маркса как автора «Капитала», – и эти позиции 
без нее поняты правильно быть не могут. 

В «Капитале» эти определения встречаются постоянно, и вовсе не 
случайно. «Das Gold [ist] in der Hand jedes Warenbesitzers die entäußerte Ge-
stalt seiner veräußerten Ware»2. «Weil die entäußerte Gestalt aller andren 
Waren oder das Produkt ihrer allgemeinen Veräußerung, ist Geld die absolut 
veräußerliche Ware»3. «Die entäußerte Gestalt der Ware wird verhindert, als 
ihre absolut veräußerliche Gestalt oder nur verschwindende Geldform zu funk-

                                           
1 «Общественная связь, или общественное отношение, обоих частных собственни-

ков оказывается, следовательно, взаимным отчуждением частной собственности, отноше-
нием отчуждения с обеих сторон, или отчуждением как отношением обоих частных соб-
ственников, в то время как в простой частной собственности отчуждение было еще только 
односторонним, еще только по отношению к себе... Благодаря взаимному отчуждению 
частной собственности сама частная собственность приобретает определение отчужден-
ной частной собственности» (Там же. С. 26). 

2 «В руках каждого товаровладельца золото есть отделившийся образ его отчужден-
ного товара» (Там же. Т. 23. С. 119). 

3 «Так как деньги есть образ всех других товаров, отделившийся от них, или про-
дукт их всеобщего отчуждения, то они представляют собой абсолютно отчуждаемый то-
вар» (там же. С. 120). 



 
Гегель и «отчуждение» 

 

 169

tionieren»1. «Die Entäußerung der ursprünglichen Warenform vollzieht sich 
durch die Veräußerung der Ware»2. И так далее. 

Процесс превращения «прибыли» в «процент», в ренту Маркс вы-
ражает через понятие «Entfremdung», определяя члены «Триединой фор-
мулы»3 как «entfremdetsten und eigentümlichsten Formen» [наиболее отчуж-
денные и наиболее своеобразные формы] развитого капитала, als 
«entfremdeten und irrationellen Formen» [как «отчужденные и иррациональ-
ные формы»] (S.z.B. Das Kapital, B. 3, S. 837, 838 u.s.w.)4. 

В.И. Ленин справедливо говорил о том, что «нельзя вполне понять 
“Капитал” Маркса не проштудировав всей Логики Гегеля»5. То же самое 
относится, по-видимому, и к таким категориям, как «Entäußerung», 
«Entfremdung», «Veräußerung», etc. Без них «Капитал» во всем его дейст-
вительном содержании и значении понять правильно нельзя. 

Нельзя поэтому согласиться с теми философами – как из числа про-
тивников, так и из числа друзей марксизма, – которые усматривают в кате-
гориях этого плана лишь абстрактно-философские аббревиатуры, «пере-
житки» абстрактно-философской стадии развития взглядов Маркса, 
которые можно спокойно устранить из состава зрелой концепции, не из-
менив и не исказив ее подлинного смысла. Изложить и понять без них 
теорию прибавочной стоимости нельзя так же, как и без категорий качест-
ва, количества, противоречия и т.д. 

Разумеется, разговор об «отчуждении» весьма легко превратить в 
пустую болтовню, имеющую очень мало общего с позициями зрелого 
Маркса. Но от такой опасности не гарантирован и любой другой разговор. 

И глубоко обманывается (или хочет обмануть других, что совер-
шенно безразлично) Сидней Хук6, который называет обострение интереса 
к проблематике «отчуждения» и «снятия отчуждения» «вторым пришест-
вием Маркса»7, иронизируя над этим феноменом как над тщетной попыт-
кой «ревизионистов» возродить юношески незрелые идеи молодого Мар-

                                           
1 «Отчужденная форма товара встречает препятствия к тому, чтобы функциониро-

вать в качестве абсолютно отчуждаемой формы товара, или в качестве лишь его мимолет-
ной денежной формы» (там же. С. 141). 

2 «Первоначальная товарная форма сбрасывается путем отчуждения товара...» (Там же. 
С. 118). 

3 Триединая формула буржуазной политической экономии: «Капитал – прибыль 
(предпринимательский доход плюс процент), земля – земельная рента, труд – заработная 
плата...» (Маркс К., Энгельс Ф. Соч. Т. 25, ч. 2. С. 380). 

4 См.: Там же. Т. 25, ч. 2. С. 397, 398. 
5 Цитата приведена в сокращении. См.: Ленин В.И. Полн. собр. соч. Т. 29. С. 162. 
6 Хук, Сидни (1902–1989), американский философ-прагматист, ученик Джона Дьюи, 

автор ряда критических работ о Марксе и марксизме. 
7 Статья Хука так и озаглавлена: «Marx’s Second Coming». В ней утверждалось, что 

«подлинный и неисправленный Маркс был гуманистом, рационалистом, демократом и 
борцом за человеческую свободу, и нет нужды обращаться к его неопубликованным ран-
ним работам, чтобы это установить». 



 
Ильенков Э.В. 

 

 170 

кса, от которых сам Маркс якобы отказался, когда повзрослел. «В основе 
второго пришествия, – пишет Хук, – лежит взгляд, будто он считал, что 
человек имеет какую-то присущую ему природу, от которой в той или 
иной форме все классовые общества отчуждают его, отчуждая его от дру-
гих людей и таким образом извращая его человеческий характер. Этот 
взгляд, – утверждает Хук, – излагается наряду с другими противополож-
ными ему мыслями в “Философско-экономических рукописях”» (см: The 
New York Times Book Review, 1966, May 22)1. 

Сидней Хук на этом основании (а основание то – ложное) полагает, 
что проблема «отчуждения» вообще не может быть не только разрешена, 
но даже и просто поставлена на почве зрелого, т.е. «подлинного», мар-
ксизма, что самое понятие «отчуждение» совершенно чуждо историческо-
му подходу к человеку, к пониманию «природы человека» и тому подоб-
ным вещам. Поэтому ему кажется, что на основе историко-
материалистического понимания «человека», исключающего всякую ап-
риорно постулированную «природу человека», нельзя вообще даже поста-
вить проблему рационального переустройства современного мира, созда-
ния такой системы отношений, внутри которой были бы исключены 
войны, насилие, принуждение и т.д., т.е. все последствия той ситуации, 
которая коротко обозначается как «отчуждение», «Entfremdung». 

Здесь, как мне кажется, в основе лежит как раз именно наивное, ни 
Марксу, ни Гегелю в такой грубой форме несвойственное, понятие «отчу-
ждения» – как «Entfremdung», так и «Entäußerung». 

Если Гегелю еще можно – и то с оговорками – выставить упрек в 
допущении некоторой «априорной» природы человека в качестве условия 
sine qua non и предпосылки Entäußerung, то уж Марксу – ни зрелому, ни 
молодому – этот упрек при всем желании адресовать нельзя. Именно в 
«Философско-экономических рукописях», т.е. именно в ходе критики ге-
гелевского взгляда на природу человека, Маркс как раз и освободился 
полностью от понятия абсолютного духа, как от принципа, существующе-
го до и вне реального человека, и самое понятие этого абсолютного духа 
вывел как результат, как следствие определенных, исторически конкрет-
ных взаимоотношений между лицами умственного и физического труда, 
из разделения труда – из факта реального «отчуждения» науки, т.е. мыш-
ления в его высших потенциях, от основной массы индивидов, состав-
ляющих большинство человеческого общества. 

Никакой априорно заданной «природы человека» Маркс не допускает 
в свои рассуждения нигде, не только в «Капитале», но и в «Философско-
экономических рукописях», и Хук совершенно напрасно приписывает ему 
эту мысль. 

Речь у Маркса – как, впрочем, и у Гегеля – везде идет о формах «от-
чуждения» результатов, продуктов человеческой деятельности. В виде 

                                           
1 Цитата приведена в вольном и сокращенном переводе. 



 
Гегель и «отчуждение» 

 

 171

результата, в виде продукта действительно отчуждается (вначале лишь 
veräußert [делается внешней], – может, даже без помощи денег) лишь про-
дуктивная деятельность, als vergegenständlichte Tätigkeit [как опредме-
ченная деятельность], als tote Arbeit [как мертвый труд], лишь «деятель-
ность в форме вещи» – в виде предмета непосредственного потребления 
или средства производства, в виде орудия. 

Да, предметная, предметно фиксированная деятельность человека 
действительно является предпосылкой всякого «отчуждения». Где ее нет, ни 
о каком «отчуждении» речи, конечно, быть не может, – ни о «Veräußerung», 
ни об «Entäußerung», ни об «Entfremdung». 

Тем самым человек, человеческий индивидуум, рассматриваемый как 
субъект чувственно-предметной деятельности, как субъект реального жи-
вого труда, – а не как субъект морального или религиозно-философского 
самосознания, – действительно выступает как нечто предшествующее (и 
логически, и исторически) всякому опыту «отчуждения» начиная с 
«Veräußerung» и кончая «Entfremdung». 

Да, действительно, вся концепция Маркса покоится на изначальном 
принципиальном различении «Вещи» и «Человека», причем Человек с са-
мого начала рассматривается как результат его собственной, специфиче-
ски человеческой формы деятельности. 

Без этого принципиального различения и противопоставления «Ве-
щи» и «Человека» невозможной была бы вообще не только теория стоимо-
сти в ее марксовской трактовке, но и теория стоимости вообще. Не случай-
но Маркс видит в отождествлении производительной силы человека с 
производительной силой дрессированного животного или водопада, вра-
щающего турбины, теоретически ложную абстракцию – абстракцию, в ко-
торой утрачивается вообще понятие труда (см.: Т. 26, ч. III.С. 182–185). 

Если вся теория стоимости покоится на том положении, что новую 
стоимость создает лишь живой труд, т.е. деятельность человеческого ин-
дивида, а «мертвый труд» – хотя бы он и выступал в образе самодейст-
вующей, полностью автоматизированной системы индустрии – новой 
«стоимости» создавать не может, а может только по частям переносить 
свою, ранее «опредмеченную» в нем, «стоимость», то это положение, как 
нетрудно усмотреть, покоится на том же самом принципиальном различе-
нии Человека (как субъекта специфически человеческой продуктивной 
деятельности) и Вещи вне человека, как лишь объекта этой деятельности. 
Точно так же и определение всей массы культурно-исторических образо-
ваний (Gestalten) – как машин, так и произведений искусства, – в качестве 
«опредмеченного труда», в качестве труда «мертвого», как «неорганиче-
ского тела человека» (это выражение встречается и в зрелых трудах) осно-
вывается на том же самом принципиальном различении. 

Пресловутая «природа человека» заключается в реальной, чувствен-
но-предметной продуктивной деятельности этого человека. Да, и в этом 
определении «природа человека» действительно предполагается и у Маркса в 



 
Ильенков Э.В. 

 

 172 

качестве предпосылки, условия всякого акта «отчуждения» («Veräußerung», 
«Entäußerung», «Entfremdung»). 

Почему же Хуку кажется, что такое понимание человека как «субъ-
екта отчуждения» не согласуется с позицией зрелого Маркса и что всякий 
разговор об «отчуждении» возможен только в форме «ревизионизма»??? 

Нет, мистер Хук, в разговорах об «отчуждении» совершается вовсе 
не процесс «ревизии зрелого Маркса», а наоборот, процесс уточнения и 
углубления понятий действительного марксизма, его понимания широки-
ми кругами тяготеющей к марксизму теоретической интеллигенции. 

В этом процессе действительно возможен и шлак, и болтовня, и дек-
ламация полупоэтического свойства. Но видеть во всем этом только шлак, 
только болтовню или – еще того хуже – форму «ревизионистской оппози-
ции канонизированному марксизму», как думает Хук, – это значит просто 
не видеть главного. Ни в «Капитале», ни в его интерпретациях. Это значит 
помогать «догматизму» самого худшего сорта, значит объединяться с лже-
друзьями марксизма. 

В основе этот процесс – процесс здоровый, процесс созревания под-
линно материалистического, историко-материалистического подхода к 
острейшим проблемам трудной современной эпохи. А шлаки на его по-
верхности не должны загораживать от нас суть дела. 

Если разговоры об «Entfremdung» оборачиваются затеей выстроить 
новую «Entfremdungsphilosophie» [философию отчуждения], которая пре-
вращает «Entfremdung» в некую космически-онтологическую, в универ-
сально-логическую характеристику всей прошлой, настоящей и будущей 
культуры человечества – как ее материального, так и духовного аспекта, – 
то и марксист, и гегельянец будут против этого одинаково возражать. Ибо 
как у Маркса, так и у Гегеля главный интерес заключается не только и не 
столько в том, чтобы констатировать факт «Entfremdung», сколько в том, 
чтобы найти способ ликвидации, «der Aufhebung» [снятия] этого состояния. 

В наш трудный XX век уже не нужно обладать интеллектом мас-
штаба Маркса и Гегеля, чтобы увидеть повсюду феномены, которые при 
желании можно подвести под категорию «Entfremdung». Тут проблемы 
нет. Проблема заключается в том, чтобы найти и осуществить реальный 
способ преодоления этой категории явлений. 

Есть ли это путь «морального самоусовершенствования» индивида, 
задача построения новой этики, дополняющей марксизм, – как системы 
моральных постулатов? Для марксиста этот путь неприемлем, как путь, 
ведущий лишь к моральному приспособлению действительного «отчуж-
денного» индивида к миру, который не перестает быть от этого «миром 
отчуждения»... Тем самым – путь нагнетания этого «отчуждения». Ибо и 
Гегель прекрасно понимал, что моральная проповедь еще никого не сдела-



 
Гегель и «отчуждение» 

 

 173

ла добрым, если он и до этого не был добр1. Не в морали, не в этике, а 
только в реальном изменении условий жизни – условий труда и образова-
ния индивида – видит путь действительный марксизм, – сегодня так же, 
как и 100 лет назад. 

Классический марксизм – и в лице Маркса, и в лице Ленина – пре-
красно понимал, что полное «снятие» всех видов и форм «отчуждения» 
возможно лишь на пути коммунистического преобразования взаимных 
отношений между людьми, т.е. на пути построения общества без классов, 
без государства, без принудительно-правовой регламентации деятельно-
сти, без денег и без денежной формы оценки и вознаграждения человече-
ской деятельности – без полной ликвидации всех этих «отчужденных 
форм» человеческой деятельности. Столь же хорошо понимали и Маркс, и 
Ленин то обстоятельство, что задача эта слишком сложна и трудна, чтобы 
можно было надеяться справиться с нею сразу же, на следующий же день 
после социалистического переворота. Формально-юридическое «обобще-
ствление» собственности, ее превращение в государственную, в общена-
родную собственность, согласно Марксу и Ленину, представляет собой 
необходимо первый, но лишь первый шаг на пути к действительному 
обобществлению материального и духовного богатства, накопленного в 
форме «отчуждения». 

Поэтому глубоко не правы те философы-марксисты, которые пола-
гают, будто в разговоре о наличном социалистическом обществе уже во-
обще недопустимо применять категорию «Entfremdung» и даже чуть ли не 
«Entäußerung» (а в русском языке эти понятия вообще терминологически 
не разведены). 

Разумеется, они правы по отношению к тем идеологическим против-
никам, которые стараются использовать термин «Entfremdung» как руга-
тельное слово, как позорящий ярлык. Но такое использование термина еще 
вовсе не резон, чтобы отказываться от заключенного в нем понятия. Отка-
зываться от него – значит сознательно закрывать глаза на негативные тен-
денции, с которыми связаны вообще такие формы регламентации человече-
ской жизнедеятельности, как Право (неразрывно связанное с применением 
принуждения и насилия человека над человеком), как Мораль (по природе 
своей не могущая исключить формально-моральные, а на деле безнравст-
венные акции), как государственный аппарат (таящий в себе всегда, пока он 
существует, тенденцию к бюрократизации во всех ее видах) и т.д. и т.п. Все 
эти формы – пока они сохраняются – остаются «отчужденными» формами 
человеческой жизнедеятельности, и с этим нужно считаться вполне созна-
тельно, не дожидаясь, пока они насильно заставят с собой считаться. 

                                           
1 Парафраза слов Гегеля из «Народной религии и христианства»: «Через христиан-

скую религию может сделаться добрым лишь тот, кто уже и так добр» (Hegel G.W.F. 
Werke: in 20 Bänden. – Frankfurt a.M.: Suhrkamp, 1971. – Bd. 1. – S. 60). 



 
Ильенков Э.В. 

 

 174 

Поэтому позиция марксиста, защищающего интересы коммунизма 
против антикоммунистических атак, никак не может быть сведена к про-
стой как булыжник формуле: «У вас “отчуждение” есть, а у нас его нету». 

Позиция тут в ином. Позиция заключается в том, что радикальная – 
революционная – форма «обобществления частной собственности», ее пре-
вращения в собственность социалистического государства, – это единствен-
но возможный первый шаг к устранению разрушительных тенденций част-
ной собственности. Но и только первый. Вторым шагом может быть только 
глубокий переворот во всей системе общественного разделения труда, в 
условиях непосредственного труда, в том числе и в технических его усло-
виях. Если внутри производства индивид по-прежнему остается еще «дета-
лью частичной машины», т.е. профессионально ограниченным частичным 
работником, то общественная собственность остается для него обществен-
ной лишь формально, и никакое моральное усовершенствование этого ин-
дивида еще не превращает его в действительного «собственника» обобще-
ствленной культуры. Ибо в этом случае в виде «системы машин» ему по-
прежнему противостоит «отчужденная» от него Наука и реальное управле-
ние всей системой машин, осуществляемое особым аппаратом управления. 
Действительное «обобществление» производительных сил в этом смысле 
может совершиться только через присвоение каждым индивидом тех зна-
ний, которые «опредмечены» (и в социальном плане – обособлены, «отчуж-
дены» от него) в виде Науки и в виде особого аппарата управления. 

В этом плане задача полного снятия «отчуждения» совпадает с зада-
чей создания таких условий непосредственного труда и образования, 
внутри которых каждый индивидуум – а не только некоторые – достигал 
бы подлинно современных высот духовно-теоретической, технической и 
нравственной культуры. Ибо только в этом случае он становится подлин-
ным, а не формальным хозяином всего созданного в рамках «отчуждения» 
мира культуры. 

Противоположность между марксизмом и антикоммунизмом в этом 
аспекте (а этот аспект, по-видимому, решающий) заключается в том, что 
марксист ясно формулирует задачу «снятия отчуждения» и последова-
тельность тех шагов, посредством коих это «снятие» можно осуществить, 
и настаивает на том, что в обратном порядке нельзя добиться ни того, ни 
другого, – а антимарксист либо считает задачу «снятия отчуждения» вовсе 
неразрешимой, либо предлагает те или иные утопические рецепты ее ре-
шения (морального, нравственного или духовно-теоретического самоусо-
вершенствования индивида внутри мира «отчуждения», без и до револю-
ционного акта обобществления частной собственности). 

Отрицать наличие «отчуждения» в странах, установивших общего-
сударственную, общенародную, социалистическую форму собственности 
на средства производства, – значит попросту снижать общетеоретические 
критерии коммунистического преобразования. 



 
Гегель и «отчуждение» 

 

 175

«Отчуждение» («Entfremdung») – это не локальная проблема какой-
либо одной страны или ряда стран, которая перестает быть проблемой, как 
только мы пересечем государственную границу этих стран. Это – всемирно-
историческая проблема, практически еще мировой историей не разрешенная. 

Это – проблема создания на земном шаре (а в меньшем масштабе 
эту задачу решить невозможно) таких условий, которые навсегда исклю-
чали бы возможность возникновения войн. Ибо в настоящих условиях 
война – это перспектива реальной утраты человечеством всей уже достиг-
нутой им материальной и духовной культуры, «отчуждения» этой культу-
ры в буквальном и грубом смысле слова. Возможность войны – возмож-
ность для человечества «sich des Lebens zu entäußern» [лишить себя 
жизни]. И это, к сожалению, вовсе не игра слов. 

Это, далее, – задача превращения каждого индивида на Земле в вы-
сокоразвитого и универсального индивида, ибо только сообщество таких 
индивидов уже не будет нуждаться во «внешней» – в «отчужденной» – 
форме регламентации его деятельности – в товарно-денежной, правовой, 
государственно-политической и других формах управления людьми.  
В частности, это – глубокая революция в области народного образования, 
нацеленная на ликвидацию той формы разделения труда, которую развила 
(и оставила социализму в наследство) товарно-капиталистическая органи-
зация жизни. 

Марксизм – это единственная теоретическая доктрина, которая пред-
лагает научно разработанное понимание путей «снятия отчуждения», вклю-
чая последовательность шагов на этом пути. Марксизму противостоит ныне 
не «другая» концепция «снятия отчуждения», а отсутствие какой-либо 
продуманной концепции. В этом, и ни в чем ином, заключается действи-
тельная – земная и теоретическая – основа того феномена, который Хук 
иронически называет «вторым пришествием Карла Маркса». Тут альтерна-
тива: либо марксизм – либо завершение «отчуждения» вплоть до той точки, 
которая на немецком языке звучит как «sich des Lebens zu entäußern». 

 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
[Соображения о гегелевской терминологии.  
Это место перечеркнуто в рукописи A] 

 
«Entäußerung» сливается с «Entfremdung», erscheint als Entfremdung 

[выступает как отчуждение] лишь на одном этапе развития «духа» – там, 
где «Sittlichkeit» [нравственность] уже разрушена, а «Moralität» [мораль-
ность] еще не стала принципом государственного права и богатства1. На 
этой ступени «Staatsmacht und Reichtum» [государственная власть и богат-

                                           
1 Речь здесь идет о «Феноменологии духа». В «Философии права», наоборот, Мо-

ральность предшествует Нравственности. 



 
Ильенков Э.В. 

 

 176 

ство] выступают против человека как нечто аморальное, «amoralische 
Wesen» [аморальное существо]. 

Поэтому с развитием духа «Entfremdung» исчезает, «снимается», а 
«Entäußerung» остается – в образе «Staatsmacht», облагороженной «мораль-
ным духом», духом протестантской религии, этой моральной экзегезы като-
лицизма. 

«Entfremdung» и для Гегеля есть «krankhafte, zerspaltete, anomale 
Zustand» [болезненное, расщепленное, аномальное состояние], которое 
духовная культура человечества должна преодолеть, «снять» своим разви-
тием... Альтернатива – саморазрушение, смерть культуры. 

Наоборот, «Entäußerung» – это нормальное, разумное состояние, не-
преходящая форма развития человеческой культуры. В этом плане 
«Entäußerung» близко по своему значению к «Vergegenständlichung» [оп-
редмечивание], «Verkörperung» [воплощение], «Äußerung» [выражение], к 
«Auslegung» [выкладывание] вообще. 

 
[Две заключительные страницы черновой версии доклада] 

 
«Entfremdung» – это не локальная проблема какой либо одной стра-

ны или ряда стран, которая перестает быть проблемой сразу же, как только 
мы пересечем границу этих стран. Это – всемирно-историческая проблема, 
перед которой стоит сейчас вся мировая культура человечества как целое. 

Это – проблема создания на всем земном шаре (а в меньшем мас-
штабе это сделать и невозможно) таких условий, которые бы навсегда ис-
ключали, прежде всего, такие крайние формы «отчуждения» (т.е. утраты 
достигнутого уровня материальной и духовной культуры), как война, как 
любые другие формы разрушения культуры, как насилие человека над че-
ловеком, осуществляемое с помощью оружия, с помощью армии или по-
лиции, с помощью тюрем или концлагерей. Это создание на земле таких ус-
ловий, при которых каждому индивиду, а не только привилегированным 
классам и слоям, были бы предоставлены реальные – т.е. и материально и 
духовно обеспеченные – возможности беспрепятственного и всестороннего 
развития его природных задатков. В частности, это – задача создания такой 
системы образования, которая исключала бы возможность превращения ин-
дивида в [работника], приспособленного лишь к узкопрофессионали- 
зированной форме труда, и была бы сознательно нацелена на ликвидацию, 
на исчезновение той формы разделения общественного труда, которую 
развила (и нам оставила в наследство) товарно-капиталистическая органи-
зация человеческих взаимоотношений. Это – задача превращения каждого 
индивида в высоко и универсально развитое существо, – ибо только сообще-
ство таких индивидов не будет уже нуждаться во «внешней» (в правовой, в 
моральной и государственно-политической) форме регуляции его деятельно-
сти, а также – в денежно-товарной форме оценки и возмещения труда. 



 
Гегель и «отчуждение» 

 

 177

Поэтому в споре с апологетами империалистического лагеря марксист, 
оставаясь убежденным коммунистом, может и должен говорить следующее: 
«Отчуждение» – это печальный факт, это – всемирно-исторический феномен, 
захватывающий весь земной шар. Разница между нами и вами заключается в 
том, что вы изобретаете различные идеологические формы примирения с 
этим состоянием человеческой культуры – а стало быть, только способствуе-
те его дальнейшему нагнетанию, дальнейшему обострению его трагических 
для человека противоречий; мы же, марксисты, теоретически видим и потому 
практически стараемся реализовать (умело или неумело, с ошибками и про-
счетами или без них – это уже другой вопрос) «Aufhebung» доставшегося нам 
в наследство «отчуждения». Стараемся делать это в той мере, в какой позво-
ляют нам наличные условия, т.е. наличный, как унаследованный так и соз-
данный нами, уровень развития производства и культуры наших стран. 

Мы не разрешили еще этой задачи? Еще нет. Ибо это не так-то легко 
при том наследии, которое мы получили от мира «отчуждения», да еще при 
постоянных попытках помешать нам это делать извне. Да, у нас есть еще и 
государство, и правовая (т.е. принудительная) форма регламентации, и по-
стоянная армия, и тюрьмы, и денежная форма оценки и возмещения труда, 
т.е. все те феномены, которые при желании можно подвести под титул 
«Entäußerung» и даже «Entfremdung». Но вопрос-то совсем не в этом. 

Дело не в том, что у нас всего этого уже нет, а в том, что мы созна-
тельно, на основе теоретически продуманного решения, встали на путь 
ликвидации всех этих прелестей и движемся, плохо ли хорошо ли, по это-
му пути – по пути «Aufhebung der Entfremdung» [снятия отчуждения], а вы 
и сами не хотите, и нам мешаете с этим «Энтфремдунгом» бороться. 

Поэтому та разработка проблематики «отчуждения», которая ведется 
марксистами, нацелена, прежде всего, на поиски более эффективных спосо-
бов «снятия отчуждения», и в этом смысле представляет собою вполне здо-
ровое и законное явление внутри марксизма – а вовсе не «ревизионизм» и 
не следствие идеологической инфекции или диверсии, как это хотели бы 
представить некоторые теоретики. Хотя, конечно, эта работа не обходится и 
без шлаков, без схоластики и болтовни об «отчуждении вообще», не имею-
щей никакого выхода в реальную проблематику наших дней. 

Очевидно, что эта работа требует и очень тщательного критического 
анализа гегелевской концепции «отчуждения», как самой глубокой и раз-
работанной концепции этого феномена, противостоящей марксизм. 

 
 

E.V. Ilyenkov 
Hegel and “alienation” 

 
For citatiation: Ilyenkov E.V. (2024) Hegel and “alienation”. METHOD: Moscow quar-

terly journal of social studies / RAN, INION. – Moscow, 2024. – Part. 14. Vol. 4. No. 2. –  
P. 162–177. DOI: 10.31249/metod/2024.02.11 



 
Ильенков Э.В. 

 

 178 

DOI: 10.31249/metod/2024.02.12 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Ильенков Э.В.  
Тезисы о понятии «отчуждение» 

 
Для цитирования: Ильенков Э.В. Тезисы о понятии «отчуждение» // МЕТОД: Мос-

ковский ежеквартальник трудов из обществоведческих дисциплин / РАН, ИНИОН. –  
Москва, 2024. – Вып. 14, Т. 4, № 2. – С. 178–180. – DOI: 10.31249/metod/2024.02.12 

 
5 

У нас же категории «отчуждение» не повезло. Сталин1 Поэтому не 
было работ. Нет и единогласия среди марксистов, а это очень мешает. 

 
6 

Упрощенное толкование (Менде, ГДР2) «Отчуждение» – это сино-
ним капиталистической эксплуатации, синоним присвоения прибавочной 
стоимости. Посему «у нас его нет». 

 
7 

Против этого понимания я и выступил. Капиталистическая эксплуа-
тация – только основа отчуждения, а далеко еще не самое отчуждение.  
На этой основе вырастают (и живут очень долго после социалистической 
революции) производные от нее формы отчуждения. 

 
8 

Оно поэтому не исчезает автоматически, а требует длительной и 
трудной борьбы за построение бесклассового общества – без государства, 
которое, по определению Энгельса и Ленина, есть отчужденная и все бо-
лее отчуждающая себя от общества организация, состоящая из профес-

                                           
1 При Сталине исследование Марксовых рукописей 1844 г. было под негласным за-

претом: советская модель социализма слишком напоминала «грубый и неосмысленный 
коммунизм», в них критикуемый. Тем временем тема «отчуждения» сделалось модной у 
западных марксистов, зачисленных в ревизионисты, и некоторых «буржуазных» мыслите-
лей, особенно у философов-экзистенциалистов. 

2 В полемику с Г. Менде об отчуждении при социализме Ильенков вступил на Меж-
дународном Гегелевском конгрессе в Праге в 1966. 



 
Тезисы о понятии «отчуждения» 

 

 179

сионалов-чиновников. Это касается всякого, не только буржуазного, госу-
дарства. Поэтому программа коммунистического строительства и связана 
неразрывно с тезисом об отмирании государства, о замене государства 
другими формами организации и управления – формой самоуправления 
ассоциированных производителей. 

Пока же есть государство, есть и «отчуждение». На это нельзя 
закрывать глаза. А когда все участвуют в управлении, государства как та-
кового нет. Надо идти по пути вовлечения всей массы активных и взрос-
лых граждан в управление общественными делами, т.е. делами, касающи-
мися всех и каждого. Это и есть генеральная линия эволюции нашего 
государства, та линия, которая должна привести к его отмиранию. 

Пока же привилегией решения таких дел пользуются только специ-
альные чиновники-профессионалы, остальные люди становятся в пассив-
ную позицию. Так рождается психология, высмеянная Маяковским: 

 
[Что заглядывать далече?] 
Циркуляр сиди и жди. 
Нам с тобою думать неча, 
Если думают вожди. 

 
Это и есть психология отчуждения, которая, увы, как это ни печаль-

но, имеет место и при социализме. 
 

9 
[Вот] мне и пришлось производить тщательный – отчасти даже чисто 

формальный – анализ текстов Маркса и Гегеля1, чтобы установить точный 
смысл этого понятия и пресечь спекуляции, которые получаются при неточ-
ном употреблении понятий “Entäußerung” и “Entfremdung”, “Veräußerung”. 

В русском языке эти понятия передаются одним словом – «отчужде-
ние», хотя в немецком тексте Маркса они различаются очень четко. 
“Entäußerung”, как и у Гегеля (что вообще в духе немецкого языка), – веч-
ная категория. “Entfremdung” – нет! 

Я сейчас овнешвляю [entäußere] себя в словах. А вот если кто-то ис-
пользует мои слова против меня – это уже будет «отчуждение» 
[Entfremdung]. 

Это я, кажется, и показал. 
 

10 
Поэтому наша позиция не «у вас есть, а у нас нет». При сохранении 

частной собственности происходит дальнейшее нагнетание отчуждения, а 
коммунизм – это единственный, хотя и не легкий и не короткий путь, на 

                                           
1 Ильенков имеет в виду свою работу «Гегель и отчуждение» (Соч. Т. 4. С. 83–98). 



 
Ильенков Э.В. 

 

 180 

котором в конце концов «отчуждение» во всех его видах и разновидностях 
может быть и будет преодолено. 

 
11 

Реакция Мейхоффера1 и мой ответ. 
 
 

Ilyenkov E.V. 
Theses on the concept of alienation 

 
For citatiation: Ilyenkov E.V.(2024). Theses on the concept of alienation. METHOD: 

Moscow quarterly journal of social studies / RAN, INION. – Moscow, 2024. – Part. 14, Vol. 4, 
No. 2. – P. 178–180. DOI: 10.31249/metod/2024.02.12 

                                           
1 Слова выделены двойным подчеркиванием. «Мейхоффер» – это, видимо, Вернер 

Майхофер (Werner Maihofer, 1918–2009), профессор кафедры философии права в Саарском 
университете (в 1974 Майхофер займет пост министра внутренних дел ФРГ). Упомянутая 
«реакция», скорее всего, имела место в дни Гегелевского конгресса в Праге, где Ильенков 
выступал с докладом об отчуждении. 



О сущности человека и гуманизма в понимании Адама Шаффа 
(книга «Марксизм и человеческий индивид») 

 

 181

DOI: 10.31249/metod/2024.02.13 
 
 
 
 
 
 
 
 

Ильенков Э.В.  
О сущности человека и гуманизма в понимании Адама Шаффа 

(книга «Марксизм и человеческий индивид») 
 
Для цитирования: Э.В. Ильенков О сущности человека и гуманизма в понимании 

Адама Шаффа (книга «Марксизм и человеческий индивид») // МЕТОД: Московский еже-
квартальник трудов из обществоведческих дисциплин / РАН, ИНИОН. – Москва, 2024. – 
Вып. 14, Т. 4, № 2. – С. 181–188. – DOI: 10.31249/metod/2024.02.13 

 
По оценке Шаффа, подлинные взгляды Маркса на этот предмет бы-

ли забыты, и, хуже того, несправедливо осуждены как неправильные теми 
марксистами, которые в размышлениях о производительных силах и про-
изводственных отношениях, классах и классовой борьбе, о собственности 
и тому подобных универсалиях – «про человека забыли». 

Адам Шафф хочет преодолеть этот «дегуманизированный мар-
ксизм» и реабилитировать Маркса в качестве гуманиста путем «аутентич-
ного толкования» его текстов. По мнению Шаффа, Карл Маркс остался 
непонятым своими последователями прежде всего по той причине, что 
изложил самые важные и сокровенные взгляды на человека и гуманизм – 
свою «философию человека» – выспренним и, что еще хуже, двусмыслен-
ным языком Гегеля. Адам Шафф ставит своей целью очистить «философ-
скую антропологию Маркса» от двусмысленностей гегельянщины, т.е. из-
ложить ее на «экзактном и прецизном языке» современной науки. 

Для этой цели он применяет к текстам Маркса известный метод: 
«Это обычный метод, так называемый семантический анализ, кото-

рый несправедливо отождествляют с неопозитивизмом. Верно, что исто-
рически наибольший вклад в дело популяризации этого метода внесли 
именно неопозитивисты. Но поскольку речь тут идет о процедуре чисто 
технического свойства, ее и не следует связывать с какой-либо определен-
ной школой в философии» (стр. 66). 

Иначе говоря, если бы Маркс имел своим учителем в философии и 
логике не путаника Гегеля, а какого-нибудь классика «семантического 
анализа», он написал бы про человека, отчуждение и гуманизм именно то, 
что пишет сегодня от имени марксизма Адам Шафф. 



 
Ильенков Э.В. 

 

 182 

В результате своей обработки текстов раннего Маркса этими мето-
дами Адам Шафф устанавливает: в «гегельянски двусмысленном» поня-
тии сущности человека («родовой сущности», или «природы человека») у 
молодого Маркса постоянно смешиваются и отождествляются следующие 
не только разные, но и противоположные значения. 

«Во-первых, то, которое подчеркивает, что человек есть экземпляр1 
биологического вида, обладающий, в качестве такового, известными при-
знаками, общими ему с каждым другим экземпляром этого вида. 

Во-вторых же, то, которое подчеркивает, что человек обладает из-
вестной моделью того, каким человек должен быть: моделью, которая 
является результатом самонаблюдения человека над свойствами и задача-
ми собственного вида (рода), – моделью, задающей ему нормы образа его 
жизни в качестве “родового существа”, т.е. существа, соответствующего 
известной модели или стереотипу человека (“сущности” человека)» (там 
же, стр. 110)2. 

Остается только спросить, а куда же девалось представление о том, 
каким человек на самом деле является, каков он есть на самом деле – 
только не «от природы», а от развития и образования внутри общества? 
Куда отнести, скажем, прямохождение на задних конечностях, которое, 
как известно, вовсе не принадлежит ему как «экземпляру биологического 
вида»? Откуда оно получается? Из идеальной модели? Возникает в этом 
«экземпляре» путем всестороннего подражания модели-стереотипу?  
До сих пор мы думали, что ребенок подражает в этом не божественному 
Стереотипу, а папе с мамой. 

Откуда, далее, получается всем известная трагическая разница меж-
ду «экземплярами» рода человеческого, доходящая до классовых антаго-
низмов между ними? От того ли, что один класс уподобился модели пол-
нее, нежели другой? Или по какой либо другой причине, уже не имеющей 
ничего общего с сущностью человека? 

Весь этот план из рассуждения Шаффа попросту выпал. У него есть 
только два аспекта сущности человека. Первый задан биологией (тут 
«сущность» – перечень признаков, общих каждому «экземпляру биологи-
ческого вида»). Второй же – Иконою, на которой человек нарисован та-
ким, «каким он должен быть» сообразно его собственному представлению 
«о свойствах и задачах его собственного вида». 

И все. Реальные же различия между индивидами, благодаря которым 
они односторонне реализуют собственную родовую сущность, т.е. суще-
ствуют один в роли капиталиста, другой – в качестве наемного рабочего, 
третий – в роли мыслителя, четвертый – в качестве управителя и т.д., в 
этой двухаспектной схеме вообще никакого выражении не получили. Со-
гласно этой схеме, один «экземпляр биологического вида» отличается от 

                                           
1 В данном контексте “Exemplar” переводится как (биологическая) «особь». 
2 [Курсив Ильенкова.] 



О сущности человека и гуманизма в понимании Адама Шаффа 
(книга «Марксизм и человеческий индивид») 

 

 183

другого такого же «экземпляра» по той причине, что каждый из них уподо-
бился Иконе лишь односторонне, лишь частично, скопировал с нее одну чер-
точку, и не скопировал других, доставшихся на долю других «экземпляров». 

И это понимание сущности человека приписано Марксу. Соответст-
венно толкуется у Шаффа и пресловутое «отчуждение». 

Хорошо известно, что Маркс – как молодой, так и зрелый – всегда свя-
зывал феномен отчуждения с определенной исторически преходящей формой 
собственности. С частной собственностью. Поэтому он и связывал проблему 
«обратного присвоения человеческой сущности» с ликвидацией частной соб-
ственности, с коммунистическим обобществлением собственности. 

С этим Шафф категорически не согласен. Он полагает, что опыт 
строительства социализма во всех странах опроверг это представление 
Маркса и обнаружил его утопичность. Частная собственность тут, де, лик-
видирована, а отчуждение – осталось. На основе «опыта строительства 
социализма» Шафф делает вывод: отчуждение коренится не в той или 
другой форме собственности, а в самых глубоких глубинах сущности че-
ловеческого индивида вообще. 

Мы видели, как он понимает эту пресловутую «сущность человека». 
Поэтому вполне логично отчуждение и толкуется им как состояние несо-
ответствия, рассогласованности между реальным, эмпирически данным 
человеком (индивидом) и иконописным ликом божественного Стереотипа. 

Само собой понятно, что отчуждение поэтому вечно. Разве может 
эмпирический индивид сравняться с идеалом, с пределом совершенства 
собственного вида, иначе как в бесконечном прогрессе? 

Поэтому никакие перевороты в сфере отношений собственности не 
могут изменить в сущности человека ровно ничего. Они вовсе этой сущ-
ности не касаются. Всегда была и всегда останется трагикомическая си-
туация разлада между человеком, каков он есть, и человеком, каким он 
должен быть. Ситуация отчуждения человека от своей собственной сущ-
ности – «самоотчуждение человека». 

И опять эта странная концепция приписана Марксу. В качестве 
«подлинного смысла» его текстов, выявленного могучими методами се-
мантического анализа – методами, «несправедливо (ой ли?) отождеств-
ляемыми с неопозитивизмом»... 

А «ортодоксы», вкупе с «ревизионистами школы Лукача»1, этого, 
де, не поняли. Они, зараженные гегельянщиной, продолжают упрямо  

                                           
1 В свою книгу «История и классовое сознание» (1923) Г. Лукач включил работу 

«Что такое ортодоксальный марксизм?», где утверждал, что в марксизме главное – диалек-
тический метод, а в своих выводах Маркс мог и ошибаться. В Коминтерне и левой прессе 
вспыхнула яростная полемика. Епископы от марксизма объявили Лукача еретиком, реви-
зионистом, а самих себя – ортодоксами. В России кампанию против лукачистов возглавил 
А.М. Деборин. Ильенков с уважением относился к обоим: переводил, рецензировал и ре-
ферировал книги Лукача, курировал издание последней, неоконченной работы Деборина. 



 
Ильенков Э.В. 

 

 184 

утверждать, что «сущность человека есть... совокупность общественных 
отношений». Потому они и видят корни отчуждения в известном способе 
взаимоотношений между индивидами, т.е. ищут разгадку тайны отчуж-
дения в политической экономии, в исследовании форм собственности. 

Это все – гегельянщина. 
Согласно же Шаффу, сущность человека, от которой отчуждены от-

дельные экземпляры вида гомо сапиенс, есть не совокупность обществен-
ных отношений, а совокупность абстрактно-общих каждому гомо сапи-
енсу признаков. Но не тех, которые свойственны ему от природы, от 
биологии, а тех, которые диктуются ему Иконой, изображающей идеал, 
модель, стереотип, предел самоусовершенствования. 

Проблема «снятия отчуждения» решается не на пути исследования и 
преобразования совокупности общественных отношений, как то продолжа-
ют упрямо твердить «отсталые» марксисты и «лукачисты», а на пути иссле-
дования и преобразования той совокупности абстрактно-общих признаков, 
которые характеризуют модель «человека вообще». Все дело в совершенст-
вовании Стереотипа и, далее, в самоусовершенствовании эмпирического 
индивида путем его уподобления этой усовершенствованной модели. 

Поэтому фундаментом марксистского гуманизма должна быть не 
политическая экономия, а психология – как «индивидуальная», так и «со-
циальная». 

Эта психология покажет нам, каким человек должен быть и каков он 
есть, а вместе с тем и причину, по которой он никак не может сравняться 
по степени совершенства со своим идеалом. Иными словами – объяснит 
нам, что такое отчуждение и почему от него избавиться нельзя. В общей 
форме это ясно: два аспекта сущности человека не совпадают между собой 
и совпасть никогда не могут. Остается лишь показать необходимость это-
го факта в деталях – исследовать сферу подсознания и тому подобные ин-
тимные уголки человеческой психики, неучтенные ни Марксом, ни [орто-
доксальными] марксистами и лукачистами. 

Всю эту странную интерпретацию Маркса даже неловко всерьез оп-
ровергать – настолько она противоречит подлинным текстам Маркса, если 
их читать не мудрствуя лукаво, т.е. не извращая их с помощью методов 
семантического анализа, а постаравшись изучить тот самый философский 
язык, на котором они были написаны. 

Сопоставить подлинные тексты Маркса с «прецизно-семантической» 
их интерпретацией у Шаффа – дело несложное. Разница слишком велика и 
очевидна. 

Другое дело – показать, что порочна сама затея Шаффа выявить 
подлинный смысл гуманизма Маркса с помощью логики, взятой напрокат 
у неопозитивистов. 

Тут сразу же оказывается, что подвергая «гегельянски двусмыслен-
ные» термины и выражения, коими пользовался Маркс, «семантическому 
уточнению» (т.е. расщеплению каждого из них на два «точных и одно-



О сущности человека и гуманизма в понимании Адама Шаффа 
(книга «Марксизм и человеческий индивид») 

 

 185

значных»), Адам Шафф попросту обессмысливает подлинные понятия Мар-
кса, а потом подставляет вместо них свои собственные, «однозначные и не-
противоречивые», разработанные по рецептам неопозитивистской логики. 

Эта модная ныне красотка-логика и уводит Адама Шаффа далеко от 
путей мышления и молодого Маркса, и старого Маркса, и «ортодоксов», и 
«лукачистов». Флирт с этой модной красоткой приходится оплачивать до-
рого – ценой отречения (отчуждения) от подлинной Логики Маркса и мар-
ксизма. Ибо эта Логика с самого начала, даже в гегельянскую пору, наце-
ливала Маркса на выявление противоречий в сути дела, в сущности вещей, 
в том числе и в самой сущности человека. Поэтому Маркс очень рано уви-
дел, что за философской фразой об отчуждении человека от своей собст-
венной сущности скрывается не отпадение отдельного человека от бога, 
абсолютного духа или от идеала «человека вообще», а реальный, эмпири-
чески прослеживаемый факт отчуждения этого человека от другого чело-
века, еще точнее – одного класса людей от другого класса таких же чело-
веков. Отчуждение было расшифровано как антагонистическое отношение 
между человеком и человеком, между классом и классом, а не как отчуж-
дение их обоих от чего-то или от кого-то третьего. Естественно, что если 
сущность человека понимается тут как «совокупность всех общественных 
отношений», то разгадку отчуждения и надо искать внутри этой сущно-
сти, а не где-либо вне ее. 

Никакого «третьего» (будь то бог, дух, идеал, стереотип или мо-
дель), от которого, якобы, одинаково отчуждаются оба индивида (класса) 
нет, не было и быть не может. Это «третье» существовало и существует 
лишь в их фантазии, поскольку они не понимают, что отчуждены они 
единственно друг от друга1. 

Логика Маркса ориентировала его в проблеме пресловутого «отчуж-
дения» на строго научный анализ той совокупности общественных отно-
шений, которая эту ситуацию создает, порождая заодно и соответствую-
щие ей идеологические иллюзии. Логика эта нацеливала Маркса на 
раскрытие реальных противоречий между классами и слоями индивидов, 
выводила его на исследование материально-экономических корней отчуж-
дения – на политическую экономию, на проблему собственности. 

Логика же, которую последние годы практикует и популяризирует 
среди марксистов Адам Шафф, нацеливает мышление на совсем иные ве-
щи: на отыскание тех общих признаков, которые одинаково присущи каж-
дому «экземпляру» вида гомо сапиенс: и капиталисту, и живописцу, и фа-
раону, и гестаповцу, и страдальцу из Варшавского гетто. В этих, де, общих 
каждому индивиду признаках – сущность каждого из них. 

                                           
1 «Вообще положение о том, что от человека отчуждена его родовая сущность 

[труд], означает, что один человек отчужден от другого и каждый из них отчужден от че-
ловеческой сущности... Чуждым существом, которому принадлежит труд и продукт тру-
да..., может быть лишь сам человек» (Маркс К., Энгельс Ф. Соч. Т. 42. С. 95). 



 
Ильенков Э.В. 

 

 186 

Хорошенький «гуманизм», хорошенькое понимание «человеческой 
сущности». Согласно той логике, в русле которой мыслит Шафф, иного 
понимания получить нельзя. Пресловутая «родовая сущность человека» 
поневоле предстанет здесь как некий Абстракт, от которого – только по-
разному – отчуждены и Папа Римский, и Адам Шафф, и каждый из нас, 
грешных. А чтобы взаимное отчуждение между нами как-то преодолеть 
или хотя бы смягчить, надо равняться на один и тот же божественный 
Стереотип, стараться ему уподобиться путем всестороннего подражания. 

Конечно же, всякие там разговоры о собственности, производствен-
ных отношениях, разделении труда и прочих универсалиях ко всему этому 
не имеют и не могут иметь не только прямого, но даже и окольно-
косвенного отношения. Это совсем особый предмет, находящийся за пре-
делами «философской антропологии». 

Стоит подвергнуть элементарному семантическому анализу тексты 
самого Шаффа, как сразу же выясняется, что собственность он понимает 
крайне узко, в ее юридически-правовом выражении, и только. Совсем не 
так, как ее понимал Маркс, не как «способ присвоения индивидом приро-
ды внутри и посредством определенной общественной формы»1. 

Поэтому-то Шафф и впадает в иллюзию, будто «опыт строительства 
социализма во всех странах» доказывает его правоту. Он думает, что по-
литическая революция, отнимающая у известного класса индивидов (ка-
питалистов) право бесконтрольного распоряжения производительными 
силами нации – уже и есть полное «упразднение частной собственности 
вообще», а стало быть, и «отчуждения» в смысле Маркса. 

Отсюда и следующее его рассуждение: частная собственность уп-
разднена, а отчуждение – осталось. Эрго, отчуждение коренится не в фор-
ме частной собственности, а остается при любой форме собственности. 

Весьма наивное представление, выраженное в совершенно правиль-
ной с точки зрения силлогистики, форме. Уже хотя бы потому, что  
экспроприация частнокапиталистической формы собственности вовсе не 
тождественна упразднению частной собственности вообще. 

Капитализм – только крайняя и высшая фаза эволюции частной соб-
ственности, а потому и предельный образ отчуждения. Но частная собст-
венность прекрасно может существовать (вместе с прирожденным ей от-
чуждением) и в других формах. Даже формально, даже юридически, а не 
только по существу. 

Разве на родине Шаффа упразднена мелко-крестьянская собствен-
ность? Разве, иными словами, не в форме частной собственности протека-
ет тут до сих пор процесс присвоения индивидом таких продуктов, как 
хлеб, масло, мясо и других даров земли? Может быть Адам Шафф думает, 
что эта форма частной собственности ничуть не повинна в сохранении тех 
видов отчуждения, которые он вокруг себя наблюдает? Может быть, она 

                                           
1 Маркс К., Энгельс Ф. Соч. Т. 12. С. 713. 



О сущности человека и гуманизма в понимании Адама Шаффа 
(книга «Марксизм и человеческий индивид») 

 

 187

совсем не питает ни рыночных отношений, ни соответствующих психиче-
ских феноменов, ни религиозного поклонения личности (того же кардина-
ла Вышиньского1)? 

Так что с ликвидацией частной собственности, а тем самым с ликви-
дацией всех видов отчуждения, дело обстоит не столь просто, как предпо-
лагает в своем силлогизме Адам Шафф. 

Действительное обобществление частной собственности – процесс 
длительный и трудный. Действительно обобществить собственность, т.е. 
перестроить весь «способ присвоения индивидом природы внутри и по-
средством определенной общественной формы», – это, увы, не то же са-
мое, что выгнать из страны капиталистов. Дело посложнее. 

Обобществить реально, а не в воображении или на бумаге, можно 
только ту частную собственность, которая для сего акта уже исторически 
созрела. Не созрела еще (как в деревне с мелким хозяйством) – лучше не 
торопитесь обобществлять. Ничего хорошего из этого не получится. 

Формально вы и ее «обобществить», разумеется, можете. Даже ра-
зом, как это и сделал Мао Цзэдун, загнав крестьян в казармы и оставив их 
при прежних средневековых орудиях труда и соответствующих им трудо-
вых взаимоотношениях. Частные собственники, даже собранные под од-
ной крышей, останутся тут частными собственниками и по типу психоло-
гии своей, и по способу «присвоения природы». 

Так что именно опыт строительства социализма – если его понимать 
конкретно, а не как Адам Шафф, – свидетельствует как раз в пользу Маркса. 
Формальное, по существу не подготовленное, насильственно-внешнее 
«обобществление» частной собственности вовсе не упраздняет эту собст-
венность со всеми ее рефлексами, а только маскирует ее, превращая ее в 
реальную суть мнимо обобществленной собственности. Со всеми выте-
кающими отсюда последствиями. Вплоть до религиозного обожествления 
вождя этих частных собственников, как это мы видим на примере Китая2. 

Мы получаем тут не реальную социалистическую собственность, а 
лишь насильственно обобществленную и по-прежнему частную по сути 
собственность. Такая частная собственность, надевшая на себя маскхалат 
общественной собственности, как раз и склонна, по выражению Маркса, 
«вставать на дыбы»3 и доводить до логического конца все свойственные 
ей виды отчуждения. 

                                           
1 Кардинал Стефан Вышиньский, примас Польши, в 1966 г. организовал народное 

празднование тысячелетия крещения страны, сделался культовой фигурой и после смерти 
был беатифицирован Ватиканом. 

2 Ильенков несомненно подразумевал здесь и «культ личности» Сталина, чьим 
«учеником и преемником во всех отношениях» Ильенков называл Мао. 

3 В 1966 г. вышел русский перевод «Заметок по поводу книги Джемса Милля», вы-
полненный Ильенковым совместно с А.П. Огурцовым и Л.Н. Пажитновым (Вопросы фило-
софии. № 2). Одно из определений отчуждения там гласит: «Наш собственный продукт 
вздыбился против нас (hat sich auf die Hinterfüße gegen uns gestellt), – он кажется нашей 



 
Ильенков Э.В. 

 

 188 

Адам Шафф со своими «семантически прецизными» представле-
ниями о собственности и об отчуждении сущности человека именно тут 
впал в роковую иллюзию. Он приписал социализму как таковому, как ре-
ально общественной форме собственности, все те феномены отчуждения, 
которыми социалистические страны на первых порах обязаны еще не пре-
одоленным и неизбежно сохраняющимся формам частнособственнических 
отношений между индивидами. Свалил ответственность за отчуждение с 
больной головы на здоровую. 

Тем самым, желая того или нет, он произвел на свет прямую аполо-
гию всех тех видов отчуждения, которые социализм до сих пор не успел  
(и не мог успеть, учитывая исходную отсталость стран, в которых он по-
бедил впервые) преодолеть, упразднить, изжить. Он объявил все эти фе-
номены, характерные для «вставшей на дыбы» частной собственности, 
естественными и социально оправданными формами существования об-
щественной собственности: и бюрократизм (узаконенный им под фило-
софическим названием «правящей элиты»), и «иерархическую форму 
управления людьми», и чувства «страха и покинутости», и т.д. 

Все это, де, феномены, вытекающие из «сущности человека» вооб-
ще, из факта вечного зазора между реальным индивидом и Стереотипом. 
Все эти феномены неотъемлемы от грешников, тщетно старающихся упо-
добиться Иконе-модели, рисующей предел, столь же недостижимый на 
этой грешной земле, как и предел в математике. Это феномены, неистре-
бимые по существу, ибо корни их – в «сущности человека», и сохраняю-
щиеся при любой форме собственности, ибо никакая форма собственности 
не может изменить ни «сущности человека», ни условий, «характерных 
для индустриально-технического века» и общих «для всех систем». И это 
выдается за подлинный марксистский гуманизм. 

Все это доказывает только одно. Нельзя удержаться на позициях 
подлинного гуманизма Маркса и Ленина, променяв Логику мышления 
Маркса и Ленина на модную неопозитивистскую красотку. Дорого прихо-
дится платить за удовольствие пофлиртовать с этой красоткой. 

 
 

Ilyenkov E.V. 
On the Essence of Man and Humanism in the Understanding of Adam Schaff (the 

book “Marxism and the Human Individual”) 
 
For citation: Ilyenkov E.V. On the Essence of Man and Humanism in the Understanding 

of Adam Schaff (the book “Marxism and the Human Individual”) // METHOD: Moscow quarterly 
journal of social studies / RAN, INION. – Moscow, 2024. – Part. 14. Vol. 4. No. 2, P. 181–188. 
DOI: 10.31249/metod/2024.02.13 

                                                                                                       
собственностью, а на деле его собственностью являемся мы» (С. 125). Слова оригинала 
приведены в переводе; судя по всему, Ильенков увидел в них удачное описание «мнимо 
обобществленной собственности» в странах социализма. 



 
Маркс и западный мир 

 

 189

DOI: 10.31249/metod/2024.02.14 
 
 
 
 
 
 
 
 

Ильенков Э.В. 
Маркс и западный мир 

 
Для цитирования: Ильенков Э.В. Маркс и западный мир // МЕТОД: Московский 

ежеквартальник трудов из обществоведческих дисциплин / РАН, ИНИОН. – Москва, 
2024. – Вып. 14, Т. 4, № 2. – С. 189–211. – DOI: 10.31249/metod/2024.02.14 

 
 

Комментарий от редакции 
 
В оригинале – 33 страницы, на полях и между строк вписаны заме-

чания редактора. Сохранились также две копии: A, с редакторской прав-
кой и корректурой, и B, снятая с копии А без учета правки. Для публика-
ции доклада в «Вопросах философии» (№ 10, 1988. С. 98–112) и сборнике 
«Философия и культура» (1991. С. 156–170) использовалась копия B, в ко-
торой повторяются опечатки и лакуны копии A плюс добавляются новые. 

Весной 1965 г. Ильенков получил приглашение выступить на меж-
дународном симпозиуме «Маркс и Западный мир» в университете Нотр 
Дам (Индиана, США). Инициатором симпозиума стал чешский эмигрант 
Николас Лобкович, преподававший философию в этом университете. Ему 
удалось собрать звездный состав участников. Из советских философов 
приглашение получил один Ильенков. Он дал согласие, попросив пригла-
сить еще кого-то из своих коллег, владеющих английским. Организаторы 
пошли навстречу, дирекция Института философии оказала содействие, но 
«компетентные органы» за океан Ильенкова не пустили (история повто-
рится с поездками в Париж и Антверпен на Гегелевские конгрессы). 

Организаторы перенесли симпозиум с января на 24–29 апреля 1966 г. 
За шесть дней участники прослушали и обсудили 16 докладов. Ильенков 
отправил текст, который впоследствии был опубликован в книге “Marx 
and the Western World” (ed. by N. Lobkowicz, Notre Dame: University of 
Notre Dame Press, 1967). В домашней библиотеке Ильенкова книга отсут-
ствует (экземпляр имеется в ГПИБ). В Предисловии Н. Лобковича сооб-
щается, что «профессор Ильенков был госпитализирован». 

Оригинальный текст работы публикуется впервые. 



 
Ильенков Э.В. 

 

 190 

1. К постановке вопроса 
 
Я думаю, что организаторы симпозиума поступили совершенно пра-

вильно, предложив рассматривать идеи Маркса как таковые, в их первоздан-
но-оригинальной форме, строго абстрагируясь при этом от всех позднейших 
интерпретаций и практически-политических приложений этих идей. 

Это очень нелегко, учитывая ту огромную роль, которую играют эти 
идеи в напряженной духовной ситуации наших дней. Однако в качестве 
первого шага в диалоге между марксистами и немарксистами такую абст-
ракцию произвести необходимо – ибо в противном случае симпозиум сразу 
же превратился бы в накаленную полемику по злободневным проблемам, 
стал бы чем-то вроде филиала одного из комитетов или подкомитетов Гене-
ральной Ассамблеи и свою специфическую задачу не выполнил бы. 

Но в таком случае мой собственный доклад, запланированный как 
прямая полемическая антитеза современным западноевропейским и аме-
риканским интерпретациям идей Маркса, противоречил бы основному за-
мыслу дискуссии. Поэтому я вынужден – если и не по существу, то по 
форме изложения – несколько отступить от темы, непосредственно пред-
ложенной мне в качестве заголовка доклада1. 

Я не хочу строить текст доклада как прямую полемику с теми или 
иными возражениями против идей Маркса, с теми или иными конкретными 
контраргументами. Я думаю, что лучший способ полемического опровер-
жения – это позитивное изложение позиции, подвергающейся сомнениям. 

К этому меня склоняет и то обстоятельство, что я лично знаком да-
леко не со всеми современными контраргументами, развернутыми в лите-
ратуре Западной Европы и Северной Америки, а тем более в докладах на 
данном симпозиуме. Форма же позитивного изложения дает возможность 
учесть их имплицитно, хотя и в самой общей форме. Ведь если верно, что 
всякое отрицание есть утверждение, то верно и обратное: утверждать 
идею – значит отвергать ее антитезу. 

 
 

2. Маркс и «западная культура» 
 
Я вполне согласен с утверждением, из которого исходили авторы 

проспекта данного симпозиума. А именно: Маркс – такой же «сын Запада», 
как Платон и Аристотель, как Декарт и Спиноза, как Руссо или Гегель, как 

                                           
1 Н. Лобкович предложил для выступления тему «Марксистско-ленинские возраже-

ния на современные западноевропейские и американские интерпретации Маркса». Встреч-
ные предложения выступить на тему «Западные возражения против марксистского взгляда 
на человека и общество» получили Дж.Л. Клайн и Г. Маркузе. Написанные ими и Ильен-
ковым статьи составили заключительную, IV часть тома «Маркс и западный мир» (Марку-
зе озаглавил свою статью «Обветшание марксизма»). 



 
Маркс и западный мир 

 

 191

Гёте или Бетховен. Иными словами, система идей, именуемая «марксиз-
мом», – это естественно созревший результат развития традиций «западной 
культуры», или, если быть совсем точным, западноевропейской цивилиза-
ции. Той самой цивилизации, которая в силу разных причин и обстоя-
тельств была на протяжении последних столетий (примерно с XV–XVI вв.) 
бесспорным авангардом всей земной цивилизации, всей материально-
технической и духовно-теоретической культуры всего земного шара. 

Стало быть, отказ «западной культуры» от Маркса – это отказ ее от 
известных – на наш взгляд, лучших, передовых – традиций своего собст-
венного прошлого. 

 
 

3. Понятия «западного мира», «западной культуры» 
 
Это понятие следует уточнить прежде всего. Это, конечно же, вовсе 

не географическое понятие. Куба, правда, лежит к востоку от США, но 
СССР расположен западнее, чем Япония, а Северная Корея ничуть не 
ближе к «Востоку», чем Южная. 

Мир делится ныне на «западный» и «восточный» по иному крите-
рию: этот критерий – форма собственности. 

В этой расшифровке термины «Запад» и «Восток» – при всей их 
сбивающей с толку неточности – можно употреблять, если иметь в виду 
под «западным миром» ту часть современного мира, вся жизнь которой 
организована на основе частной собственности, а под «восточным ми-
ром» – ту его половину, которая стала на путь обобществления собствен-
ности, т.е. на путь социализма и коммунизма. 

Альтернатива, о которой на самом деле идет речь, – это не альтерна-
тива между «западным» и «восточным» миром с их традициями. Быть или 
не быть частной собственности – вот в чем вопрос. Такова жесткая ди-
лемма, такова неумолимая альтернатива, перед которой в конце концов 
оказывается в наши дни любая страна, любая нация, а в последнем итоге – 
и любой индивид. Безразлично где – на Западе или на Востоке. 

Так что граница между «Западом» и «Востоком» проходит вовсе не 
по Эльбе и не по Берлинской «стенке». Она лежит гораздо глубже: трещина 
проходит через самое сердце всей современной культуры, вовсе не совпадая 
с географическими рубежами и политическими границами современного 
мира. Она пролегает не только между партиями внутри одной и той же 
страны, но часто даже и через ум и сердце одного и того же человека. 

Перед этой альтернативой стоим и мы, теоретики. И наш долг – ра-
зобраться в ней по существу, в чисто теоретических терминах, выяснив до 
конца все те теоретические предпосылки, которые лежат или могут лежать 
в основе выбора одной из двух позиций. 

Итак, альтернатива, о которой идет речь, – это альтернатива не меж-
ду «западным» и «восточным» миром и их культурами. Это – органически 



 
Ильенков Э.В. 

 

 192 

внутренняя дивергенция внутри самого «западного мира», т.е. говоря 
строже, внутри той части мира, которая на протяжении последних 500 лет 
развивала свою культуру на основе («базисе») частной собственности 
(или, употребляя более лестную для этого мира, хотя и менее строгую, 
терминологию, – на основе «свободного предпринимательства»). 

Именно на почве и внутри этого мира – как один из способов разре-
шения его собственных проблем, как теоретически найденный выход из 
его противоречий – и родился марксизм. 

Россия, где в силу сложившихся обстоятельств марксизм впервые 
утвердился в качестве официально узаконенной идеологии, была инте-
гральной частью «западного» мира, и революция 1917 г. была вынуждена 
решать типично «западную» проблему. Именно поэтому ее теоретиком и 
лидером оказался Ленин – такой же «сын Запада», как и Маркс. 

Политические противники Ленина совсем не случайно упрекали его 
именно в упрямом «западничестве», в противоестественном стремлении 
насадить на русской почве якобы чуждые ей – «немецкие» – идеи. Наибо-
лее грубые и злобные из них прямо называли его «германским диверсан-
том» и «агентом Вильгельма». Для них что Маркс, что Вильгельм – оди-
наково были «немцами». 

Так что пытаться объяснять торжество идей Маркса в России 1917 г. 
специфическими особенностями «восточной психики» – значит попросту 
выдавать черное за белое. 

За эти «специфические особенности» и так называемые «традиции» 
русского духа цеплялись как раз противники марксизма, а «отсталость» 
экономического и культурного развития не только не способствовала ут-
верждению идей марксизма на русской почве, но, как раз наоборот, была 
той наиболее косной силой, которая всячески этому сопротивлялась.  
С отсталостью была связана не легкость, а, наоборот, трудность реализа-
ции этих идей – как в сознании, так и в экономике. 

Победа идей Маркса в России была прямым следствием того факта, 
что Россия – при всей ее отсталости – была втянута в орбиту наиболее 
острых противоречий мира частной собственности. Именно мир частной 
собственности превратил тогда Россию, находившуюся на географической 
периферии западного мира, в центр и средоточие всех имманентных анти-
номий этого мира. Они-то и вызвали революционный взрыв. 

Разумеется, то обстоятельство, что марксизм – как идейно-теорети- 
ческий экстракт «западной культуры» – пришлось впервые реализовать на 
периферии западного мира, т.е. в странах, наименее подготовленных к 
этому и в отношении материально-технического, и культурного развития, 
наложило известный колорит на процесс практической реализации идей 
Маркса, научного коммунизма. 

И те отрицательные явления, которые до сих пор старательно мус-
сирует антикоммунистическая пропаганда на Западе, вытекали не из идей 
коммунизма. Как раз наоборот, они были следствиями косного сопротив-



 
Маркс и западный мир 

 

 193

ления того материала, в преобразовании которого эти идеи пришлось реа-
лизовать. Они целиком объясняются как результаты «преломления» этих 
идей через призму унаследованной от дореволюционной России «специ-
фики» и ее традиций – через призму «пережитков прошлого», как мы их 
называем. 

(В скобках заметим, что это – пережитки не капитализма, а скорее 
добуржуазных, докапиталистических форм регламентации жизни, имев-
ших в дореволюционной России особо прочную силу традиции. Если 
угодно, то именно их и можно было бы называть тем «специфически вос-
точным» наследием, которое не имело и не имеет никакого отношения к 
существу социализма и коммунизма. Это наследие с его традициями как 
раз препятствовало здесь утверждению подлинных идей Маркса и Ленина, 
как раз оно-то и приводило в ряде известных случаев к их искажению.) 

Но о позднейших исторических судьбах и позднейших интерпрета-
циях идей Маркса мы условились для начала не говорить. Поэтому вер-
немся к теме – к вопросу об отношении «оригинальных идей» Маркса к 
той культуре, на почве которой они и исторически, и по существу роди-
лись, – к так называемой «западной культуре». 

 
 

4. «Западная культура» и частная собственность 
 
Что вся «западная культура», развилась и расцвела на почве част-

ной собственности – это исторически достоверный факт. «Декларация 
прав человека и гражданина 1789 года» и «Декларация независимости» 
Джефферсона, юридически зафиксировавшие эту форму собственности 
как основной принцип всего законодательства, были величайшими до-
кументами революционного значения. Они освобождали от оков сослов-
но-бюрократической регламентации колоссальные ресурсы человеческих 
способностей и создавали более широкие рамки для реализации этих 
способностей, для личной инициативы. 

В этом смысле вся материально-техническая и научно-теоретическая 
культура Европы и Северной Америки обязана своим существованием ча-
стной собственности, как своему условию sine qua non. Этого не отрицал и 
не отрицает ни один здравомыслящий марксист. Напротив, теория мар-
ксизма всегда по справедливости оценивала исторически прогрессивную 
роль частной собственности, подчеркивая ее преимущества по сравнению 
с добуржуазными, сословно-феодальными формами организации челове-
ческой жизнедеятельности. 

И Маркс, и Энгельс начинали свою биографию именно в качестве 
наиболее радикальных теоретиков буржуазной демократии, в качестве 
наиболее решительных защитников принципа частной собственности, ко-
торая сливалась тогда и в их глазах с принципом полной и безоговорочной 
свободы личной инициативы. 



 
Ильенков Э.В. 

 

 194 

В качестве лидера революционной демократии Маркс, естественно, 
выступал против идей «обобществления собственности»: «“Rheinische 
Zeitung”, которая не признает даже теоретической реальности за комму-
нистическими идеями в их теперешней форме, а следовательно, еще менее 
может желать их практического осуществления или же хотя бы считать 
его возможным, – “Rheinische Zeitung” подвергнет эти идеи основательной 
критике»1. 

Здесь – это 1842 год – молодой Маркс выступает еще как типичный 
представитель принципа частной собственности, который сливается в его 
глазах с принципом полной и безоговорочной «свободы личной инициати-
вы» в любой сфере жизни – будь то материальное или духовное производ-
ство. Именно поэтому он и отвергает коммунизм как теоретическую док-
трину, которая кажется ему реакционной попыткой гальванизировать 
«корпоративный принцип», идеал Платона. 

Однако факт распространения коммунистических идей Маркс рас-
сматривает как симптом, как теоретически наивную форму выражения 
вполне реальной коллизии, назревающей внутри социального организма 
передовых стран Европы, – в этом смысле он и расценивает коммунизм 
как «в высшей степени серьезный современный вопрос для Франции и 
Англии»2. 

Что эта коллизия бесспорно существует, доказывает уже тот факт, 
что «Аугсбургская газета» использует слово «коммунизм» как бранное 
слово, как жупел. Позицию газеты Маркс характеризует так: «Она обра-
щается в бегство перед лицом запутанных современных явлений и думает, 
что пыль, которую она при этом поднимает, равно как и бранные слова, 
которые она, убегая, со страху бормочет сквозь зубы, так же ослепляют и 
сбивают с толку непокладистое современное явление, как и покладистого 
читателя»3. 

Для позиции Маркса чрезвычайно характерно здесь следующее при-
знание: «Мы твердо убеждены, что по-настоящему опасны не практиче-
ские опыты, а теоретическое обоснование коммунистических идей; ведь 
на практические опыты, если они будут массовыми, могут ответить пуш-
ками как только они станут опасными; идеи же, которые овладевают на-
шей мыслью, подчиняют себе наши убеждения и к которым разум прико-
вывает нашу совесть, – это узы, из которых нельзя вырваться, не разорвав 
своего сердца, это демоны, которых человек может победить, лишь под-
чинившись им»4. 

С идеями вообще нельзя расправиться ни пушками, ни бранными 
словами, с другой же стороны, неудачные практические опыты реализации 

                                           
1 Маркс К., Энгельс Ф. Соч. Т. 1. С. 117. 
2 Там же. С. 115. 
3 Там же. С. 116. 
4 Там же. С. 118. 



 
Маркс и западный мир 

 

 195

идей еще вовсе не довод против самих этих идей. И если вам какие-то 
идеи не нравятся, то вы должны проанализировать ту реальную почву, на 
которой эти идеи возникают и распространяются, т.е. найти теоретическое 
разрешение той реальной коллизии, того реального конфликта, внутри ко-
торого они возникают. Покажите, каким образом можно удовлетворить ту 
напряженную социальную потребность, которая высказывает себя в виде 
этих идей. Тогда – и не раньше – исчезнут и антипатичные вам идеи... 

В этом – суть позиции молодого Маркса. Это позиция не коммуни-
ста, не марксиста в позднейшем понимании этого слова. Это просто пози-
ция трезвого и честного теоретика. 

Именно поэтому Маркс в 1842 г. и обращается не к формальному 
анализу современных ему коммунистических идей (они и в самом деле бы-
ли довольно наивны) и не к критике практических опытов их реализации 
(эти опыты и в самом деле были довольно беспомощны), а к теоретическо-
му анализу той реальной коллизии внутри социального организма, которая 
эти идеи порождала, к выяснению той реальной потребности, которая вы-
ражала себя в форме идей утопического социализма и коммунизма. 

Вопрос вставал перед Марксом в следующей форме: возможно ли – 
а если возможно, то как именно – разрешить коллизии развития частной 
собственности на почве самой же частной собственности? Мирным путем. 

Это опять-таки еще не позиция коммуниста. Но это – та позиция 
теоретика, которая заключала в себе возможность перехода на позиции 
коммунизма. 

Эта позиция предполагала совершенно объективный и бесстрашный, 
ни перед чем не останавливающийся критический анализ социальной си-
туации, которая складывалась в мире частной собственности, и именно в 
тех странах, где частная инициатива уже была максимально освобождена 
от всякой внешней – правовой – регламентации, – в Англии и Франции. 

Итак, именно критика коммунистических идей – поскольку она 
мыслилась Марксом как серьезно-теоретическая, а не как демагогически-
идеологическая критика, – оборачивалась критикой тех реальных условий 
жизни, внутри которых возникают и распространяются эти идеи. 

Марксу с самого начала – даже тогда, когда эти идеи были ему ан-
типатичны, – был чужд взгляд, согласно которому широкое распростране-
ние тех или иных идей можно объяснить деятельностью злоумышленни-
ков-агитаторов. Маркс считал – и я думаю, это остается справедливым по 
сей день, – что сочувствие и распространение получают лишь такие идеи, 
которые согласуются с реальными, независимо от этих идей вызревшими, 
социальными потребностями более или менее широких категорий населе-
ния. В противном случае самая красивая и заманчивая идея в сознание 
масс доступа не найдет, они останутся к ней глухи. 

Именно поэтому факт распространения коммунистических идей во 
Франции и Англии Маркс и расценивает как симптом реальной коллизии, 
назревающей в недрах социального организма Франции и Англии, т.е. в 



 
Ильенков Э.В. 

 

 196 

тех именно странах, где частная собственность получила максимальную 
свободу развития всех своих возможностей, там, где с частной собствен-
ности были сняты все правовые ограничения. 

Поэтому коммунизм рассматривается молодым Марксом как идей-
ное течение, рождаемое движением самой частной собственности. Поэто-
му до конца доведенная критика коммунизма и оборачивается критикой 
частной собственности, как «земной основы» коммунистических идей. 

Этот план критического анализа и становится для Маркса централь-
ным, делается основной темой его «Философско-экономических рукопи-
сей»1. Именно эта работа приводит его к выводу, что те фактически-
эмпирические коллизии, на почве которых возникает сочувствие к идеям 
коммунизма, представляют собой не случайное, лишь для Англии или 
Франции тех дней характерное явление, а необходимый результат движе-
ния частной собственности как интернационального и всеобщего принци-
па организации всей социальной жизни. Маркс убеждается в ходе этого 
анализа, что фактически наблюдаемые во Франции и Англии коллизии 
суть необходимые последствия, вытекающие из самой сущности частной 
собственности, что они уже имплицитно заложены в самом принципе ча-
стной, партикулярной формы собственности. 

Если так, то дальнейшее развитие этого принципа, его распростра-
нение на новые сферы деятельности и на новые страны уже с неизбежно-
стью поведет к увеличению масштабов и остроты указанных коллизий, а 
тем самым – к расширению «эмпирической базы» коммунизма, к увеличе-
нию массы людей, способных увлечься коммунистическими идеями и ви-
дящих в них единственно возможный выход из беспросветных антиномий 
частной собственности. 

Поэтому-то Маркс и принимает коммунистические идеи как необ-
ходимый феномен движения самой частной собственности, несмотря на то 
что эти идеи по-прежнему остаются для него неприемлемыми со стороны 
положительной программы, в них выраженной. 

Тот реальный – «грубый», как он его называет, – коммунизм, кото-
рый выступает как непосредственный продукт движения частной собст-
венности, Маркс рассматривает здесь как движение, плохо понимающее 
свои собственные цели и задачи, как движение, лишенное еще подлинного 
теоретического самосознания. Рождаясь из движения частной собственно-
сти в качестве ее прямой антитезы, этот стихийный, массовый коммунизм 
и не может быть не чем иным, как той же самой частной собственностью, 
только с обратным знаком, со знаком отрицания. Он просто доводит до 
конца, до последовательного выражения, все имманентные тенденции раз-
вития частной собственности. 

                                           
1 Принятое название «Экономическо-философских рукописей 1844 года» Ильенков, 

начиная еще с аспирантских тетрадей, постоянно менял на «Философско-экономические 
рукописи» (иногда: «манускрипты»). Так поступал и его старший друг М.А. Лифшиц. 



 
Маркс и западный мир 

 

 197

В «грубом коммунизме», т.е. в стихийном умонастроении, вызывае-
мом давлением антиномий частной собственности, Маркс 1843–1844 гг. ви-
дит, прежде всего, своего рода увеличивающее зеркало, отражающее миру 
частной собственности его собственные доведенные до конца, до их чис-
того выражения, тенденции. (Коммунизм «в его первой форме является 
лишь обобщением и завершением отношения частной собственности», «на 
первых порах он выступает как всеобщая частная собственность»1.) 

Тем не менее, учитывая всю «грубость и непродуманность» этой 
первоначальной формы коммунизма, крайнюю абстрактность его положи-
тельной программы, Маркс расценивает ее как единственно возможный 
первый шаг на пути ликвидации отчуждения, создаваемого движением 
частной собственности, как единственный выход из ситуации, нагнетае-
мой этим движением. 

Вывод Маркса таков: хотя «коммунизм как таковой не есть цель че-
ловеческого развития, не есть форма человеческого общества», тем не ме-
нее именно коммунизм является «для ближайшего этапа исторического 
развития необходимым моментом человеческой эмансипации и обратного 
отвоевания человека. Коммунизм есть необходимая форма и энергический 
принцип ближайшего будущего»2. 

Этот вывод Маркс-теоретик вынужден был сделать, несмотря на все 
свои антипатии к положительной программе, к идеалам «грубого и непро-
думанного коммунизма». 

Именно поэтому Маркс в 1844 г. и становится открыто на позиции 
коммунизма, на позиции «отрицания частной собственности», а в качестве 
теоретика начинает видеть свою специальную задачу в том, чтобы воору-
жить реальное коммунистическое движение подлинно теоретическим са-
мосознанием, т.е. осознанием не только ближайших, непосредственно-
ситуативно продиктованных этому движению целей и задач, но и ясным 
осознанием его конечных целей и обязанностей перед всей человеческой 
цивилизацией. 

Основной тезис, который отчетливо прорисовывается здесь сквозь от-
влеченно-философскую (к Гегелю и Фейербаху восходящую) фразеологию, 
состоит, мне кажется, в следующем: простое, формально-юридическое «от-
рицание частной собственности» и учреждение общественной собственно-
сти на уже созданное обществом богатство есть действительно необходи-
мый первый шаг, первый этап на пути социального прогресса. На этот шаг, 
на эту политически-юридическую акцию, неумолимо толкают и вынуждают 
людей коллизии мира частной собственности. 

«Грубый и непродуманный» коммунизм, т.е. движение, возникающее 
совершенно стихийно и независимо от каких бы то ни было теорий и не 
освещенное светом теории, и есть это прагматически нацеленное на 

                                           
1 Маркс К., Энгельс Ф. Из ранних произведений. – Москва: Госполитиздат, 1956. –С. 586. 
2 Там же. – С. 598. 



 
Ильенков Э.В. 

 

 198 

ближайшую, ситуативно диктуемую ему задачу, умонастроение. Оно вызвано 
совершенно стихийной силой давления отчуждения, нагнетаемого движе- 
нием частной собственности. 

«Грубый коммунизм», верно осознающий свою ближайшую цель – 
отрицание частной собственности, – сочетается с иллюзией, будто бы эта 
чисто негативная акция и есть позитивное разрешение всех проблем 
современной цивилизации. 

Попросту говоря, эта иллюзия заключается в представлении, будто 
чисто формальное превращение материального и духовного богатства, на- 
ходящегося в собственности частных лиц (собственников), в «общест- 
венную собственность», в «собственность всего общества», уже автомати- 
чески и снимает отчуждение, и что в этом «суть коммунизма». 

(Эта иллюзия, естественно, может воспроизводиться и нынче в 
головах непосредственных участников социалистических революций.) 

Согласно же Марксу, формально-юридическое «обобществление» 
собственности, учреждаемое политической революцией, есть всего-
навсего первый (хотя и необходимо первый) шаг, есть лишь первый этап 
действительного обобществления. Он создает лишь формальные – юриди-
ческие и политические – условия sine qua non реального присвоения чело-
веком отчужденного от него богатства. 

Подлинная же задача, составляющая суть коммунизма, только тут и 
встает перед ним во весь свой рост, во всем своем объеме, хотя на первом 
этапе эта задача может вообще ясно не осознаваться. Эта задача – дейст-
вительное освоение каждым индивидом всего накопленного в рамках ча-
стной собственности (т.е. отчужденного от него) богатства. 

При этом «богатство», которое тут имеется в виду, – это не совокуп-
ность вещей (материальных ценностей), находящихся в формальном вла-
дении, а богатство тех деятельных способностей, которые в этих вещах 
«овеществлены», «опредмечены», а в условиях частной собственности – 
«отчуждены». 

Превратить частную собственность в «собственность всего общест-
ва» – это значит превратить ее в реальную собственность каждого инди-
вида, каждого члена этого общества, ибо в противном случае «общество» 
рассматривается еще как нечто абстрактное, как нечто отличное от реаль-
ной совокупности всех составляющих его индивидов. 

В этом и заключается подлинное отличие теоретического комму-
низма Маркса (и вовсе не только «молодого», а и «старого») от того «гру-
бого и непродуманного» коммунизма, который полагает, что коммунизм 
исчерпывается превращением частной собственности в собственность 
«общества как такового», т.е. безличного организма, противостоящего ка-
ждому из составляющих его индивидов и олицетворенного в государстве. 

В этой связи я хочу коснуться одного важного современного фено-
мена, который последние годы обсуждается как в марксистской, так и в 
немарксистской литературе. Я имею в виду то явление, которое в западной 



 
Маркс и западный мир 

 

 199

литературе расценивается как «возврат» ряда марксистов от идей «старого 
Маркса» к идеям «раннего Маркса», как своеобразный ренессанс гумани-
стических тенденций, забытых якобы самим «старым Марксом». 

В этом явлении иногда усматривают (и даже некоторые марксисты) 
тенденцию к «дополнению», к «восполнению» идей зрелого Маркса идея-
ми Маркса «раннего», Маркса как автора «Философско-экономических 
манускриптов 1843–1844 года», толкуемых на экзистенциалистский лад. 

С этой интерпретацией я позволю себе не согласиться, хотя самый 
феномен, послуживший основой для этой интерпретации, безусловно, 
имеет место. Несомненно, что в марксистской литературе последних деся-
ти-пятнадцати лет1 наблюдается усиление интереса к проблеме личности, 
индивидуальности, к проблеме человека как субъекта исторического про-
цесса, а в связи с этим – и к проблеме отчуждения, точнее, «снятия отчуж-
дения», к проблеме «обратного присвоения отчужденного богатства» и т.д. 

Формально это выражается, в частности, в том, что в марксистской 
литературе большую роль, чем прежде, играет как тематика, так и фразео-
логия «Философско-экономических манускриптов 1844 года», «Выписок 
из экономистов»2 и других ранних работ. Это – факт. Факт, к которому я 
лично тоже имею отношение, усматривая в нем здоровую и плодотворную 
тенденцию внутри марксистской теоретической мысли. 

Однако я вовсе не вижу в этом явлении никакого «возврата» теоре-
тической мысли марксистов от идей «зрелого» марксизма к идеям мар-
ксизма «незрелого». Я вижу в нем, прежде всего, и исключительно тен-
денцию к более глубокому и более верному пониманию именно зрелого 
Маркса, как автора «Капитала» и примыкающих к нему сочинений. 

Я позволю себе утверждать, что весьма распространенная на Западе 
интерпретация развития взглядов Маркса от «Философско-экономических 
манускриптов» к «Капиталу», согласно которой это развитие было связано 
с утратой интереса к проблематике гуманизма, представляет собой чис-
тейшее недоразумение. 

Если что-нибудь в этом процессе и утрачивается, то лишь некоторая 
часть специфически философской фразеологии «Философско-экономических 
манускриптов» – в пользу фразеологии более конкретной и в этом смысле 
более точной и строгой. Происходит не утрата понятий, а лишь утрата не-
которых терминов, с этими понятиями связанных. 

                                           
1 В копии B напечатано «десяти-пятидесяти лет», и эта явная опечатка воспроизво-

дится в обоих печатных изданиях доклада. 
2 «Выписками из экономистов» Ильенков называет парижские конспекты Маркса, 

12 работ с комментариями. В немецком издании они были озаглавлены как «Экономиче-
ские исследования (Выписки)» (Ökonomische Studien (Exzerpte). См.: MEGA1, Abt. 1, Bd. 3, 
S. 436–583). На русский язык переведены только конспекты книги Дж. Милля и статьи 
Энгельса (Собр. соч. Т. 42. С. 3–40). 



 
Ильенков Э.В. 

 

 200 

Доказать этот факт не составило бы никакого труда, это – чисто 
формальная процедура, процедура пространного цитирования, которой 
мне не хотелось бы утомлять присутствующих. 

Конечно, зрелый Маркс уже не употребляет таких терминов, как 
«сущностные силы человека», предпочитая более точное выражение о 
«деятельных способностях человека», вместо Entäusserung1 предпочитает 
использовать Vergegenständlichung [опредмечивание] или попросту «уга-
сание деятельности в продукте этой деятельности»2 и т.д. Несомненно, что 
зрелый Маркс более экономно (и более строго) пользуется термином «от-
чуждение» (Entfremdung), строжайшим образом различая это понятие от 
«овеществления» [Verdinglichung, Versachlichung], «опредмечивания» и 
тому подобных понятий. 

Но для меня столь же несомненно, что вся реальная проблематика 
ранних произведений здесь воспроизводится полностью, и притом в более 
совершенной терминологической форме. 

Совершенно очевидно, что процесс «отчуждения человека» в усло-
виях беспрепятственного развития частной собственности (в ходе ее пре-
вращения в частнокапиталистическую) рассматривается здесь гораздо бо-
лее подробно и конкретно. Гораздо более конкретно выступает здесь и 
проблема «снятия отчуждения» и «обратного присвоения» человеком от-
чужденного от него (движением частной собственности) богатства. 

Легко показать, что зрелый Маркс сохраняет и конкретизирует свое 
критическое отношение к тому «грубому и непродуманному коммуниз-
му», который сохраняет еще сильнейшие родимые пятна своего происхо-
ждения из движения частной собственности и потому во многом заражен 
еще и нравственными, и теоретическими предрассудками3. Столь же оче-
видно, что зрелый Маркс (а вслед за ним и Ленин) никогда, ни в одной 
фазе своей теоретической биографии, не рассматривали акт превращения 
частнокапиталистической собственности в государственную собствен-
ность в качестве высшей и конечной цели коммунистического движения, а 
только как первый (хотя и необходимо первый) шаг на пути к созданию 
общества без государства, без денег, без насильственно-правовых форм 
регламентации человеческой жизнедеятельности, на пути к полной ликви-
дации отчужденных форм кооперированного труда. Тех самых форм, 

                                           
1 Entäusserung (от нем. “äußer” – внешний; префикс “ent-” указывает на удаление, 

утрату), процесс перехода внутреннего во внешнее, экстериоризация. Термин обычно пе-
реводится как «отчуждение» – тем самым важное различие между Entäusserung и 
Entfremdung в русских переводах Гегеля и Маркса теряется. Иногда Entäusserung переводят 
как «овнешнение» или «отрешение». 

2 «Итак, в процессе труда деятельность человека при помощи средства труда вызы-
вает заранее намеченное изменение предмета труда. Процесс угасает в продукте» 
(Маркс К., Энгельс Ф. Соч. Т. 23. С. 191). 

3 См., например, документы, характеризующие борьбу Маркса против прудонизма, 
против «казарменного коммунизма» Бакунина – Нечаева и т.д. и т.п. 



 
Маркс и западный мир 

 

 201

которые коммунистическое движение, не будучи в состоянии преодолеть 
сразу – декретом или насилием, – сохраняет на протяжении всей первой 
(социалистической) фазы своей зрелости. Сохраняет как признаки и 
показатели своей исторической незрелости. 

(Этим, кстати, дан ответ на 4-й вопрос «Проспекта симпозиума»: 
«западная» критика современного коммунизма, поскольку в ней заключа-
ется рациональное зерно, вся, от начала до конца, оказывается имплицит-
но самокритикой. Она справедлива, поскольку ее объектом оказываются 
те непреодоленные еще коммунистическим обществом тенденции и фено-
мены, которые унаследованы этим обществом от мира частной собствен-
ности. 

Однако все дело в том, что эти тенденции эволюцией социалистиче-
ского общества преодолеваются, находятся на линии угасания, в то время 
как стихия товарно-капиталистической, а особенно монополистической 
собственности эти тенденции неизбежно усиливает. 

Поэтому, скажем, кошмары Олдоса Хаксли и Джорджа Оруэлла на 
самом-то деле – независимо от иллюзий самих авторов этих антиутопий – 
рисуют вовсе не перспективу эволюции социалистического общества, а 
как раз грозную перспективу развития частнокапиталистической формы 
собственности. Рисуя – по внешним приметам и признакам – «современ- 
ный коммунизм», эти авторы на самом деле прочерчивают, по существу, 
линию дрейфа товарно-капиталистического строя жизни. Потому-то эти 
кошмары так и пугают гуманиста-интеллигента «западного мира». Нас 
они не пугают. Мы понимаем эти тенденции как наш вчерашний, хотя и не 
до конца еще пережитый день.) 

После всего сказанного я позволю себе утверждать, что для теории 
научного коммунизма никакой проблемы редактирования «зрелого» Маркса 
в духе Маркса «незрелого» никогда не возникало. Речь шла и идет именно 
и только о том, чтобы идеи «зрелого» Маркса превратить в личное дос-
тояние, в личную «собственность» каждого участника реального комму-
нистического движения и тем самым – всего коммунистического движе-
ния, во всем действительном философско-логическом и нравственно-
гуманистическом содержании этих идей. А не только [об усвоении] тех 
непосредственных практически-политических выводов и лозунгов борьбы, 
которые ассимилируются стихийным движением, возникающим в недрах 
мира частной собственности, легче и быстрее всего остального, и во вся-
ком случае легче, чем их философско-теоретическое обоснование и со-
держание. 

Поскольку речь идет именно о «присвоении» этих идей каждым участ-
ником коммунистического движения, об их превращении в действительное 
теоретическое самосознание всего движения, постольку «Философско-
экономические манускрипты 1844 года» могут и должны сыграть важную 
роль. Ибо они были первым приближением теоретической мысли, воспитан-
ной на почве классической западноевропейской культуры, к пониманию под-



 
Ильенков Э.В. 

 

 202 

линного смысла и подлинных перспектив коммунистического движения, ес-
тественным переходным этапом от неопределенных еще позиций «гуманиз-
ма» и «демократии» к идеям практически-действенного и конкретного пони-
мания судеб гуманизма и демократии в мире частной собственности. 

От «Философско-экономических рукописей», от их принятия, можно 
идти вперед к действительному пониманию «Капитала», ничего не утрачивая 
из их содержания, кроме абстрактно-философской фразеологии. Но они дей-
ствительно могут помочь в самом тексте «Капитала» рассмотреть те момен-
ты, которые в противном случае могут и ускользнуть. А если они ускользнут, 
то «Капитал» и в самом деле покажется лишь «экономическим сочинением» в 
узком смысле слова – сухо-объективной экономической схемой, очищенной 
от всяких следов «гуманизма»... Но это уже будет не «Капитал», а лишь его 
грубо-поверхностная интерпретация. 

Верно то, что гуманистическая по существу ориентация мышления за-
ключена уже в самом методе теоретического мышления зрелого Маркса, в 
его интерпретации диалектики как метода критического анализа условий 
жизнедеятельности человека, а не просто «объективности», чуждой человеку. 

Этот момент в методе Маркса, в корне отличающий его от обнажен-
но сциентистской версии диалектики у Гегеля, можно легче рассмотреть 
через «Философско-экономические рукописи». Ибо в них как раз проис-
ходит также и процесс гуманистически-человеческой интерпретации геге-
левской Логики – как отчужденного образа отчужденного (от человека) 
мышления, процесс «обратного присвоения» Логики, отчужденной от че-
ловека и его деятельности в виде схемы-структуры Абсолютного, надлич-
ного и безличного «Духа». 

В.И. Ленин был глубоко прав, когда заметил, что нельзя вполне по-
нять «Капитал», и особенно его первую главу, не проштудировав и не изу-
чив всей Логики Гегеля. Без этого условия понимание «Капитала» оста-
нется формальным, т.е. по тенденции – догматическим. 

Для критического же усвоения действительного содержания геге-
левской Науки Логики, т.е. для снятия с нее «отчужденной формы», «Фи-
лософско-экономические манускрипты» как раз и важны. Поэтому они в 
марксистской литературе последних лет и рассматриваются столь тща-
тельно. 

Оживление интереса к проблематике «Философско-экономических ма-
нускриптов» имеет еще один важный аспект. Оно возникло вовсе не из жела-
ния отдельных лиц «гуманизировать марксизм», как полагают авторы-
экзистенциалисты. Желания отдельных лиц в масштабах исторического про-
цесса могут иметь значение лишь в том случае, если они согласуются с по-
требностью, вызревшей в широком, объективно-массовом движении. Если 
этого нет, на эти желания никто не обратит внимания. 

Дело в том, что проблематика, связанная с «обратным присвоени-
ем», с задачей «снятия отчуждения» и тому подобными категориями, за 



 
Маркс и западный мир 

 

 203

последние годы выросла во весь свой рост перед самим мировым комму-
нистическим движением. 

Дело, на мой взгляд, заключается в том, что после осуществления 
коммунистическим движением первой своей акции – революционного 
превращения частной собственности в собственность всего общества, т.е. 
в общегосударственную и общенародную собственность, перед этим об-
ществом как раз и встает вторая половина задачи. А именно – задача пре-
вращения уже учрежденной общественной собственности в действитель-
ную собственность «человека», т.е., выражаясь языком уже не «раннего», 
а «зрелого» Маркса, в личную собственность каждого индивида. 

Ибо лишь этим путем формальное превращение частной собствен-
ности в общественную (общенародную) собственность может и должно 
перерасти в реальную, в действительную собственность «всего общества», 
т.е. каждого из индивидов, составляющих данное общество. 

Решение этой задачи совпадает с построением коммунизма в полном 
и точном значении этого теоретического понятия, т.е. с построением об-
щества без денег и без государства, этих отчужденных образов всеобщно-
сти, подлинной общественности отношений человека к человеку, и пред-
полагает устранение таких «вещных» посредников между человеком и 
человеком, как деньги, или как особые механизмы государственной вла-
сти, заменяемые организацией самоуправления. 

Со стороны индивида эта задача предстает как задача социальной 
педагогики, как задача превращения каждого индивида из односторонне 
развитого профессионала, раба наличного разделения труда, во всесто-
ронне развитую индивидуальность, способную без особого труда и лич-
ных трагедий менять виды деятельности. 

Эта задача и выражена в формуле Маркса о том, что коммунистиче-
ское общество ликвидирует «разделение труда», заменяя его рациональ-
ным «распределением видов деятельности», и притом между одинаково 
широко и разносторонне развитыми индивидами, способными легко пере-
ходить от одного вида деятельности к другому. 

Дело в том, что только такие – всесторонне развитые – индивиды 
способны на деле осуществить организацию самоуправления и не будут 
нуждаться в управлении собой «сверху» – со стороны особого, противо-
стоящего им государственного аппарата. С другой же стороны, только та-
кие индивиды будут выведены из-под контроля слепых и стихийных сил 
рынка, рыночной формы взаимоотношений между человеком и человеком, 
чего не в состоянии обеспечить мир частной, тем более частнокапитали-
стической собственности. 

В странах, где установлена законом общественная, общенародная 
форма собственности на все блага культуры, неизбежно встает задача пе-
рерастания этой формы собственности в личную собственность каждого 
члена общества, т.е. социалистической формы общественной собственно-
сти (сохраняющей еще от мира частной собственности унаследованное 



 
Ильенков Э.В. 

 

 204 

разделение труда, а потому и деньги, и правовую форму регламентации 
деятельности, и государство как особый аппарат управления людьми) – в 
коммунистическую форму собственности, не нуждающуюся уже более в 
«вещных», вне индивида находящихся посредниках. 

Необходимость перерастания социалистической формы собственно-
сти в коммунистическую форму отношений человека к человеку диктуется 
здесь вовсе не интересами и престижем «доктрины», а давлением реаль-
ных потребностей, возникающих в [этих] условиях в движении общест-
венной собственности, ее специфических противоречий. 

Для общества, учредившего и отстоявшего принцип общественной 
собственности, это вполне реальная, не утопическая перспектива. 

Если же сохраняется частная собственность, то мечта о «снятии от-
чуждения» во всех его формах остается исключительно мечтой, для реали-
зации которой нет не только политически-правовых, но и экономических 
условий. 

Этим принципиально и отличается позиция марксистов-комму- 
нистов, ставящих в наши дни вопрос о «снятии отчуждения», от позиции 
экзистенциалистов. 

Непосредственно кооперированные, т.е. сознательно объединившиеся 
вокруг общего (коллективного) дела, индивиды оказываются не только спо-
собны, но и вынуждены взять на себя осуществление всех тех деятельных 
функций, которые движение частной собственности от них отчуждает.  
По мере созревания реальной кооперации (или «формы общения», как ее 
называет Маркс) отчужденные, т.е. иллюзорные, «формы всеобщности» 
начинают делаться не только излишними, но и прямо чужеродными образо-
ваниями. Самое движение обобществленной собственности начинает упи-
раться в них как в препятствие. Поэтому движение общественной собствен-
ности приводит к необходимости «снимать» одну форму отчуждения за 
другой, передавая их [содержание] самим непосредственно кооперирован-
ным индивидам. 

Это объективно неустранимая тенденция движения общественной 
формы собственности – восстановление полноты индивидуального разви-
тия, в то время как столь же неустранимой тенденцией движения частной 
собственности остается обратная перспектива – отнятие у индивида одной 
за другой его деятельных функций в пользу анонимной «тотальности», вне 
индивида находящихся социальных институтов и учреждений. 

Для индивида это две полярно противоположные перспективы. 
Именно поэтому коммунизм имеет и может предложить людям реальный, 
земной идеал и цель их коллективной самодеятельности, а мир частной 
собственности вынужден апеллировать в этом пункте к той или иной фор-
ме «иллюзорной всеобщности» – трансцендентно-религиозной или транс-
цендентально-моральной. Противовес дегуманизирующим тенденциям 
объективно вынужденного развития мир частной собственности вынужден 
искать вне этого развития – в религии и морали. Мир общественной соб-



 
Маркс и западный мир 

 

 205

ственности этого делать не вынужден, ибо антиномию между «личным» и 
«всеобщим» он разрешает на пути развития самой формы собственности, а 
не вне ее, не в небесах религии и морали. Где она, кстати, и неразрешима... 

Поэтому-то и получается, что марксистский коммунизм в XX в. ока-
зывается единственной рационально обоснованной доктриной, могущей 
предложить людям земной идеал их коллективно осуществляемой само-
деятельности. Марксизму ныне противостоит не другая теоретическая 
доктрина, а отсутствие доктрины. 

Этим вполне объясняется и то обстоятельство, что рационалистиче-
ски ориентированные на реальность люди в конце концов, после более или 
менее продолжительных колебаний, либо принимают принципы комму-
низма, либо впадают в социальный пессимизм, выраженный не только в 
теоретической литературе, но и в таких шедеврах искусства, как «1984» 
Джорджа Оруэлла1 или «Молчание» Ингмара Бергмана. 

Я лично предпочитаю коммунизм, открывающий человечеству ре-
альную, хотя и трудную, перспективу. 

 
* * * 

 
В заключение я хотел бы коротко сформулировать свой ответ на те 

четыре вопроса, которые были сформулированы в проспекте данного сим-
позиума. 

1. Какие элементы подлинного учения Маркса стали неотъемлемы-
ми от «западных» традиций и почему? 

Если под «западными» традициями имеются в виду лишь традиции, 
связанные с апологетикой частной собственности, то – никакие. Ни один 
из элементов «подлинного учения Маркса» с этой установкой принципи-
ально совместить, на мой взгляд, невозможно. 

2. Какие элементы подлинного учения Маркса не вошли в западное 
мировоззрение, хотя и заслуживают, может быть, того? 

Заслуживает того, по-моему, все учение Маркса в целом, и прежде 
всего тот принцип его доктрины, согласно которому частная собствен-
ность своим имманентным движением «снимает» самое себя в составе 
общественной формы собственности. Все остальное – это подробности, 
утрачивающие без этого принципа весь свой теоретический смысл. 

3. Какие элементы подлинного учения Маркса отвергаются совре-
менным коммунизмом и почему? 

Если иметь в виду принципиально-теоретические положения, а не те 
или иные частные случаи их применения, целиком объясняемые из  

                                           
1 «Шедевр» был запрещен в СССР. Ильенков читал роман в немецком переводе, с 

которого он перевел первые страницы на русский. В домашней библиотеке хранится и 
сильно потрепанный переводной томик без указания издателя и года издания. Библиогра-
фы сообщают, что книга была выпущена отделом ЦРУ в Риме в 1970 г. 



 
Ильенков Э.В. 

 

 206 

меняющихся условий места и времени, то я не знаю в составе теории Мар-
кса таких тезисов, которые современный коммунизм был бы вынужден 
отвергать. Так что этот вопрос для меня лишен смысла. 

4. В какой мере западная критика коммунизма, понятая в ее спра-
ведливом содержании1, оборачивается против самого Запада и его тра-
диций, т.е. имплицитно оказывается самокритикой? 

Это весьма интересный вопрос. Я думаю, что если такая критика име-
ет в виду те эмпирические явления внутри современного коммунистическо-
го мира, которые подлежат осуждению и преодолению также и с точки зре-
ния марксистской теории (а только такую критику мы и согласны считать 
справедливой), то она неизбежно возвращается рикошетом, как бумеранг, в 
адрес «западной культуры», в принцип частной собственности. 

Дело в том, что такая критика, как правило, направляется не на 
принципы коммунизма, которых она совершенно не касается, а прежде 
всего на те явления, которые в составе современного коммунизма пред-
ставляют собой не преодоленное еще наследие мира отчуждения, мира 
частной собственности, – на те черты «грубого и непродуманного комму-
низма», который только что рождается из мира частной собственности и 
потому носит еще на себе следы своего рождения. 

На социалистическую революцию поднимаются широкие массы, 
психология которых сформирована еще в условиях мира частной собст-
венности, и эта психология дает о себе знать еще долгое время после пере-
ворота, после акта обобществления частной собственности. Это – то, что 
мы называем «пережитками» мира частной собственности, и в экономике, 
и в нравственной сфере. 

Как пример можно упомянуть явления, связанные с «культом лично-
сти», – явления, принципиально чужеродные коммунизму как таковому, как 
принципу революционного преобразования мира частной собственности. 

Естественно, что коммунизм на первых порах своей исторической 
зрелости, на первой стадии обобществления собственности, вынужден 
пользоваться средствами, созданными не им самим, а движением той са-
мой частной собственности, которую он преодолевает, вынужден сохра-
нять еще такие формы «внешней регламентации», как государство, как 
формальное право, опирающееся на насилие, как деньги и тому подобные 
феномены. 

Но эти феномены отмирают по мере созревания коммунизма, в то 
время как мир частной собственности неизбежно воспроизводит их в рас-
ширенных масштабах. 

Коммунизм развивается в направлении полной ликвидации всех от-
чужденных форм регламентации индивидуальной деятельности, в то вре-
мя как частная собственность своим движением углубляет отчуждение. 

                                           
1 В оригинале о «справедливом содержании» речи нет, это вольный перевод оборота 

“if adequately understood” (понятая адекватно). 



 
Маркс и западный мир 

 

 207

Поэтому все те моменты, которые являются справедливыми в кри-
тике наличной, сегодняшней стадии развития коммунистического общест-
ва, ее исторически объяснимых недостатков, которые неизбежно исчезнут 
завтра, с необходимостью направляются против завтрашнего дня частной 
собственности. 

В коммунизме государство имеет тенденцию к отмиранию. В мире 
частной собственности, напротив, государство имеет тенденцию к усиле-
нию, развитию в направлении к «тотальному государству». Это достаточ-
но отчетливо доказала история германского фашизма. 

Эволюция коммунизма ведет к передаче функций государства, как 
особого, противостоящего обществу аппарата, – самому обществу, т.е. 
коллективу индивидов, объединяющих свои усилия вокруг непосредст-
венно запланированных общих задач. 

В мире же частной собственности государство неизбежно консти-
туируется как необходимый противовес анархии конкурирующих интере-
сов, как сила, противодействующая центробежным тенденциям «частной 
инициативы». 

И если иметь в виду перспективы (а не только сегодняшний день), 
то все «справедливые» моменты в «западной» критике современного ком-
мунизма неизбежно направляются не против коммунизма, как тенденции 
развития и принципа преобразования, а как раз против будущего мира ча-
стной собственности, т.е. против его сегодняшних неодолимых тенденций. 

Это рассуждение можно и обернуть: коммунистическая критика 
«Запада» имеет в виду не только «Запад», но и те еще не преодоленные им 
феномены мира частной собственности внутри своей собственной струк-
туры, которые находятся в процессе исчезновения, но еще, к сожалению, 
не исчезли и потому мешают изнутри процессу созревания коммунизма. 

Это и анархия «частных» (местных и ведомственных) интересов, и 
тенденция к формально-бюрократической регламентации, и многие другие 
тенденции, коммунизму органически чужеродные, поскольку они унасле-
дованы именно от мира частной собственности и его традиций. 

И чем более зрелым будет становиться современный коммунизм, 
тем меньше оснований для «справедливой» критики он будет предостав-
лять Западу, тем более ясно будет обнажаться та истина, что «западная 
критика коммунизма» является на все сто процентов (поскольку она не 
демагогична) самокритикой Запада, критикой его собственных тенденций, 
ведущих к усилению и углублению отчуждения, «дегуманизации» и тому 
подобных феноменов. 

 
 

ПРИЛОЖЕНИЕ 
 
Как исторически, так и по существу дела, система идей Маркса 

представляет собою необходимый результат, логически неизбежный про-



 
Ильенков Э.В. 

 

 208 

дукт эволюции западноевропейской духовно-теоретической культуры.  
И если нас, собравшихся здесь, в этом зале, разделяют весьма резкие раз-
ногласия, то следует эти разногласия попытаться вывести, «дедуциро-
вать», т.е. проследить каким образом сама «западная культура» раздвои-
лась на марксизм и не-марксизм, на коммунизм и не-коммунизм. 

Прежде всего, давайте установим те отправные точки, те позиции, 
которые мы одинаково обязаны принять в качестве представителей той 
теоретической культуры, которая уходит своими корнями в историю За-
падной Европы. Ибо и США, и СССР, при всех их различиях, – ветви за-
падноевропейской цивилизации, наследники материально-технической и 
духовно-теоретической культуры европейского континента. 

Стало быть, «общие» установки все же можно нащупать и обрисо-
вать, чтобы, постепенно продвигаясь по путям логики, точно установить тот 
развилок, с которого начинаются два пути: один – в коммунизм, другой – в 
антикоммунизм. Дойдя до этого развилка, мы попытаемся выяснить, какое 
именно соображение заставляет теоретика свернуть влево, а какое – вправо, 
и в итоге приводит к сегодняшнему конфликту позиций. Ведь самое круп-
ное разногласие вырастает из малозаметного вначале различия. 

Итак, в каком именно пункте молодой Маркс свернул с дороги так 
называемой «общекультурной традиции» Запада, по которой он долго шел 
вместе с будущими антикоммунистами (и сам будучи антикоммунистом), 
прежде чем выйти на путь, ведущий к коммунизму. Иначе говоря, где 
именно и почему мышление Маркса, воспитанное на традициях самой на-
стоящей «западной культуры», свернуло на путь отрицания частной соб-
ственности? Какая «песчинка» перевесила здесь, в этом пункте выбора, 
чашу весов в пользу отрицания частной собственности, а не в пользу ее 
утверждения в качестве основного, фундаментального принципа органи-
зации культуры? 

Этот пункт можно диагностировать совершенно точно. Теоретически 
«развилок», на котором ему пришлось осуществлять выбор, можно выра-
зить так: представляет ли частная собственность если не синоним, то все-
общее и необходимое условие «личной инициативы», развития личности 
живого человека? Или же это лишь исторически преходящая форма само-
деятельности личности – хотя и лучшая из до сих пор нащупанных челове-
чеством, но все же не лучшая и не единственная из возможных? <...> 

«Грубый и непродуманный коммунизм» – это движение, возникаю-
щее совершенно стихийно в силу давления антиномий частной собственно-
сти, умонастроение, не освещенное светом теории и потому не осознающее 
подлинной всемирно-исторической роли и громадности объективно встаю-
щих перед ним задач. Оно вызвано совершенно слепой и стихийной силой 
отчуждения, нагнетаемого развитием частной собственности в собствен-
ность частнокапиталистическую, а затем и в монополистически-капита- 
листическую. 



 
Маркс и западный мир 

 

 209

Но этот стихийный, теоретически непросветленный коммунизм, 
верно осознающий свою ближайшую цель – революционное упразднение 
принципа частной собственности, – всегда сочетается с массой иллюзий.  
В частности, с иллюзией, будто эта чисто негативная акция и есть оконча-
тельное «позитивное» решение проблемы; будто политическая революция, 
учреждающая общественную собственность на средства производства и на 
общественно значимые блага культуры, разом разрешает все трудности. 

Согласно же Марксу, понимавшему, в отличие от теоретиков утопи-
ческого социализма, всю сложность задачи, политической революцией 
дело может только начаться, а вся действительная проблема вырастает пе-
ред коммунистическим движением только после этого акта. 

Реальная проблема, которую вынуждено решать коммунистическое 
движение после выполнения своей ближайшей, непосредственно диктуе-
мой антиномиями движения частной собственности задачи – революцион-
ного превращения частной собственности на средства производства и блага 
культуры [в общественную собственность], – это проблема превращения 
обобществленной собственности в собственность каждого человека, каж-
дого отдельного индивида. 

В социальном плане эта задача совпадает с уничтожением унаследо-
ванного от мира частной собственности разделения труда между индивида-
ми. В отношении индивида – с проблемой всестороннего развития личности, 
превращения каждого индивида в «тотально развитую индивидуаль-
ность». 

Политическая же революция рассматривается здесь как условие, по-
сле выполнения которого общество оказывается в силах поставить перед 
собой, а затем и реально выполнить грандиозную задачу создания общест-
ва без государства, без денег, без любых других внешних посредников в 
отношениях между человеком и человеком. 

Общество, представляющее собой добровольную кооперацию все-
сторонне развитых индивидов, не будет уже нуждаться в такого рода 
внешних посредниках. И наоборот, только всесторонне развитые индиви-
ды в силах такую кооперацию учредить. <...> 

Дело в том, что индустриальное производство современных мас-
штабов представляет собой такой объект, реальное управление которым в 
силах осуществлять лишь демократически организованный коллектив1, 
включающий в себя всех заинтересованных лиц. Отсюда и вырастает задача 
вовлечения всех индивидов в дело управления общественными делами, в 
дело распоряжения «собственностью». Основная перспектива развития со-
циалистического общества состоит в постепенной и последовательно осу-

                                           
1 Поначалу Ильенков, как видим, писал о «демократически организованном кол-

лективе» и, ниже, о «демократизации функций управления» по мере движения к комму-
низму. В финальной версии доклада слово «демократия» употребляется только примени-
тельно к «миру частной собственности». 



 
Ильенков Э.В. 

 

 210 

ществляемой передаче всех функций управления коллективными делами из 
рук государственного аппарата в руки самих индивидов, непосредственно 
кооперированных вокруг общего дела, иными словами – в превращении 
формально обобществленной собственности в реально обобществленную 
собственность. С дальнейшим расширением масштабов производства эта 
тенденция будет неизбежно прокладывать себе путь. 

Решение этой задачи требует, чтобы каждый индивид – а не некото-
рые избранные – был способен реально участвовать в деле управления 
общественной собственностью, обладал бы необходимой для этого теоре-
тической грамотностью и соответствующими навыками, соответствующей 
культурой. С этой стороны задача построения коммунистического обще-
ства совпадает с задачей превращения каждого индивида из односторонне 
развитого профессионала, из раба наличного разделения труда – во все-
сторонне развитую личность, в реального господина («собственника») 
всей созданной человечеством материальной и духовной культуры. 

Эта задача и выражена в формуле Маркса, согласно которой комму-
нистическое общество ликвидирует разделение труда, заменяя его рацио-
нальным распределением видов деятельности между одинаково широко и 
разносторонне развитыми индивидами, способными осуществлять, в числе 
прочих, также и функцию управления своими собственными взаимными 
отношениями – как в рамках отдельного коллектива, так и в масштабах 
всего народного хозяйства, в масштабах всего общества. 

В условиях общественной собственности на средства современного 
производства – это не утопическая перспектива, а реальная потребность и 
тенденция, не зависящая от воли и сознания отдельных лиц, а диктуемая 
интересами рационального функционирования организма современного 
индустриального производства, «материи» собственности. 

В условиях же частной собственности сильнее оказывается как раз 
обратная тенденция – к государственно-монополистической форме обоб-
ществления собственности и функций управления ею. Силы рыночной 
стихии с неизбежностью обрекают здесь индивидуума на односторонне-
профессиональную специализацию, на «профессиональный кретинизм», 
как выражался Маркс. Поэтому, как противовес этой тенденции, возника-
ет – также независимо от воли и желаний отдельных лиц – необходимость 
монополизировать дело управления общественно важными делами в руках 
касты профессионалов, тенденция к «тотальной» государственности. 

Перспективы эволюции этих двух современных типов организации об-
щественной жизни оказываются, таким образом, прямо противоположными. 

Строй, основанный на принципе общественной собственности, бу-
дет с необходимостью эволюционировать в направлении демократизации 
функций управления общественно значимыми делами, в направлении от-
мирания государства, как особого аппарата, противостоящего большинст-
ву индивидов, – по мере вовлечения всех индивидов в дело управления 



 
Маркс и западный мир 

 

 211

общественными (коллективными) делами, по мере роста их общественно-
го самосознания. 

Мир же частной собственности будет неизбежно дрейфовать в на-
правлении как раз обратной перспективы. 

 
 

E.V. Ilyenkov 
Marx and the Western World 

 
For citation: Ilyenkov E.V. (2024). Marx and the Western World. METHOD: Moscow 

quarterly journal of social studies / RAN, INION. – Moscow, 2024. – Part. 14. Vol. 4. No. 2. – 
P. 189–211. DOI: 10.31249/metod/2024.02.14 

 



  
И.В. Фомин  

 

 212 

 
МЕТОД 

МОСКОВСКИЙ ЕЖЕКВАРТАЛЬНИК ТРУДОВ 
ИЗ ОБЩЕСТВОВЕДЧЕСКИХ ДИСЦИПЛИН 

 
 

Выпуск 14 
(продолжение серии ежеквартальников МЕТОДа) 

Том 4   № 2 
 

 
 

 
Дизайнер (художник) С.И. Евстигнеев 

Корректор А.А. Чукаева 
Компьютерная верстка К.Л. Синякова 

 
 
 
 

Подписано в свет 14 / VII – 2025 г. 
Формат 70×100/16     Бум. офсетная № 1  
Усл. печ. л. 17,2       Уч.-изд. л. 14,3 

   
 
 
 

Институт научной информации  
по общественным наукам  
Российской академии наук  

Нахимовский проспект, д. 51/21, Москва, 117418 
http://inion.ru 

 
Отдел печати и распространения 

информационных изданий 
Тел.: +7 (925) 517-36-91 

e-mail: izdat@inion.ru 
 
 


