
 

ИНСТИТУТ НАУЧНОЙ ИНФОРМАЦИИ ПО ОБЩЕСТВЕННЫМ НАУКАМ 
РОССИЙСКОЙ АКАДЕМИИ НАУК 

(ИНИОН РАН) 

С О Ц И А Л Ь Н Ы Е  
И  

Г У М А Н И Т А Р Н Ы Е  Н А У К И

О Т Е Ч Е С Т В Е Н Н А Я  И  З А Р У Б Е Ж Н А Я
Л И Т Е Р А Т У Р А  

ИНФОРМАЦИОННО-АНАЛИТИЧЕСКИЙ ЖУРНАЛ 

СЕРИЯ 3 

ФИЛОСОФИЯ

2025 – 2 

Издается с 1991 года 
Выходит 4 раза в год 
индекс серии 3.2 



2 

Учредитель 
Институт научной информации 

по общественным наукам 
Российской академии наук 

Редакционная коллегия серии «Философия» 

С.В. Мельник – д-р филос. наук, главный редактор (ИНИОН РАН), 
К.М. Антонов – д-р филос. наук (ПСТГУ), В.Г. Буданов – д-р фи-
лос. наук (ИФ РАН), В.В. Винокуров – д-р филос. наук (МГУ), 
Д.В. Ефременко – д-р полит. наук (ВШЭ), О.А. Ефремов – канд. 
филос. наук (МГУ), О.А. Жукова – д-р филос. наук (НИУ ВШЭ), 
Ю.А. Кимелев – д-р филос. наук (ИНИОН РАН), Д.П. Козолупенко – 
д-р филос. наук (МГУ), А.П. Козырев – канд. филос. наук (МГУ), 
А.И. Криман – научный сотрудник (ИНИОН РАН), О.В. Кулешова – 
канд. филол. наук (ИНИОН РАН), В.Д. Лаза – д-р филос. наук 
(МГЛУ), О.В. Летов – канд. филос. наук (ИНИОН РАН), 
М.М. Мчедлова – д-р полит. наук (РУДН, Институт социологии 
ФНИСЦ РАН), Н.Л. Полякова – д-р социол. наук, канд. филос. 
наук (МГУ), С.В. Погорельская – канд. полит. наук (ИНИОН 
РАН), В.А. Яковлев – д-р филос. наук (МГУ) 

Ответственный редактор – Криман А.И. 
Редакторы-составители – Григорьева Е.С., Костылев В.А. 

Регистрационное свидетельство ПИ № ФС 77-80874 от 21.04.2021 

Информационно-аналитический журнал «Социальные и гумани-
тарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Серия 3. Филосо-
фия = Social Sciences and Humanities. Domestic and Foreign Literature. Series 
3: Philosophy» включен в Российский индекс научного цитирования 
(РИНЦ). 

ISSN 2219-8555 
DOI: 10.31249/rphil/2025.02.00 

© ИНИОН РАН, 2025 



3 

СОДЕРЖАНИЕ 

Предисловие .......................................................................................... 7 

РАЗДЕЛ I 

Ретроспектива и проспекция 

Криман А.И. Концепция «метамодернистского поворота» в 
современном философском дискурсе: сравнительный ана-
лиз модернизма, постмодернизма и метамодернизма . ............. 10 

Гич Д.В. В постоянном ожидании апокалипсиса: на примере 
эсхатологического прочтения «Свитка войны»  ........................ 19 

Шестаков М.А. «Слово о законе и благодати» и два пути сов-
ременной политической теологии  .............................................. 26 

Бычкова А.С. Эсхатология после «Религии в границах одного 
только разума»: представление о конце мира у И. Канта ......... 33 

Карулин А.А. Эсхатология капитализма: концептуализация 
«конца света» в теории акселерационизма  ................................ 39 

Семенов Г.М. Единство фрагментов и сверхъестественное в 
югославском нонконформизме 1960–1980-х годов  .................. 47 

Капустина С.Д. Современное искусство как способ исследова-
ния новых проблем в философии  ............................................... 52 

Семеновых А.А. Теория цвета Л. Витгенштейна  ........................... 56 
Деменок Н.А. Пути философской терапии: взгляд на призыв 

«не думать, а смотреть» Людвига Витгенштейна  ..................... 62 

Современный взгляд на генеалогию концептов 

Соколов Н.А. Понятие φαντασία в философии языка Аристо-
теля и стоиков  ............................................................................... 68 

Шайхутдинов И.Р. Языковые интуиции в древнегреческой 
философии: о проблеме восприятия в связи с этимологией  .... 76 

Зенина Ю.В. Трансформация значений «история»: Древняя 
Греция – XII в.  .............................................................................. 82 

Львов Е.А. Грамматическое учение Боэция Дакийского: проб-
лема формы как онтологическая проблема  ................................ 88 



4 

Староверов А.И. Взаимозависимое возникновение в зеркале 
современной лингвистики  ........................................................... 93 

Морозов Д.С. Имя человека как носитель социокультурных 
функций и стереотипичных представлений  ............................... 99 

Бельков И.В. Философский анализ теории языкового сознания  .. 105 

РАЗДЕЛ II 

Философия и современный мир 

Погорельская С.В. Злой мыслитель. Эммануэль Файе атакует 
Ханну Арендт. Немецкое эхо на книгу: Файе Э., Ханна 
Арендт и Мартин Хайдеггер. Разрушение мышления  ............ 111 

Кимелев Ю.А. Онтолого-метафизическая проблематика в сов-
ременной итальянской философии. Ч. 1 (Отрывки из книги)  .. 118 

Алексеева М.В. Когерентность типа культуры и средств ком-
муникации  ................................................................................... 137 

Диалоги с современностью 

Ларин С.В. Мыслить советское. Рец. на кн.: Голубович К. В 
итоге… быть странником. Толстой, Алексиевич, Бадью  ....... 155 

Цибизова И.М. И вновь о новых бутылках для нового вина. 
Рец. на кн. Росс Б. Философия трансгуманизма: крити-
ческий анализ  .............................................................................. 162 

Михель Д.В. Империя дышит фронтирами. Рец. на кн.: 
Дугина Д.А. Русский фронтир  .................................................. 171 

Григорьева Е.С. В поисках утраченного прошлого: между рет-
ротопией и ностальгией. Рец. на кн.: Бауман З. Ретротопия  .... 180 

Григорьева Е.С. Почему ИИ никогда не станет по-настоящему 
автономным. Рец. на кн.: Пасквинелли М. Измерять и навя-
зывать. Социальная история искусственного интеллекта  ...... 183 

Погорельская С.В. Новое эссе Юргена Хабермаса. Рец. на 
публикацию: Хабермас Ю. Для Европы  .................................. 186 



 

 5 

CONTENTS 
 
 
 
 
 
 
 
Preface .................................................................................................... 7 

CHAPTER I 

Retrospective and prospection 

Kriman A.I. The concept of the 'metamodern turn' in contemporary 
philosophical discourse: a comparative analysis of modernism, 
postmodernism, and metamodernism  ............................................. 10 

Gich D.V. In constant expectation of the apocalypse: an example 
of the eschatological reading of «War Scroll» (1 QM)  .................. 19 

Shestakov M.A. «Sermon on law and grace» and two ways of 
modern political theology  ............................................................... 26 

Bychkova A.S. Eschatology after “Religion within the bounds of 
bare reason”: Kant's concept of the end of the world. ..................... 33 

Сarulin A.A. Eschatology of capitalism: conceptualisation of  
the ‘End of the World’ in the theory of accelerationism  ................ 39 

Semenov G.M. Unity of fragments and the supernatural in Yugo-
slav nonconformism 1960–1980 S  ................................................. 47 

Kapustina S.D. Contemporary art as a way of studying new prob-
lems in philosophy  .......................................................................... 52 

Semenovykh A.A. Wittgenstein’s theory of colors  ............................. 56 
Demenok N.A. Ways of philosophical therapy: a view on Ludwig 

Wittgenstein’s exhortation ‘don’t think, but look!’  ........................ 62 
 

Contemporary view on the genealogy of concepts 

Sokolov N.A. The concept of φαντασία in the philosophy of lan-
guage of Aristotle and the Stoics  .................................................... 68 

Shaikhutdinov I.R. Linguistic intuitions in ancient greek philoso-
phy: on the problem of perceiving according to etymology  ........... 76 

Zenina Iu.V. Transformation of the meanings of «history»: Ancient 
Greece – XII century  ...................................................................... 82 



 

 6 

Lvov E.A. The grammatical theory of Boethius of Dacia: the prob-
lem of form as an ontological problem ............................................ 88 

Staroverov A.I. Dependent origination in the mirror of modern lin-
guistics  ............................................................................................ 93 

Morozov D.S. The name of a person as a carrier of socio-cultural 
functions and stereotypical ideas  .................................................... 99 

Belkov I.V. Philosophical analysis of the theory of linguistic  
consciousness  ............................................................................... 105 

CHAPTER II 

Philosophy and the contemporary world 

Pogorelskaya S.V. The evil thinker. German echo on the book: 
Faye E. Hannah Arendt and Martin Heidegger. The destruction 
of thinking  .................................................................................... 111 

Kimelev Yu.A. Ontological and metaphysical problems in modern 
Italian philosophy. Part 1  .............................................................. 118 

Alekseeva M.V. Coherence of culture type and means of commu-
nication  ......................................................................................... 137 

 
Dialogues with contemporaneity 

Larin S.V. Thinking Soviet. Book review: Golubovich K.  
In the end… to be a wanderer. Tolstoy, Alexievich, Badiou  ....... 155 

Tsibizova I.M. And again about new bottles for old wine. Book 
review: Ross B. The philosophy of transhumanism: a critical 
analysis  ......................................................................................... 162 

Mikhel D.V. The empire breathes with the frontiers. Book review: 
Dugina D.A. Russian frontier  ....................................................... 171 

Grigorieva E.S. In search of the lost past: between retrotopia and 
nostalgia. Book review: Bauman Z. Retrotopia. ........................... 180 

Grigoryeva E.S. Why AI will never become truly autonomous. 
Book review: Paskvinelli M. Measure and impose. Social histo-
ry of artificial intelligence  ............................................................ 183 

Pogorelskaya S.V. A new essay by J. Habermas. Review: Haber-
mas J. For Europe  ......................................................................... 186 

 



 

 7 

Предисловие 

Уважаемые читатели, перед вами – первая часть особого вы-
пуска нашего журнала, воплощающего дух интеллектуальных ис-
каний современности. Журнал сосредоточен на актуальном фило-
софском знании, объединяя критический анализ новейших 
отечественных и зарубежных исследований с продвижением ори-
гинальных идей молодых ученых. Основу издания составляют ста-
тьи, обзоры и рецензии на свежие труды отечественных и зару-
бежных исследователей, а также публикации студентов и 
аспирантов, предлагающих новаторские концепции – от этики ис-
кусственного интеллекта до переосмысления классических фило-
софских категорий в контексте современности. Особое внимание 
уделяется диалогу между российскими и мировыми интеллекту-
альными традициями: рецензии на ключевые зарубежные работы 
сопровождаются глубокими комментариями, а сравнительный 
анализ школ показывает их влияние на глобальную мысль. Журнал 
сохраняет академическую строгость, но делает ее доступной через 
ясный язык, ставя акцент на междисциплинарности и открытости к 
экспериментальным подходам. Редакция нашего журнала исходит 
из того, что «философия – не архив, а мастерская будущего». 

Выпуск журнала знаменует собой важный этап в развитии 
нашего издания. Мы обновляем рубрикацию, стремясь еще ярче 
отразить основной вектор нашей стратегии – акцент на современ-
ной философии во всех ее многообразных проявлениях. Филосо-
фия XXI века ставит перед нами новые вызовы, требует новых 
стратегий поиска, и мы рады представить на страницах журнала 
размышления как опытных исследователей, так и начинающих 
свой путь в науке. Его двухчастная структура отражает много-
гранность современной философской мысли, балансирующей 
между критикой постмодерна, ностальгией по архаике и поиском 
новых языков для выражения искренности. 

Раздел I посвящен теоретическому осмыслению данных 
процессов. Открывает ее статья А.И. Криман «Концепт «метамо-



 

 8 

дернистского поворота», в которой автор предлагает оригиналь-
ную концепцию, рассматривающую современную культурную си-
туацию через призму возвращения к «архаике». Эта работа задает 
тон всему разделу, предваряя подборку студенческих статей, 
написанных по итогам конференции «Философия в XXI веке: но-
вые стратегии философского поиска – 2024». Молодые исследова-
тели предлагают свой взгляд на актуальные проблемы философии, 
демонстрируя свежесть мысли и нестандартные подходы к анализу 
сложных философских концептов. Разнообразие тем, от эсхатоло-
гии и экзистенциальных рефлексий в эпоху антропоцена до лингво-
культурологические поисков, свидетельствует о широте интересов 
молодого поколения философов и подтверждает жизнеспособ-
ность и продуктивность метамодернистской оптики. 

Раздел II номера данного выпуска продолжает исследование 
современного философского ландшафта: здесь вы найдете статьи о 
междисциплинарных пересечениях и рецензии на ключевые публи-
кации 2024–2025 годов. Обращаем внимание на рецензию С.В. По-
горельской на последнее опубликованное эссе Ю. Хабермаса «Для 
Европы», вызвавшее серьезную дискуссию как в Германии, так и в 
интеллектуальных кругах по всему миру. В рубрике «Философия и 
современный мир» представлены статьи, посвященные актуаль-
ным проблемам философской мысли: Ю.А. Кимелев проводит 
анализ онтолого-метафизической проблематики в современной 
итальянской философии; М.В. Алексеева рассматривает характер-
ные отличия в процессах вербальной коммуникации на примере 
отдельных культур Запада и Азии. Рубрика «Диалоги с современ-
ностью», включающая рецензии на значимые философские работы, 
позволяет читателям ознакомиться с новейшими исследованиями 
и включиться в актуальную дискуссию. Д.В. Михель анализирует 
книгу безвременно ушедшей Д.А. Дугиной «Империя дышит 
фронтирами» и размышляет о том, что происходит прямо сейчас 
на рубежах России; молодой исследователь Е.С. Григорьева в сво-
ей рецензии на книгу З. Баумана «Ретротопия» анализирует совре-
менный подход к пониманию феномена ностальгии, а в рецензии 
на книгу М. Пасквинелли приходит к выводу о том, что машине 
невозможно приписать предикат «разумный», а потому и говорить 
о наиболее алармистских представлениях относительно техники; 
Ларин С.В. представляет свою рецензию на книгу К. Голубович 
«В итоге… быть странником. Толстой, Алексиевич, Бадью», а 
также размышляет о советском проекте и современной российской 
действительности; Цибизова И.М., рецензируя книгу Б. Росса 



 

 9 

«Философия трансгуманизма: критический анализ», проводит об-
зор феномена трансгуманизма в контексте потенциальных рисков 
существования человечества. 

Отдельно обращаем ваше внимание на обновленную рубри-
кацию – это не просто смена названий, а попытка отразить дина-
мику философии, где традиционные категории растворяются в ги-
бридных формах. Мы надеемся, что новая рубрикация сделает 
журнал более удобным для навигации и позволит каждому читате-
лю найти материал, соответствующий его интересам. Этот выпуск, 
объединяющий взгляды опытных ученых и молодых исследовате-
лей, представляет собой срез современной философской мысли и 
открывает новые горизонты для дальнейшего философского поиска. 

Наш журнал – это приглашение к диалогу между поколени-
ями, дисциплинами и культурными кодами. Мы не претендуем на 
окончательные ответы, но верим, что каждый выпуск – это шаг к 
новой искренности, где сомнение и надежда сосуществуют без 
конфликта. 

Особую благодарность выражаем участникам конференции – 
ваши смелые идеи напомнили нам, что философия начинается с 
вопросов, а не с догм. 

С уважением, 

Анастасия Криман, 

Ответственный редактор, 

Апрель 2025 г. 

 



Криман А.И. 

 10 

РАЗДЕЛ I  

РЕТРОСПЕКТИВА И ПРОСПЕКЦИЯ 

УДК 141                                                DOI: 10.31249/rphil/2025.02.01 

КРИМАН А.И.* КОНЦЕПЦИЯ «МЕТАМОДЕРНИСТСКОГО ПО-
ВОРОТА» В СОВРЕМЕННОМ ФИЛОСОФСКОМ ДИСКУРСЕ: 
СРАВНИТЕЛЬНЫЙ АНАЛИЗ МОДЕРНИЗМА, ПОСТМОДЕР-
НИЗМА И МЕТАМОДЕРНИЗМА  

Аннотация. В статье вводится термин «метамодернистский 
поворот» в контексте современного философского дискурса. Ме-
тамодернистский поворот рассматривается как новая культурная 
парадигма, пришедшая на смену постмодернизму и стремящаяся 
найти срединный путь между модернистской приверженностью 
универсальным нарративам и постмодернистским релятивизмом. 
В качестве ключевых признаков метамодернистского дискурса 
выделяются «новая искренность», обращение к «архаике», конвер-
генция линейности и нелинейности, установка на удержание про-
тиворечий без их снятия. Проводится сравнительный анализ базо-
вых параметров модернизма, постмодернизма и метамодернизма 
по таким критериям как отношение к метанарративам, иерархии, 
пафосу, территориализации, субъекту. Метамодернистский пово-
рот интерпретируется как лиминальное, транзитивное состояние 
культуры, знаменующее поиск новых концептуальных и практиче-
ских ориентиров в ситуации кризиса постмодернистской парадиг-
мы. Отмечаются теоретические и практические вызовы, которые 
ставит метамодернизм перед современным научным сообществом, 
подчеркивается необходимость междисциплинарного подхода к их 
осмыслению. 

 

* Криман Анастасия Игоревна – научный сотрудник отдела философии 

ИНИОН РАН; postkriman@ya.ru 



Концепция «метамодернистского поворота» в современном  
философском дискурсе 

 11 

Ключевые слова: метамодернистский поворот; метамодер-
низм; постгуманизм; постмодернизм; модернизм; новая искренность; 
осцилляция; неоромантизм; комплексность; пост(не)человеческое. 

KRIMAN A.I. THE CONCEPT OF THE 'METAMODERN TURN' IN 
CONTEMPORARY PHILOSOPHICAL DISCOURSE: A COMPA-
RATIVE ANALYSIS OF MODERNISM, POSTMODERNISM, AND 
METAMODERNISM 

Abstract. The article introduces the term «metamodern turn» in 
the context of contemporary philosophical discourse. The metamodern 
turn is considered as a new cultural paradigm that has replaced post-
modernism and seeks to find a middle ground between the modernist 
commitment to universal narratives and postmodernist relativism. The 
key features of metamodernist discourse are identified as «new sinceri-
ty», a turn to the «archaic», the convergence of linearity and non-
linearity, and the intention to maintain contradictions without resolving 
them. A comparative analysis of the basic parameters of modernism, 
postmodernism, and metamodernism is carried out based on criteria 
such as attitudes towards metanarratives, hierarchy, pathos, territoriali-
zation, and the subject. The metamodern turn is interpreted as a liminal, 
transitive state of culture, signifying the search for new conceptual and 
practical orientations in the context of the postmodernist paradigm cri-
sis. The theoretical and practical challenges posed by metamodernism 
to the modern scientific community are noted, emphasizing the need for 
an interdisciplinary approach to their understanding. 

Keywords: metamodern turn; metamodernism; posthumanism; 
postmodernism; modernism; new sincerity; oscillation; neo-
romanticism; complexity; post(non)human. 

Для цитирования: Криман А.И. Концепция «метамодернистского 

поворота» в современном философском дискурсе: сравнительный анализ 

модернизма, постмодернизма и метамодернизма // Социальные и гумани-

тарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Филосо-

фия. – 2025. – № 2. – С. 10–18. – DOI: 10.31249/rphil/2025.02.01 

Введение 

В современном философском дискурсе все более отчетливо 
артикулируется тезис об исчерпанности постмодернистской пара-
дигмы, доминировавшей в интеллектуальном ландшафте послед-
них десятилетий XX века, и становлении новой культурной доми-



Криман А.И. 

 12 

нанты, получившей название «метамодернизм». Данный термин, 
введенный в научный оборот нидерландскими философами и тео-
ретиками культуры Тимотеусом Вермюленом и Робином ван ден 
Аккером в программной статье «Заметки о метамодернизме»1, 
обозначает специфическую структуру, осциллирующую между 
модернистской тоской по трансцендентному означаемому, стрем-
лением к целостности и аутентичности и постмодернистским 
скепсисом в отношении любых метанарративов, акцентом на 
фрагментарности, симуляции и игре. Стоит заметить, что в рус-
ском сегменте философии в то же время А.Г. Дугин вводит термин 
«археомодерн», значение которого схоже с тем, о чем говорили 
нидерландцы: «Археомодерн можно определить как наложение, 
суперпозицию, юкстапозицию двух парадигм – модерна и премо-
дерна – без их концептуального соотнесения, т.е. без выстраивания 
между ними внятного логического переходника, некого модуля»2. 
Однако Дугин говорит об археомодерне как исключительно рос-
сийской траектории преодоления постмодерна. Мы полагаем, что 
метамодернизм – явление всеобщего характера, но с необходимо-
стью появившееся и набирающее мощь в России. 

Если модернизм исходил из возможности достижения уни-
версальной истины, социальной эмансипации и прогресса, а пост-
модернизм деконструировал эти «великие нарративы» как своего 
рода тотализирующие фикции, то метамодернизм пытается найти 
срединный путь между этими крайностями, удерживая противопо-
ложности в состоянии продуктивного напряжения. По словам 
Вермюлена и ван ден Аккера, «метамодернизм раскачивается 
между модернистской тоской по смыслу и постмодернистским 
сомнением по поводу смысла всего этого, между стремлением к 
искренности и ее деконструкцией, между надеждой и меланхоли-
ей, между эмпатией и апатией, единством и множеством, цельно-
стью и расщеплением, ясностью и амбивалентностью»3. 

Любые философско-культурологические концепции исходят 
из анализа происходящих событий как в семиотической, так и 
непосредственно наблюдаемой сферах. Вирус COVID-19 стал по-
следним прибежищем умирающего постмодернизма, реализую-

 

1 Vermeulen T., Van den Akker R. Notes on metamodernism // Journal of Aest-

hetics & Culture. – 2010. – Vol. 2., N 1. – P. 1–14.  
2 Дугин А.Г. Археомодерн. – Москва: Арктогея, 2011. – 142 с. 
3 Vermeulen T., Akker R., van den. Notes on metamodernism // Journal of Aes-

thetics & Culture. – 2010. – Vol. 2., N 1. – P. 5–6.  



Концепция «метамодернистского поворота» в современном  
философском дискурсе 

 13 

щим главный постмодернистский проект – постгуманизм – на 
практике и в полную мощь. Постгуманистические тезисы о де-
антропологизации и равноценной актантности человеческого и не-
человеческого («пост(не)человеческого»1) реализовались на наших 
глазах. Вирус, невидимый глазу, модифицировал все геополитиче-
ские, экономические, личностные процессы. Дальнейшие события 
общемирового масштаба перевернули ход вещей настолько, что 
мы можем и должны говорить о наступлении новой эпохи2. Про-
цессы геополитического масштаба с началом СВО знаменуют пе-
реход в новую социокультурную парадигму. Метамодернистский 
нарратив возвращает нас, с одной стороны, к модернистским за-
просам на пересборку, казалось бы, давно убитых постмодернист-
ской риторикой нарративов (честь, совесть, долг, истина, любовь 
и др.), а с другой стороны, мы не можем игнорировать постмодер-
нистские средства выстраивания дискурса. 

Однако, с нашей точки зрения, термин «метамодернизм» не 
совсем подходит для описания новой эпохи, так как отсылает нас в 
уже завершенный процесс. Учитывая особенность и комплекс-
ность происходящих процессов, будет уместнее использовать тер-
мин «метамодернистский поворот» – бесконечный процесс перес-
борки, который должен оставаться действенным и давать надежду 
на непрестанное творчество смыслов. В противном случае, если 
процесс будет завершен, мы вернемся либо в дурной модернизм, 
либо в дурной постмодернизм, поэтому по законам лингвистичес-
кой магии мы используем именно термин «метамодернистский 
поворот». 

Признаки метамодернистского поворота 

Мы выделяем несколько ключевых маркеров, свидетель-
ствующих о метамодернистском повороте и наступлении новой 
культурной эпохи, среди которых следующие. 

1. Новая искренность, манифестирующая себя как возврат к 
подлинности, аутентичности, неподдельности опыта и чувств по-

 

1 Криман А. И. Постгуманистический поворот к пост(не)человеческому // 

Вопросы философии. – 2020. – № 12. – С. 57–67.  
2 Криман А.И. Эпоха после постмодерна // Об основаниях русской идеи. 

Онтологические довод: сборник докладов Первого Большого Философского Со-

бора / под ред. Киселевой А.Б. – Москва: Издательский Дом Русская философия, 

2023. – С. 489–497. 



Криман А.И. 

 14 

сле постмодернистского господства тотальной иронии, пастиша и 
игрового модуса. Как отмечает голландский исследователь совре-
менной культуры Робин ван ден Аккер, «метамодернистские про-
изведения искусства характеризуются осцилляцией между типич-
но модернистской приверженностью к глубине, смыслу, аффектам 
и аутентичности и постмодернистским акцентом на непрозрачно-
сти, двусмысленности, поверхности и иронической дистанции»1. 
Если постмодернизм воспринимал любое выражение искренности 
как наивность или симуляцию, то метамодернизм реабилитирует 
искренность, но уже в ином, пост-пост-ироничном ключе – не как 
наивный возврат к модернистскому пафосу, но как трезвая, ре-
флексивная позиция после постмодернистского опыта. 

2. Обращение к «архаике», т.е. к премодерным формам куль-
туры (мифу, фольклору, ритуалу, мистике) как своего рода храни-
лищу альтернативных модерну смыслов и ценностей. Если пост-
модернизм в своей критике модерна и его метанарративов часто 
обращался к маргинальным, периферийным выражениям культуры 
(телесному низу, безумию, этническому Другому и т.д.), то мета-
модернизм реактуализирует архаическое и традиционное в новом 
ключе – не как консервативный традиционализм и не как постмо-
дернистскую игру в слова, но как продуктивный ресурс для пере-
осмысления современности. Российский исследователь метамо-
дернизма А.В. Павлов отмечает, что «метамодернизм, в отличие от 
постмодернизма, не просто ностальгирует по домодерным ценно-
стям и не занимается деконструкцией архаического, но пытается 
придать новый смысл традиции, переосмысливая ее в диалоге с 
современностью»2. Ввиду ускорения информационных процессов 
эпохи сменяются все быстрее и быстрее, то же касается всех воз-
можных семантических структур, вписанных в тело реальности. 
Таким образом, под «архаикой» мы имеем в виду все то, что было 
до современности, а именно до XXI в. И в этом контексте события в 
культурном поле показывают несомненное наличие запроса на не-
актуализированные феномены «архаичной эпохи», а также что сам 

 

1 Akker R., van den. Metamodernism: Post-irony, Post-truth, Post-postmoder-

nism? // Metamodernism. Historicity, Affect, and Depth after Postmodernism / ed. by 

R. van den Akker, A. Gibbons, T. Vermeulen. – London: Rowman & Littlefield Inter-

national, 2017. – P. 5.  
2 Павлов А.В. Образы современности в XXI веке: метамодернизм // Логос. – 

2018. – Т. 28., № 6. – С. 12.  



Концепция «метамодернистского поворота» в современном  
философском дискурсе 

 15 

запрос на пересборку дискурса архаики, что находит свое отраже-
ние во всех областях гуманитаристики и искусства. 

3. Конвергенция линейности и нелинейности в представле-
ниях о реальности и истории. Если модерн мыслил реальность в 
терминах линейного развития, телеологии, «больших нарративов» 
(таких как рационализация, секуляризация, эмансипация), а пост-
модерн деконструировал любые метаповествования в пользу не-
линейности, ризоматики, игры случая, то метамодерн стремится 
интегрировать эти оптики как комплементарные модусы когни-
тивного картирования реальности, балансируя между порядком и 
хаосом, детерминизмом и случайностью, макро- и микроуровнями. 
Как указывают Вермюлен и ван ден Аккер, «метамодернизм дол-
жен быть воспринят как неоромантическое колебание между дву-
мя дуалистическими полюсами модернизма и постмодернизма. 
Метамодернизм переходит туда и обратно между позициями, ис-
пользуя “оба” полюса модернизма и постмодернизма как доступ-
ную нам концептуальную карту»1. 

4. Формула «и то, и то, и не то, и не то одновременно», вы-
ражающая квинтэссенцию метамодернистского мышления, пре-
одолевающего бинарную логику «либо / либо» в пользу интегра-
ции противоположностей без их диалектического снятия или 
релятивистского уравнивания. Метамодернистский субъект мыс-
лит в режиме «и / и» вместо «либо / либо», удерживая антиномии, 
но не впадая в их эклектическое смешение. В этом плане метамо-
дернизм близок к идеям «сложностного мышления» (Э. Морен), 
«трансверсальной рациональности» (К. Шраг) и «перспективизма» 
(Ф. Ницше). Как отмечает нидерландский исследователь совре-
менного искусства Йост де Блур, «метамодернистские практики 
ищут пути выражения дуальностей, двусмысленностей и парадок-
сов, типичных для (пост)современного состояния, стремясь найти 
продуктивное напряжение между ними»2. 

 

1 Vermeulen T., Akker R., van den. Utopia, Sort of: A Case Study in Meta-

modernism // Studia Neophilologica. – 2015. – Vol. 87. – P. 360.  
2 Bloois J., de. The Last of the Postmodernists // Frame. – 2013. – Vol. 26, 

N 1. – P. 187.  



Криман А.И. 

 16 

Сравнительный анализ модернизма, постмодернизма  
и метамодернизма 

Для более глубокого понимания специфики метамодернист-
ского поворота имеет смысл провести сопоставление базовых па-
раметров модерна, постмодерна и метамодерна в нескольких клю-
чевых измерениях. Мы даем базовые аспекты для понимания и 
рефлексии. 

Модернизм 

1. Великие нарративы (вера в универсальные объяснитель-
ные модели мира – разум, прогресс, эмансипация, социализм 
и т.д.). 

2. Иерархия (акцент на четких структурациях, бинарных оп-
позициях, наличии центра и периферии; логоцентризм). 

3. Пафос (пафосный модус высказывания, возвышенная се-
рьезность, претензия на глубину и масштаб). 

4. Освоение новых территорий (стремление к экспансии соб-
ственного дискурса, подчинению и присвоению реальности). 

5. Автономный субъект (идеал самодостаточного, суверен-
ного, рационального индивида). 

Постмодернизм 

1. Деконструкция нарративов (критика и ниспровержение 
любых «великих нарративов» как орудий власти, эпистемологиче-
ская релятивизация). 

2. Де-иерархизация (размывание границ между высоким и 
низким, элитарным и массовым; принцип нонселекции). 

3. Ирония (самоироничный модус высказывания, игра, кри-
тическая дистанция, пастиш). 

4. Детерриторизация (плюрализация, фрагментация, усколь-
зание от любых тотализирующих структур, ризоматическое «ко-
чевничество» смыслов). 

5. «Смерть субъекта» (представление о субъекте как всегда 
тварном структурами языка и власти, децентрированном и фраг-
ментированном). 



Концепция «метамодернистского поворота» в современном  
философском дискурсе 

 17 

Метамодернизм 

1. Пересборка нарративов (не изобретение новых, но рекон-
струкция жизнеспособных элементов старых нарративов, скольже-
ние по лезвию между модернистским фундаментализмом и пост-
модернистским релятивизмом). 

2. Постиерархизация (переосмысление бинарных иерархий 
как относительных и подвижных, мышление вне логики «господ-
ства-подчинения»). 

3. Новая искренность (осцилляция между иронией и искрен-
ностью, рефлексивная серьезность, аутентичность после постмо-
дернистского опыта). 

4. «Перетерриториализация» (поиск «третьих пространств» 
между глобальным и локальным, публичным и приватным, движе-
ние по границам и зазорам, освоение пограничных состояний). 

5. Пост(не)человеческий субъект (реабилитация субъекта и 
субъектности, но уже в проблематизированном, относительном 
ключе, рассмотрение человека как принципиально незавершаемого 
проекта). 

Заключение 

Подводя итог, можно констатировать, что метамодернист-
ский поворот позиционируется нами как попытка выйти за рамки 
бинарной логики модели модерн/постмодерн, найти новые концеп-
туальные и практические пути в условиях кризиса постмодернист-
ского релятивизма и невозможности возврата к модернистскому 
фундаментализму. В метамодернистском повороте происходит не 
столько снятие противоречий между модерном и постмодерном, 
сколько продуктивное удержание этих противоречий в состоянии 
динамического равновесия и взаимной дополнительности. Он осу-
ществляет своего рода «переоткрытие» ряда модернистских инту-
иций (тяга к смыслу, серьезность, трансцендентность) в «пост-
постмодернистской» перспективе. 

В этом плане метамодернистский поворот предстает как 
промежуточная, транзитивная фаза в развитии культуры, своего 
рода неустойчивое равновесие между модернизмом и постмодер-
низмом, чреватое как рецидивами универсализма, так и опасно-
стью нового релятивизма. Неоднозначность и парадоксальность 
метамодернистского дискурса вытекает из его установки на ком-
плексность и процессуальность бытия, необходимость мыслить и 



Криман А.И. 

 18 

действовать в ситуации принципиальной нередуцируемости про-
тиворечий и дуальностей современного мира. 

Метамодернистский поворот ставит перед академическим 
сообществом целый ряд серьезных вызовов – как теоретических 
(необходимость выработки новых концептуальных моделей опи-
сания реальности после постмодернистской «смерти великих нар-
ративов»), так и практических (поиск новых форм индивидуально-
го и коллективного действия в условиях кризиса институтов 
модерна и релятивизации ценностей). Ответы на эти вызовы еще 
только предстоит артикулировать в рамках междисциплинарного 
поля современных исследований. Но само осознание этих вызовов 
и попытки найти на них ответ уже свидетельствуют о продуктив-
ности метамодернистской оптики как способа концептуализации 
социокультурных процессов на пороге «новой непрозрачности» 
(Ю. Хабермас). 

Список литературы 

1. Дугин А.Г. Археомодерн. – Москва: Арктогея, 2011. – 142 с. 

2. Криман А.И. Эпоха после постмодерна // Об основаниях русской идеи. Онто-

логические доводы: сборник докладов Первого Большого Философского Со-

бора / под ред. Киселевой А.Б. – Москва: Издательский Дом Русская филосо-

фия, 2023. – С. 489–497. 

3. Криман А.И. Постгуманистический поворот к пост(не)человеческому // Во-

просы философии. – 2020. – № 12. – С. 57–67.  

4. Павлов А.В. Образы современности в XXI веке: метамодернизм // Логос. – 

2018. – Т. 28, № 6. – С. 1–19. 

5. Akker R., van den. Metamodernism: Post-irony, Post-truth, Post-postmodernism? // 

Metamodernism. Historicity, Affect, and Depth after Postmodernism / ed. by R. van 

den Akker, A. Gibbons, T. Vermeulen. – London: Rowman & Littlefield Interna-

tional, 2017. – P. 1–19. 

6. Bloois J., de. The Last of the Postmodernists // Frame. – 2013. – Vol. 26, N 1. – 

P. 85–96. 

7. Vermeulen T., Akker R., van den. Notes on metamodernism // Journal of Aesthetics 

& Culture. – 2010. – Vol. 2, N 1. – P. 1–14. 

8. Vermeulen T., Akker R., van den. Utopia, Sort of: A Case Study in Metamodernism // 

Studia Neophilologica. – 2015. – Vol. 87. – P. 55–67. 

 



В постоянном ожидании апокалипсиса: 
на примере эсхатологического прочтения «Cвитка войны» 

 19 

УДК 130.2; 236                                     DOI: 10.31249/rphil/2025.02.02 

ГИЧ Д.В. В ПОСТОЯННОМ ОЖИДАНИИ АПОКАЛИПСИСА: 
НА ПРИМЕРЕ ЭСХАТОЛОГИЧЕСКОГО ПРОЧТЕНИЯ «СВИТ-
КА ВОЙНЫ» (1 QM)  

Аннотация. Статья посвящена анализу эсхатологического 
прочтения «Свитка войны» с точки зрения современного состоя-
ния человека. Исследуется идея «постоянного поворота» и перма-
нентного ожидания апокалипсиса как центрального элемента  
современного мировоззрения на этапе метамодернизма. Для более 
глубокого понимания этого поворота в статье предлагается симво-
лическое прочтение свитка как отражение экзистенциального со-
стояния современного человека, находящегося в постоянном ожи-
дании качественного исторического изменения и поворота. 

Ключевые слова: Свиток войны (1 QM); эсхатология; мета-
модернизм; человек; апокалипсис. 

GICH D.V. IN CONSTANT EXPECTATION OF THE APOCALYP-
SE: AN EXAMPLE OF THE ESCHATOLOGICAL READING OF 
WAR SCROLL (1 QM) 

Abstract. The article is devoted to the analysis of the eschatolog-
ical interpretation of the War Scroll from the point of view of the mod-
ern human condition. The article explores the idea of a “constant turn” 
and the permanent expectation of the apocalypse as a central element of 
the modern worldview, characteristic at the stage of metamodernism. 
For a deeper understanding of this turn, the article suggests a symbolic 
reading of the scroll as a reflection of the existential state of modern 
man, who is in constant expectation of a qualitative historical change 
and turn. 

Keywords: War Scroll (1 QM); eschatology; metamodernism; 
people; apocalypse. 

 

 © Гич Дмитрий Владимирович – студент философского факультета МГУ 

имени М.В. Ломоносова; gichdv@my.msu.ru 



Гич Д.В. 

 20 

Для цитирования: Гич Д.В. В постоянном ожидании апокалипсиса: 

на примере эсхатологического прочтения «Cвитка войны» // Социальные 

и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: 

Философия. – 2025. – № 2. – С. 19–25. – DOI: 10.31249/rphil/2025.02.02 

 
Для состояния современной культуры очень характерна идея 

постоянного ожидания апокалипсиса. Во многом на становление 
этого тренда повлияло изменение в оптике того, как воспринима-
ется человек, а также какое место он занимает в мире. Данный 
процесс можно назвать закатом логики эпохи модерна. К этому 
привела переоценка представлений о вселенной и ее фундамен-
тальном устройстве. Стало, например, ясным, что человеческое 
тело не пригодно для покорения космоса. Но еще более суще-
ственным является переоценка нарратива прогресса, который не 
оправдал себя. Дав надежду на счастливое будущее для всего че-
ловечества, он привел, благодаря развитию науки и техники, к 
двум мировым войнам и возможному ядерному катаклизму. Про-
гресс в этом смысле перестает пониматься в гуманистическом 
ключе, теперь в нем видна альтернативная сторона – опасность и 
страх. Сама идея человечности уже воспринимается более наив-
ной, особенно если учитывать ужасы тоталитарных режимов XX 
века и Холокоста. Это закономерно и для других просвещенческих 
нарративов, таких как идея разума и свободы, о чем подробно пи-
шут представители франкфуртской школы Теодор Адорно и Гер-
берт Маркузе. Можно тем самым говорить об антимодернизме, 
который включает в себя переоценку и критику идей эпохи модер-
на. Два важных перелома XX века, а именно Первая и Вторая ми-
ровые войны, продемонстрировали неспособность старых концеп-
ций осмыслить новую социальную данность. В этом плане 
появляются другие теории культуры – постмодернизм и метамо-
дерн. 

Если человек эпохи модерна воспринимается как убегающий 
в будущее, постоянно невротизирующий, то человека постмодерна 
верно будет описывать как шизофреника. При помощи шизофре-
нии и пастиша, как обращает внимание Джеймисон, можно понять 
характерное для человека этой новой эпохи ощущение простран-
ства и времени1. В этом контексте важно сказать о проблеме по-

 

1 Джеймисон Ф Постмодернизм и общество потребления // Марксизм и 

интерпретация культуры. – Москва; Екатеринбург: Кабинетный ученый, 2014. – 

С. 291. 



В постоянном ожидании апокалипсиса: 
на примере эсхатологического прочтения «Cвитка войны» 

 21 

нимания истории. Субъект теряет чувство историчности, харак-
терное для модерна, которое выразимо в формуле: прошлое – 
настоящее – будущее. Как отмечает М.В. Мефёд, такой человек 
живет лишь в настоящем1. При этом Джеймисон развивает мета-
фору экрана, взятую им у Нам Джун Пайка, для описания состоя-
ния современного субъекта, прилагаемую к теме ощущения вре-
мени. Он пишет, что постмодернистский человек сидит перед 
большим количеством экранов и, совершая невозможное, вынуж-
ден постоянно отслеживать все2. 

Однако такое ощущение времени не остается вечным. Мета-
модернизм сменяет постмодерн, пытаясь встроить в него наррати-
вы модерна. Тем самым возвращается к человеку понятие истории: 
он хочет осмыслить будущее, которое все время ускользает. При 
этом субъект, как отмечает Р. ван ден Аккер, ощущает в течение 
своего существования постоянный поворот истории3. 

Это переживание пронизывает всю современную культуру и 
несет в себе апокалиптический оттенок. Его сущность выражается 
в ожидании постоянного конца и начала нового витка, за которым 
должен следовать качественно другой уровень положения дел в 
мире, описываемый массовой культурой крахом мира. Конец бли-
зок! Так, К.Г. Исупов отмечает, что в периоды, когда нормой ста-
новится перманентная катастрофа, историческая надежда выстра-
ивается именно в эсхатологическом ключе4. Близким примером 
такой теории является концепция философии истории 
Н.А. Бердяева. Он пишет: «История имеет смысл потому, что она 
кончится… Поэтому настоящая философия истории есть филосо-
фия истории эсхатологическая, есть понимание исторического 
процесса в свете конца»5. Так ощущение постоянного поворота, и 

 

1 Мефёд М.В.  Ф. Джеймисон: пастиш и шизофрения как характерные чер-

ты эпохи постмодерна // Шаг в науку. – 2020. – № 3. – С. 116. 
2 Джеймисон Ф. Постмодернизм, или Культурная логика позднего капита-

лизма / пер. с англ. Д. Кралечкина; под науч. ред. А. Олейникова. – Москва: Ин-

ститут Гайдара, 2019. –·С. 135. 
3 Аккер Р., ван ден. Метамодернизм. Историчность, Аффект и Глубина по-

сле постмодернизма / пер. с англ. В.М. Липки. – Москва: Рипол Классик, 2019. – 

С. 63. 
4 Исупов К.Г. Русский Антихрист: сбывающаяся антиутопия // Антихрист 

(Из истории отечественной духовности): антология / под ред. А.С. Гришина, 

К.Г. Исупова. – Москва: Высшая школа, 1995. – С. 5–33. 
5 Бердяев Н.А. Самопознание. – Москва; Берлин: Директ-Медиа, 2016. – 

С. 387. 



Гич Д.В. 

 22 

бесконечного конца, и невыносимой тревожности о будущем свя-
зываются с эсхатологическими учениями. 

Но какова природа этого непрерывно длящегося ожидания 
апокалипсиса? Теоретики, например, обращаются к различным 
метафорам в попытках охарактеризовать этот довольно сложный и 
многогранный образ с целью объяснить его сущность. Я же пред-
лагаю актуализировать наследие священных текстов из апокалип-
тического жанра и тем самым посмотреть, как их логика соотно-
сится с актуальными представлениями о состоянии современного 
субъекта в контексте его ощущения постоянного поворота. Мой 
выбор для такого описания остановился на «Свитке войны» по не-
скольким причинам. Во-первых, это эсхатологический характер 
данного документа, подчеркивающий значимость ожидаемого 
наступления царства Света. Во-вторых, как отмечает американ-
ский библеист Джон Дж. Коллинз, свиток значительно отличается 
от других текстов древнееврейской литературы призывом к актив-
ному участию в финальной битве этого мира между Светом и 
Тьмой1. Такое противостояние есть проявление дуализма, выделя-
ющего свиток на фоне остальных. К этому еще добавляется необ-
ходимость участия каждого в этом событии, в том числе на уровне 
Неба. 

Сам «Свиток войны» (1 QM) – это один из артефактов Мерт-
вого моря, найденный в кумранской пещере и известный также как 
«Война сынов света против сынов тьмы». Я кратко изложу содер-
жание этого документа. Затем предложу его прочтение, которое 
должно помочь в понимании современного человека. 

Для начала нужно понимать, что апокалиптическая литера-
тура не находится в разрыве с другими жанрами, а пребывает в 
общем контексте. «Свиток войны» можно справедливо относить к 
апокалиптическим, но в широком смысле. Технически, как замеча-
ет Джон Дж. Коллинз, его не стоит относить к апокалипсисам, так 
как он не является откровением2. 

Действительно, свиток представляется в большей степени 
как руководство или как план действий, где детально изложена 
военная стратегия, тактика. Особое внимание уделяется описанию 
оружия, важности ритуальной чистоты и надписей на военных ат-
рибутах, таких как знамена, щиты, трубы. Последние же имеют 

 

1 Collins J.J. The apocalyptic imagination: An introduction to Jewish apocalyp-

tic literature. – Grand Rapids: W.B. Eerdmans Publishing, 2016. – P. 9. 
2 Ibid. 



В постоянном ожидании апокалипсиса: 
на примере эсхатологического прочтения «Cвитка войны» 

 23 

особое значение для битвы. При помощи них священники, играю-
щие важнейшую роль в общине, осуществляют управление вой-
сками, подают сигналы. 

Не имея здесь возможности подробно останавливаться на 
содержании, упуская тем самым большое количество не только 
технических подробностей, но и исторических проблем, например 
датировки, на которых подробно останавливается британский ис-
следователь Геза Вермеш (им приводится сюжетная схема)1, а 
также наш соотечественник А.М. Газов-Гинзберг2, мне бы хоте-
лось обратить внимание на важную для понимания «Свитка вой-
ны» и пронизывающую всю его логику построения тему дуализма, 
выражаемую в противопоставлении Света и Тьмы 

При анализе документа видно, что он был составлен под 
влиянием зороастризма, так как оптика дуализма пронизывает все 
устройство мира, в том числе и небесного, что вполне релевантно, 
как оценивает это Джон Дж. Коллинз3, и несет явно космологиче-
ский характер с сильным переходом в эсхатологию4. Он также ри-
сует схему его устройства: если на передний план при рассмотре-
нии сюжетной составляющей в первую очередь обращается 
внимание на два противоборствующих лагеря (т.е. сыны света и 
тьмы), то на втором уровне битва происходит также на небесном 
уровне, а именно между уделом «Бога» и «Велиалом»5. Так, 
например, со стороны божественного удела активное значение 
принимают ангелы (Михаил). Но в отличии от зороастризма, где и 
божественная сторона подвержена дуализму, в свитке Бог, чье имя 
опускается, всегда выступает на стороне Света. И именно им 
разыгрывается седьмой, итоговый, жребий, уничтожающий всю 
тьму. Все началось по воле Его. По Его решению же и кончится. 

Свиток тем самым представляет собой определенное руко-
водство и план заключительной битвы. Как ни парадоксально, из-
вестен не только ход этой битвы, но и ее итог – победа Света. 

 

1 The dead sea scrolls in English / ed. and trans. By G. Vermes. – Sheffield: 

Sheffield Academic Press, 1995. – P. 163. 
2 Тексты Кумрана. Выпуск второй / пер. с древнееврейского и арамейского 

А.М. Газова-Гинзберга, М.М. Елизаровой, К.Б. Старковой. – Санкт-Петербург: 

Центр «Петербургское Востоковедение, 1996. – С. 279–331. 
3 The Oxford handbook of apocalyptic literature / ed. by Collins J.J. – Oxford: 

Oxford University Press, 2014. – P. 214. 
4 Ibid. – P. 285. 
5 Ibid. – P. 284. 



Гич Д.В. 

 24 

В контексте этого исследователи закономерно задают вопрос: бы-
ла ли эта битва? Для такой постановки проблемы есть свои осно-
вания. Так, если эта битва произошла, то свиток нужно восприни-
мать как описание прошедшей войны. Тогда начало правления 
Света уже наступило. Однако, как отмечает А.М. Газов-Гинзберг, 
при всем эсхатологическом характере свитка для членов секты 
было ближе представление о том, что описанная битва произойдет 
в ближайшем будущем1. Поэтому делать вывод, что членами секты 
свиток воспринимался как эсхатологический текст, неверно. Они 
видели его как прямое руководство для битвы. Такое преставление 
было связано с тем, что окончание земной истории должно было 
произойти в самое ближайшее время, и итоговая битва могла 
начаться в любой момент. 

Но это преимущественно историческая интерпретация. Для 
современного человека эсхатологическое понимание «Свитка вой-
ны» наиболее актуально. Мы не находимся в древнееврейском 
контексте и не ждем в прямом смысле тех событий, о которых по-
вествует документ. Во многом, чтобы увидеть всю эсхатологиче-
скую драму свитка, следует отвлечься от исторического метода. 
Мне видится, что возможно символическое восприятие битвы. 
Из этого прочтения вытекает три концепции. Первая заключается в 
том, что битва уже была, тогда все, что переживает сейчас челове-
чество, – это длинный этап апокалиптического процесса, в кото-
ром подводится итог всех поступков. Такое понимание кажется 
наиболее уязвимым для критики. Если обратить внимание на наш 
лучший из возможных миров, то в нем зло все еще продолжает 
существовать, что противоречит тому, что свиток говорит об абсо-
лютном свержении сил тьмы. Другая концепция символического 
прочтения связана с тем, что итоговая битва началась когда-то в 
прошлом и продолжается в настоящем. Подобное прочтение спо-
собно создать большое количество интерпретаций событий про-
шлого. Третье чтение, к которому я больше всего склоняюсь, за-
ключается в том, что финальная битва только ожидается. Именно 
такое восприятие встраивается в концепцию «постоянного поворо-
та» и ввиду этого непрерывно длящегося ожидания апокалипсиса. 
Если принимать третью установку символического толкования, то 
с помощью него вполне можно охарактеризовать современного 

 

1 Тексты Кумрана. Выпуск второй / пер. с древнееврейского и арамейского 

А.М. Газова-Гинзберга, М.М. Елизаровой, К.Б. Старковой. – Санкт-Петербург: 

Центр «Петербургское Востоковедение, 1996. – С. 281. 



В постоянном ожидании апокалипсиса: 
на примере эсхатологического прочтения «Cвитка войны» 

 25 

субъекта как постоянно готовящегося к концу, с тревогой смотря-
щего в будущее. Человечество пребывает тогда в перманентном 
ожидании качественных изменений в рамках нового витка истории 
и готовится к ним, словно это заключительная для мира битва. 

Список литературы 

1. Аккер Р., ван ден. Метамодернизм. Историчность, Аффект и Глубина после 

постмодернизма / пер. с англ. В.М. Липки. – Москва: Рипол Классик, 2019. – 

342 с. 

2. Бердяев Н.А. Самопознание. – Москва; Берлин: Директ-Медиа, 2016. – 452 с. 

3. Бердяев Н.А. Философия свободы. Смысл творчества. Опыт оправдания чело-

века. – Москва: Академический проект, 2020. – 522 с. 

4. Джеймисон Ф. Постмодернизм, или Культурная логика позднего капитализма / 

пер. с англ. Д. Кралечкина; под науч. ред. А. Олейникова. – Москва: Институт 

Гайдара, 2019. – 808 с. 

5. Джеймисон Ф. Постмодернизм и общество потребления // Марксизм и интер-

претация культуры. – Москва; Екатеринбург: Кабинетный ученый, 2014. – 

414 с. 

6. Исупов К.Г. Русский Антихрист: сбывающаяся антиутопия // Антихрист (Из 

истории отечественной духовности): антология / под ред. А.С. Гришина, 

К.Г. Исупова. – Москва: Высшая школа, 1995. – С. 5–33. 

7. Мефёд М.В.  Ф. Джеймисон: пастиш и шизофрения как характерные черты 

эпохи постмодерна // Шаг в науку. – 2020. – № 3. – С. 114–118. 

8. Тексты Кумрана. Выпуск второй / пер. с древнееврейского и арамейского 

А.М. Газова-Гинзберга, М.М. Елизаровой, К.Б. Старковой. – Санкт-Петер-

бург: Центр «Петербургское Востоковедение, 1996.–440 с. 

9. Collins J.J. The apocalyptic imagination: An introduction to Jewish apocalyptic 

literature. – Grand Rapids: W.B. Eerdmans Publishing, 2016. – 353 p. 

10. The dead sea scrolls in English / ed. and trans. by G. Vermes. – Sheffield: Sheffield 

Academic Press, 1995. – 715 p. 

11. The Oxford handbook of apocalyptic literature / ed. by Collins J.J. – Oxford: Ox-

ford University Press, 2014. – 564 p. 

 



Шестаков М.А. 

 26 

УДК 261.7; 322.2.                                 DOI: 10.31249/rphil/2025.02.03 

ШЕСТАКОВ М.А.* «СЛОВО О ЗАКОНЕ И БЛАГОДАТИ» И ДВА 
ПУТИ СОВРЕМЕННОЙ ПОЛИТИЧЕСКОЙ ТЕОЛОГИИ  

Аннотация. Важнейшее произведение древнерусской лите-
ратуры «Слово о законе и благодати» митрополита Илариона рас-
сматривается как первый политико-теологический манифест рус-
ского христианства, в котором утверждается равноправие Руси по 
отношению к другим христианским государствам и суверенитет 
христианского правителя. Обращаясь к работам современных ис-
следователей А. Бадью и Дж. Агамбена, автор выявляет особенно-
сти аргументации Илариона и отмечает возможность переосмыс-
ления основных суждений «Слова о законе и благодати» в 
контексте двух путей современной политической теологии – эта-
тистского и либертарного. 

Ключевые слова: политическая теология; христианское госу-
дарство; этатизм; либертарная теология; субъективность; исклю-
чение. 

SHESTAKOV M.A. SERMON ON LAW AND GRACE AND TWO 
WAYS OF MODERN POLITICAL THEOLOGY 

Abstract. The article examines the important work of Old Rus-
sian literature, The Sermon on Law and Grace by Hilarion, the metro-
politan of Kiev, as the first manifesto of Russian Christian political the-
ology, which affirms the equality of Rus' in relation to other Christian 
states and the sovereignty of the Christian ruler. Referring to the works 
of modern researchers Alain Badiou and Giorgio Agamben, the author 
identifies the features of Hilarion's argumentation and notes the possi-
bility of rethinking the main judgments of The Sermon on Law and 
Grace in the context of two ways of modern political theology: statist 
and libertarian. 

 

* © Шестаков Михаил Алексеевич – студент РГПУ им. А.И. Герцена. 



«Слово о законе и благодати» и два пути современной  
политической теологии 

 27 

Keywords: political theology; christian state; statism; libertarian 
theology; subjectivity; exception. 

Для цитирования: Шестаков М.А. «Слово о законе и благодати» и 

два пути современной политической теологии // Социальные и гумани-

тарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Филосо-

фия. – 2025. – № 2. – С. 26–32. – DOI: 10.31249/rphil/2025.02.03 

 
«Слово о законе и благодати» – наиболее ранний памятник 

древнерусской литературы, датируемый XI в. и представляющий 
собой запись хвалебной речи киевского митрополита Илариона. 
Помимо того что произведение ценно с культурной, исторической, 
филологической точки зрения (и в этих областях оно исчерпываю-
ще исследовано), оно также представляет интерес как первый поли-
тико-теологический манифест православного христианства в 
Древней Руси. Главной целью сочинения является обоснование 
самостоятельного и равноправного по отношению к другим госу-
дарствам положения Руси в христианском сообществе; в поддерж-
ку этого тезиса отмечается универсальный характер христианской 
проповеди, пришедший на смену замкнутости ветхозаветного иуда-
изма – христианизация русского государства утверждается как 
часть божественного домостроительства спасения1. Эти суждения 
оказываются актуальными в контексте современных направлений 
теологической мысли, таких как политическая теология Карла 
Шмитта, Джорджо Агамбена, а также исследования политического 
универсализма в христианстве, предпринимаемые Аленом Бадью. 
Прочтение «Слова о законе и благодати» через призму этих теорий 
помогает реконструировать развитие православной (в особенности 
русской православной) политической теологии от ее средневеко-
вых истоков к современности, когда проблема взаимоотношений 
Церкви и государства вновь становится предметом актуальной 
дискуссии. В результате на материале «Слова о законе и благода-
ти» становится возможным выявить два пути современной поли-
тической теологии – либертарный и этатистский. 

Ключевой проблематикой «Слова», как следует из его 
названия, является соотношение теологических понятий «закона» 
и «благодати». В тексте Илариона понятие закона трактуется не уз-

 

1 Платонов А.А. Иларион // Большая российская энциклопедия: в 35 т. – 

Москва: Большая российская энциклопедия, 2008. – Т. 11 / под ред. Ю.С. Осипо-

ва. – С. 94.  



Шестаков М.А. 

 28 

коюридически, как определенный свод религиозных правил, но 
как специфический модус, формирующий идентичность ветхоза-
ветного человечества через операцию исключения – через Закон 
израильтяне становились исключительным народом, однако тем 
самым Закон обусловливал замкнутость, «тесноту» формируемой 
им субъективности1. В этом отношении Закон является «предтечей 
и слугой Благодати»2, которая понимается как универсальный 
принцип, преодолевающий исключающее действие Закона: «…уже 
не теснится в Законе человечество, но в Благодати свободно хо-
дит»3. Действие Закона связывается с исключительным оправдани-
ем, действие Благодати – с универсальным спасением: Бог «оправ-
дал прежде племя Авраамово скрижалями и Законом, после же 
через Сына Своего все народы спас»4, «иудеи тенью и Законом 
оправдывались, но не спасались, христиане же Истиною и Благо-
датью не оправдываются, а спасаются»5. Действие Благодати, уни-
версального объединяющего принципа, в отличие от исключения, 
производимого Законом, напротив, направлено на включение – 
присоединение других субъектов в растущее христианское сооб-
щество. Именно включающий характер Благодати позволил и рус-
скому народу войти в сообщество верующих и спасаемых: «И по-
добало Благодати и Истине над новыми народами воссиять… Ибо 
вера благодатная по всей земле распространилась и до нашего 
народа русского дошла»6. При этом включение в порядок Благода-
ти осуществляется через покаяние – отречение от греховного, в 
том числе языческого прошлого как конкретного человека, так и 
целого народа, которое влечет за собой перемену статуса: те, кто 
подвергался исключению Законом (так как грех есть нарушение 
Закона), теперь по Благодати прощены и включены в число спасае-
мых – «будучи чуждыми, мы людьми Божиими нарекались и, 
бывшие врагами, мы сынами Его прозывались»7. При этом Илари-
он проводит параллель между личным событием покаяния князя 
Владимира как главы русского государства и покаянием всего 

 

1 «Слово о Законе и Благодати» Илариона, митрополита киевского / пер. 

со слав. яз. А. Белицкой // Богословские труды. – 1987. – № 28. – С. 317–318. 
2 Там же. – С. 316. 
3 Там же. – С. 318.  
4 Там же. – С. 316.  
5 Там же.  
6 Там же. – С. 321.  
7 Там же.  



«Слово о законе и благодати» и два пути современной  
политической теологии 

 29 

народа – обращение народа в христианство рассматривается как 
закономерное продолжение индивидуального принятия веры са-
мим князем: «После того, как это [Крещение Владимира] произо-
шло, не оставил он подвига благоверия, не этим только явил су-
щую в нем к Богу любовь, но подвигнулся дальше, повелев по всей 
земле своей креститься… и всем стать христианами»1. Таким обра-
зом, проблематика Закона и Благодати в сочинении митрополита 
Илариона рассматривается как соотношение операций исключения 
и включения, обе из которых формируют политические субъек-
тивности: Закон – исключительную субъективность израильского 
народа, Благодать – универсальную субъективность христианских 
народов. 

Политическая теология, исследуя религиозные предпосылки 
политических построений, особое внимание уделяет терминоло-
гии: «Все точные понятия современного учения о государстве 
представляют собой секуляризированные теологические понятия», 
отмечал Карл Шмитт2. Так, особенности понятия закона рассмат-
риваются Аленом Бадью в связи с фигурой апостола Павла, раз-
вившего в своих посланиях глубокую рецепцию этого понятия. 
Согласно Бадью, мысль Павла направлена на конструирование но-
вой субъективности, в которой различия, продуцируемые Законом, 
теряют свой статус перед лицом универсального события, кото-
рым для Павла являлось воскресение Христа: «Павел обнаружил, 
что изучение некоторого закона может структурировать субъект, 
лишенный всякой идентичности и „подвешенный “на событие, 
единственным „свидетельством “которого как раз и является то, 
что субъект его декларирует»3. Данная трактовка согласуется с 
мотивом Илариона, утверждающего универсальность Благодати 
как источник становления новых христианских народов. Для Ба-
дью существенно, что эта универсальная субъективность зиждется 
на отказе от каких-либо привязанностей истины к конкретным 
партикулярным выражениям – универсальна лишь Истина (в тек-
сте Илариона она выступает как синоним Благодати4) сама по себе: 

 

1 «Слово о Законе и Благодати» Илариона, митрополита киевского / пер. 

со слав. яз. А. Белицкой // Богословские труды. – 1987. – № 28. – С. 323.  
2 Шмитт К. Политическая теология / пер. с нем. А.Ф. Филиппова. – 

Москва:«КАНОН-пресс-Ц, 2000. – С. 57.  
3 Бадью А. Апостол Павел: Обоснование универсализма / пер. с фр. 

О. Головой. – Москва; Санкт-Петербург: Университетская книга, 1999. – С. 12.  
4 «Слово о Законе и Благодати» Илариона, митрополита. – С. 316.  



Шестаков М.А. 

 30 

«…неординарный жест Павла состоял в том, что он избавил исти-
ну от воздействия сообщества (идет ли речь о народе, городе, им-
перии, территории или о социальном классе)»1. Анализируя меха-
низм формирования универсального принципа в теологии Павла, 
Бадью приходит к выводу, что его универсализм также строится на 
действии исключения, однако исключения внутреннего: «Универ-
сально лишь то, что является имманентным исключением»2. Исти-
на исключает себя из существующего порядка, конструируя уни-
версальную субъективность: «Павел говорит нам: в любой век 
возможна мысль, не сообразующаяся с веком. Именно она являет-
ся субъектом, который держится универсального»3. Точно так же в 
тексте Илариона выстраивается связь между Законом и Благода-
тью: хотя «прежде Закон, потом Благодать; прежде тень, потом 
Истина»4, однако при этом Закон имплицитно несет в себе пред-
шествие Благодати – она становится исключением из Закона, тем 
не менее превалирующим над ним. Исследование Бадью указывает 
на специфический характер христианского универсализма в поли-
тическом смысле: он позволяет через операцию имманентного ис-
ключения конструировать субъекта, включенного в универсаль-
ный порядок Истины. 

Из текста Илариона, однако, становится ясно, что этим но-
вым христианским субъектом для него является не индивидуаль-
ная душа верующего человека, а христианский суверен, единый с 
подвластным ему народом. Оказывается принципиальным, что 
этот субъект сформирован действием исключения, ведь для поли-
тической теологии состояние исключения, или чрезвычайное по-
ложение, является ключевым модусом государственной власти. 
Карл Шмитт описывал положение суверена в государстве как се-
куляризированную фигуру Бога, при этом отмечая, что «суверенен – 
тот, кто принимает решение о чрезвычайном положении»5. Заклю-
чительный пассаж «Слова о Законе и Благодати», панегирик князю 
Владимиру, вполне определенно трактует его суверенитет в во-
просе христианизации Руси: «было благоверие его с властью со-

 

1 Бадью А. Апостол Павел: Обоснование. – С. 13.  
2 Там же. – С. 93.  
3 Там же.  
4 «Слово о Законе и Благодати» Илариона, митрополита Киевского. – 

С. 316.  
5 Шмитт К. Политическая теология / пер. с нем. А.Ф. Филиппова. – 

Москва: КАНОН-пресс-Ц, 2000. – С. 15.  



«Слово о законе и благодати» и два пути современной  
политической теологии 

 31 

пряжено»1. Тем самым христианский субъект исключения, кото-
рый формируется в посланиях Павла, анализируемых Бадью, в 
русском христианстве становится субъектом суверенной власти, 
претендующей на универсализм – так Иларион формулирует опре-
деленный диспозитив христианства в Киевской Руси. 

С чем может быть связана обнаруженная подмена субъекта 
исключения на субъект власти? Джорджо Агамбен критикует про-
чтение Бадью апостола Павла, указывая, что проектом последнего 
был вовсе не универсализм, но более хитрый ход, заключавшийся 
в «разделении разделения» – «универсальное для него – не транс-
цендентный принцип, с высоты которого можно было бы взирать 
на различия… но операция, которая разделяет те же самые номи-
стические разделения и обездействует их»2. Иными словами, про-
тиводействие Благодати Закону представляется не как распростра-
нение универсального принципа, но как ускользание из-под 
разделений, производимых Законом, как формирование субъекта-
остатка. Христианский субъект в трактовке Агамбена движим не 
универсальным принципом, превосходящим устроенные Законом 
порядки, но напротив, он представляет собой то, что остается по-
сле множественных операций исключения и разделения, произве-
денных Законом: «…не имеет особого смысла говорить об универ-
сализме в связи с Павлом – по крайней мере, если мыслить 
универсальное как принцип, превосходящий разрезы и разделения, 
а индивидуальное – как нижний предел любого деления. В этом 
смысле у Павла нет ни принципа, ни цели – есть только… разде-
ление разделения и – после них – остаток»3. 

В контексте изложенного возникает возможность отметить 
два пути современной политической теологии: изначальный эта-
тистский, вдохновленный Карлом Шмиттом и направленный на 
теологическое обоснование государственной суверенной власти, и 
современный либертарный, критикующий исключающий характер 
государственной машины4. В этом отношении «Слово о Законе и 
Благодати» свидетельствует об изначальной этатистской направ-

 

1 «Слово о Законе и Благодати» Илариона, митрополита Киевского. – 

С. 323.  
2 Агамбен Дж. Оставшееся время: Комментарий к Посланию к Римлянам / 

пер. с итал. С. Ермакова. – Москва: Новое литературное обозрение, 2018. – С. 75.  
3 Там же.  
4 Шепелев М.А. Политическая теология: учебник для вузов. – Москва: 

Юрайт, 2022. – С. 21.  



Шестаков М.А. 

 32 

ленности русской политической теологии, о заложенной в ней 
претензии на универсализм государственной власти. Критика 
Агамбена, выявляющая ошибочность предпосылки универсализма 
в прочтении Закона и Благодати, может быть, в свою очередь, рас-
смотрена как обоснование для переосмысления русской политиче-
ской теологии в либертарном ключе. 

Список литературы 

1. Агамбен Дж. Оставшееся время: Комментарий к Посланию к Римлянам / пер. 

с итал. С. Ермакова. – Москва: Новое литературное обозрение, 2018. – 224 с. 

2. Бадью А. Апостол Павел: Обоснование универсализма / пер. с фр. О. Головой. – 

Москва; Санкт-Петербург: Университетская книга, 1999. – 96 c. 

3. Платонов А.А. Иларион // Большая российская энциклопедия: в 35 т. – 

Москва: Большая российская энциклопедия, 2008. – Т. 11 / под ред. Ю.С. Оси-

пова. – С. 94. 

4. «Слово о Законе и Благодати» Илариона, митрополита Киевского / пер. со 

слав. яз. А. Белицкой // Богословские труды. – 1987. – № 28. – С. 315–338. 

5. Шепелев М.А. Политическая теология: учебник для вузов. – Москва: Юрайт, 

2022. – 529 с. 

6. Шмитт К. Политическая теология / пер. с нем. А.Ф. Филиппова. – Москва: 

КАНОН-пресс-Ц, 2000. – 336 с. 

 



Эсхатология после «Религии в границах одного только разума»:  
представление о конце мира у И. Канта 

 33 

УДК 291.11; 236                                   DOI: 10.31249/rphil/2025.02.05 

БЫЧКОВА А.С.* ЭСХАТОЛОГИЯ ПОСЛЕ «РЕЛИГИИ В ГРА-
НИЦАХ ОДНОГО ТОЛЬКО РАЗУМА»: ПРЕДСТАВЛЕНИЕ О 
КОНЦЕ МИРА У И. КАНТА  

Аннотация. В статье рассматриваются особенности эсхато-
логических воззрений И. Канта на примере работы «Конец всего 
сущего». Проблема соотношения времени и вечности, свойствен-
ная для эсхатологии, формулируется Кантом как проблема пере-
хода вещей возможного опыта в область сверхчувственного, что 
дает ей моральное истолкование. Одновременно данный концеп-
туальный ход изменяет традиционные представления о конце су-
щего. Также в статье иллюстрируется взаимосвязь работ «Религия 
в границах одного только разума» и «Конец всего сущего». 

Ключевые слова: эсхатология; И. Кант, политическая теоло-
гия; время; вечность. 

BYCHKOVA A.S. ESCHATOLOGY AFTER «RELIGION WITHIN 
THE BOUNDS OF BARE REASON»: KANT'S CONCEPT OF THE 
END OF THE WORLD 

Abstract. The article examines the peculiarities of I. Kant's es-
chatological views in the context of his work «The End of All Things». 
The problem of the relationship between time and eternity, which is 
common for eschatological pieces, is formulated by Kant as the issue of 
the transition of things from possible experience to the realm of the su-
persensible, which provides a moral interpretation. At the same time, 
this conceptual approach alters traditional eschatological views. The 
article also illustrates the interconnection between the works «Religion 
within the bounds of bare reason» and «The End of All Things». 

Keywords: eschatology; I. Kant; political theology; time; eterni-
ty. 

 

* © Бычкова Анна Сергеевна – студентка кафедры истории и теории ми-

ровой культуры философского факультета МГУ имени М.В. Ломоносова. 



Бычкова А.С. 

 34 

Для цитирования: Бычкова А.С. Эсхатология после «Религии в 

границах одного только разума»: представление о конце мира у И. Канта // 

Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литера-

тура. Сер. 3: Философия. – 2025. – № 2. – С. 33–38. – DOI: 

10.31249/rphil/2025.02.05 

 
Эсхатология традиционно возникает и существует в рамках 

религиозного учения. Однако эсхатология является, более того, 
проблемой религии, проблемой времени: возможно ли, что оно 
завершится? Если да, то каким именно способом и какие следствия 
это влечет? Эсхатология заостряет внимание на соотношении вре-
мени и вечности: насколько они (не)совместимы, каким образом 
одно может перейти в другое. Кроме того, зачастую эсхатологиче-
ские представления идут бок о бок с представлениями о начале 
мира или его сотворении – таким образом, связка времени и веч-
ности может находиться как на границе, предшествующей началу, 
так и на границе, предшествующей концу. 

Эсхатологическая проблематика как проблематика времени 
присутствует и у И. Канта – главного героя данной статьи. В позд-
ней работе «Конец всего сущего» (1794) философ говорит о воз-
можных экспликациях того, что значит переход из времени в веч-
ность и как он связан с концом всего сущего. Как-либо осмысленно 
говорить о конце времени и начале вечности невозможно, по-
скольку два данных порядка несоизмеримы друг с другом. Пока 
время является условием предметов возможного опыта, вечность 
является идеей, недоступной теоретическому познанию. Не впадая 
в противоречие, мы можем рассматривать переход из времени в 
вечность как переход из поля возможного опыта в область сверх-
чувственного. Сверхчувственное же попадает в сферу действия 
морали1. Стоит остановиться на моральном понимании конца. Мо-
раль как особая категория рассматривается Кантом в «Критике 
практического разума», где ей отводится особая область, в которой 
теоретическое применение разума было бы ошибочным. О нетео-
ретическом применении разума говорится уже в «Критике чистого 
разума» в связи с трансцендентальными идеями – пусть они и 
проистекают из самого разума, теоретическое рассуждение о них с 
опорой на категории рассудка было бы ошибочным. Как трансцен-

 

1 Кант И. Конец всего сущего / пер. с нем. А.В. Гулыги // Кант И. Собра-

ние сочинений: в 8 т. – Москва: ЧОРО, 1994. – Т. 8 / под общ. ред. А.В. Гулыги. – 

С. 206. 



Эсхатология после «Религии в границах одного только разума»:  
представление о конце мира у И. Канта 

 35 

дентальную идею стоит понимать и вечность в работе «Конец все-
го сущего». 

Ключевой же работой для осмысления «Конца всего суще-
го» является «Религия в пределах только разума», выпущенная 
немногим ранее. В данном трактате нам важно рассуждение об 
этической общности и истинной церкви, содержащееся в третьей 
части трактата. Этическая общность предстает как объединение 
людей на основе принципа добродетели, ее же можно назвать 
«Народ Божий»1. Противоположностью же этической общности 
является «свора злого принципа»2. Поскольку законы добродетели 
относятся ко всему человеческому роду, что выводимо из суще-
ствования доброго принципа и задатка к добру в человеке, то эти-
ческая общность предстает как идеальная целостность, включаю-
щая в себя все человечество. Это отличает ее от гражданско-
правового состояния, в котором общность, во-первых, носит не 
столь универсальный характер, во-вторых, основанием для объ-
единения является внешний закон, что ведет к принуждению. 
Важно заметить, что этическая общность не является предметом 
возможного опыта – Кант называет ее невидимой церковью3. Дру-
гими словами, о существовании действительного руководителя 
или руководящего принципа общности мы можем только предпо-
лагать. Лишь косвенно мы понимаем, что объединение является 
этическим, а не сворой злого принципа, один из таких признаков – 
существование общности как объединения сердец. 

Теперь мы можем вернуться к «Концу всего сущего»: то, что 
за пределами времени и изменения, носит сверхчувственный ха-
рактер. Данный конец может быть естественным, сверхъесте-
ственным (мистическим) и противоестественным. Данная триада 
является не просто образом конца, но и столкновением различных 
эсхатологических теорий (тесно связанных с теориями религии). 
Кратко это различие можно сформулировать как эсхатология в 
границах разума – эсхатология как мистика – эсхатология как дог-
матизм. Естественный конец можно сравнить с этической общно-
стью – он происходит по законам определенного порядка, мораль-
ного или физического, и доступен в некотором отношении нашему 
пониманию. Однако это не значит, что человек становится власте-
лином над вечностью – в области конца всего сущего возможно 

 

1 Кант И. Религия в пределах только разума. – С. 105. 
2 Там же.  
3 Там же. – С. 106 



Бычкова А.С. 

 36 

только практическое применение разума. Как в этической общно-
сти, так и в образе естественного конца Кант строго следит за пре-
делами человеческого разума: в этической общности за пределами 
возможного опыта оказывается руководящий принцип так же, как 
и в случае естественного конца конечная цель как таковая остается 
доступной только божественной мудрости1. 

Неограниченный разум и потеря ориентировки в мышлении 
ведет к рассмотрению конца как сверхъестественного. Это связа-
но, прежде всего, с рассмотрением блага и вечности как возмож-
ной для достижения конечной цели. Человеческий разум выходит 
за свои пределы и впадает в мистику. В данной части работы Кант 
противостоит тем тенденциям в современной ему философии, ко-
торые можно было бы назвать «грезами»2. Сюда можно отнести 
спиритуалистов и мистиков, например, Сведенборга. 

Наконец, противоестественный исход событий можно опи-
сать как проявление догматизма: «противоестественный (извращен-
ный) конец всего сущего, который мы вызовем сами вследствие не-
правильного понимания нами конечной цели»3. В стремлении 
обезопасить себя при понимании «конечной цели» и обеспечить 
спасение, человечество склонно сочинять различные планы и вы-
бирать средства их реализации, хотя это доступно только Прови-
дению. Появляется огромное количество проектов по «распро-
странению и укреплению в народе религии»4. Если вернуться к 
аппарату «Религии в пределах только разума», то такие объедине-
ния можно назвать гражданско-правовыми в противовес граждан-
ско-этическому объединению невидимой церкви. Скрепляющий 
принцип в них держится на авторитете, а не на свободе. Назвав 
этическую общность «добровольным, всеобщим и продолжитель-
ным объединением сердец»5, Кант в «Конце всего сущего» про-

 

1 Кант И. Конец всего сущего / пер. с нем. А.В. Гулыги // Кант И. Собра-

ние сочинений: в 8 т. – Москва: ЧОРО, 1994. – Т. 8 / под общ. ред. А.В. Гулыги – 

С. 214. 
2 Более полная аргументация содержится в работе Кант И. Что значит ори-

ентироваться в мышлении? / пер с нем. И.Д. Копцева // Кантовский сборник: 

межвузовский тематический сборник научных трудов. – 1982. – № 1 (7). – С. 110–

121. 
3 Кант И. Конец всего сущего. – С. 212. 
4 Там же. 
5 Кант И. Религия в пределах только разума / пер. с нем. Н.М. Соколова, 

А.А. Столярова // Кант. И. Собрание сочинений: в 8 т. – Москва: ЧОРО, 1994. – 

Т. 6 / под общ. ред. А.В. Гулыги. – С. 108.  



Эсхатология после «Религии в границах одного только разума»:  
представление о конце мира у И. Канта 

 37 

должает это описание уже относительно того пути и тех средств, 
посредством которых возможно двигаться к вечности и высшему 
благу, а именно – наличию отношения любви. Именно через лю-
бовь возможно свободное исполнение долга, что приведет к отсут-
ствию значительных отклонений от правильного понимания ко-
нечной цели, пусть она нам и недоступна. Извращенный конец 
всего сущего наступит после избавлении от принципа любви в 
христианстве1. 

«Конец всего сущего» многими мыслителями2 рассматрива-
ется как ключевая работа в становлении эсхатологии модерна. Пе-
реворот в понимании эсхатологического неразрывно связан с пе-
реворотом в понимании религии, как и с общим направлением 
кантовской философии. С обращением к проблематике времени 
как основной в вопросе о конце света происходит секуляризация 
теологического дискурса. Исходя из теоретической традиции мы 
можем прийти к историософии или политической теологии. Дав 
апокалипсису моральное истолкование, Кант преобразует эсхато-
логический дискурс, который до этого можно было бы описать как 
«метафизический»3. Кроме того, апокалипсис у Канта приобретает 
личностный оттенок4, что связано с моральным истолкованием: у 
человека есть лишь перспектива собственной совести, иначе такое 
суждение претендовало бы на объективную значимость в той об-
ласти, где теоретическое применение разума ограничено. 

Список литературы 

1. Кант И. Идея всеобщей истории во всемирно-гражданском плане // Кант И. 

Сочинения: в шести томах. – Москва: Мысль, 1966. – Т. 6 / под общ. ред. 

В.Ф. Асмуса, А.В. Гулыги, Т.И. Ойзермана. – С. 5–23. 

2. Кант И. Конец всего сущего / пер. с нем. А.В. Гулыги // Кант И. Собрание 

сочинений: в 8 т. – Москва: ЧОРО, 1994. – Т. 8 / под общ. ред. А.В. Гулыги. – 

С. 205–218. 

 

1 Кант И. Конец всего сущего. – С. 218. 
2 Среди них – Я. Таубес (Таубес Я. Западная эсхатология / пер. с нем. 

А. Шурбелёва. – Санкт-Петербург: Владимир Даль, 2023. – 430 с.), Х. Бальтазар 

(Balthasar H.U., von. Apokalypse Der Deutschen Seele. Band I. Der Deutsche Idealis-

mus. – Leipzig; Salzburg: Anton Pustner, 1937. – 735 S.) и др. 
3 Резвых Т., Соловьев А. Истоки и смысл «Западной эсхатологии» Якоба 

Таубеса // Социологическое обозрение. – 2024. – Т. 23, № 1. – С. 357–376. 
4 Кант И. Конец всего сущего. – С. 209. 



Бычкова А.С. 

 38 

3. Кант И. Мысли об истинной оценке живых сил / пер. с нем. Б.А. Фохта // 

Кант И. Собрание сочинений: в 8 т. – Москва: ЧОРО, 1994. – Т. 1 / под общ. 

ред. А.В. Гулыги. – С. 51–82. 

4. Кант И. Религия в пределах только разума // Кант. И. Собрание сочинений: в 

8 т. – Москва: ЧОРО, 1994. – Т. 6. – С. 5–222. 

5. Кант И. Что значит ориентироваться в мышлении? / пер с нем. И.Д. Копцева // 

Кантовский сборник: межвузовский тематический сборник научных трудов. – 

1982. – № 1 (7). – С. 110–121. 

6. Резвых Т., Соловьев А. Истоки и смысл «Западной эсхатологии» Якоба 

Таубеса // Социологическое обозрение. – 2024. – Т. 23, № 1. – С. 357–376. 

7. Таубес Я. Западная эсхатология / пер. с нем. А. Шурбелёва. – Санкт-Петер-

бург: Владимир Даль, 2023. – 430 с. 

8. Balthasar H.U., von. Apokalypse Der Deutschen Seele. Band I. Der Deutsche Ideal-

ismus. – Leipzig; Salzburg: Anton Pustner, 1937. – 735 S. 

 



Эсхатология капитализма: концептуализация «конца света»  
в теории акселерационизма 

 39 

УДК 008.2; 236                                     DOI: 10.31249/rphil/2025.02.06 

КАРУЛИН А.А.* ЭСХАТОЛОГИЯ КАПИТАЛИЗМА: КОНЦЕП-
ТУАЛИЗАЦИЯ «КОНЦА СВЕТА» В ТЕОРИИ АКСЕЛЕРАЦИО-
НИЗМА  

Аннотация. В статье предпринимается попытка выявить 
«эсхатологические» мотивы в современной теории акселерацио-
низма. Несмотря на религиозный подтекст эсхатологии, в акселе-
рационизме фиксируется секулярный вариант «конца света» – об-
раз будущего капитализма и его «смерти». Автор большое 
внимание уделяет ключевым аспектам образа будущего в теории 
акселерационизма. Для реализации данной цели автор обращается 
к работам британского философа Ника Ланда для выявления цен-
тральных сюжетов о «конце капитализма». Автор рассматривает 
такие ключевые сюжеты акселерационистской теории как ки-
берпанковский капитализм, логику ускорения технологического 
прогресса и ее связь с политической сферой. 

Ключевые слова: акселерационизм; Ник Ланд; капитализм; 
киберпанк; политика ускорения; эсхатология. 

CARULIN A.A. ESCHATOLOGY OF CAPITALISM: CONCEPTU-
ALISATION OF THE ‘END OF THE WORLD’ IN THE THEORY 
OF ACCELERATIONISM 

Abstract. The article attempts to identify “eschatological” mo-
tives in the contemporary theory of accelerationism. Despite the reli-
gious implications of eschatology, accelerationism captures the secular 
version of the “end of the world” – the image of the future of capitalism 
and its “death”. The author pays great attention to the key aspects of the 
image of the future in the theory of accelerationism. To achieve this 
goal, the author turns to the works of British philosopher Nick Land to 
identify the central themes of the “end of capitalism”. The author exam-

 

* © Карулин Андрей Алексеевич – аспирант Института философии РАН. 



Карулин А.А. 

 40 

ines such key themes of accelerationist theory as cyberpunk capitalism, 
the logic of accelerating technological progress and its connection with 
the political sphere. 

Keywords: accelerationism; Nick Land; capitalism; cyberpunk; 
the politics of acceleration; eschatology. 

Для цитирования: Карулин А.А. Эсхатология капитализма: кон-

цептуализация «конца света» в теории акселерационизма // Социальные и 

гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: 

Философия. – 2025. – № 2. – С. 39–46. – DOI: 10.31249/rphil/2025.02.06 

 
XXI век является веком не только высоких технологий и 

технологического прогресса, но также и веком всевозможных «по-
воротов» в философии, политики, культуре, «концов» социально-
го, политического, исторического – все это образует современ-
ность. В философии, к примеру, сегодня мы выделяем «темный 
поворот», а в политике говорим о «правом». Данные повороты не 
изолированы друг от друга – все вместе они образуют зоны сопри-
косновения, выраженные междисциплинарностью. Одним из таких 
примеров является теория акселерационизма, ставшая популярной 
в нынешнее время. Но как акселерационизм связан с «концом све-
та» и эсхатологией? Одним из популярных ныне в левом дискурсе 
утверждений является тезис о том, что легче представить конец 
света, чем конец капитализма. За авторством данного выражения 
стоит левый мыслитель и философ Фредерик Джеймисон. Оно от-
ражает сущность и пафос современной эпохи – тотальный песси-
мизм в отношении будущего и его образа, принятие капитализма в 
качестве естественного порядка вещей, в то время как метаморфо-
зы последнего не перестают останавливаться перед вызовами 
настоящего и будущего. Все тот же Фредрик Джеймисон отмечал: 
«после широкого внедрения компьютеров не осталось великих 
утопических текстов (последним из них является “Экотопия” Эр-
неста Калленбаха 1975 года, где компьютеры еще не используют-
ся). Вместо этого мы имеем бред киберпанка о свободном рынке, 
который предполагает, что капитализм сам по себе является своего 
рода утопией различий и многообразия»1. 

Появление идеи киберпанка связывается с социально-
политическими и мировыми тенденциями развития капитала. Так, 
профессор Б. Нойс указывает на то, что время 1970–1980-х годов 

 

1 Jameson F. In Soviet Arcadia // New Left Review. – 2012. – N 75. – P. 125. 



Эсхатология капитализма: концептуализация «конца света»  
в теории акселерационизма 

 41 

связано с глобальными трансформациями структуры капитала – 
перехода от «фордистского» капитала к «постфордистскому», 
выраженному в изменении классовой структуры общества, воз-
растанием роли технологий, появлением новых менеджериаль-
ных практик и условий «гибкого» труда. В контексте «разрыва» 
старых отношений с новыми тенденциями Нойс отмечает зарож-
дение «современного апокалиптичного настроения»1. Потенциал 
новых информационных технологий, провал советского проекта и 
структурные реформы представителей неоконсерватизма (Рейган, 
Тэтчер и др.) способствовали формированию представления аксе-
лерационистов о потенциальных возможностях преодоления 
«фордистского» капитализма благодаря собственным же произ-
водственным отношениям. Так, в акселерационистском дискурсе 
зародилась идея киберпанковского капитализма, отсылающая нас 
не только к жанру литературы, но и образу будущего капитали-
стического мира, где общество кибернетически управляется тех-
нокапиталом, машинная логика вытесняет логику человеческую 
(отсюда постгуманистический характер подобного будущего), раз-
рушаются социальные связи между людьми и группами и заменя-
ются бесконечными сетями и общественными «стратами». Подоб-
ный образ будущего капитализма мыслился акселерационизмом 
как мир «конца света», конца привычной для нас социальной си-
стемы, что согласуется с другой идеей американского философа 
Ф. Фукуямы о «конце истории»2. 

Для представления образа будущего капитала теоретики ак-
селерационизма придерживаются основной идеи о возможности 
преодоления капитализма путем интенсификации и ускорения его 
технологических процессов для провоцирования гипотетического 
процесса технологической сингулярности – некоторой точки без-
граничного прогресса, когда технологическое развитие невозмож-
но повернуть вспять. В свою очередь данный процесс поспособ-
ствует приближению посткапиталистической эпохи. Подобная 
реальность описывается в работах одного из главных теоретиков 
акселерационизма – британского философа Ника Ланда. По Бен-
джамину Нойсу, логика акселерационизма сводится к тому, что 

 

1 Ланд Н. Сочинения: в 6 т. Т. 2. Киберготика / пер. с англ. Д. Хамис, А. Мо-

розова, Н. Сазонова; под науч. ред. А. Морозова. – Пермь: Гиле Пресс, 2018. – 

С. 4. 
2 Фукуяма Ф. Конец истории и последний человек / пер. с англ. 

М.Б. Левина. – Москва: АСТ, 2015. – 252 c. 



Карулин А.А. 

 42 

«силы ускорения рассматриваются как средство для анализа суще-
ствующих форм знания и технологий, способных стать источни-
ком для некапиталистического будущего. С этой точки зрения мы 
не ускоряемся вовсе или ускоряемся недостаточно1. Тем не менее 
общий стиль работ Ланда пропитан апокалиптическими тонами, 
экспериментальным письмом и жаждой «конца капитализма» не 
для того, чтобы заменить его более справедливой системой, а 
наоборот, дать возможность раскрыть собственный потенциал, 
освободить капитализм от всевозможных регуляторов. В цен-
тральной работе Ланда «Киберготика» мы фиксируем важные тео-
ретические ходы и мысли философа в отношении «смерти капита-
лизма»: «Такая проективная эсхатология упускает из виду главное, 
а именно – смерть вовсе не внешняя возможность для капитала, а 
его внутренняя функция. Смерть капитала не пророчество, а ма-
шинная воля2. В соответствии с этим процесс «смерти капитализ-
ма» становится не внешней задачей какого-либо субъекта, стре-
мящегося захватить власть над системой и изменить как ее 
формальную, так и содержательную форму, а наоборот, является 
внутренней задачей, логикой самого капитала. Акселерационист-
ская эсхатология, на наш взгляд, содержится во фразе «мы еще 
ничего не видели», которая взята теоретиками акселерационизма 
из работы французских мыслителей Ж. Делёза и Ф. Гваттари «Ка-
питализм и шизофрения»3. Соответственно, общество находится в 
той точке жизни капиталистической системы, которая сдерживает 
внутренние противоречия и обращает их в интенсивные силы для 
собственной эволюции. 

Эмпирическим примером акселерационистской логики слу-
жит вопрос развития ИИ – данная технология дает большие воз-
можности человеку, открывает для него новую виртуальную ре-
альность и создает образ будущего, но в то же время несет и 
потенциальные негативные риски. Именно поэтому вопрос разра-
боток в сферах является дискуссионным и актуальным, особенно в 
вопросах государственного вмешательства в процесс создания то-
го или иного ИИ, дабы держать под контролем рыночные процес-
сы – главные капиталистические «зоны нестабильности». Так, по-

 

1 Нойз Б. Танцуй и умри // Разногласия. – 2017. – № 12. – С. 86. 
2 Ланд Н. Сочинения. – С. 11. 
3 Делёз Ж., Гваттари Ф. Анти-Эдип: Капитализм и шизофрения / пер. с 

франц. Д. Кралечкина; под науч. ред. В. Кузнецова. – Екатеринбург: У-Фактория, 

2007. – С. 28. 



Эсхатология капитализма: концептуализация «конца света»  
в теории акселерационизма 

 43 

зиция администрации Дж. Байдена относительно развития искус-
ственного интеллекта (ИИ) предприняла попытку зарегулировать 
эту развивающуюся сферу – IT-компании, занимающиеся развити-
ем ИИ, должны будут предоставлять информацию федеральному 
правительству о своих разработках, а также проводить тесты на 
безопасность, результаты которых также должны быть направлены 
в административные инстанции1. Недавно избранный 47-й прези-
дент США Дональд Трамп отменил запреты и регуляторные нор-
мы в отношении развития технологий искусственного интеллекта 
в первые дни нового срока. Отмена подобных законов в сферах 
регулирования ИИ – акселерационистская мера с точки зрения 
подхода к пониманию тенденций развития технологий. Аннулиро-
вание законов прежней администрации позволит дать старт проек-
там по развитию «сверхмощного ИИ» и созданию необходимой 
инфраструктурной базы для этого2. Таким образом, у «технологи-
ческих гигантов» будет карт-бланш на разработки в сфере искус-
ственного интеллекта, так как участие государства минимизирует-
ся в данной сфере. В контексте акселерационизма подобные кейсы – 
примеры сдерживания капитализма и оттягивания грядущей тех-
нологической сингулярности: «…достигнув скорости убегания 
самоподкрепляющего распространения машинного интеллекта, 
силы производства начнут свою собственную революцию»3. Фак-
тически перед нами развертывается монструозная сущность капи-
тализма, в которой человек редуцируется к ценности для извлече-
ния прибыли, где грань между капиталистической системой и 
индивидом стирается до пределов, индивид становится вторичным 
материалом относительно тотальности системы: «…смерть инди-
вида становится эмпирической тривиальностью, простым перерас-
пределением биржевых акций»4. Так, человек теряет прежний пье-
дестал центра Вселенной и заменяется одним из агентов 

 

1 Риа Новости. Указ Байдена обязал разработчиков ИИ делиться с властя-

ми США информацией. [Электронный ресурс]. – URL: https://ria.ru/20231030/ssha-

1906127953.html (дата обращения: 10.01.2023). 
2 Кommersant. Что такое проект Stargate и зачем Дональд Трамп вкладыва-

ет миллиарды в ИИ. [Электронный ресурс]. – URL: https://www.kommersant.ru/ 

doc/7445869 (дата обращения: 10.01.2023). 
3 Ланд Н. Сочинения. – С. 76. 
4 Land N. The Thirst of Annihilation: Georges Bataille and Virulent Nihilism 

(an Essay in Atheistic Religion). – London; New York: Routledge, 1992. – P. 78. 

https://ria.ru/20231030/ssha-1906127953.html
https://ria.ru/20231030/ssha-1906127953.html
https://www.kommersant.ru/doc/7445869
https://www.kommersant.ru/doc/7445869


Карулин А.А. 

 44 

социальных отношений в контексте все большего влияния не-
человеческих и постгуманистических акторов. 

Стоит отметить, что ландианский образ будущего покоится 
прежде всего на вере в технологический прогресс и гетерогенную 
природу капитализма, а также историческом контексте, в котором 
зародилась акселерационистская теория – конец XX столетия, ко-
гда социалистический мегапроект СССР разрушился, активно шел 
процесс глобализации, а также появлялись революционные интер-
нет-технологии. Так, Бенджамин Нойс характеризует идеи Ланда и 
его группы как «киберпанковский футуризм», критериями которо-
го являются антисоциализм и антисоциал-демократизм1. В свою 
очередь Хосе Росалес отмечает: «Ланд строит свой политический 
проект на ускорении существующих производственных отноше-
ний, самое большее, на что способна его мысль в своем пределе, 
так это на концептуализацию еще более серьезных кризисов и 
дальнейшего перемещения капитала»2. Следовательно, главный 
посыл философии Ланда содержится в том, что следует развить 
революционные силы капитализма и довести его до собственных 
пределов – этим пределом и будет являться точка невозврата, про-
образом которого выступает киберпанковская антиутопия3. Таким 
образом, ландианский акселерационизм содержит эсхатологиче-
ские и апокалиптические тона относительно образа будущего 
ускоренного капитализма, в котором гиперболизируется роль рис-
ков; «тактическая открытость неограниченной дерегуляции, мар-
кетизации, товаризации и приватизации»4 способна довести капи-
тализм до его «шизофренической» – в понимании Делёза и 
Гваттари – стадии выхода за свои же пределы. Существенную роль 
в интерпретации «конца света» акселерационизмом играют назва-
ния работ Ланда и термины, употребляемые им для описания фи-
лософии акселерационизма, которые часто отсылают к жажде 
смерти и трансгрессии капитализма за свои же пределы: «жажда 
аннигиляции», «киберготика», «машинное бессознательное», 
«расплавление», «виртуальное вымирание капитала», «социополи-
тическая тепловая смерть», «гипертрофированная коммерциализа-

 

1 Jameson F. In Soviet Arcadia // New Left Review. – 2012. – № 75. – P. 7. 
2 Росалес Х. Делёз и акселерационисты. [Электронный ресурс]. – URL: 

http://gefter.ru/archive/14245 (дата обращения: 31.01.2025). 
3 Фукуяма Ф. Конец истории и последний человек / пер. с англ. М.Б. 

Левина. – Москва: АСТ, 2015. – 252 c. 
4 Ланд Н. Сочинения. – С. 48. 

http://gefter.ru/archive/14245


Эсхатология капитализма: концептуализация «конца света»  
в теории акселерационизма 

 45 

ция», «нескончаемое движение дерегуляции» и др. Так Ланд на 
концептуальном уровне не просто создает мир гипотетического 
капитализма, свободного от каких-либо внешних регуляторов. Его 
мысль является реакцией на исторические события конца XX в., 
когда капиталистический мир подошел к своему пределу. По мне-
нию Дмитрия Хаустова, ландианский проект максимально постгу-
манистичен и наполнен жаждой конца антропоцентризма, чей эс-
хатологизм выражается в «киберготике» и «девитализации» 
человека, поэтому позиция Ланда не находится с правого или ле-
вого политического фланга, так как «он жаждет, напротив, анни-
гилированного, он требует полный ноль любых заданных оппози-
ций. Не синтетически, диалектически, третье тут ищется для 
решающего либидинально-машинного хода, но обнуляющее ки-
бернетическое»1. 

Cписок литературы 

1. Делёз Ж., Гваттари Ф. Анти-Эдип: Капитализм и шизофрения / пер. с франц. 

Д. Кралечкина; под науч. ред. В. Кузнецова. – Екатеринбург: У-Фактория, 

2007. – 892 с. 

2. Ланд Н. Сочинения: в 6 т. – Пермь: Гиле Пресс, 2020. – Т. 1: Дух и зубы / пер. 

с англ. Д. Хамис, А. Морозова, Я. Кононовой, А. Данилова; под науч. ред. 

А. Морозова. – 242 c. 

3. Ланд Н. Сочинения: в 6 т. – Пермь: Гиле Пресс, 2018. – Т. 2: Киберготика / 

пер. с англ. Д. Хамис, А. Морозова, Н. Сазонова; под науч. ред. А. Морозова. – 

210 c. 

4. Нойз Б. Танцуй и умри // Разногласия. – 2017. – № 12. – C. 85–107. 

5. Риа Новости. Указ Байдена обязал разработчиков ИИ делиться с властями 

США информацией. [Электронный ресурс]. – URL: https://ria.ru/20231030/ 

ssha-1906127953.html (дата обращения: 10.01.2023). 

6. Росалес Х. Делёз и акселерационисты [Электронный ресурс]. – URL: 

http://gefter.ru/archive/14245 (дата обращения: 31.01.2025). 

7. Фукуяма Ф. Конец истории и последний человек / пер. с англ. М.Б. Левина. – 

Москва: АСТ, 2015.–252 c. 

8. Хаустов Д. «Киберготика» Ника Ланда. [Электронный ресурс]. – URL: https:// 

spectate.ru/cybergothic/#easy-footnote-23-880 (дата обращения: 07.02.2025). 

9. Jameson F. In Soviet Arcadia // New Left Review. – 2012. – N 75. – P. 119–127. 

10. Кommersant. Что такое проект Stargate и зачем Дональд Трамп вкладывает 

миллиарды в ИИ. [Электронный ресурс]. – URL: https://www.kommersant.ru/ 

doc/7445869 (дата обращения: 10.01.2023). 

 

1 Хаустов Д. «Киберготика» Ника Ланда. [Электронный ресурс]. – URL: 

https://spectate.ru/cybergothic/#easy-footnote-23-880 (дата обращения: 07.02.2025). 

https://ria.ru/20231030/ssha-1906127953.html
https://ria.ru/20231030/ssha-1906127953.html
http://gefter.ru/archive/14245
https://spectate.ru/cybergothic/#easy-footnote-23-880
https://spectate.ru/cybergothic/#easy-footnote-23-880
https://www.kommersant.ru/doc/7445869
https://www.kommersant.ru/doc/7445869
https://spectate.ru/cybergothic/#easy-footnote-23-880


Карулин А.А. 

 46 

11. Land N. Fanged Noumena: Collected writings 1987–2007. – Massachusetts: MIT 

Press, 2012. – 460 p. 

12. Land N. The Thirst of Annihilation: Georges Bataille and Virulent Nihilism (an 

Essay in Atheistic Religion). – London; New York: Routledge, 1992. – 248 p. 

13. Noys B. Apocalypse, Tendency, Crisis // Mute magazine. – 2010. – Vol. 2, N 15. – 

URL: https://www.metamute.org/editorial/magazine/mute-vol-2-no.-15-%E2%88% 

92-grey-goo-grimoire (дата обращения: 19.05.2025). 

14. Noys B. Cyberpunk phuturism: the politics of acceleration // Talk given at the Uni-

versity of Brasília, October. – 2012. – Vol. 1. – URL: https://www.tuxtown.net/ 

pipermail/d66/2022-May/071243.html (дата обращения: 19.05.2025). 

 

https://www.metamute.org/editorial/magazine/mute-vol-2-no.-15-%E2%88%92-grey-goo-grimoire
https://www.metamute.org/editorial/magazine/mute-vol-2-no.-15-%E2%88%92-grey-goo-grimoire
https://www.tuxtown.net/pipermail/d66/2022-May/071243.html
https://www.tuxtown.net/pipermail/d66/2022-May/071243.html


Единство фрагментов и сверхъестественное в югославском  
нонконформизме 1960–1980-х годов 

 47 

УДК 7.01                                               DOI: 10.31249/rphil/2025.02.07 

СЕМЕНОВ Г.М. ЕДИНСТВО ФРАГМЕНТОВ И СВЕРХЪЕСТЕ-
СТВЕННОЕ В ЮГОСЛАВСКОМ НОНКОНФОРМИЗМЕ 1960–
1980-х годов  

Аннотация. Работа посвящена исследованию феномена 
фрагментарности в творчестве югославских художников 1960–
1980-х годов; представлена оригинальная классификация способов 
фрагментации, снабженная примерами. Феномен фрагментарности 
и фрагментация сама по себе связывается со сверхъестественным, 
понимаемым в хайдеггерианском смысле 

Ключевые слова: фрагментарность; фрагментация; сверхъ-
естественное; югославский нонконформизм; И. Гаттин; О. Еврич; 
Б. Димитриевич; Т. Готовац; М. Хайдеггер; Р. Краусс. 

SEMENOV G.M. UNITY OF FRAGMENTS AND THE SUPER-
NATURAL IN YUGOSLAV NONCONFORMISM 1960–1980 

Abstract. This paper is devoted to the study of the phenomenon 
of fragmentation in the work of Yugoslav artists from the 1960 s to the 
1980 s. It presents an original classification of the ways of fragmenta-
tion, with examples, which contributes to the existing literature on the 
subject. The phenomenon of fragmentation is associated with the su-
pernatural, understood in a Heideggerian sense. 

Keywords: fragmentation; supernatural; Yugoslav nonconform-
ism; I. Gattin; O. Jevric; B. Dimitrijevic; T. Gotovac; M. Heidegger; 
R. Krauss. 

Для цитирования: Семенов Г.М. Единство фрагментов и сверхъесте-

ственное в югославском нонконформизме 1960–1980-х годов // Социальные 

и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Серия 3: 

Философия. – 2025. – № 2. – С. 53–61. – DOI: 10.31249/rphil/2025.02.07 

 

 © Семенов Глеб Михайлович – студент факультета социальных наук 

НИУ ВШЭ; glebsem2005@gmail.com 

mailto:glebsem2005@gmail.com


Семенов Г.М. 

 48 

Понятие фрагмента 

Фрагмент может мыслиться как метафора. Метафора рас-
сматривается как важнейший лингво-когнитивный способ репре-
зентации действительности, как троп, основанный на переносе 
значения и совмещении смыслов в одной форме. В то же время 
любая репрезентация неизбежно фрагментирована. Фрагмент как 
художественный прием наследует традиции романтического 
фрагмента1. 

Специфика фрагмента заключается в том, что он явлен одно-
временно как образ целого и его часть2. Раскрывая процесс осмыс-
ления мира и его репрезентации, фрагмент выявляет в произведении 
идею незавершенности и, соотвественно, беспредельности, что 
позволяет Левинасу писать о фрагменте как выражении бесконеч-
ности бытия3. Нарушая структуру, фрагмент восстанавливает в 
памяти наблюдателя образ целостности. Вместе с тем фрагмент 
должен рассматриваться не столько как метафора, сколько как он-
тологическая категория. 

История Балкан распадается, как и сами Балканы. Использо-
вание балканского, а именно югославского, материала для исследо-
вания феномена фрагментарности кажется закономерным, однако, 
безусловно, подобные примеры встречаются в изобразительном 
искусстве других стран и, будем честны, не только в изобрази-
тельном искусстве. 

В настоящей работе представлена оригинальная классифи-
кация способов фрагментации в искусстве, дополненная примера-
ми и их возможными интерпретациями. 

1. Фрагментация материи 

Своеобразным апогеем физической фрагментации становит-
ся творчество И. Гаттина. Художник смешивает элементы, совме-
щает несовмещающееся, превращая ранее целое во фрагмент с 

 

1 Vigus J. The Romantic fragment and the legitimation of philosophy: Platonic 

poems of reason. [Электронный ресурс]. – URL: https://silo.tips/download/the-

romantic-fragment-and-the-legitimation-of-philosophy-platonic-poems-of-reaso (дата 

обращения: 19.05.2025). 
2 Позднякова А.В. Фрагмент как жанр философствования: культурологи-

ческие, историко-философские и мировоззренческие аспекты: дис. … канд. фи-

лос. наук. – Саранск: Морд. гос. ун-т им. НП Огарева, 2013. – С. 9. 
3 Там же. – С. 21. 

https://silo.tips/download/the-romantic-fragment-and-the-legitimation-of-philosophy-platonic-poems-of-reaso
https://silo.tips/download/the-romantic-fragment-and-the-legitimation-of-philosophy-platonic-poems-of-reaso


Единство фрагментов и сверхъестественное в югославском  
нонконформизме 1960–1980-х годов 

 49 

единственной целью – ради последующего уничтожения. Иной 
подход к проблеме фрагментарного прослеживается в творчестве 
О. Еврич или группы Gorgona. Фрагментарность трактуется через 
отсутствие. «Взаимодополняющие формы» Еврич отталкиваются 
друг от друга, образуя пустоту. Кожарич делает слепки «всех пу-
стот нашего города», разрозненных и собранных воедино по од-
ному только Кожаричу понятному принципу. 

2. Синхронное переопределение 

Фиксация фрагментов по-бергсоновски протяженного вре-
мени лежит в основании второго вектора художественных поисков 
второй половины XX века. Помимо Р. Опалки, который не имеет к 
Югославии практически никакого отношения и чье творчество до-
статочно подробно рассмотрено в других исследованиях1, среди 
художников, которых можно условно отнести к этому направле-
нию, выделяется хорват Б. Димитриевич. Фотографии «случайных 
прохожих, встреченных в 9.13, 11.09...» фиксируют моменты. Как 
пишет Р. Краусс2, фотоискусство само по себе фрагментирует дей-
ствительность. Но портреты прохожих, помещенные художником – 
подобно портретам вождей – на фасаде административного здания, 
оказываются в ином контексте. Художник апроприирует идеоло-
гический атрибут и переопределяет фотографию через призму 
идеологии, что еще больше фрагментирует образ. Фотография 
принадлежит двум мирам – социальному и политическому. Фото-
фиксация художественного акта перспективизирует фрагментиро-
ванную действительность, возвращая ей единство. 

3. Диахрония подражания 

Копия сама по себе является фрагментом. Таким образом, 
понятие «фрагмент» в некоторых случаях может быть сведено к 
понятию копии. Или пародии. «Я люблю тебя, Загреб» Т. Готоваца 
пародирует бойсовское «Я люблю Америку, Америка любит ме-
ня», препарируя образ физического насилия над самим собой. 

 

1 Jongh K., de. Time in the Art of Roman Opalka, Tatsuo Miyajima, and Rene 

Rietmeyer // KronoScope. – 2010. – Vol. 10., N 1/2. – P. 88–117. 
2 Krauss R. A Note on Photography and the Simulacral. – 1984. – Vol. 31. – 

P. 6. 



Семенов Г.М. 

 50 

Именно через призму подражания, «эксплуатируя мертве-
ца», Сталинович (вероятно, сам того не понимая), проводит грани-
цу между означающим и означаемым, вещью и ее эйдосом, пере-
водя физический акт в область метафизического. Миметичность, 
определяющая двойнический конфликт между пародией на Бенья-
мина и настоящим Беньямином и легитимирующая дуализм вещи 
и ее идеи, лежит в основании различения. 

Что такое сверхъестественное 

Бог приходит в мир «из лада, который мы мыслим вначале 
как преддверие сущности различия сущего и бытия»1. Различение 
само по себе дарует бытие как основание, которое в свою очередь 
нуждается в соразмерном ему обосновании. Именно так, согласно 
Хайдеггеру, «звучит сообразное делу философии имя Бога»2. 

C точки зрения Хайдеггера, подобная артикуляция, суще-
ствующая в различии аристотелианских ousia и hypokeimenon или 
гегельянских субстанции и субъекта, определяется из этого разли-
чия, т.е. из того способа, каким различие «высвобождает еще не 
помышленное единство»3. 

Бытие понимается Хайдеггером подчеркнуто диалектично – 
как основание и неоснование одновременно. Иными словами, от-
сутствие основания становится своеобразным, но основанием су-
щего. 

Именно поэтому работа называется «единство фрагмен-
тов…». Бытие определяется различением, различение требует со-
поставления, а поскольку речь идет о единстве, сопоставление во-
обще трансформируется в сопоставление фрагментов целого с 
целью собрать их воедино. Подобная интерпретация подчеркнуто 
диалектична. 

В зазоре между бытием и небытием, основанием и не-
основанием возникает категория сверхбытия, сущего, но лишенно-
го всех его характеристик. К категории сверхбытия в интерпрета-
ции Плотина или, если угодно, Аристотеля, относится «единое». 

 

1 Heidegger M. Identity and difference / trans. By J. Stambaugh. – Chicago: 

University of Chicago Press, 2002. – P. 28. – Перевод автора. 
2 Ibid.  
3 Керимов Т.Х. Метафизика без метафизики // Философия в XXI веке: вы-

зовы, ценности, перспективы / под науч. ред. А.В. Логинова; отв. ред. О.Н. То-

мюк. – Екатеринбург: Макс-инфо, 2016. – С. 4. 



Единство фрагментов и сверхъестественное в югославском  
нонконформизме 1960–1980-х годов 

 51 

Взаимозависимость фрагментов порождает «единство». Таким об-
разом, в этом напряжении неизбежно рождается сверхъестествен-
ное и им же трансцендируется. 

Список литературы 

1. Керимов Т.Х. Метафизика без метафизики // Философия в XXI веке: вызовы, 

ценности, перспективы / под науч. ред. А.В. Логинова; отв. ред. О.Н. То-

мюк. – Екатеринбург: Макс-инфо, 2016. – С. 5–16. 

2. Позднякова А.В. Фрагмент как жанр философствования: культурологические, 

историко-философские и мировоззренческие аспекты: дис. … канд. филос. 

наук. – Саранск: Морд. гос. ун-т им. НП Огарева, 2013. – 168 с. 

3. Heidegger M. Identity and difference / trans. By J. Stambaugh. – Chicago: Univer-

sity of Chicago Press, 2002. – 147 p. 

4. Jongh K., de. Time in the Art of Roman Opalka, Tatsuo Miyajima, and Rene Riet-

meyer // KronoScope. – 2010. – Vol. 10., N 1/2. – P. 88–117. 

5. Krauss R. A Note on Photography and the Simulacral // October. – 1984. – 

Vol. 31. – P. 49–68. 

6. Thomson I. Ontotheology? Understanding Heidegger's destruction of metaphysics // 

International journal of philosophical studies. – 2000. – Vol. 8, N 3. – P. 297–327. 

7. Vigus J. The Romantic fragment and the legitimation of philosophy: Platonic po-

ems of reason. [Электронный ресурс]. – URL: https://silo.tips/download/the-

romantic-fragment-and-the-legitimation-of-philosophy-platonic-poems-of-reaso 

(дата обращения: 19.05.2025). 

 

https://silo.tips/download/the-romantic-fragment-and-the-legitimation-of-philosophy-platonic-poems-of-reaso
https://silo.tips/download/the-romantic-fragment-and-the-legitimation-of-philosophy-platonic-poems-of-reaso


Капустина С.Д. 

 52 

УДК 130.2                                             DOI: 10.31249/rphil/2025.02.08 

КАПУСТИНА С.Д.* СОВРЕМЕННОЕ ИСКУССТВО КАК СПО-
СОБ ИССЛЕДОВАНИЯ НОВЫХ ПРОБЛЕМ В ФИЛОСОФИИ  

Аннотация. В статье проблематизируется статус современ-
ного искусства и понятия «современного» как такового. Отмеча-
ются некоторые особенности современного искусства посредством 
обращения к ряду культурологических отсылок и теоретиков со-
временного искусства. 

Ключевые слова: современное искусство; современность; со-
временные проблемы философии; современная философия. 

KAPUSTINA S.D. CONTEMPORARY ART AS A WAY OF STU-
DYING NEW PROBLEMS IN PHILOSOPHY 

Abstract. The article problematizes the status of contemporary art 
and the concept of “contemporary” as such. Some features of contem-
porary art are noted by referring to a number of cultural references and 
theorists of contemporary art. 

Keywords: contemporary art; modernity; contemporary problems 
of philosophy; contemporary philosophy. 

Для цитирования: Капустина С.Д. Современное искусство как спо-

соб исследования новых проблем в философии // Социальные и гумани-

тарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Серия 3: Фило-

софия. – 2025. – № 2. – С. 52–55. – DOI: 10.31249/rphil/2025.02.08 

 
Разговор о современном искусстве, кажется, не может начи-

наться иначе, кроме как с определения понятия «современного». 
Вопрос этот имеет несколько популярных ответов. Например, яр-
кими оказываются рассуждения Шарля Бодлера, Юргена Хаберма-

 

* © Капустина София Дмитриевна – магистр факультета гуманитарных и 

социальных наук РУДН; sofiya-kap@mail.ru 



Современное искусство как способ исследования новых проблем  
в философии 

 53 

са1 или Вальтера Беньямина. В данной работе в том числе будет 
рассмотрена разница между тем искусством, создатели которого 
еще живы, а произведения их еще как бы не остыли, и тем, авторы 
которого уже отдалились от нас во времени так, что мы, с одной 
стороны, всё лучше можем понять их целостность, а с другой – всё 
больше утрачиваем детали. 

Статус современного искусства оказывается под вопросом в 
связи с формированием глобального рынка искусства, в условиях 
которого борются мастера недавнего прошлого и настоящего. Де-
ло в том, что, несмотря на то что художники-современники про-
даются дорого и успешно, отхватить на аукционе Пикассо означа-
ет выиграть намного больше. Значит, ограниченность, конечность 
порождает эксклюзивность. Разработчики новейших технологий 
искусственного интеллекта могли бы поспорить: произведения 
машины теперь способны творить за ушедших мастеров и выби-
вать слезу, другой вопрос – считаем ли мы это искусством, не го-
воря уже о его подлинности. Однако, признаем, что искусство со-
временности, наверное, никогда не будет обладать достаточным 
авторитетом для соперничества с искусством даже недавнего про-
шлого. 

Кроме того, надо понимать, что все новое однажды стано-
вится классикой, таким образом и осуществляется отбор временем. 
И в обратную сторону: вся классика когда-то была новаторской. 
Это говорит о том, что время большого и великого искусства не 
ушло в прошлое навсегда. Как писал Бодлер, легко ругать совре-
менность, но нелегко разглядеть в ней красоту, которая все-таки в 
ней есть: «Мало кому дан талант видеть, и еще меньше таких, у 
кого есть талант выразить увиденное… куда удобнее заявить, что в 
одежде данной эпохи абсолютно все уродливо, чем попытаться 
извлечь таящуюся в ней скрытую красоту, какой бы неприметной 
и легковесной она ни была»2. 

Отмечаем еще одну особенность современного искусства – 
его социальность, иногда переходящую в активизм. Об этом гово-
рят инсталляции, перформансы, работы уличных художников, и 

 

1 Хабермас Ю. Философский дискурс о модерне / пер. с нем. М.М. Беляе-

ва, К.В. Костина, Е.Л. Петренко, И.В. Розанова, Г.М. Северской; под науч. ред. 

Е.Л. Петренко; под ред. Е.И. Соладткиной. – Москва: Весь Мир, 2003. – 416 с. 
2 Бодлер Ш. Поэт современной жизни / пер. с франц. Н.И. Столяровой, 

Л.Д. Липман // Бодлер Ш. Об искусстве / пер. с франц. Н.И. Столяровой, 

Л.Д. Липман, В.В. Левика. – Москва: Искусство, 1986. – С. 283.  



Капустина С.Д. 

 54 

даже кино. Можно обратить внимание на остросоциальное кино. 
Фильм «Событие» реж. Одри Диван был удостоен награды на Ве-
нецианском кинофестивале в 2021 г., фильм «Субстанция» Кароли 
Фаржеа был отмечен на Каннском кинофестивале в 2024 г. Чтобы 
быть таким, искусство жертвует эстетической стороной. Однако 
жертва эта вовсе необязательна: например, испанское искусство 
XVII века демонстрирует проблему сильного расслоения обще-
ства, не утрачивая при этом высокую художественную ценность, 
придерживаясь эстетических оснований. Примером могут стать 
работы Эстебана Мурильо, в частности картина «Мальчик с соба-
кой», написанная в 1650-х годах. 

Современное искусство преодолевает все рамки, побеждает 
время и пространство или вообще отвергает принадлежность к 
этим «формам чувственности», но хорошо ли это, на пользу ли это 
эстетике, художественности, выразительности образов? Правильно 
ли это с этической точки зрения? Возможно, такое непринятие и 
негативное отношение – это результат того, что искусства стало 
слишком много в свободном доступе и мы пресытились им. Здесь 
уместно вспомнить рассуждения Беньямина об утерянной «ауре»1. 

Кроме того, вопрос здесь стоит и о рамках в современном 
искусстве. Вспомним, что цензура всегда толкала на изобретения, 
ставшие гениальными придумками. Сопротивление, движение во-
преки, конфликт и невроз просто необходимы искусству, в том 
числе современному. Возможно, что сегодня, когда многое разре-
шено, художникам не хватает того, против чего бунтовать. 

Современное искусство как никакое другое оперирует зна-
ками. Критики могут обозначить эту особенность как вторичность, 
поскольку мастера – наши с вами современники, зачастую пресле-
дуя цель впечатлить или поднять какую-либо проблему, обозна-
чают лишь контуры, наполняя произведения отсылками к творче-
ству мастеров прошлого. Кроме того, нередко характеристика 
современных произведений сводится к понятию симулякра Бод-
рийяра. Однако для деятелей современного искусства это не имеет 
значения. Часто они намеренно используют вторичное, использо-
ванное, то, о чем уже было сказано. Несмотря на то что современ-
ные художники используют произведения великого прошлого как 
средства, как бы подчиняя их своему замыслу, создаваемому кон-

 

1 Беньямин В. Произведение искусства в эпоху его технической воспроиз-

водимости. Избранные эссе / пер. с нем. С.А. Ромашко; под. ред. Ю.А. Здорового. – 

Москва: Медиум, 1996. – 240 с. 



Современное искусство как способ исследования новых проблем  
в философии 

 55 

цепту, они все равно подчинены этим произведениям великого 
прошлого, потому что они не имеют своего собственного способа 
выразить то, что хотят выразить, не имеют собственного языка. 

Еще одним проблемным полем становится субъектно-
объектная форма в искусстве. Дело в том, что мы не знаем, стано-
вится ли искусство субъектом или остается объектом для нас. Ко-
нечно, во многом проблему эту поднимают авторы, писавшие об 
эстетике постмодерна. Они подходят к начальным проблемам вос-
приятия искусства с декартовским сомнением и грозятся устра-
нить или демонстрировать не только истину, но и художествен-
ность, а кроме этого, вообще поменять взгляд на актуальное 
искусство. 

Список литературы 

1. Беньямин В. Произведение искусства в эпоху его технической воспроизводи-

мости. Избранные эссе / пер. с нем. С.А. Ромашко; под. ред. Ю.А. Здорового. – 

Москва: Медиум, 1996. – 240 с. 

2. Бодлер Ш. Поэт современной жизни / пер. с франц. Н.И. Столяровой, 

Л.Д. Липман // Бодлер Ш. Об искусстве / пер. с франц. Н.И. Столяровой, 

Л.Д. Липман, В.В. Левика. – Москва: Искусство, 1986. – С. 283–315.  

3. Хабермас Ю. Философский дискурс о модерне / пер. с нем. М.М. Беляева, 

К.В. Костина, Е.Л. Петренко, И.В. Розанова, Г.М. Северской; под науч. ред. 

Е.Л. Петренко; под ред. Е.И. Соладткиной. – Москва: Весь Мир, 2003. – 416 с. 

 



Семеновых А.А. 

 56 

УДК 159.937.511                                  DOI: 10.31249/rphil/2025.02.09 

СЕМЕНОВЫХ А.А.* ТЕОРИЯ ЦВЕТА Л. ВИТГЕНШТЕЙНА  

Аннотация. В статье проводится анализ логики цветовых 
линий, а также сравнение этой логики с языковыми играми. Автор 
проводит разграничение логики цветовых линий, психологии цве-
та и физической природы цвета. Целью исследования является 
нахождение практического результата объединения психологии 
цвета и физики цвета. 

Ключевые слова: цвет; теория цвета; психология цвета; логи-
ка; языковые игры; «поздний» Витгенштейн. 

SEMENOVYKH A.A.L. WITTGENSTEIN’S THEORY OF COLORS 

Abstract. The article analyses logic of color lines and provides 
comparison of this logic and language-game of how colors understood. 
The author differentiates logic of color lines, psychology of color and 
physical nature of color. The purpose of the article is to find the practi-
cal result of the unification of psychology and physics of color. 

Keywords: color; theory of colors; psychology of color; logic; 
language-game; «later» Wittgenstein. 

Для цитирования: Семеновых А.А. Теория цвета Л. Витгенштейна // 

Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литера-

тура. Сер. 3: Философия. – 2025. – № 2. – С. 56–61. – DOI: 

10.31249/rphil/2025.02.09 

 
Для понимания теории цвета «позднего» Людвига Витген-

штейна и тех проблем, которые он решает, необходимо обозначить 
его предшественников. С достоверностью можно сказать о двух 
противоположных началах теории цвета: естественно-научной 
(И. Ньютон в «Оптике») и психологической (И. Гёте в «Теории 

 

* © Семеновых Александр Андреевич – студент Института социально-

философских наук и массовых коммуникаций КФУ.  



Теория цвета Л. Витгенштейна 

 57 

цвета»)1. Сам Л. Витгенштейн отрицает отношение своей работы к 
одной из предыдущих форм теории цвета, говоря, что он желает 
обрести не психологическую, не естественнонаучную теорию, а 
лишь то, что ошибочно ожидают от теории цвета: логику цветовых 
линий2. Строго говоря, Л. Витгенштейн вообще отрицает отноше-
ние своей работы к теории цвета. Идея настоящей работы проти-
воречит его словам: мне представляется, что он именно выводит 
теорию цвета, построенную исключительно вокруг логики цвета. 
Тем не менее, эта логика неотделима от феноменологического 
восприятия цвета, которую разбирают И. Гёте. Феноменология не 
противоречит физике и ничто ей не предписывает3, а лишь позво-
ляет лучшим образом объяснить логику, которую разбирает 
Л. Витгенштейн. Это позволяет говорить об объединенной теории. 

«Заметки о цвете» Л. Витгенштейна (составленные после 
«Философских исследований») выстроены вокруг нахождения 
различия между языковой игрой, в ходе которой применяют цве-
товые понятия, и логикой их использования. Для простоты пони-
мания того, о чем он говорит, я бы предложил мыслить следую-
щим образом: логика цветовых понятий наилучшим образом 
объяснима для человека, который обладал зрением, но по какой-
либо причине потерял возможность видеть цвета. В этом случае 
его языковая игра меняется, и мы не можем использовать указания 
на феноменологические явления, но его феноменологические зна-
ния относительно природы цветов, полученные до потери возмож-
ности различать цвета, не пропадают. 

Итак, у Л. Витгенштейна можно выделить две проблемы с 
цветом: о прозрачном белом стекле и о сером свечении. Однако, 
по ходу работы все сильнее выделяется проблема знания, о кото-
рой речь пойдет ниже. 

Проблема первая: не является ли построение «прозрачного 
белого тела» подобным построению «правильного двуугольни-
ка»4? Есть прозрачные стекла и зеленое оконное стекло придает 
вещам, находящимся за ним зеленоватый оттенок, в частности бе-
лым вещам, но почему нельзя представить прозрачно-белое стек-

 

1 Бибихин В. Витгенштейн: смена аспекта. – Москва: Институт филосо-

фии, теологии и истории св. Фомы, 2005. – С. 461. 
2 Витгенштейн Л. Заметки о цвете / пер. с нем. В.А. Суровцева, К.А. Роди-

на; под общ. ред. В.А. Суровцева. – Москва: Канон +, 2022. – С. 16. 
3 Там же. – С. 37. 
4 Витгенштейн Л. Заметки о цвете. – С. 76. 



Семеновых А.А. 

 58 

ло? Ведь непрозрачность не является свойством белого. Недоста-
точно сказать, что слово «белый» употребляется лишь в смысле 
внешнего вида поверхности, поскольку зеленый цвет определяется 
и как цвет поверхности и одновременно как цвет прозрачного 
предмета. 

Можно попробовать решить эту проблему: можно сказать, 
что белый, как цвет материи, светлее любого другого и отсюда он 
означает бесцветность предмета. Но это, вероятно, не так, ведь он 
является промежуточным цветом, а не тем, что уничтожает цвет. 
Ведь белый существует так же, как цвет, например, на флаге. По-
лучается, что белый – это цвет и бесцветность одновременно, что 
тоже неверно, поскольку в зрительном впечатлении прозрачного 
тела вполне может присутствовать белый, например как отражение 
или блик. То есть: если впечатление ощущается как от прозрачно-
го, то белый, который мы видим, просто не истолковывается как 
белый этого тела. То есть, когда я смотрю сквозь прозрачное стек-
ло, следует ли из этого, что я не вижу белого? Нет, но я не вижу 
стекло как белое. Но как так происходит? Это может происходить 
разными способами. Я могу видеть белое обоими глазами как рас-
положенное позади стекла, но одновременно белый я могу видеть 
также как отблеск просто из-за его положения (даже если он, быть 
может, и не является отблеском). И получается: мы не можем го-
ворить о цвете как о прозрачном и цвете одновременно. 

Помимо этого, возникает также другая трудность. Когда зе-
леное стекло находящимся позади него вещам придает зеленый 
цвет. Белое стекло, следовательно, должно было бы делать все бе-
ловатым, т.е. оно должно было бы делать все бледным; но тогда 
почему оно не делает черное серым? Даже желтое стекло делает 
предметы темнее, должно ли белое стекло так же делать предметы 
более темными? Отсюда: белое стекло должно затемнять, что, оче-
видно, есть противоречие с пониманием белого как самого яркого 
цвета. Это противоречие лежит исключительно на логическом 
уровне, как и то, например, что именно белый (а не, скажем, жел-
тый) ослабляет другие цвета. 

Вторая проблема: почему говорят раскаленный красный и 
раскаленный белый, но не говорят раскаленный серый1? Связано 
это, вероятно, с тем, что, например, ведро, покрытое лаком, назы-
вается светящимся серым, оно скорее светится белым. Для меня 

 

1 Витгенштейн Л. Заметки о цвете / пер. с нем. В.А. Суровцева, К.А. Роди-

на; под общ. ред. В.А. Суровцева. – Москва: Канон +, 2022. – С. 19. 



Теория цвета Л. Витгенштейна 

 59 

невозможно назвать его серым или сказать: «На самом деле я вижу 
его серым». Но на нем есть блик, который гораздо ярче, чем 
остальная его поверхность, и, поскольку оно округлое, есть плав-
ный переход от света к тени без того, чтобы казаться иначе окра-
шенным. Какой цвет у ведра в этом месте? 

По-другому: представьте, что вам говорят, будто вещество 
горит серым пламенем. Вы не знаете цвет пламени всех материа-
лов, но почему же невозможно представить именно серое пламя? 
Если мне говорят, что пламя имеет серый цвет, я думаю только то, 
что пламя освещало слабо. То, что выглядит светящимся, не вы-
глядит серым. Всё серое выглядит освещенным. Но то, что «вы-
глядит светящимся», создается распределением яркости в види-
мом; но есть нечто «видимое, как светящееся». Отсюда: при 
определенных обстоятельствах можно отраженный свет принять за 
цвет светящегося тела. Также нечто, слабо освещенное сейчас, я 
мог бы видеть, как серое. То, что видится как освещенное, не ви-
дится серым. Но оно определенно видится как белое. Если бы но-
чью мне явилось привидение, оно светилось бы слабым беловатым 
светом; но если оно выглядит серым, то должно казаться, что свет 
привходит откуда-то извне. 

Но небо, которое освещает все, что мы видим, все-таки мо-
жет быть серым1! И откуда я просто по его виду знаю, что само 
оно не освещает? Отсюда: «серое» и «белое» являются таковыми 
только в контексте. Но это тем не менее вопрос логики: то, что 
нельзя помыслить как «раскаленное серое», не относится к психо-
логии цвета. Потому я говорю о соотношении логики и контекста. 

Я склонен считать, что Л. Витгенштейн подразумевал, что 
эти логические линии лежат вне знания, а значит, у нас нет нужды 
в языковой игре для их понимания. Но это нужно раскрыть: итак, у 
нас есть знание через практику и знание через описание. Знание 
через практику есть, например, знание правил языковой игры, 
узнать которые мы можем лишь в самой игре; знание через описа-
ние – это любое знание, которое мы получаем через объяснение. 
Возможно ли объяснить человеку высшую математику исключи-
тельно через описание? Да: через учебники. Можно ли объяснить 
психологическое (боль, удовольствие и т.д.)? Нельзя. И тут я 
утверждаю, что цветовые линии – это явление, лежащее между 
физикой и феноменологией: объяснить, что нет прозрачного бело-

 

1 Там же. – С. 101. 



Семеновых А.А. 

 60 

го стекла, можно в условиях даже отсутствия восприятия цвета 
вообще, точно так же, как можно объяснить математику. Таким 
образом, главный тезис моей работы можно сформулировать сле-
дующим образом: логику цветовых линий, лежащих между фено-
менологией и физикой, можно объяснить даже человеку, который 
не может участвовать в языковой игре цвета. 

Выводов, которые могут быть следствием представленного 
тезиса, два: для языковой игры и для оценки наследия Л. Витген-
штейна. 

Для языковой игры: находясь в языковой игре с человеком, 
который по-другому воспринимает цвета, в частности, например, 
если его цветовая языковая игра изначально по-другому расстав-
ляет цвета (скажем, он из племени, в котором бесцветным называ-
ют не белый, а цвет неба, т.е. голубой, и наоборот, цветом неба 
называют белый), мы все же можем найти определенные сходные 
явления языковых игр, которые, как ни странно, с языковыми иг-
рами напрямую не связаны. Если идти дальше, то можно сказать, 
что если даже в строго феноменологической языковой игре, свя-
занной с цветом, можно найти общие логические линии, то и в 
других, менее завязанных на непосредственной феноменологии, 
языковых играх также можно найти нечто похожее. 

Второй вывод я связал бы с тем, что моя интерпретация тек-
ста Л. Витгенштейна определенным образом противопоставляет 
себя интерпретации В.А. Суровцева и К.А. Родина1, ведь я заяв-
ляю, что логика цветовых линий существует вне контекста языко-
вых игр. Отсюда я настаиваю, что философия «позднего» 
Л. Витгенштейна не имеет в своей основе, как может показаться на 
первый взгляд, полную редукцию всех проблем философии к про-
блемам языковых игр. Таким образом, философия «позднего» 
Л. Витгенштейна, скорее, имеет в своей основе попытку найти со-
отношение логики и языковых игр. 

Список литературы 

1. Бибихин В. Витгенштейн: смена аспекта. – Москва: Институт философии, 

теологии и истории Св. Фомы, 2005. – 576 с. 

 

1 Суровцев В.А., Родин К.А. «Заметки о цвете» Людвига Витгенштейна: от 

логики цвета – к социологии цвета // Праксема. Проблемы визуальной семиотики. – 

2020. – № 2 (24). – С. 38.  



Теория цвета Л. Витгенштейна 

 61 

2. Витгенштейн Л. Заметки о цвете / перевод с немецкого В.А. Суровцева, 

К.А. Родина; под общей редакцией В.А. Суровцева. – Москва: Канон-Плюс, 

2022.–220 с. 

3. Суровцев В.А., Родин К.А. «Заметки о цвете» Людвига Витгенштейна: от 

логики цвета – к социологии цвета // Праксема. Проблемы визуальной семио-

тики. – 2020. – № 2 (24). – С. 25–38. 

 



Деменок Н.А. 

 62 

УДК 101.1                                             DOI: 10.31249/rphil/2025.02.10 

ДЕМЕНОК Н.А.* ПУТИ ФИЛОСОФСКОЙ ТЕРАПИИ: ВЗГЛЯД 
НА ПРИЗЫВ «НЕ ДУМАТЬ, А СМОТРЕТЬ» ЛЮДВИГА ВИТ-
ГЕНШТЕЙНА  

Аннотация. В статье автор рассматривает призыв Витген-
штейна «не думай, а смотри» в связи с терапевтической направлен-
ностью его метода. Автором анализируется критика Витгенштей-
ном традиционных «метафизических» способов философствования 
как выхолащивание языка, в процессе которого используемые поня-
тия теряют свое значение. Анализируется предлагаемый Витген-
штейном метод прослеживания связей и его отношение к поискам 
ясного представления. Отмечается, что в данном противопостав-
лении присутствует дихотомия, обозначенная в призыве. Разбира-
ется предложенное Джудит Генова дополнение концепции терапии 
Витгенштейна. 

Ключевые слова: Витгенштейн; философский метод; фило-
софская терапия; изменение аспекта 

DEMENOK N. WAYS OF PHILOSOPHICAL THERAPY: A VIEW 
ON LUDWIG WITTGENSTEIN’S EXHORTATION ‘DON’T 
THINK, BUT LOOK!’ 

Abstract. In the article, the author examines the Wittgeinstein’s 
exhortation “don't think, but look” in its connection with his therapeutic 
orientation of philosophical method. The author analyzes Wittgenstein's 
criticism of traditional metaphysical approaches to philosophy as an 
emptying of language, in the process of which the concepts used lose 
their meaning. After that, Wittgenstein's proposed method of tracing 
connections and its relation to the search for a perspicuous overview is 
analyzed. It is noted that in this contrast, the dichotomy indicated in the 

 

* © Деменюк Никита Андреевич – магистрант философского факультета 

МГУ имени М.В. Ломоносова.  



Пути философской терапии: взгляд на призыв «не думать,  
а смотреть» Людвига Витгенштейна 

 63 

exhortation can be traced. Then the author examines Judith Genova's 
proposed addition to Wittgenstein's concept of therapy. 

Keywords: Wittgenstein; philosophical method; philosophical 
therapy; changing of aspect. 

Для цитирования: Деменок Н.А. Пути философской терапии: 

взгляд на призыв «не думать, а смотреть» Людвига Витгенштейна // Со-

циальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литерату-

ра. Сер. 3: Философия. – 2025. – № 2. – С. 62–67. – DOI: 

10.31249/rphil/2025.02.10 

Введение 

«Не думай, а смотри!»1 – один из ключевых тезисов терапев-
тического метода философии «позднего» Витгенштейна. Целью 
моей работы является осмысление данного призыва и его терапев-
тической значимости. 

Терапия: от метафизики к употреблению 

Призыв «не думай, а смотри» появляется в § 66 «Философ-
ских исследований»2, в котором Витгенштейн, отвечая оппоненту, 
пытающемуся получить четкую дефиницию игры, демонстрирует 
разнообразные примеры того, что мы называем играми, в резуль-
тате чего приходит к пониманию семейного сходства3. 

Семейное сходство позволяет Витгенштейну уйти от попыт-
ки объяснения фактов через «скрытые» сущностные характеристи-
ки, за которыми гонится метафизик, и лишь описывать сложную 
сеть наблюдаемых связей между употреблением слов. В совокуп-
ности с позицией, что нам дан один язык, сопряженный с практи-
кой, возникает критика «метафизического» способа философство-
вания. 

В попытках дойти до некой скрытой сущности метафизик 
вырывает слова из лона их практического применения, не обраща-
ет своего внимания на те обстоятельства, при которых и как они 
употребляются, как им обучаются. Понятия теряют свои значения. 
Следствием такого игнорирования является возможность постули-

 

1 Витгенштейн Л. Философские работы. Часть 1 / пер. с нем. М.С. Козло-

вой, Ю.А. Асеева. – Москва: Гнозис, 1994. – С. 111. 
2 Там же. 
3 Там же. 



Деменок Н.А. 

 64 

рования «глубокомысленных вопросов»1, вызывающих интерес 
философов и трудности в их преодолении. В этой связи Витген-
штейн предлагает возвратить слова от метафизического к повсе-
дневному употреблению2. 

Для Витгенштейна подобная «метафизическая» философия с 
неизбежностью ведет в тупик и отдаление от себя самого. Поэтому 
подлинный метод философии – терапия3, исцеляющая от «фило-
софских терзаний»: философские проблемы преодолеваются бла-
годаря исследованию того, как они возникают из неправильного 
употребления слов. Итогом должно стать их полное исчезновение. 

Принципиально важным здесь является то, что данная тера-
пия заключается в изменении способа видения4. Философия долж-
на являть четкое представление, ясный обзор5, видение тех связей 
языка, в которых, двигаясь по течению жизни, философ может за-
путаться как рыба в сетях. Стоит открыть свой взор, как пропадает 
всякое значение думать над надуманными проблемами. Философ 
возвращается из царства метафизики к себе самому, и на этом фи-
лософия оставляет все как есть. 

Терапия: смена видения 

Небезынтересный взгляд на результаты витгенштенианской 
терапии в связи с изменением видения предложила Д. Генова. Од-
на из основных линий ее повествования проистекает из проблемы 
«изменения аспекта»6 в философии Витгенштейна. 

Вкратце ее можно описать через пример с головой зайца-
утки7. В изображении я увидел зайца. Кто-то другой – утку, и об-

 

1 Сокулер З.А. Людвиг Витгенштейн и его место в философии XX в.: курс 

лекций. – Долгопрудный: Аллегро-Пресс, 1994. – С. 139. 
2 Витгенштейн Л. Философские работы. Часть 1 / пер. с нем. М.С. Козло-

вой, Ю.А. Асеева. – Москва: Гнозис, 1994. – С. 128. 
3 Там же. – С. 132. 
4 Tyler P. The Return to the Mystical. Ludwig Wittgenstein, Teresa of Avila 

and the Christian Mystical Tradition. – London: Continuum, 2011. – P. 41–45. 
5 В ориг. übersichtliche Darstellung, на англ. ‘clear overview’ или ‘perspicu-

ous view’ 
6 Genova J. Wittgenstein: A Way of Seeing // Metaphilosophy. – 2007. – 

Vol. 24. – P. 334. 
7 Изображение, к которому я отсылаю, можно найти в: Витгенштейн Л. 

Философские работы. Часть 1 / пер. с нем. М.С. Козловой, Ю.А. Асеева. – 

Москва: Гнозис, 1994. – С. 278. 



Пути философской терапии: взгляд на призыв «не думать,  
а смотреть» Людвига Витгенштейна 

 65 

ратил на это мое внимание. Теперь я вижу в нем голову утки. Что 
произошло? Никакого изменения в самой картинке нет, но теперь 
я вижу ее иначе. Происходит смена аспекта – «одновременное вы-
ражение нового восприятия вместе с неизменным восприятием»1. 
Важно, что смена аспекта проявляется в языковой игре: я начинаю 
описывать картинку иначе. Есть нечто, что изменяется в одном 
отношении, но одновременно остается неизменным в другом2. 
Этот парадокс касается не только восприятия визуального, но и 
математического или логического3. Каким же образом эта пробле-
ма проливает свет на «видение» в философской терапии? 

Генова следует линии признания терапии изменением спо-
соба видения / говорения4, которая проявляется в проблематизиру-
ющем стиле Витгенштейна, за которым она видит кьеркегориан-
ское непрямое воздействие5. Однако если для Витгенштейна 
изменения касаются лишь того, как мы можем смотреть на мир и 
ничего более, Генова утверждает: изменяется все. Терапия, со-
гласно Генова, служит катализатором для глубинных изменений в 
человеке, проявляющихся в его жизни. 

Данный тезис явно противоречит некоторым пассажам само-
го Витгенштейна6, отказавшего философии в каких-либо норма-
тивных притязаниях. 

Генова замечает данное противоречие, однако Витгенштей-
ну парирует. Во-первых, анализируя проблему «схватывания ас-
пекта», Генова замечает, что в какой-то момент Витгенштейн от-
ступает от собственных принципов, отделяя «феномены сами по 
себе» от «нашего взгляда на феномены»7, в том числе на основа-

 

1 Там же. – С. 280. 
2 Ahmed A. Wittgenstein on seeing aspects // A Companion to Wittgenstein / 

ed. by Glock H.-J., Hyman J. – Chichester: Wiley-Blackwell, 2017. – P. 520. 
3 Ibid. – P. 517–520. 
4 Genova J. Wittgenstein: A Way of Seeing // Metaphilosophy. – 2007. – 

Vol. 24. – P. 329. 
5 В ориг. ‘Indirect influence’. 
6 К примеру: «Философия просто все предъявляет нам, ничего не объясняя 

и не делая выводов». Витгенштейн Л. Философские работы. Часть 1 / пер. с нем. 

М.С. Козловой, Ю.А. Асеева. – Москва: Гнозис, 1994. – С. 130. 
7 Genova J. Wittgenstein: A Way of Seeing // Metaphilosophy. – 2007. – 

Vol. 24. – P. 335. 



Деменок Н.А. 

 66 

нии ряда критериев1. Если бы Витгенштейн следовал бы здесь 
своим принципам, утверждает Генова, он бы, проблематизируя эту 
теоретическую возможность и абстрактное понятие, указал на их 
оторванность от практического контекста, и, соответственно, ис-
ключил бы их за отсутствием какой-либо значимости. Генова ви-
дит в этом «слепом пятне» витгенштейновской аргументации 
скрытую приверженность философа реализму2. 

Во-вторых, Генова замечает за отказом Витгенштейна ви-
деть нормативный аспект собственного философского метода 
страх обмена одного мировоззрения (Weltanschauung) на другое. 
Понятие мировоззрения у Витгенштейна является весьма трудным, 
в особенности в переводе: философ выделяет Weltanschauung, 
представляющее собой что-то сродни картине, берущей нас в 
плен3, и Weltbild, которое открывается взору, прослеживающему 
связи между фактами4. Первое является определенным способом ви-
дения, в то время как второе – некоторый способ видения. По мне-
нию Генова, Витгенштейн, опасаясь навязать очередной Weltan-
schauung, отказывает своему методу в подлинном изменении, из-за 
чего и постулирует, что в результате философия оставляет все как 
было. Однако в изменении способа видения мира и содержится то 
самое подлинное изменение. Философия ничего не оставляет, как 
было5, заключает Генова. 

Данное решение кажется мне несколько спорным. Несмотря 
на небезынтересную критику скрытой реалистической установки 
Витгенштейна, предлагаемый Генова выход, склоняющий скорее в 
пользу релятивизма (интерес к преимуществам которого сама Ге-
нова не отрицает6), возвращает витгенштенианскую терапию на 
метафизические рельсы. На указанное ею опасение Витгенштей-
ном создания нового Weltanschauung не предложено никакого 
успокоения: если в ходе прослеживания связей между некоторыми 

 

1 Критерии возможности создания точной копии объекта, указывающий на 

отсутствие каких-либо изменений; конгруэнтности этих изменений по отношении 

друг к другу 
2 Ibid. – P. 336. 
3 Tyler P. The Return to the Mystical. Ludwig Wittgenstein, Teresa of Avila 

and the Christian Mystical Tradition. – London: Continuum, 2011. – P. 44. 
4 Ibid. – P. 42. 
5 Genova J. Wittgenstein: A Way of Seeing // Metaphilosophy. – 2007. – 

Vol. 24. – P. 337. 
6 Ibid. – P. 330. 



Пути философской терапии: взгляд на призыв «не думать,  
а смотреть» Людвига Витгенштейна 

 67 

фактами я нахожу видение, которое начинает непосредственно 
влиять на мою практику, это значит, что я открыл очередную кар-
тину, приняв которую, действия мои начали диктоваться лишь 
этим ограниченным способом видения. Как я полагаю, напряже-
ние1, вызываемое проблемой изменением аспекта, у Витгенштейна 
было связано с тем, что он хотел увидеть связь между по-разному 
схваченными аспектами. Возможно, предлагаемое им решение че-
рез критерии не является удачным. Однако решение через откры-
тие нового взгляда, за которым следует изменение в самой форме 
жизни через практику, его бы устроило в еще меньшей степени. 
Какие-то факты мне могут представляться так, а затем иначе. Од-
нако не мой способ видения, но обстоятельства определяют мой 
способ практического отношения с ними. Конечно, философия не 
исчезает окончательно: меняется форма жизни, язык все также 
продолжает меня очаровывать и увлекать своими лабиринтами, 
чему невозможно противопоставить ходы предыдущих терапий. 
Однако цель терапии все та же – возвращение к себе, к своей фор-
ме жизни из плена метафизических химер. И в этом не могут про-
являться какие-либо изменения наподобие того, как невозможно 
быть дальше от себя или ближе к себе; лишь пропадает то, что от-
влекало нас от нас же самих. Витгенштейн нам как бы говорит: 
«Смотри, для тебя все пропало, но ты еще в силах смотреть»2. 

Список литературы 

1. Витгенштейн Л. Философские работы. Часть 1 / пер. с нем. М.С. Козловой, 

Ю.А. Асеева. – Москва: Гнозис, 1994. – 612 с. 

2. Сокулер З.А. Людвиг Витгенштейн и его место в философии XX в.: курс лек-

ций. – Долгопрудный: Аллегро-Пресс, 1994. – 173 с. 

3. Ahmed A. Wittgenstein on seeing aspects // A Companion to Wittgenstein / ed. by 

Glock H.-J., Hyman J. – Chichester: Wiley-Blackwell, 2017. – P. 517–532. 

4. Genova J. Wittgenstein: A Way of Seeing // Metaphilosophy. – 2007. – Vol. 24. – 

P. 326–343. 

5. Tyler P. The Return to the Mystical. Ludwig Wittgenstein, Teresa of Avila and the 

Christian Mystical Tradition. – London: Continuum, 2011. – 296 p. 

6. Wittgenstein L. Personal Recollections / ed. by R. Rhess. – Totowa: Rowman & 

Littlefield, 1981. – 235 p. 

 

1 О проблеме «изменения аспекта» Витгенштейн писал: ‘These thoughts I 

am now working at are as hard as granite’. Wittgenstein L. Personal Recollections / ed. 

by R. Rhess. – Totowa: Rowman & Littlefield, 1981. – P. 173. 
2 Баллада об истоках потопа. Гр. Полухутенко. 



Соколов Н.А. 

 68 

СОВРЕМЕННЫЙ ВЗГЛЯД  
НА ГЕНЕАЛОГИЮ КОНЦЕПТОВ 

УДК 122/129                                         DOI: 10.31249/rphil/2025.02.11 

СОКОЛОВ Н.А.* ПОНЯТИЕ ΦΑΝΤΑΣΊΑ В ФИЛОСОФИИ ЯЗЫ-
КА АРИСТОТЕЛЯ И СТОИКОВ  

Аннотация. В статье рассматривается понятие «фантазия» в 
языковой картине мира современного человека и в философии 
языка Аристотеля и стоической школы, что позволяет выявить 
различие в понимании этого слова в культуре ХХI века и антично-
го периода. Анализируются ключевые идеи, связанные с функцией 
фантазии в познании и языке, а также ее роль в формировании 
различных образов и памяти. 

Ключевые слова: фантазия; Аристотель; стоицизм; вообра-
жение; языковая картина мира; познание; язык; образ; память 

SOKOLOV N.A. THE CONCEPT OF ΦΑΝΤΑΣΊΑ IN THE PHI-
LOSOPHY OF LANGUAGE OF ARISTOTLE AND THE STOICS 

Abstract. The article examines the concept of “fantasy” in the 
linguistic picture of the modern person's world and in the philosophy of 
language of Aristotle and the Stoic school, which allows for the identi-
fication of differences in the understanding of this word in contempo-
rary culture and the ancient period. Key ideas related to the function of 
fantasy in cognition and language are discussed, as well as its role in 
the formation of various images and memory. 

Keywords: fantasy; Aristotle; stoicism; imagination; language 
picture of the world; cognition; language; image; memory. 

Для цитирования: Соколов Н.А. Понятие φαντασία в философии 

языка Аристотеля и стоиков // Социальные и гуманитарные науки. Оте-

 

* © Соколов Николай Александрович – магистр филологического факуль-

тета МГУ имени М.В. Ломоносова; nicksokolov2001@mail.ru 



Понятие φαντασία в философии языка Аристотеля и стоиков 

 69 

чественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2025. – № 2. – 

С. 68–75. – DOI: 10.31249/rphil/2025.02.11 

 
В языковой картине мира современного европейского чело-

века понятие «фантазия» тесно связано с такими языковыми кон-
цептами как «воображение», «вымысел», «выдумка», «мечта», т.е. 
несет в себе смысл творческого начала человека, изобретательной 
силы ума. Это понятие занимает важное место в философии и пси-
хологии. И. Кант в своих работах относит фантазию к отдельной 
познавательной способности человека, которая называется вооб-
ражением1. Оно занимает промежуточное положение между чув-
ственностью и рассудком, играя ключевую роль в синтезе чувст-
венных данных и понятий. В своей работе З. Фрейд рассматривал 
фантазию в качестве защитного механизма организма от подав-
ленных желаний, которые находятся в сфере бессознательного: 
благодаря образам фантазии происходит адаптация психики к этим 
желаниям или страхам2. Эту идею развивал К. Юнг, видя в фанта-
зии способ работы с подсознательным миром человека3. В совре-
менной психологии используются различные методы, основанные 
на подмене одного объекта другим, на который переносятся ду-
шевные переживания пациента с целью их проработки4. 

Однако первоначальное значение понятия «фантазия» не 
включало в себя подобного акцента на творческом начале5. Само 
слово «фантазия» было заимствовано из древнегреческого языка. 
Оно восходит к древнегреческому глаголу φαίνω, означающему 

 

1 См.: Кант И. Критика чистого разума / пер. с нем. Н.О. Лосского. – 

Москва: Академический проект, 2020. – 567 с.  
2 См.: Фрейд З. Очерки по теории сексуальности / пер. с нем. В.В. Желни-

нова. – Москва: АСТ, 2006. – 285 с.; Фрейд З. Психопатология обыденной жизни / 

пер. с нем. Г.В. Барышниковой. – Москва: АСТ, 2011. – 251 с. 
3 Юнг К. Архетипы и коллективное бессознательное / пер. с нем. А.А. Че-

чиной; под ред. Е.Н. Даньшиной. – Москва: АСТ, 2019. – 496 с.  
4 Так, к подобным методам относятся психодрама и метод песочной тера-

пии. См.: Максимова И.В. Песочная терапия как метод психологической помощи 

в педагогической и коррекционной психологии // Психология и педагогика: мето-

дика и проблемы практического применения. – 2015. – № 47. – С. 32–37; Сотни-

кова Ю.В., Попова А.А. Психодрама как актуальное направление в современной 

психологии // Актуальные направления научных исследований: от теории к прак-

тике. – 2016. – № 3. – С. 85–87. 
5 См.: Шуваева О.М. Понятие «фантазия» в античной преднауке // Фило-

софия права. – 2013. – № 6. – С. 45–48. 



Соколов Н.А. 

 70 

«светить», «являть», «показывать». Слово же «φαίνω», в свою оче-
редь, восходит к протоиндоевропейскому корню *bʰeh₂ (*bhā-) со 
схожим значением «сиять»1. 

В этой статье мы рассмотрим, какое значение вкладывали в 
понятие «фантазия» античные авторы, а именно: Платон, Аристо-
тель и стоики, чтобы выявить разницу в нашем (современном) и их 
понимании этого понятия2. 

Впервые фантазию как особую способность души выделил 
Платон3 в своих диалогах «Софист» и «Теэтет», в которых он по-
казывает связь между понятием φαντασία и ощущением, отож-
дествляя их друг с другом4 либо называя фантазию смешением 
ощущения и мнения5. 

У Аристотеля понятие φαντασία также тесно связано с чув-
ственным познанием людей и животных, что указано в трактатах 
«Метафизика»6 и «О Душе»7. Также Аристотель говорил, что вы-
раженное в голосе (слова) есть символы претерпевания в душе 

 

1 Словарь индоевропейских корней Уоткинса. [Электронный ресурс]. – 

URL: https://www.proto-indo-european.ru/dic-watkins/index.html (дата обращения: 

15.02.25). 
2 Следует отметить, что в данной работе мы ограничимся указанными 

временными рамками и не будем затрагивать другие пласты истории становления 

этого понятия. Безусловно, что и в Средние века, и в эпоху Возрождения, и в Но-

вое время понятие «фантазия» продолжало свое существование и могло претер-

петь ряд изменений в своем значении. Семантические изменения этого слова, 

произошедшие в эти периоды, заслуживают отдельного тщательного анализа. 

В нашей работе мы решили сделать акцент на сопоставлении современного по-

нимания понятия «фантазия» и античного, где произошло его рождение и станов-

ление. Таким образом, можно сказать, что мы решили взять «начало» становле-

ния этого понятия и то крайнее положение в его понимании, которое мы имеем на 

данный момент, чтобы сравнить начало и конец. 
3 Иванова Е.В. К вопросу о месте фантазии в учении Аристотеля о душе // 

Вестник Ленинградского государственного университета им. А.С. Пушкина. – 

2011. – № 2. – С. 9. 
4 Plato. Theaetetus // Platonis Opera. Tomus I. Tetralogia I-II / recognovit 

J. Burnet. – Oxford: University Press, 1903. – P. 152 с. 
5 Plato. Sophista // Platonis Opera. Tomus I. Tetralogia I-II / recognovit J. Bur-

net. – Oxford: University Press, 1903. – P. 264a–264b. 
6 Aristotle’s Metaphysics / ed. by W.D. Ross. – Oxford: University Press, 

1924. – P. 3 (980a). 
7 Аристотель. О душе / пер. с др.-греч. П.С. Попова. – Москва: РИПОЛ 

Классик, 2020. – С. 97–100 (413b–414a). 

https://www.proto-indo-european.ru/dic-watkins/index.html


Понятие φαντασία в философии языка Аристотеля и стоиков 

 71 

(«Ἔστι μὲν οὖν τὰ ἐν τῇ φωνῇ τῶν ἐν τῇ ψυχῇ παθημάτων σύμβολα»1). 
Для того, чтобы «запечатлеть» это претерпевание в душе (оставить 
некий образ предмета), необходимо иметь память, которой обла-
дают люди и некоторые животные. Память есть «приобретенное 
свойство или состояние (πᾰ́θος) ощущения или постижения, появ-
ляющееся по прошествии времени»2. От ощущения остается лишь 
φάντασμα – образ ощущаемого предмета, который подобен рисунку 
или отпечатку на восковой доске3. Саму же фантазию Аристотель 
определяет как «то, благодаря чему в нас возникает образ»4. Таким 
образом, слова являются символами для фантазмов (отпечатков в 
душе воспринимаемых предметов). 

Аристотель отделяет фантазию от ощущения, так как вооб-
ражение способно создавать образы, когда восприятие внешних 
вещей отсутствует, как в сновидениях. Также у некоторых низших 
животных нет воображения, но при этом есть восприятие. Он от-
деляет фантазию от разума и познания, так как те достигают исти-
ны, а фантазия может быть ложной5. Фантазия отделена и от мне-
ния, так как мнение связано с верой, а фантазия – нет. Вере же 
сопутствует убеждение, а оно в свою очередь основано на разуме. 
Таким образом, в иерархии функции души фантазия занимает сре-
динное положение между восприятием внешних вещей и разумом. 

У Аристотеля фантазия выступает в качестве способности 
некоторых существ, которая хранит и воспроизводит образы, ис-
пользуемые в различных когнитивных процессах6. Когда же она 
сама создает новые образы, то такая фантазия называется ложной – 
в этом заключается отличие понимания фантазии Аристотеля от 
современного. 

 

1 Аристотель. Об истолковании // Аристотель. Собрание сочинений: в 4 т. 

Т. 2 / пер. с др.-греч., под ред. З.Н. Микеладзе. – Москва: Мысль, 1978. – Вып. 1: 

Учения о вселенной и человеке в Античности и в Средние века. Исследования и 

переводы / под. ред. П.П. Гайденко, В.В. Петрова. – С. 93 (16a). 
2 Аристотель. О памяти и припоминании / пер. С.В. Месяц // Космос и ду-

ша. – Москва: Прогресс-Традиция, 2005. – С. 391 (449b). 
3 См.: Кушнаренко С.П. Путь познания по Аристотелю: от эстезиса к ноэ-

зису // Манускрипт. – 2020. – № 4. – С. 72–75. 
4 Аристотель. О душе / пер. с др.-греч. П.С. Попова. – Москва: РИПОЛ 

Классик, 2020. – С. 183 (428a). 
5 Там же. – С. 184–185 (428a). 
6 См.: Imagination: Supplement to Aristotle’s Psychology // Stanford Encyclo-

pedia of Philosophy. [Электронный ресурс]. – URL: https://plato.stanford.edu/Entries/ 

aristotle-psychology/suppl4.html (дата обращения: 15.01.2025). 

https://plato.stanford.edu/Entries/aristotle-psychology/suppl4.html
https://plato.stanford.edu/Entries/aristotle-psychology/suppl4.html


Соколов Н.А. 

 72 

Дальнейшее развитие понятие φαντασία получило в филосо-
фии стоиков. В своем учении они говорили о двойственном харак-
тере понятия логоса (λόγος). Они выделяли логос как слово в речи – 
λόγος προφορικός. Им занимается риторика. Кроме него стоики вы-
деляли логос, данный в мышлении, – λόγος ἐνδιάθετος (внутреннее 
положенный). Им занимается диалектика. Диалектика в представ-
лении стоиков работала с тройственной природой знака: «обозна-
чающее» (σημαίνον) и «обозначаемое» (σημαινόμενον) и объект 
(τυνχάνον)1. Первое понятие выражало формальную сторону знака 
(это символ, с помощью которого фиксируется и выражается 
смысл), второе – его когнитивную составляющую, проявляющую-
ся в речевом акте, третье же означало предмет реального мира. 

Нужно заметить, что не каждый знак в конечном итоге мог 
обладать референтом в материальном мире. Например, словосоче-
тание «зеленый летающий слон» не нашло своего прототипа в ве-
щественном мире. Однако мы понимаем смысл этого словосочета-
ния и можем даже сформировать образ этого слона. Такой случай 
в философии языка стоиков можно отнести к понятию λεκτόν. Это 
чистый смысл высказывания, в отрыве от того, является ли оно 
верным или неверным, существует ли некий референт у этого по-
нятия, или оно пустое. Диалектика же должна выявить и обозна-
чить критерий истины, который бы мог помочь в определении ис-
тинности или ложности высказывания (логоса). 

У стоиков для чувственного уровня познания подобным 
критерием выступает «схватывающее представление» (или пости-
гающее представление) – καταληπτικὴ φαντασία – впечатление, ис-
ходящее извне и принимаемое душой пассивно. Оно ясно сообща-
ет о породившей его вещи, при этом еще получая «одобрение 
души» (через κριτεριόν («критерий»)). 

Согласно Зенону Китийскому, процесс познания начинается 
тогда, когда мы получаем извне некий импульс, толчок. Он дей-
ствует на нашу душу, запечатлеваясь на ней. Такое запечатление 
называлось стоиками фантазией. После этого следует согласие или 
несогласие с этим «запечатлением», что относится к ведению 

 

1 См.: Античные теории языка и стиля (антология текстов) / пер. с лат. 

и др.-греч. И. Троцкого, П. Ернштедта, А. Доватура, Я. Боровского, А. Болдырева, 

А. Зографа, Б. Казанского, В. Петуховой, И. Толстого, И. Глазова, М. Сергеенко; 

под. ред. О.М. Фрейденберг. – Санкт-Петербург: Алетейя, 1996. – 362 с.; Верлин-

ский А.Л. Античные учения о возникновении языка. – Санкт-Петербург: СПбГУ, 

2006. – 410 с. 



Понятие φαντασία в философии языка Аристотеля и стоиков 

 73 

нашего духа. Если этот образ имеет в самом себе свидетельство 
той вещи, от которой он произошел, то в случае согласия возника-
ет восприятие. Последним этапом будет проверка этого восприя-
тия разумом1. 

Кратко это можно представить в виде следующей схемы: 
импульс / толчок → отпечаток в душе = фантазия → согласие / не-
согласие → восприятие = каталептическая фантазия + одобрение 

У Хрисиппа же критерием истины является не восприятие, 
состоящее из каталептической фантазии и одобрения, а сама ката-
лептическая фантазия, которая с необходимостью принуждает нас 
к согласию. При этом он признавал возможность случаев, когда 
нечто заставляет нас отвергнуть каталептическую фантазию2. Та-
ким образом, у Хрисиппа следующая схема каталептического 
(чувственного) познания: импульс/толчок → отпечаток в душе (ка-
талептическая фантазия) → восприятие3. 

Противоположностью постигающей фантазии (καταληπτικὴ), 
за которой стоит реально существующий ὑπάρχον (некий веще-
ственный предмет), является ἀκαταληπτικὴ φαντασία, которая стро-
ится без объекта референта – φανταστικόν (способность иллюзор-
ного воображения, вызванная состоянием души, а не объектом), 
φάντασμα (призрачное представление, рождающееся в бреду или 
исступлении)4. 

Таким образом, для фантазии в современном понимании 
этого слова – как способности человека создавать новые образы 
предметов, не существующих ранее в реальном мире, – Аристо-
тель и стоики использовали отдельные термины: Аристотель – по-
нятие ложной фантазии, стоики – понятие акаталептической фан-
тазии. Сама же фантазия в их представлении была связана прежде 
всего с сохранением и воспроизведением отпечатков предметов 

 

1 Фрагменты ранних стоиков. – Москва: Греко-латин. каб. Ю.А. Шичали-

на, 1998. – Т. 1: Зенон и его ученики / пер. с др.-греч. А.А. Столярова. – С. 25.; 

Диоген Лаэртский. О жизни, учениях и изречениях знаменитых философов. – 

Москва: Мысль, 1986. – С. 261–262. 
2 Так, в трагедии Еврипида «Алкеста» Адмет, муж Алкесты, несмотря на 

ясность и несомненность образа жены, не соглашается, что перед ним именно 

она, поскольку знает, что она в Аиде, откуда не возвращаются. 
3 Фрагменты ранних стоиков. – Москва: Греко-латин. каб. Ю.А. Шичали-

на, 1999. – Т. 2: Хрисипп из Сол / пер. с др.-греч. А.А. Столярова. – С. 39–45.  
4 Белов А.М. Латинское ударение. Проблемы реконструкции: дис. … канд. 

филол. наук: 10.02.14. – Москва, 2005. – С. 171–174. 



Соколов Н.А. 

 74 

внешнего мира в душе человека в процессе его чувственного воспри-
ятия мира. 

Список литературы 

1. Античные теории языка и стиля: (антология текстов) / пер. с лат. и др.-греч. 

И. Троцкого, П. Ернштедта, А. Доватура, Я. Боровского, А. Болдырева, А. Зо-

графа, Б. Казанского, В. Петуховой, И. Толстого, И. Глазова, М. Сергеенко; 

под. ред. О.М. Фрейденберг. – Санкт-Петербург: Алетейя, 1996. – 362 с. 

2. Аристотель. Об истолковании // Аристотель. Собрание сочинений: в 4 т. Т. 2: 

пер. с др.-греч. / под ред. З.Н. Микеладзе. – Москва: Мысль, 1978. – C. 91–116. 

3. Аристотель. О душе / пер. с др.-греч. П.С. Попова. – Москва: РИПОЛ Клас-

сик, 2020. – 260 с. 

4. Аристотель. О памяти и припоминании / пер. С.В. Месяц // Космос и душа. – 

Москва: Прогресс-Традиция, 2005. – Вып. 1: Учения о вселенной и человеке в 

Античности и в Средние века. Исследования и переводы / под. ред. П.П. Гай-

денко, В.В. Петрова. – С. 391–419. 

5. Белов А.М. Латинское ударение. Проблемы реконструкции: дис. … канд. фи-

лол. наук: 10.02.14. – Москва, 2005. – 249 с. 

6. Верлинский А.Л. Античные учения о возникновении языка. – Санкт-Петер-

бург: СПбГУ, 2006. – 410 с. 

7. Диоген Лаэртский. О жизни, учениях и изречениях знаменитых философов / 

пер. с лат. М.Л. Гаспарова. – Москва: Мысль, 1986. – 570 с. 

8. Иванова Е.В. К вопросу о месте фантазии в учении Аристотеля о душе // 

Вестник Ленинградского государственного университета им. А.С. Пушкина. – 

2011. – № 2. – С. 9–15. 

9. Кант И. Критика чистого разума / пер. с нем. Н.О. Лосского. – Москва: Ака-

демический проект, 2020. – 567 с. 

10. Кушнаренко С.П. Путь познания по Аристотелю: от эстезиса к ноэзису // Ма-

нускрипт. – 2020. – № 4. – С. 72–75. 

11. Максимова И.В. Песочная терапия как метод психологической помощи в пе-

дагогической и коррекционной психологии // Психология и педагогика: мето-

дика и проблемы практического применения. – 2015. – № 47. – С. 32–37. 

12. Словарь индоевропейских корней Уоткинса. [Электронный ресурс]. – URL: 

https://www.proto-indo-european.ru/dic-watkins/index.html (дата обращения: 

15.02.25). 

13. Сотникова Ю.В., Попова А.А. Психодрама как актуальное направление в со-

временной психологии // Актуальные направления научных исследований: от 

теории к практике. – 2016. – № 3. – С. 85–87. 

14. Фрагменты ранних стоиков. – Москва: Греко-латин. каб. Ю.А. Шичалина, 

1998. – Т. 1: Зенон и его ученики / пер. с др.-греч. А.А. Столярова. – 229 с. 

15. Фрагменты ранних стоиков. – Москва: Греко-латин. каб. Ю.А. Шичалина, 

1999. – Т. 2: Хрисипп из Сол / пер. с др.-греч. А.А. Столярова. – 280 с. 

16. Фрейд З. Очерки по теории сексуальности / пер. с нем. В.В. Желнинова. – 

Москва: АСТ, 2006. – 285 с. 

https://www.proto-indo-european.ru/dic-watkins/index.html


Понятие φαντασία в философии языка Аристотеля и стоиков 

 75 

17. Фрейд З. Психопатология обыденной жизни / пер. с нем. Г.В. Барышниковой. – 

Москва: АСТ, 2011. – 251 с. 

18. Шуваева О.М. Понятие «Фантазия» в античной преднауке // Философия пра-

ва. – 2013. – № 6. – С. 45–48. 

19. Юнг К. Архетипы и коллективное бессознательное / пер. с нем. А.А. Чечиной; 

под ред. Е.Н. Даньшиной. – Москва: АСТ, 2019. – 496 с. 

20. Aristotle’s Metaphysics / ed. by W.D. Ross. – Oxford: University Press, 1924. – 

366 p. 

21. Imagination: Supplement to Aristotle’s Psychology // Stanford Encyclopedia of 

Philosophy. [Электронный ресурс]. – URL: https://plato.stanford.edu/Entries/aris 

totle-psychology/suppl4.html (дата обращения: 15.01.2025). 

22. Plato. Sophista // Platonis Opera. – Oxford: University Press, 1903. – Tomus 1, 

Tetralogia 1–2 I / recognovit J. Burnet. – P. 216–268. 

23. Plato. Theaetetus // Platonis Opera. – Oxford: University Press, 1903. – Tomus 1, 

Tetralogia 1–2 / recognovit J. Burnet. – P. 142–210. 

 

https://plato.stanford.edu/Entries/aristotle-psychology/suppl4.html
https://plato.stanford.edu/Entries/aristotle-psychology/suppl4.html


Шайхутдинов И.Р. 

 76 

УДК 1(091)(38).                                   DOI: 10.31249/rphil/2025.02.12 

ШАЙХУТДИНОВ И.Р.* ЯЗЫКОВЫЕ ИНТУИЦИИ В ДРЕВНЕ-
ГРЕЧЕСКОЙ ФИЛОСОФИИ: О ПРОБЛЕМЕ ВОСПРИЯТИЯ В 
СВЯЗИ С ЭТИМОЛОГИЕЙ  

Аннотация. Статья посвящена этимологической стороне ис-
торико-философского исследования на примере отдельной про-
блемы восприятия в древнегреческой философии. Автор статьи 
демонстрирует эффективность этимологии для разрешения неко-
торых затруднений и задач, встающих перед историком филосо-
фии. Особенно результативен этимологический подход в приме-
нении к древнегреческой философии, позволяя выявить языковые 
интуиции, конституитивные для определенных философских по-
строений. В центре внимания окажется Платон и его концепция 
«припоминания». 

Ключевые слова: анамнезис; истина; припоминание; ἀλήθεια. 

SHAIKHUTDINOV I.R. LINGUISTIC INTUITIONS IN ANCIENT 
GREEK PHILOSOPHY: ON THE PROBLEM OF PERCEIVING 
ACCORDING TO ETYMOLOGY 

Abstract. The article is devoted to the etymological aspect of his-
torical and philosophical research on the example of a separate problem 
of perception in ancient Greek philosophy. The author of the article 
demonstrates the prospects and effectiveness of etymology for solving 
some of the difficulties and challenges that any historian of philosophy 
faces. The etymological approach demonstrates particular effectiveness 
in relation to ancient Greek philosophy, allowing us to identify linguis-
tic intuitions that are constitutive for some philosophical constructions. 
The focus will be on Plato and his concept of “recollection”. 

Keywords: anamnesis; truth; recollection; ἀλήθεια. 

 

* © Шайхутдинов Илья Рафисович – магистрант кафедры общего и срав-

нительно-исторического языкознания филологического факультета МГУ имени 

М.В. Ломоносова; ilyabrine@mail.ru 



Языковые интуиции в древнегреческой философии: 
о проблеме восприятия в связи с этимологией 

 77 

Для цитирования: Шайхутдинов И.Р. Языковые интуиции в древ-

негреческой философии: о проблеме восприятия в связи с этимологией // 

Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литера-

тура. Сер. 3: Философия. – 2025. – № 2. – С. 76–81. – DOI: 

10.31249/rphil/2025.02.12 

 
Опыт любого, кто обращался к диалогам Платона, сталкива-

ется с впечатлениями, которыми мы особенно пленяемся при 
столкновении с образами и «мифами», сопутствующими всякому 
философскому построению. Такие элементы были столь неотъем-
лемы для структуры платоновской мысли, что Аристотель инкри-
минировал бывшему учителю избрание слишком красочного сти-
ля, для философии непригодного. По Стагириту, Платон своим 
письмом, скорее, вводил читателя в заблуждение, чем в ясность, а 
обилие метафор скрывало и размывало логические переходы от 
одной пропозиции к другой. 

Последующие века продемонстрировали, что Платон – мыс-
литель в высшей степени последовательный и строгий. Поэтому 
эти переходы вызывают скорее не смущение и недопонимание, но 
«удивление». Например, почему исходя из вопроса о первичности 
в познании опытных данных или доопытного знания, Платон при-
ходит к своей концепции анамнезиса: почему, при всех возможных 
альтернативах, приоритетным был избран путь, что в конечном 
счете привел философа к «припоминанию»? Раскрываясь и углуб-
ляясь, этот вопрос переходит в более общий: «Почему мысль Пла-
тона сложилась именно так, а никак иначе?» 

Изучая Платона как исторический феномен, историк фило-
софии прежде всего концентрирует свое внимание на самом ха-
рактерном в конкретном философе, допуская, что, если бы на ме-
сте последнего оказался другой человек, мы бы получили другого 
философа. Цель историко-философского исследования, однако, 
состоит не в том, чтобы отделить гениальную индивидуальность 
от среды и традиции, но в том, чтобы выявить тот творческий ис-
ток, благодаря которому некто стал в прошлом философом и тем 
самым ныне рассматривается в рамках истории философии. Само-
очевидно, что это и рефлексивный поиск, так как то, что сделало 
кого-то философом в древности, сейчас является для нас основа-
нием что-то называть «философией» (а не «философствованием»), 
а кого-то «философом». Всю историю философии это «основание» 
составляло предмет вопрошания: в вопросе «Что сделало кого-то 



Шайхутдинов И.Р. 

 78 

(в частности, первым) философом?», спрошено также: «Что есть 
философия?» и «С чего философия началась?» 

В настоящей статье с помощью средств этимологии очерчи-
вается рамка, в которой вышеозначенные вопросы могут быть 
прояснены. Этимология позволяет вскрыть интуиции, «подсказан-
ные» самим же языком, конститутивные для некоторых философ-
ских идей древности, что дает основания говорить о древних фи-
лософах как о «герменевтах», осуществивших этимологическую 
рефлексию над выразительными возможностями языка. 

Само слово «философия» по своему происхождению грече-
ское. В отличие от преемствующих древнегреческой философии 
традиций, непосредственно для нее самой весь лингвистический 
инструментарий понятийно-теоретического осмысления действи-
тельности черпался из естественного языка, а не наследовался 
извне в качестве застывших терминов и устойчивых тропов. Узус 
и семантика естественного языка непосредственно воздействовали 
на язык философский. Именно поэтому здесь этимология оказыва-
ется наиболее востребованной. 

Итак, обратимся к Платону в связи с его концепциями «ис-
тины», «познания» и «припоминания». Во всяком познании мы 
занимаемся поиском истины. Древнегреческое слово, которое мы 
переводим на русский язык как «истина» есть «ἀλήθεια». Морфо-
логически мы раскладываем ее на привативную приставку «α-»1 и 
корень «-ληθ-». Последний встречается в таких однокоренных сло-
вах как λήθη, λανθάνομαι, переводимых как «забвение» и «скры-
вать, забывать» соответственно. В 10 книге Государства излагается 
миф о падшем на поле брани воине Эре [Plat. Resp. 614b – 621b], 
для которого боги уготовили особую долю. Он запечатлевает 
судьбы душ, ведших праведную и неправедную жизнь [Plat. Resp. 
614 d]. Каждая из них в конце посмертия испивает воды из реки 

 

1 Впрочем, значение этой приставки может интерпретироваться и иначе, 

напр., в качестве alpha copulativum или aplha intensivum. См.: Гринцер Н.П. Гре-

ческая ἀλήθεια: Очевидность слова и тайна значения // Логический анализ языка. 

Культурные концепты / под ред. Арутюновой Н.Д. – Москва: Наука, 1991. – С. 43. 

М. Хайдеггер, например, переводил “ἀλήθεια” не как “Unverborgenheit” (несокры-

тость), но как “Entbergung” (раскрытие), подчеркивая, что префиксальное “α-” 

указывает не столько на отрицание смысла того слово, к которому эта приставка 

приписывается, сколько указывает на усиленное раскрытие этого смысла, по ана-

логии с тем, как “entbrennen” (разгораться) – не отрицает смысла горения, но го-

ворит об усиливающемся горении, см.: Хайдеггер М. Парменид / пер. с нем. 

А.П. Шурбелева. – Санкт-Петербург: Владимир Даль, 2009. – С. 287.  



Языковые интуиции в древнегреческой философии: 
о проблеме восприятия в связи с этимологией 

 79 

забвения Амелет на равнине Леты и перерождается в беспамятстве 
[Plat. Resp. 621a – 621b]. Весь жизненный путь, таким образом, 
очерчивается как припоминание чего-то забытого – как развеива-
ние забвения, буквально «ἀ-λανθάνεθαι», т.е. ἀλήθεια. Важен здесь 
и другой аспект значения, а именно отрицание «сокрытия» – «не-
сокрытость»1. 

В наиболее расхожем представлении сокрыто от нас то, что 
мы не можем увидеть2. Следовательно, оное находится во тьме (по 
отношению к нам, в слепой зоне). В том же Государстве, в VI кни-
ге, Платон уподобляет Солнце и Благо [Plat. Resp. 508c], соответ-
ственно, познание и умопостигаемое относятся к благу как зрение 
и зримое к солнцу [Plat. Resp. 508e, 509a]. Познание, повторим это, 
равно припоминание. В обыденном смысле «припомнить» значит 
явить перед глазами (пусть и смутно) какой-то образ, реактуализи-
ровать какое-то впечатление, выведя его из тьмы обезразличива-
ющего забывания вновь в фокус внимания. Если настоять на том, 
что в поиске «ἀλήθεια» познание-припоминание осуществляется 
как «ἀ-λανθάνεθαι», то, заключим мы, в познании греки могли от-
давать центральное значение именно «рас-крытию», которое поз-
воляет вновь бросить свет, тем самым увидеть скрытое, удаляю-
щееся. 

Если мы разделяем ларингальную теорию, то примем как 
факт общую этимологию для греческого «φάος» (свет) и «φημί» 
(говорить). Любопытно в этой связи отметить, что сама по себе 
«ἀλήθεια» – это производное существительное от прилагательного 
«ἀληθές», которое, в наиболее архаичных памятниках древнегре-
ческой литературы, например, у Гомера3, сопрягалось с verba 
dicendi4 и означало «говорить открыто, без утайки»5. 

 

1 Ссылаясь на Лео Майерса (Myers L. Handbuch der griechischen Etymolo-

gie. – Leipzig: S. Hirzel, 1901. – 656 S.), Рудольф Бультман заявлял: «aletheia – 

etymologisch das Nicht (s) verheimlichen – bedeutet». 
2 Для уточнения можно воспользоваться формулировкой Т.И. Резниковой: 

это ситуация, при которой «субъект переносит объект в тайное место для того, 

чтобы его не увидел контрагент». См.: Резникова Т.И. Глаголы прятания: типоло-

гия систем // Вопросы языкознания. – 2022. – № 4. – С. 89 
3 Boeder H. Der frühgriechische Wortgebrauch von Logos und Aletheia // Ar-

chiv für Begriffsgeschichte. – 1959. – Band 4. – S. 91–93.  
4 Глаголы говорения, e.g.: λέγω (говорю), φημί (говорю), ἀποκρίνομαι 

(отвеачю), ἀγγέλλω (возвещаю) и т.д. 
5 По Гериберту Бёдеру, изначально, вероятно, ἀληθής характеризовало 

суждение в настоящем времени, подкрепленное опытом, особенно зрительным, 



Шайхутдинов И.Р. 

 80 

Связь мышления и припоминания отражена в этимологии. 
«Ἀνάμνησις» восходит к праиндоевропейскому корню «*men-», к 
которому, в том числе, восходят такие когнаты, как лат. mens (от-
куда «ментальность»), англ. «mind», скр. «manas», рус. «мнить», гр. 
«αὐτόματος», «μάντις» (провидец), «μανθάνω» (знать, откуда в том 
числе происходит имя Прометей, букв. «промыслитель»), «μοῦσα» 
(в случае с музой допустима иная этимология), «μαίνομαι» (гне-
ваться, быть под аффектом). Отсюда открывается важный аспект 
этого «мышления» – аффективность. Древнегреческий предсказа-
тель это тот, кому посылается знание о будущем (это знание не 
может выводиться из рационального рассуждения), к музам взы-
вали рапсоды с тем, чтобы они охватили все их существо и вну-
шили им способность к пению и слаганию своих сказаний… 
Мышление в означенном смысле можно выразить формулой 
«прийти на ум», что подчеркивает почти полное безразличие к по-
знающей активности, исходящей от субъекта. «Вспомнить» значит 
прийти чему-то на ум. Когда для реактуализации впечатления 
складываются подходящие условия – не вспомнить невозможно, 
воспоминание посетит человека вне зависимости от его воли. 
В случае с припоминанием-познанием Платона такие условия 
складываются, когда человек непроизвольно замечает общее в 
частном (например, две разные горы или два разных стола все 
равно называет одним родовым именем), или когда перед ним ста-
вятся правильные вопросы. 

Таким образом, благодаря этимологии мы вывели глубин-
ную связанность «припоминания», познания, истины и речи, кото-

 

впоследствии контекст употребления α λ̓ηθής расширился до суждений о про-

шлом и будущем, в конечном итоге ἀλήθεια субстантивировалась в абстрактное 

понятие (см.: Boeder H. Der frühgriechische Wortgebrauch von Logos und Aletheia // 

Archiv für Begriffsgeschichte. – 1959. – Band 4. – S. 82–112.); по Бруно Снеллю, 

«ἀληθες» – это то, что без прорех сохранено в памяти и может быть во всей пол-

ноте восстановлено» (см.: Snell B. ΑΛΗΘΕΙΑ // Würzburger Jahrbücher für die Al-

tertumswissenschaft neue Folge. Festschrift für Ernst Siegmann zum 60. Geburtstag. – 

Würzburg: Komissionsverlag Ferdinand Schöningh, 1975. – Band 1 / hrsg. von 

J. Latacz, G. Neumann. – S. 14); по Томасу Коулу, который развивает линию Снел-

ля: «Алетейя – это то, что сопутствует или становится результатом передачи ин-

формации, в которой нет места Лете, принимает ли последняя форму забывчиво-

сти, невнимательности или неведения» (см.: Коул Т. Архаическая истина // 

Понятия, идеи, конструкции: очерки сравнительной исторической семантики / 

под ред. Ю. Кагарлицого, Д. Калугина, Б. Маслова. – Москва: Новое литератур-

ное обозрение, 2019. – С. 90). 



Языковые интуиции в древнегреческой философии: 
о проблеме восприятия в связи с этимологией 

 81 

рая на уровне семантики могла быть подмечена Платоном и в ко-
нечном счете эксплицироваться в рамках его философской системы. 

Список литературы 

1. Аристотель. Поэтика // Аристотель. Сочинения: в 4 т. – Москва: Мысль, 1983. – 

Т. 4 / пер. с древнегреч. под общ. ред. А.И. Доватура. – 830 с. 

2. Гринцер Н.П. Греческая ἀλήθεια: Очевидность слова и тайна значения // Ло-

гический анализ языка. Культурные концепты / под ред. Н.Д. Арютонова. – 

Москва: Наука, 1991. – С. 38–44. 

3. Коул Т. Архаическая истина // Понятия, идеи, конструкции: очерки сравни-

тельной исторической семантики / под ред. Ю. Кагарлицого, Д. Калугина, 

Б. Маслова. – Москва: Новое литературное обозрение, 2019. – С. 89–117. 

4. Платон. Собрание сочинений: в 4 т. – Москва: Мысль, 1993. – Т. 2: Государ-

ство / пер. с древнегреч. под общ. ред. А.Ф. Лосева, В.Ф. Асмуса, А.А. Тахо-

Годи. – 528 с. 

5. Резникова Т.И. Глаголы прятания: типология систем // Вопросы языкознания. – 

2022. – № 4. – C. 66–94. 

6. Хайдеггер М. О сущности истины / пер. с немецкого З.Н. Зайцевой // Разговор 

на проселочной дороге: избранные статьи позднего периода творчества / под 

ред. А.Л. Доброхотова. – Москва: Высшая школа, 1991. – С. 8–27. 

7. Хайдеггер М. Парменид / пер. с немецкого А.П. Шурбелева – Санкт-Петер-

бург: Владимир Даль, 2009. – 384 с. 

8. Boeder H. Der frühgriechische Wortgebrauch von Logos und Aletheia // Archiv für 

Begriffsgeschichte. – 1959. – Band 4. – S. 82–112. 

9. Chantraine P. Dictionnaire etymologique de la langue grecque. Histoire des mots. – 

Paris: Klincksieck, 1983. – 1447 p. 

10. Corazzon R. Aletheia and Related Terms for Truth in Ancient Greek. [Электрон-

ный ресурс]. – URL: https://www.academia.edu/80677636/Aletheia_and_Related_ 

Terms_for_Truth_in_Ancient_Greek (дата обращения: 02.02.2025). 

11. Myers L. Handbuch der griechischen Etymologie. – Leipzig: S. Hirzel, 1901. – 

656 S. 

12. Snell B. ΑΛΗΘΕΙΑ // Würzburger Jahrbücher für die Altertumswissenschaft neue 

Folge. Festschrift für Ernst Siegmann zum 60. Geburtstag. – Würzburg: Komis-

sionsverlag Ferdinand Schöningh, 1975. – Band 1 / hrsg. von J. Latacz, G. Neu-

mann. – S. 1–18. 

 

https://www.academia.edu/80677636/Aletheia_and_Related_Terms_for_Truth_in_Ancient_Greek
https://www.academia.edu/80677636/Aletheia_and_Related_Terms_for_Truth_in_Ancient_Greek


Зенина Ю.В. 

 82 

УДК 101.1                                             DOI: 10.31249/rphil/2025.02.13 

ЗЕНИНА Ю.В.* ТРАНСФОРМАЦИЯ ЗНАЧЕНИЙ «ИСТОРИИ»: 
ДРЕВНЯЯ ГРЕЦИЯ – XII в.  

Аннотация. Статья посвящена анализу понимания «истории» 
в европейской интеллектуальной традиции. Определена общая тен-
денция к пониманию «истории», и отмечено разное расставление 
акцентов. Средневековый период отличается многообразным со-
держанием и языковыми нюансами латинской «historia» и герман-
ской «giskiht». Анализ трансформации слова «история» позволяет 
определить преемственность и эволюцию смыслов в европейской 
традиции от Древней Греции до современности. 

Ключевые слова: история; история философии; немецкая фи-
лософия; Historie; Geschichte. 

ZENINA Iu.V. TRANSFORMATION OF THE MEANINGS OF 
«HISTORY»: ANCIENT GREECE – XII CENTURY 

Abstract. The article analyses the understanding of «history» 
within the European intellectual tradition. Although the prevailing ten-
dency to understand «history» is recognized, it is important to note dif-
ferent emphases. The medieval period is characterised by the diverse 
content and linguistic nuances of Latin «historia» and Germanic 
«giskiht». The analysis of the transformation of the word «history» al-
lows us to determine the continuity and evolution of meanings in the 
European tradition from Ancient Greece to the present. 

Keywords: history; history of philosophy; German philosophy; 
Historie; Geschichte. 

Для цитирования: Зенина Ю.В. Трансформация значений «исто-

рия»: Древняя Греция – XII в. // Социальные и гуманитарные науки. Оте-

 

* © Зенина Юлия Викторовна – аспирант кафедры философии Института 

философии и права Сибирского отделения РАН. 



Трансформация значений «история»: Древняя Греция – XII в. 

 83 

чественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2025. – № 2. – 

С. 82–87. – DOI: 10.31249/rphil/2025.02.13 

 
Содержание и осмысление «истории» остается многознач-

ным в современных социально-гуманитарных исследованиях. 
Многозначность и смысловая неопределенность «истории» усили-
вается в связи с разнообразным и противоречивым содержанием 
понятий, которые постепенно входят в круг обсуждения и поиска 
ответа на вопрос «что есть история?»1. К таким понятиям относят-
ся «историзм», «историчность» и «историцизм». Сложившаяся си-
туация обусловлена, во-первых, неопределенностью познаватель-
ного статуса в употреблении слова «история» (история как термин, 
как понятие или как концепция). Во-вторых, наличием языковых, 
но не смысловых, эквивалентов слову «история» в разных языках: 
французская histoire, английская history, итальянская storia, 
немецкие Geschichte и Historie. 

Один из возможных способов минимизации смысловой мно-
гозначности «истории» в современности является ее содержатель-
ная конкретизация. В статье представлена трансформация смыслов 
древнегреческих слов «ἱστορέω» и «ἵστωρ», «ιστορία»; и древневер-
хненемецкого слово «giskiht». Также мы сосредоточимся на той 
этимологической части, которая объяснит отличия Geschichte от 
Historia в германской традиции. 

В IX в. до н.э. в процессе формирования древнегреческого 
языка вначале образуются «ἱστορέω» и «ἵστωρ», а слово «ἱστορία» 
появилось позже. Глагол «ἱστορέω» сохранил индоевропейское 
значение: видеть, «собирать свидетельства или сведения», «рас-
сказывать об увиденном (свидетельствовать) или пересказывать 
полученные свидетельства и сведения»2. Существительное «ἵστωρ» 
впервые встречается в поэме Гомера в значении «свидетель»3. 
Слово «ἵστωρ» использовалось и в правовом контексте для обозна-
чения «судьи»4. 

В VII–VI вв. до н.э. развиваются натурфилософские идеи. 
В Ионии распространяется употребление «ἱστορέω» в значении 

 

1 Барбашина Э.В. Концепции философии истории в современной филосо-

фии // Гуманитарные науки в Сибири. – 2000. – № 1. – С. 52. 
2 Тахо-Годи А.А. Ионийское и этическое понимание термина «история» и 

родственных с ним // Вопросы классической филологии. – 1969. – № 2. – С. 114. 
3 Гомер. Илиада. – Москва: Дюна, 1993. – 429 с. – Песнь XVIII. 501. 
4 Там же. – Песнь XXIII. 486. 



Зенина Ю.В. 

 84 

«спрашивать, допытываться, искать». Ранние ионийские мыслители 
рассматривали проблемы, связанные с природой, они «допытыва-
ли» природу и «доискивали» ответы на вопросы о том, что являет-
ся первоосновой мира (космоса). Фалес и Анаксимандр называли 
себя «ἵστορες περὶ φύσεως». В таком контексте «ἵστωρ» означал то-
го, «кто свидетельствует о природе» или «тот, кто наблюдает за 
природой». Древнегреческие мыслители называли свою деятель-
ность «ἱστορία περὶ φύσεως» («свидетельство, или наблюдение за 
природой»). К «ἵστωρ» добавляется новый смысл – профессио-
нальный наблюдатель. Таким образом, первые «ἵστωρες» занима-
лись именно наблюдением («ἱστορία»), а не концептуализацией 
прошедшего и происходящего. 

Постепенно сфера наблюдения увеличивается и кроме при-
роды в нее входят люди, их нравы и обычаи, социальное и полити-
ческое устройство городов и те процессы, которые в них происхо-
дят. «Ἱστωρ» не только наблюдает, но и осуществляет сравнение, 
выделяет общее и особенное, делает обобщение. 

Благодаря трудам Геродота («Ἱστορίαι») и Фукидида («Напи-
санное») уже в начале эллинистической эпохи, «история» понима-
ется не только как текст, к которому относится любой рассказ или 
рассказывание, но и как «всемирная история». 

Значение «истории» в V–IV вв. до н.э. варьируется в зависи-
мости от региона. На ионийской территории сохраняется значение 
«ἱστορία» как наблюдения, расспрашивания, разузнавания. В этот 
же период на территории Афин «ἵστωρ» и «ἱστορία» имеют нега-
тивную окраску, что во многом определено рассуждениями Ари-
стотеля1. 

В период IV в. до н.э. – I в. н.э. устанавливается доминиру-
ющее значение «ἱστορία» как вида деятельности (наблюдение, ис-
следование, разузнавание). Дальнейшие варианты понимания «ис-
тории» связаны с развитием латинского языка и влиянием 
древнегреческого на этот процесс. «ἱστορία» становится лат. «his-
toria». Сформированные в Античности смыслы «истории» меня-
ются в Средневековье под влиянием христианского вероучения, 
которое определяло метафизические и эпистемические основы 
всего миропонимания. 

В I–II вв. наряду с названием письменных текстов как 
«historia» появились «annales» (анналы) и «res gesta» (деяния), ко-

 

1 Аристотель. Соч.: в 4 т. – Москва: Мысль, 1983. – Т. 4. / пер. и ред. 

А.И. Доватура – С. 655 (1451b).  



Трансформация значений «история»: Древняя Греция – XII в. 

 85 

торые были первой попыткой дифференцировать «historia». 
Например, Авл Геллий в произведении «Аттические ночи» задает 
вопрос: «В чем и насколько отличается (historia) от (анналов) 
annales?»1. Несмотря на взаимосвязь с христианским вероучением, 
понимание «истории» в Средневековье является разнообразным по 
содержанию. 

В группе романо-германских языков только в немецком су-
ществует два слова для обозначения «истории»: Historie (от лат. 
historia) и Geschichte (собственное германское слово). В современ-
ном немецком Historie встречается редко, а более распространен-
ным является Geschichte. Это приводит к еще большей неопреде-
ленности понимания именно германской Geschichte, так как 
данное слово переводится на другие языки как «история». 

В германских глоссах VIII–IX вв. giskiht задокументировано 
и переведено как casus и употреблялось только (и редко) для обо-
значения «мгновенного, случайного события» или «результата ка-
кого-то события»2 Глоссы имели следующие особенности. Первая – 
основным источником для комментариев являлась Vulgata, а не 
Vetus Latina. Вторая связана с намерением глоссатора «облегчить 
чтение перевода Библии своим романо-говорящим землякам». 
Третья особенность – автор глосса не переводил латинские слова 
на народные выражения, а предлагал другой подход: либо пытался 
описать латинские слова, либо «объяснял какие-то латинские сло-
ва через такие латинские слова, которые были изменены в народ-
ном языке»3. 

Следующее использование «giskiht» встречается в X–XI вв. 
Примером является перевод сочинения Боэция «Утешение фило-
софией» («Consolatio Philosophiae»), выполненный Ноткером 
Немецким. В одном из отрывков Ноткер использует «geskiht» для 
описания «случайного, слепого события и противопоставляет его 
осмысленному»4. Однако слово «geskiht» в немецкой литературе 

 

1 Мереминский С.Г. Средневековая анналистика: особая форма историо-

писания или историографический конструкт? // Люди и тексты. Исторический 

альманах. – 2018. – № 11. – С. 87. 
2 Rupp P., Köhler O. Historia-Geschichte («Geschichte im Wort») // Saeculum. – 

1951. – Vol. 2. – S. 629. 
3 Klein H.-W. Lateinisches und Romanisches in den Reichenauer Glossen // 

Nachrichten der Giessener Hochschulgesellschaft. – 1965. – Vol. 32. – S. 182. 
4 Rupp P., Köhler O. Historia-Geschichte («Geschichte im Wort») // Saeculum. – 

1951. – Vol. 2. – S. 629. 



Зенина Ю.В. 

 86 

XI–XII вв. практически не встречается, так как «giskiht» не исполь-
зовалось для краткого описания события. В первых произведениях 
на немецком языке начала XII в. – «Имперской хронике» и «Анна-
лиде» – не встречается ни слово «giskiht», ни слово, которое могло 
бы занять место «historia»1. Возможно, среди латинских писателей 
в германоязычном мире нет исторической озабоченности в совре-
менном смысле, и различия между «giskiht» и «historia» не были 
принципиально важными. 

В XII в. наблюдается частичное возвращение к первоначаль-
ным значениям «истории», что приводит к синтезу предшествую-
щих идей и формированию других значений «истории». В середине 
XII в. постепенно распространялась не только поэзия и литература, 
но и употребление «giskiht». Произошло преобразование «giskiht» 
в «geskiht» в значениях: одномоментное, случайное событие; дело, 
действие, ситуация, поступок. Следующий ключевой поворот в 
понимании «истории» происходит в XVIII в., когда Geschichte 
встраивается именно в философские тексты. С середины XVIII в. 
возникает потребность в «собственной истории» и утверждается 
Geschichte в единственном числе как «одно целое событие и его 
репрезентация». Укоренение использования Geschichte связано в 
том числе и с выходом работы И. Канта в 1755 г. Смысловые слои, 
присутствующие в использовании Historia и Geschichte, и в насто-
ящее время участвуют в споре нескольких философских традиций 
об «истории». 

Дальнейшая содержательная разработка «истории» в рамках 
германской философии обусловлена рядом причин. Во-первых, 
философское осмысление «истории» и связанных с ней понятий, 
актуализируются в периоды неопределенности, конкурирующих 
мировоззрений, поиска новых смысловых ориентиров человека и 
общества. Во-вторых, анализ и систематизация отечественных и 
зарубежных источников позволяет определить место новых кон-
цепций «истории» в ряду существующих, так и взаимосвязь между 
ними. В-третьих, актуализация темы «историчности» открывает 
новые возможности в нарративных исследованиях и в целом в 
расширении интерпретативной парадигмы в рамках современной 
философии. 

В заключение отметим, что в истории мысли неизбежно 
происходит изменение содержания тех или иных понятий и не 

 

1 Rupp P., Köhler O. Historia-Geschichte («Geschichte im Wort») // Saeculum. – 

1951. – Vol. 2. – S. 630. 



Трансформация значений «история»: Древняя Греция – XII в. 

 87 

следует судить об их «правильности» либо «неправильности» с 
точки зрения нашего времени. 

Список литературы 

1. Аристотель. Соч.: в 4 т. – Москва: Мысль, 1983. – Т. 4 / пер. и ред. 

А.И. Доватура. – 830 с. 

2. Барбашина Э.В. Концепции философии истории в современной философии // 

Гуманитарные науки в Сибири. – 2000. – № 1. – С. 52–56. 

3. Гомер. Илиада / пер. с древнегреч. Н.И. Гнедича. – Москва: Дюна, 1993. – 

432 с. 

4. Мереминский С.Г. Средневековая анналистика: особая форма историописа-

ния или историографический конструкт? // Люди и тексты. Исторический 

альманах. – 2018. – № 11. – С. 82–110. 

5. Тахо-Годи А.А. Ионийское и этическое понимание термина «история» и род-

ственных с ним // Вопросы классической филологии. – 1969. – № 2. – С. 107–

126. 

6. Rupp P., Köhler O. Historia-Geschichte («Geschichte im Wort») // Saeculum. – 

1951. – Vol. 2. – S. 627–638. 

7. Klein H.-W. Lateinisches und Romanisches in den Reichenauer Glossen // Na-

chrichten der Giessener Hochschulgesellschaft. – 1965. – Vol. 32. – S. 181–200. 

 



Львов Е.А. 

 88 

УДК 141.32                                           DOI: 10.31249/rphil/2025.02.14 

ЛЬВОВ Е.А.* ГРАММАТИЧЕСКОЕ УЧЕНИЕ БОЭЦИЯ ДАКИЙ-
СКОГО: ПРОБЛЕМА ФОРМЫ КАК ОНТОЛОГИЧЕСКАЯ ПРО-
БЛЕМА.  

Аннотация. В статье подробно рассматривается грамматиче-
ское учение Боэция Дакийского. Особое внимание уделяется во-
просам соотношения способов бытия, мышления и обозначения, 
также анализируется выдвинутая Боэцием Дакийским теория зна-
ка. Делается вывод, что грамматика имеет связь с онтологией и 
является формой языка. 

Ключевые слова: модисты; Боэций Дакийский; форма; грам-
матика; онтология. 

LVOV E.A. THE GRAMMATICAL THEORY OF BOETHIUS OF 
DACIA: THE PROBLEM OF FORM AS AN ONTOLOGICAL 
PROBLEM 

Abstract. The article examines in detail the grammatical teaching 
of Boethius of Dacia. Special attention is paid to the correlation of ways 
of being, thinking and designation, and the theory of the sign put for-
ward by Boethius Dacian is also analyzed. It is concluded that grammar 
has a connection with ontology and is a form of language. 

Keywords: Modists; Boethius of Dacia; form; grammar; ontolo-
gy. 

Для цитирования: Львов Е.А. Грамматическое учение Боэция Да-

кийского: проблема формы как онтологическая проблема // Социальные и 

гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Серия 3: 

Философия. – 2025. – № 2. – С. 88–92. – DOI: 10.31249/rphil/2025.02.14 

Грамматическое учение Боэция Дакийского представляет 
особый интерес, так как открывает новые горизонты для понима-

 

* © Львов Егор Александрович – студент кафедры метафизики и сравни-

тельного богословия философского факультета ГАУГН; egorlvov265@gmail.com  

mailto:egorlvov265@gmail.com


Грамматическое учение Боэция Дакийского:  
проблема формы как онтологическая проблема 

 89 

ния онтологического в языке. Оно способно иначе раскрыть смыс-
лы современных онтологических проблем, что мы и постараемся 
показать. 

Основной рассматриваемой книгой является трактат Боэция 
Дакийского «Modi significandi». Только сказав название книги, 
нужно оговориться о теории знака, которую выводит Боэций Да-
кийский. Его знак билатерален – он состоит из двух частей: первая – 
significatus, вторая – modus significandi. В общем смысле это напо-
минает классическую континентальную теорию знака, как у 
Ф. де Соссюра: означающее и означаемое. Апполонов переводит 
modus significandi как «способ обозначения», что является верным, 
но мы можем также сказать о «форме обозначения»1. 

В первом же вопросе, который рассматривается в трактате, 
Боэций говорит о том, что грамматику изобрел философ, так как 
грамматика исходит от вещей, а вещи изучает философ. Также 
грамматика связана с модусами (формами, как мы говорили ранее) 
мышления, а это также сфера философии2. Далее говорится о том, 
что грамматика является вводной наукой по отношению к фило-
софии, т.е. исследование языка как такового (без рассмотрения 
референции) является пропедевтическим для более полного знания 
– философского – которое исследует не только имена (денотаты), 
но и соответствующие им вещи (референты)3. Уже здесь мы видим 
идею неразрывности грамматики и философии: философия зани-
мается в том числе и грамматической проблематикой, но расширяя 
ее до уровня вещности4. 

Далее важно оговориться о триаде форм обозначения, кото-
рую выводит Боэций. Он пишет о подобии форм бытия, форм 
мышления и форм обозначения. При этом он делает замечание, что 
сами бытие, мышление и обозначение не подобны. Существуют 
вещи, которые мыслятся и обозначаются, но не бытийствуют 
(например, «ничто»: оно не существует более, чем концепт нашего 

 

1 О формах подробнее см. Гусева А.А. Философская рефлексия идиомы: 

внутренняя форма и внутренняя грамматика // Vox. Философский интернет-

журнал. – 2011. – № 10. – URL: https://vox-journal.org/html/issues/145/146 (дата 

обращения: 22.05.2025). 
2 Боэций Дакийский. Сочинения / пер. с лат. под ред. А.В. Апполонова. – 

Москва: ЛЕНАНД, 2014. – С. 13. 
3 Там же. – С. 21. 
4 Неретина С.С. Я как Оно // Vox. Философский журнал. – 2011. – № 10. – 

URL: https://cyberleninka.ru/article/n/ya-kak-ono/viewer (дата обращения: 22.05.2025). 

https://vox-journal.org/html/issues/145/146
https://cyberleninka.ru/article/n/ya-kak-ono/viewer


Львов Е.А. 

 90 

сознания); существуют вещи, которые бытийствуют и называются, 
но не мыслятся (например, любая вещь из хайдеггеровского про-
странства сокрытия: Ἀλήθεια бытийствует и называется, но по-
мыслить ее в подлинном отношении невозможно1); существуют 
вещи, которые бытийствуют и мыслятся, но не называются 
(например, феномены невербального lingua mentalis). 

Перейдя же от вещей к формам обозначения, мы увидим со-
вершенно другую ситуацию. Если какая-то вещь существует, то 
формы ее бытия, мышления и обозначения совпадают. Например, 
стул имеет форму бытия как стул (т.е. является феноменом стула), 
имеет форму обозначения как «стул» и имеет форму мышления 
как стул (т.е. функционирует в наших операциях мышления как 
стул). 

Более сложные вещи, которые не имеют какой-то модально-
сти своей вещности, на уровне способов обозначения функциони-
руют так же. «Ничто» имеет форму бытия как «ничто» (являет со-
бой представление о «ничто»), имеет такую же форму обозначения 
и такую же форму мышления (мы можем проделывать мыслитель-
ные операции с ничто: например, 8+ничто=8). Причем здесь важно 
оговориться о разделении модальности и форм этой модальности. 
Если с мышлением и формой мышления, а также с бытием и фор-
мой бытия в этом контексте, как нам представляется, нет пробле-
мы, то с обозначением и формой обозначения может возникнуть 
вопрос, как они разделены. Боэций говорит о последовательном 
движении: бытие – мышление – обозначение. Сначала вещь бы-
тийствует, потом мыслится субъектом, потом обозначается устно 
(звуком, через речение), а в самом конце – письменно (графемами). 
Обозначение, по Боэцию, – это речение, а способ обозначения – за-
пись. 

В этом большом фрагменте мы уже видим явную связь 
грамматики и онтологии. Формы обозначения, которыми занима-
ется грамматика, неразрывно связаны со способами бытия вещи, а 
если говорить в общем, то с вещью в принципе. У Боэция в самом 
конце трактата есть пассаж, который однозначно подтверждает эту 
мысль. Философ говорит, что слово является причиной граммати-
ки (так как грамматика изучает слово вообще), мышление является 

 

1 Хайдеггер М. Парменид / пер. с нем. А.П. Шурбелева. – Санкт-Петер-

бург: Владимир Даль, 2009. – С. 32–45. 



Грамматическое учение Боэция Дакийского:  
проблема формы как онтологическая проблема 

 91 

причиной слова (невозможно речение вне мышления), а бытие яв-
ляется причиной мышления (нельзя мыслить, не существуя)1. 

С самых первых страниц Боэций говорит, что конкретные 
слова (мир, mundus, κόσμος) в грамматике акцидентальны. Буквы 
могут собираться в разном порядке, и это вопрос к истории каждо-
го конкретного языка, а не к грамматике. Все три приведенных 
слова относятся ко вторым склонениям: русскому, латинскому и 
греческому. Это акцидентально: парадигмы этих слов исторически 
сложились так, что сейчас мы можем их условно классифициро-
вать так, а не иначе. Сама идея склонений тоже акцидентальна – 
существуют языки без системы склонений. А идея того, что для 
достижения понимания слово, попавшее в контекст, должно ме-
няться, субстанциональна. Такие изменения (само-изменения или 
изменения места в предложении) синтаксически обусловлены. Мы 
не можем сказать «videbam mundus», нам необходим аккузатив: 
videbam mundum. Так же: έώρων τον κόσμον, я видел мир. Суб-
станционален сам факт синтаксиса в отличие, например, от лекси-
ки, которой в языке может не быть (например, язык жестов). Из 
сказанного выше выходит, что синтаксис субстанционален, а его 
наполнение акцидентально. Боэций говорит об этом напрямую, 
заявляя, что субстанционально в языках то, что не различается. 

Боэций пишет: «Какой может быть способ бытия, мышления 
и обозначения, соединения слов или говорения в одном языке, ко-
торого не было бы в другом? Такое не представляется возмож-
ным»2. Также: «Она (грамматика. – Е.Л.) необходимо едина по 
виду, различаясь лишь сообразно различным формам звуков, кото-
рые акцидентальны для грамматики»3. Всего сказанного выше хва-
тает, чтобы заключить, что грамматика субстанциональна (в про-
тивовес акцидентальной лексике), что грамматика – каркас языка, 
а если говорить конкретнее, грамматика – это форма языка как та-
кового. Грамматика представляет собой отход от частных знаков, 
язык без акциденций. Мы говорим: «Я видел мир». Дальше мы 
убираем акциденции – выходит «субъект (местоимение, един-
ственное число, первое лицо, Именительный падеж) предикат 
(глагол, прошедшее время, единственное число, первое лицо) объ-
ект (имя, единственное число, мужской род, Винительный па-

 

1 Боэций Дакийский. Сочинения / пер. с лат. под ред. А.В. Апполонова. – 

Москва: ЛЕНАНД, 2014. – С. 129. 
2 Там же. – С. 13. 
3 Там же. – С. 15. 



Львов Е.А. 

 92 

деж)». Это и есть форма языка. Причем она универсальна и идет от 
вещи, как писал Боэций. 

Грамматика у Боэция удаляется от слов, которые акциден-
тальны, частных речений и отдельных языков, но не приближается 
к самим вещам. То есть грамматика находится между речью и он-
тологией (в узком смысле этого слова – между онтологией как об-
ластью, занимающейся собственно вещью), не входя полностью ни 
в одну, ни в другую сферу. Толкуя онтологию расширительно, как 
способ высвобождения разного типа содержания через размыкаю-
щуюся структуру (как делает Хайдеггер1), мы понимаем, что в 
сферу так определяемой онтологии грамматика входит всецело. 
Грамматика высвобождает речевые интенции и заставляет нас 
называть, выбирать и связывать слова и предложения по консти-
туированным в ней законам. Грамматика размыкается, приращая 
огромное количество акциденций и натыкаясь на новые тропы. 
Таким образом, грамматика выступает как онтологическая форма 
языка, что обнажает связь учения Боэция с современными концеп-
циями онтологии. 

В заключение скажем, что грамматика, если рассуждать на 
основании материала Боэция Дакийского, имеет теснейшую связь 
с онтологией вещи и принадлежит к онтологии как размыканию. 
Кроме того, грамматика выступает в качестве формы языка, очи-
щенной от акциденций и частностей. 

Список литературы 

1. Боэций Дакийский. Сочинения / пер. с лат. под ред. А.В. Апполонова. – 

Москва: ЛЕНАНД, 2014. – 312 с. 

2. Гусева А.А. Философская рефлексия идиомы: внутренняя форма и внутрен-

няя грамматика // Vox. Философский интернет-журнал. – 2011. – № 10. – 

URL: https://vox-journal.org/html/issues/145/146 (дата обращения: 22.05.2025). 

3. Неретина С.С. Я как Оно // Vox. Философский журнал. – 2011. – № 10. – URL: 

https://cyberleninka.ru/article/n/ya-kak-ono/viewer (дата обращения: 22.05.2025). 

4. Хайдеггер М. Бытие и время / пер. с нем. В. Бибихина. – Москва: Академиче-

ский проект, 2015. – 460 с. 

5. Хайдеггер М. Парменид / пер. с нем. А.П. Шурбелева. – Санкт-Петербург: 

Владимир Даль, 2009. –384 с. 

 

 

1 Хайдеггер М. Бытие и время / пер. с нем. В. Бибихина. – Москва: Акаде-

мический проект, 2015. – С. 15. 

https://vox-journal.org/html/issues/145/146
https://cyberleninka.ru/article/n/ya-kak-ono/viewer


Взаимозависимое возникновение в зеркале современной лингвистики 

 93 

УДК 122                                                DOI: 10.31249/rphil/2025.02.15 

СТАРОВЕРОВ А.И.* ВЗАИМОЗАВИСИМОЕ ВОЗНИКНОВЕНИЕ 
В ЗЕРКАЛЕ СОВРЕМЕННОЙ ЛИНГВИСТИКИ.  

Аннотация. В статье рассматривается философский принцип 
взаимозависимого возникновения. С помощью морфемного анали-
за санскритского термина проясняется смысл понятия и демон-
стрируется, каким образом его важнейшие семантические компо-
ненты обнаруживаются уже в форме слова. 

Ключевые слова: взаимозависимое возникновение, буддизм, 
pratītyasamutpāda, санскрит, этимология, причинность 

STAROVEROV A.I. DEPENDENT ORIGINATION IN THE MIR-
ROR OF MODERN LINGUISTICS 

Abstract. The article examines the philosophical principle of de-
pendent origination. With the help of morphemic analysis of a Sanskrit 
term, the meaning of the concept is clarified and it is demonstrated how 
its most important semantic components are already revealed in the 
form of a word. 

Keywords: dependent origination, buddhism, pratītyasamutpāda, 
Sanskrit, etymology, causality 

Для цитирования: Староверов А.И. Взаимозависимое возникнове-

ние в зеркале современной лингвистики // Социальные и гуманитарные 

науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 

2025. – № 2. – С. 93–98. – DOI: 10.31249/rphil/2025.02.15 

 
Буддийская философия богата существенной для своего ос-

нования терминологией, и «взаимозависимое возникновение» вхо-
дит в число наиболее фундаментальных понятий. Появившись с 

 

* © Староверов Андрей Игоревич – студент первого курса магистратуры 

кафедры истории зарубежной философии философского факультета МГУ имени 

М.В. Ломоносова. 



Староверов А.И. 

 94 

первым поворотом колеса учения, взаимозависимое возникнове-
ние сквозь века сохраняло свою значимость для всех школ как 
раннего буддизма, так и махаяны, и ваджраяны. Взаимозависимое 
возникновение, задавая важнейшую основу буддийского понима-
ния причинности, неразрывно связано с такими важнейшими кон-
цептами, как анатман, нирвана, пустотность. При этом санскрит-
ское1 слово pratītyasamutpāda, использующееся для обозначения 
взаимозависимого возникновения, является неологизмом, не 
встречающимся в текстах до проповеди Будды2. Статья имеет сво-
ей целью заглянуть в горнило языка, где выплавлялось слово 
pratītyasamutpāda, чтобы выявить изначальные смысловые едини-
цы, которые были составлены в итоговое понятие. В связи с этим 
все санскритские отрывки, приводимые ниже, взяты из источников 
предположительно более древних, чем первые палийские сутты, 
дабы исключить возможность семантического сдвига вследствие 
влияний буддийского употребления. 

Слово pratītyasamutpāda состоит из двух основ: pratītya и 
samutpāda, каждая из которых образована от корня, имеющего 
своим главным значением движение. Корень i – древний и частот-
ный – означает идти3, двигаться, появляться. Корень pad означает 
ступать, летать или падать, рождаться, а также разрушаться. Мно-
гозначность санскритских корней, вмещение противоположностей 
в их значении играет важную роль в определении смысла слова. 
Уже на данном этапе рассмотрения ясно, что pratītyasamutpāda от-
сылает к чему-то по своей природе изменчивому, текучему и непо-
стоянному. Для дальнейшего его прояснения обратимся последо-
вательно к морфемному анализу. 

 

1 Более ранее употребление палийское – paṭiccasamuppāda, однако в статье 

будет анализироваться санскритский аналог, так как в пали как среднеиндийском 

языке морфемы выявляются хуже 
2 Все данные о хронологии, а также приводимые отрывки из текстов, взя-

ты из цифрового корпуса санскрита: Digital Corpus Sanskrit. [Электронный ре-

сурс]. – URL: http://www.sanskrit-linguistics.org/dcs/index.php (дата обращения 

25.01.2025). 
3 Все этимологии и переводы санскритских слов взяты из электронного 

ресурса Wisdom Library. [Электронный ресурс]. – URL: https://www.wisdomlib.org 

(дата обращения 25.01.2025), если не указано иного. Весьма вероятно, что рус-

ское слово «идти» само восходит к тому же корню, см. Фасмер М. Этимологиче-

ский словарь русского языка: в 4 т. – Москва: Прогресс, 1986. – Т. 2: Е – Муж / 

пер. с нем. и доп. О.Н. Трубачева. – 672 с. 

http://www.sanskrit-linguistics.org/dcs/index.php
https://www.wisdomlib.org/


Взаимозависимое возникновение в зеркале современной лингвистики 

 95 

Слово pratītya состоит из трех частей: префикса prati, корня i 
и суффикса tya. Prati – древняя и частотная приставка. Она присут-
ствует в большом количестве во всех мандалах Ригведы, как, к 
примеру, здесь1: 
Praty                    agnir                    uṣasaś           cekitano             ’bodhi 
перед-PREP.       Агни-NOM.M.SG. заря-ACC.F.PL.     блистать-
PRS.P.NOM.M.SG          будить-AOR.PASS. 3 SG. 
Viprah                                     padavih                                        kavinam 
мудрый NOM.M.SG.  предводитель-NOM.M.SG    поэт-GEN.M.PL. 

«Перед зорями пробужденный Агни блистает, мудрый пред-
водитель поэтов». Елизаренкова предлагает перевод «навстречу 
зорям»2, как жертвенный огонь, возжигаемый с рассветом, но 
можно понять и как «до зорь», так как огонь есть источник, начало 
света. Также prati может означать и обратное, как в следующем 
отрывке из Чхандогья Упанишады: 
ākāśaṃ praty    astaṃ3     yanti 
пространство-ACC.M.SG     назад-PREP.    закат-ACC.M.SG.  идти-
PSR. 3 PL 

«В пространство обратно уходят». То есть prati одновремен-
но «навстречу» и «назад», «к», «до», и «обратно». Здесь же мы ви-
дим идиоматическое употребление корня i. Столь широко распро-
страненный корень естественно обладает большим количеством 
непрямых значений (ср. в русском «идти к победе», «идти ко 
дну»), в ряду которых неизменным семантическим ядром остается 
только постепенное направленное движение. Последняя часть этой 
основы – суффикс tya, согласно Вакернагелю использующийся для 
образования от основы наречия прилагательного со значением 
пребывания в положении, указанном наречием4. Как в слове 
amatya – находящийся в доме, домашний, член семьи, а также и 
министр как находящийся в доме рядом с раджой. Совокупно 

 

1 Все фрагменты на санскрите оформляются в соответствии с лейпцигской 

системой глоссирования 
2 Ригведа: в 3 т. / пер. Т.Я. Елизаренковой. – Москва: Наука, 1989–1999. – 

Т. 1. – C. 295. 
3 Слово с неясной этимологией и множеством идиоматических употребле-

ний, среди которых и «astam gam» – возвращаться, уничтожаться и т.п. См. Böht-

lingk O. Sanskrit-Wörterbuch. – St. Petersburg: Eggers, 1855. – 6 Bde, Band 1. – 

S. 559. 
4 Wackernagel J., Debrunner A. Altindische Grammatik. – Göttingen: Vanden-

hoeck & Ruprecht, 1954. – Bd. 2/2. – 679 S. 



Староверов А.И. 

 96 

pratītya1 поморфемно переводится как «находящийся в предыду-
щем». 

Основа samutpāda также состоит из трех частей. Префикс 
sam обладает основным значением совместности, подобно русской 
приставке со- или греческой συν-2. Этот префикс является древним 
и частотным, происходящим из соответсвующего предлога, весьма 
распространенного в Ведах3. Он встречается, например, в слове 
«saṃgha» – собрание, одна из «трех драгоценностей» буддизма, 
объединяющая всех следующих дхарме. Второй префикс – ut или 
du – может быть охарактеризован таким же образом, исключая 
значение. Оно составляется из двух превалирующих аспектов: по-
ложение сверху или направленность вверх и обращенность вовне. 
В случае слова samutpāda для перевода мной избрано второе зна-
чение на основании существования слова utpāda – появление, рож-
дение, происхождение4. Корень pad, как уже отмечалось, изобилу-
ет различными оттенками, связанными с перемещением, будь то 
движение пешком, полет или падение. Для его перевода избран 
русский корень «ход»5 по причинам его высокой распространен-
ности и богатства семантического ореола. Целиком samutpāda по-
морфемно переводится как «соисхождение». Это иллюстрируется 

 

1 Слово целиком дважды встречается в Ригведе в древних IV и VII манда-

лах. В виду отсутствия консенсуса касательно значения этого слова в гимнах, 

фрагменты не приводятся. Словарь Моньера-Уильямса дает значения: «comfort», 

«consolation» для iv, 5,14; и «confirmation», «experiment» для vii, 68, 6. Елизарен-

кова переводит как «поддающийся опровержению» и «утешение» соотвественно. – 

У Гельднера: «mit Erwiderung», у Рену: «rétorquable» см. Ригведа: в 3 т. / пер. 

Т.Я. Елизаренковой. – Москва: Наука, 1989–1999. – Т. 1. – 729 с.  
2 Возможно, они произошли от одного протоиндоевропейского корня. См.: 

Etymological Dictionary of Greek. – Leiden, Boston: Brill, 2010. – P. 1038.; Encyclo-

pedia of Indo-European Culture / ed. by Mallory J.P., Adams D.Q. – London; Chicago: 

Fitzroy Dearborn Publishers, 1997. – Vol. 2. – P. 532.  
3 См. Digital Corpus Sanskrit. [Электронный ресурс]. – URL: http://www. 

sanskrit-linguistics.org/dcs/index.php (дата обращения 25.01.2025). 
4 У Бётлингка, затем у Моньера-Уильямса и т.д. см. Böhtlingk O. Sanskrit-

Wörterbuch: 6 Bde. – St. Petersburg: Eggers, 1855–1871. – T 1. – S. 901.; Monier-

Williams M. A Sanskrit-English dictionary: etymologically and philologically arranged 

with special reference to cognate Indo-European languages. – Oxford: Calarendon 

press, 1872. – P. 151. 
5 Восходящее к общему корню слово «падать» не принимается вследствие 

наличия явного направления движения – вниз, отсутствующего у санскритского 

аналога. 



Взаимозависимое возникновение в зеркале современной лингвистики 

 97 

употреблением соответствующего глагола в стихе Упанишад, 
предшествующему приведенному выше: 
sarvāni ha      vā       imāni 
каждый-PRON.NOM.N.PL.           воистину-EMPH.         ведь-
EMPH                    это-PRON.NOM.N.PL. 
bhutany          ākāsād           eva              sam-ut-pad-ya-nte 

«Все эти существа воистину из пространства же вместе про-
исходят». Пространство в этих стихах Упанишад нарекается исто-
ком и устьем всех сущих, вкупе выходящих из него, обретая соб-
ственную форму, и возвращающихся назад на закате жизни. 

Проанализировав все части слова pratītyasamutpāda, перей-
дем к их синтезу. Этот композит относится к категории tatpuruṣa. 
В таких сложных словах первая часть детерминируется второй. 
Буквальный поморфемный перевод слова – «соисхождение в 
предыдущем», а литературный – «совместное происхождение в 
предыдущем». То есть pratītyasamutpāda своим строением подра-
зумевает такое отношение между сущими, при котором они вза-
имно со-возникают в зависимости друг от друга. В нем заложены 
два основных признака причинной связи, традиционно выделяе-
мые в европейской философии, начиная с Нового времени: пред-
шествование и смежность. При этом сущее находится в непре-
станном движении, появляясь и исчезая, вызывая тем самым к 
существованию нечто другое, не тождественное бывшему, но и не 
иное. Поэтому у вещей нет собственной сущности, и нет чужой 
сущности1. 

Язык, будучи внимательно исследован, раскрывает тонкие и 
глубокие грани смысла, упускаемые при переводе или нерефлек-
сивном употреблении. Особенно ясно это видно на примере наме-
ренно созданных древних слов, к коим относится 
pratītyasamutpāda. Избранные морфемы и способ их сочетания са-
ми вмещают ключевые интуиции, касающиеся причинности, из-
менчивости и отсутствия сущности, составляя сердце буддийского 
учения. 

 

1 Подробнее о философском значении pratītyasamutpāda см. например, в 8. 

Ложкина А.В. Философский принцип пратитья-самутпада в палийском каноне 

(основные аспекты) // Вестник Московского Университета. Серия 7: Философия. – 

2018. – № 2. – С. 3–18. и 9. Павлова Д.В. Философский принцип взаимозависимо-

го возникновения в буддийской философии // Финиковый компот. – 2021. – 

№ 16. – С. 28–34. 



Староверов А.И. 

 98 

Список литературы 

1. Böhtlingk O. Sanskrit-Wörterbuch: 6 Bde. – St. Petersburg: Eggers, 1855–1871. 

2. Encyclopedia of Indo-European Culture / ed. by Mallory J.P., Adams D.Q. – Lon-

don; Chicago: Fitzroy Dearborn Publishers, 1997. – 830 p. 

3. Etymological Dictionary of Greek. – Leiden; Boston: Brill, 2010. – Vol. 2. – 

1809 p. 

4. Digital Corpus Sanskrit. [Электронный ресурс]. – URL: http://www.sanskrit-

linguistics.org/dcs/index.php (дата обращения 25.01.2025). 

5. Monier-Williams M. A Sanskrit-English dictionary: etymologically and philologi-

cally arranged with special reference to cognate Indo-European languages. – Ox-

ford: Calarendon press, 1872. – 1186 p. 

6. Wackernagel J., Debrunner A. Altindische Grammatik. – Göttingen: Vandenhoeck 

& Ruprecht, 1954. – Bd. 2/2. – 679 S. 

7. Wisdom Library. [Электронный ресурс]. – URL: https://www.wisdomlib.org (да-

та обращения 25.01.2025). 

8. Ложкина А.В. Философский принцип пратитья-самутпада в палийском каноне 

(основные аспекты) // Вестник Московского Университета. Серия 7: Филосо-

фия. – 2018. – № 2. – С. 3–18. 

9. Павлова Д.В. Философский принцип взаимозависимого возникновения в буд-

дийской философии // Финиковый компот. – 2021. – № 16. – С. 28–34. 

10. Ригведа: в 3 т. / пер. Т.Я. Елизаренковой. – Москва: Наука, 1989–1999. – Т. 1. – 

1767 с.; т. 2. – 743 с.; т. 3. – 559 с. 

11. Фасмер М. Этимологический словарь русского языка: в 4 т. – Москва: Про-

гресс, 1986. – Т. 2: Е – Муж / пер. с нем. и доп. О.Н. Трубачева. – 672 с. 

 

http://www.sanskrit-linguistics.org/dcs/index.php
http://www.sanskrit-linguistics.org/dcs/index.php
https://www.wisdomlib.org/


Имя человека как носитель социокультурных функций  
и стереотипичных представлений 

 99 

УДК 304.2                                             DOI: 10.31249/rphil/2025.02.16 

МОРОЗОВ Д.С. ИМЯ ЧЕЛОВЕКА КАК НОСИТЕЛЬ СОЦИО-
КУЛЬТУРНЫХ ФУНКЦИЙ И СТЕРЕОТИПИЧНЫХ ПРЕД-
СТАВЛЕНИЙ  

Аннотация. Статья посвящена теме имени человека как но-
сителя социокультурных функций и стереотипичных представле-
ний. Рассматриваются социальные и сакральные функции имени и 
как конкретные имена могут воплощать собой определенные идеи. 
В статье показано, как обращение к тому или иному имени чело-
века вызывает ряд ассоциаций и концепций. Выведен тезис об от-
ражении индивидуальной и культурной идентичности в имени. 
Автор приходит к выводу, что ряд имен, распространенных среди 
русскоязычного населения, выражает русскую картину мира и са-
ми носители этого имени становятся трансляторами русских сте-
реотипов. 

Ключевые слова: имя; функция; смысл; культура; характери-
стика; стереотип. 

MOROZOV D.S. THE NAME OF A PERSON AS A CARRIER OF 
SOCIO-CULTURAL FUNCTIONS AND STEREOTYPICAL IDEAS 

Abstract. The article is devoted to the topic of the human name 
as a carrier of socio-cultural functions and stereotypical ideas. The so-
cial and sacred functions of the name are considered and how specific 
names can embody certain concepts. The article shows how referring to 
a particular person's name evokes a number of associations and con-
cepts. The conclusion is made about the reflection of individual and 
cultural identity in the name. 

Keywords: name; function; meaning; culture; characteristic; ste-
reotype. 

 

 © Морозов Данил Сергеевич – магистр кафедры истории новейшей рус-

ской литературы и современного литературного процесса филологического фа-

культета МГУ имени М.В. Ломоносова; danil.icetea.morozov@mail.ru 



Морозов Д.С. 

 100 

Для цитирования: Морозов Д.С. Имя человека как носитель социо-

культурных функций и стереотипичных представлений // Социальные и 

гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: 

Философия. – 2025. – № 2. – С. 99–104. – DOI: 10.31249/rphil/2025.02.16 

Имя человека является не только средством идентификации, 
но и отражением художественных, социальных, психологических 
и экзистенциальных аспектов. Обладание человеком имени носит 
ряд социально значимых функций: взаимодействие личности с 
обществом, осознание себя, признание и уважение, культурное 
наследие. 

Деятели культуры и философии (А.Ф. Лосев, П. Флорен-
ский, Ю.М. Лотман и Б.А. Успенский, В.Н. Топоров) считают, что 
имя – больше, чем просто слово. Оно содержит в себе концепту-
альный, эмоциональный и духовный смысл, связывая человека с 
миром. Без имени человек теряет связь с социумом и лишается 
важного символа собственной уникальности. 

А.Ф. Лосев так характеризует сущностное положение имени 
человека: «Имя – как максимальное напряжение осмысленного 
бытия вообще – есть также и основание, сила, цель, творчество и 
подвиг также и всей жизни, не только философии. <…> Имя – 
стихия разумного общения живых существ в свете смысла и умной 
гармонии, откровение таинственных ликов и светлое познание жи-
вых энергий бытия»1. Философ дает дефиницию имени: «имя есть 
энергийно выраженная умно-символическая и магическая стихия 
мифа»2. Эта фраза подчеркивает, что имя – это не просто набор 
букв, лексически и фонетически выраженная часть языка. Произ-
несенное или написанное имя демонстрирует общественно 
направленную «энергию»: имя обозначает и идентифицирует объ-
екты или людей, связывает индивидуальность со смыслами и кон-
цепциями. 

В древних культурах имена обладали сакральными функци-
ями: их значение, произнесение определенного имени в ритуаль-
ное время было неотъемлемой частью обрядов и ритуалов; имя 
воздействовало как на его носителя, так и на окружающее про-
странство. Дети до имянаречения не воспринимались как люди; 
люди, профессионально или своим статусом ответственные за да-

 

1 Лосев А.Ф. Философия имени. – URL: https://predanie.ru/book/72798-

filosofiya-imeni/  
2 Там же. 

https://predanie.ru/book/72798-filosofiya-imeni/
https://predanie.ru/book/72798-filosofiya-imeni/


Имя человека как носитель социокультурных функций  
и стереотипичных представлений 

 101 

чу новорожденному имени, относились к выбору серьезно и раз-
думчиво. Табуирование и сокрытие имени применялось для защи-
ты человека от нечистой силы, смена имени применялась в лечеб-
ных целях1. 

Ношение имени можно рассматривать как проявление фило-
софского и художественного антропоцентризма. В искусстве имя 
также становится маркером индивидуальности: в литературе имя 
часто передает глубину характера или замысел автора, впослед-
ствии имена персонажей могут стать стереотипными или архети-
пичными. 

Имя становится символом личности, представляя человека в 
обществе. Например, Иван – одно из распространенных у славян-
ских народов мужское личное имя. Имя Иван теснейшим образом 
связано с русской лингвокультурой: фразеологизмы («русский 
Иван», «Ваньку валять»), множественные образования (уменьши-
тельно-ласкательные и неформальные обращения, топонимы), ряд 
знаковых персонажей культуры носит это имя (Иван-дурак, Иван 
Карамазов и др.)2. 

Несколько наиболее распространенных имен носит в себе 
автостереотипные характеристики русского народа – это имена 
Иван, Василий и Сергей, поскольку они наиболее часто встреча-
ются в русской культуре (персонажи художественных произведе-
ний, писатели) и в личном опыте каждого, живущего в русско-
язычной среде. Русскому народу в представлении других народов 
и в своей собственной интерпретации свойственны различные 
психологические и морально-нравственные черты3 – это объясня-
ется тем, что набор автостереотипов об этносе и характеристик 
национальной картины мира представляет собой композитную и 
многогранную систему. К положительным чертам относятся без-
удержная смелость и бойкость («русское удальство»), свободолю-
бие, коллективизм («соборность»), важность духовного начала в 
жизни. В качестве негативных стереотипов выступают фатализм и 

 

1 Толстая С.М. Имя // Славянская мифология. Энциклопедический сло-

варь. – Москва: Международные отношения, 2002. – С. 237–238. – С. 237/ 
2 Чехонацкий И.А. Культурная информация в самом типичном русском 

мужском имени Иван [Электронный ресурс]. – URL: https://cyberleninka.ru/article/ 

n/kulturnaya-informatsiya-v-samom-tipichnom-russkom-muzhskom-imeni-ivan  
3 Шмелев А.Д. Русская языковая модель мира: материалы к словарю. – 

Москва: Языки славянской культуры, 2002. – 224 с. – С. 17. – (Язык. Семиотика. 

Культура. Малая сер.). 

https://cyberleninka.ru/article/n/kulturnaya-informatsiya-v-samom-tipichnom-russkom-muzhskom-imeni-ivan
https://cyberleninka.ru/article/n/kulturnaya-informatsiya-v-samom-tipichnom-russkom-muzhskom-imeni-ivan


Морозов Д.С. 

 102 

незапланированная устремленность в будущее (русское «авось»), 
склонность к крайностям, воспринимаемая как грубость сдержан-
ность эмоций, лень и безынициативность, подозрительность и не-
дружелюбие к представителям других наций. 

Есть данные, говорящие о другом ряде семантически и куль-
турно значимых русских имен: из года в год в СМИ публикуют 
статьи характера «самые популярные имена новорожденных», и за 
последние пять лет чаще всего читатели встречают имена Михаил, 
Дмитрий и Александр. Однако наш тезис подтверждается, во-
первых, культурными факторами: выше мы привели пример с 
Иваном как именем, наиболее часто представленным в текстах 
русской культуры1 и, следовательно, наиболее ярко репрезентиру-
ющим русскую национальную картину мира. 

Во-вторых, обратимся к данным языка как системы. 
В.Г. Костомаров и Е.М. Верещагин утверждают, что критерием 
того, что у человека, а следовательно, и в реципиентной ему куль-
туре, имеется определенное понятие, является узнавание предмета, 
номинация и возникновение ассоциаций у говорящего2. Еще од-
ним критерием служат лексический фон (компонент лексической 
семантики, который ответствен за преобразование, хранение и ак-
тивное производство национально-культурной информации) и се-
мантическая доля (совокупность признаков, обеспечивающие пра-
вильную номинацию предмета или явления)3. 

Русская культура ясно демонстрирует архетипичность вы-
шеназванных русских имен – это поэт Сергей Есенин и мыслитель, 
писатель, публицист Василий Розанов. Два этих примера наглядны 
значимостью двух фигур: С.А. Есенин занимает особое место в 
русской литературе как поэт, отразивший в своем творчестве глу-
боко национальные темы, его творчество остается эталоном ли-
ризма, искренности и самобытности; взгляды В.В. Розанова оказа-
ли влияние на творчество многих представителей русской 
религиозной и культурной мысли конца XIX – начала XX в., со-

 

1 Чехонацкий И.А. Культурная информация в самом типичном русском 

мужском имени Иван [Электронный ресурс] URL: https://cyberleninka.ru/ 

article/n/kulturnaya-informatsiya-v-samom-tipichnom-russkom-muzhskom-imeni-ivan  
2 Верещагин Е.М., Костомаров В.Г. Язык и культура. Три лингвострано-

ведческие концепции: лексического фона, речеповеденческих тактик и сапиенте-

мы / под редакцией и с послесловием академика Ю.С. Степанова. – Москва: Ин-

дрик, 2005. – 1040 с. – С. 46. 
3 Там же. – С. 73. 

https://cyberleninka.ru/article/n/kulturnaya-informatsiya-v-samom-tipichnom-russkom-muzhskom-imeni-ivan
https://cyberleninka.ru/article/n/kulturnaya-informatsiya-v-samom-tipichnom-russkom-muzhskom-imeni-ivan


Имя человека как носитель социокультурных функций  
и стереотипичных представлений 

 103 

временники и литературоведы отмечают уникальный художе-
ственный стиль. 

Сергей Есенин запомнился рядом эксцентричных поступков: 
в детстве это была кража книг и соседских утят, которых после он 
вывел в реку1, во взрослой жизни – излишне экспрессивное арти-
стичное чтение стихов, до хрипоты и крика в голосе и бледностью 
в лице2; атлетично сложенное тело и «по-детски мерцание его 
светлых голубых глаз» при социально неприемлемом поведении в 
состоянии алкогольного опьянения3. 

Философ, публицист и литературный критик Василий Роза-
нов также запомнился современникам: легкая усмешка в портретах 
и личном общении, консервативность собственных тезисов при 
раскрепощенности и стремлению к новизне мысли и эстетике в 
Серебряном веке. Он первым в русскую литературу принес фраг-
ментарный конспективный тип письма, он не скрывал явные про-
тиворечия в своих статьях (в газете «Новое время» он под своей 
фамилией выступал с монархистских позиций, но под псевдони-
мом выражал в других изданиях леволиберальную, народническую 
точку зрения на события 1905–1907 гг.)4. Розанов за свою деятель-
ность не раз находился в центре общественно-культурной жизни 
России конца XIX – начала ХХ в.: его тезисы критиковали как 
представители революционно-демократического, так и либераль-
ного и монархического лагерей. 

Имя человека отражает не только его личную, но и культур-
ную маркированность, включая различные черты национального 
характера. Оно играет ключевую роль в установлении связей чело-
века с обществом и самоидентификации. Исторические примеры 
показывают, что имена могут быть связаны с уникальными лич-
ными характеристиками и репрезентации определенного социума. 

 

1 Воронцов К.П.  О Сергее Есенине // С.А. Есенин в воспоминаниях со-

временников: в 2-х т. / вступ. ст., сост. и коммент. А. Козловского. – Москва: Ху-

дож. лит., 1986. – С. 127. – (Лит. мемуары).  
2 Горький М. Сергей Есенин // С.А. Есенин в воспоминаниях современни-

ков: в 2-х т. / вступ. ст., сост. и коммент. А. Козловского. – Москва: Худож. лит., 

1986. – С. 7–8. – (Лит. мемуары).  
3 Фурманов Д.А. Сережа Есенин // С.А. Есенин в воспоминаниях совре-

менников: в 2-х т. /вступ. ст., сост. и коммент. А. Козловского. – Москва: Худож. 

лит., 1986. – С. 318. – (Лит. мемуары).  
4 Варламов А.Н. Розанов. – Москва: Молодая гвардия, 2022. – 501 [11] с. – 

(Жизнь замечательных людей). – С. 327. 



Морозов Д.С. 

 104 

Таким образом, философия имени подчеркивает его значимость 
как образца уникальности и культурного наследия. 

Список литературы 

1. Варламов А.Н. Розанов. – Москва: Молодая гвардия, 2022. – 501[11] с. – 

(Жизнь замечательных людей). 

2. Верещагин Е.М., Костомаров В.Г. Язык и культура. Три лингвострановедче-

ские концепции: лексического фона, речеповеденческих тактик и сапиентемы / 

под редакцией и с послесловием академика Ю.С. Степанова. – Москва: Ин-

дрик, 2005. – 1040 с. 

3. Воронцов К.П.  О Сергее Есенине // С.А. Есенин в воспоминаниях современ-

ников: в 2-х т. / вступ. ст., сост. и коммент. А. Козловского. – Москва: Худож. 

лит., 1986. – Т. 1. – С. 126–186. – (Лит. мемуары). 

4. Горький М. Сергей Есенин // С.А. Есенин в воспоминаниях современников: в 

2-х т. / вступ. ст., сост. и коммент. А. Козловского. – Москва: Худож. лит., 

1986. – Т. 2. – С. 5–11. – (Лит. мемуары). 

5. Лосев А.Ф. Философия имени [Электронный ресурс]. – URL: https://predanie. 

ru/book/72798-filosofiya-imeni/ (дата обращения: 27.01.2025). 

6. Толстая С.М. Имя // Славянская мифология. Энциклопедический словарь. – 

Москва: Международные отношения, 2002. – С. 237–238. 

7. Фурманов Д.А. Сережа Есенин // С.А. Есенин в воспоминаниях современни-

ков: в 2-х т. / вступ. ст., сост. и коммент. А. Козловского. – Москва: Худож. 

лит., 1986. – Т. 2. – С. 317–318. – (Лит. мемуары). 

8. Чехонацкий И.А. Культурная информация в самом типичном русском муж-

ском имени Иван [Электронный ресурс]. – URL: https://cyberleninka.ru/ar 

ticle/n/kulturnaya-informatsiya-v-samom-tipichnom-russkom-muzhskom-imeni-ivan 

(дата обращения: 27.01.2025). 

9. Шмелев А.Д. Русская языковая модель мира: материалы к словарю. – Москва: 

Языки славянской культуры, 2002. – 224 с. – (Язык. Семиотика. Культура. 

Малая сер.). 

 



Философский анализ теории языкового сознания 

 105 

УДК 159.99                                           DOI: 10.31249/rphil/2025.02.17 

БЕЛЬКОВ И.В. ФИЛОСОФСКИЙ АНАЛИЗ ТЕОРИИ ЯЗЫКО-
ВОГО СОЗНАНИЯ  

Аннотация. Статья посвящена выявлению философских ос-
нований теории языкового сознания в психолингвистике. Прово-
дится анализ концепций различных отечественных и зарубежных 
психологов: Л.С. Выготского, Ж. Пиаже, Н.В. Уфимцевой. Акцент 
делается на выявлении четких философских парадигм. Рассматри-
вается явный или скрытый эпистемологический фундамент психо-
логии и психолингвистики. Осуществляется разбор точек зрений 
психологов на природу речи и происхождения сознания. Результа-
том данной статьи является экспликация философских убеждений 
признанных психологов. 

Ключевые слова: психолингвистика; языковое сознание; 
марксизм; махизм; деятельностный трансцендентализм. 

BELKOV I.V. PHILOSOPHICAL ANALYSIS OF THE THEORY OF 
LINGUISTIC CONSCIOUSNESS 

Abstract. The article is dedicated to identifying the philosophical 
foundations of the theory of linguistic consciousness in psycholinguis-
tics. It will conduct a philosophical analysis of the concepts of several 
different domestic and foreign psychologists: L.S. Vygotsky, J. Piaget, 
and N.V. Ufimtsev. The focus of this article is on uncovering clear 
philosophical paradigms. 

Keywords: psycholinguistics; linguistic consciousness; psycholo-
gy; materialism; idealism; philosophy of psychology. 

Для цитирования: Бельков И.В Философский анализ теории язы-

кового сознания // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и 

 

 © Бельков Иван Владимирович – магистрант кафедры общего и сравни-

тельно-исторического языкознания филологического факультета МГУ имени 

М.В. Ломоносова 



Бельков И.В. 

 106 

зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2025. – № 2. – С. 105–110. – 

DOI: 10.31249/rphil/2025.02.17 

 
Экспериментальная психология и философия тесно связаны 

с самого момента возникновения первой1. Поэтому стоит обратить 
внимание на то, что теория языкового сознания нуждается в обос-
новании из-за своего теоретического аппарата и исследуемого 
объекта: речевого сознания. Чтобы понять причину этого, необхо-
димо обратиться к ее научным истокам. А.Р Лурия и Л.С Выгот-
ский в своих работах детально освятили роль речи в формирова-
нии сознания ребенка и его мировосприятия. Целью их 
деятельностного подхода было подтверждение того, что мышле-
ние и сознание неотделимы от речи. Последняя выступает кодом, 
через который ребенок формирует свое мышление и получает 
представления о мире. Поэтому ключевой тезис теории языкового 
сознания звучит так: сознание всегда языковое. Однако этот тезис 
является спорным. Данная теория предлагает объективировать со-
знание, что представляется сложной задачей, так как сам термин 
«сознание» отрицается многими учеными и философами, напри-
мер Деннетом2. 

Современные психолингвисты, среди них Н.В. Уфимцева, 
разрабатывают теорию языкового сознания3. Обнаружить сознание 
и рассмотреть его работу возможно, обращаясь к методу ассоциа-
тивного эксперимента, так как сознание проявляется через речь и 
язык4. Такой метод эксперимента позволяет говорить о существо-
вании сознания, выраженного в конкретных лексемах и их формах, 
зафиксированных в памяти. В свою очередь память формируется 
через деятельность, что говорит в пользу материалистического 
происхождения сознания и его функций, так как оно имеет сугубо 
физикалистское происхождение, материя первична по отношению 
к сознанию. Чтобы подробно разобраться в данной теме, стоит об-
ратиться к предшественникам психолингвистики. 

 

1 Выготский Л.С. Мышление и речь. Психологические исследования. – 

Москва: Государственное социально-экономическое издательство, 1934. – 362 с. – 

С. 19.  
2 Dennet D. Sweet Dreams: Philosophical Obstacles to a Science of Conscious-

ness. – Cambridge: A Bradford Book, 2005. – 216 с. 
3 Уфимцева Н.В. Языковое сознание: динамика и вариативность. – 

Москва: Институт языкознания РАН, 2011. – С. 252. 
4 Там же. – С. 41.  



Философский анализ теории языкового сознания 

 107 

Проблемой происхождения мышления и сознания интересо-
вались многие видные ученые прошлого века. Например, Жан 
Пиаже настаивал на аутическом происхождении мысли, которая в 
дальнейшем становится социальной1. Он считал, что логическая 
деятельность возникает намного позже мыслительной, она навязы-
вается социумом и имеет общественную природу2. В процессе раз-
вития у ребенка формируется смысловая реальность, выступающая 
посредником между миром и сознанием3. Ее можно назвать ре-
чью4. Речь создает новое пространство для существования челове-
ка, по своей природе она идеалистична5, т.е. речь отрывается от 
деятельности (материи) и приобретает автономное существование, 
она независима от материи и имеет иное происхождение (созна-
ние). Таким образом возникает тождество материального начала 
речи и идеального (смыслового), что напоминает дуализм Декарта, 
который говорит о res extensa и res cogitans. Пиаже считает врож-
денным функционирование интеллекта, что также имеет сходство 
с концепцией кантовского трансцендентализма. То есть образова-
ние предметных схем происходит у человека a posteriori, до этого 
человек уже обладает способностью a priori к восприятию объек-
тов: имеет «формы» для схем. Однако сам Пиаже не занимает ни-
какой позиции, причины чего будут разобраны ниже. 

Работы Пиаже привлекли внимание Л.С. Выготского. Он 
считал, что его швейцарский коллега стремился избежать любой 
теории, которая могла возникнуть на базе феноменов детского 
развития, но свел все результаты исследования к единому корню – 
эгоцентрической детской речи. Таким образом, зародилась теория, 
согласно которой ребенок в ходе своего столкновения с реально-
стью использует свою внутреннюю речь для обработки внешнего 
мира, следовательно, ребенок «перекодирует» реальность в пред-

 

1 Пиаже Ж. Психология интеллекта. – Санкт-Петербург: Питер, 2004. – 

192 с 
2 Выготский Л.С. Мышление и речь. Психологические исследования. – 

Москва: Государственное социально-экономическое издательство, 1934. – С 362. – 

Стр. 24.  
3 Семиотика: антология / сост. Ю.С. Степанов. – Изд. 2-е, испр. и доп. – 

Москва: Академический Проект; Екатеринбург: Деловая книга, 2001 – 702 с. – 

Стр. 98–111. 
4. Уфимцева Н.В. Языковое сознание: динамика и вариативность. – 

Москва: Институт языкознания РАН, 2011. – 252 с. – С. 83.  
5 Н.И. Жинкин. О кодовых переходах во внутренней речи // Вопросы язы-

кознания. – Москва, 1964. – № 6. – С. 26–38. 



Бельков И.В. 

 108 

ставления и речь. Эта позиция только частично устраивает Выгот-
ского, так как Пиаже отступает от принципа причинности, заменяя 
его принципом генетическим1: «В результате такого рассмотрения, 
по мнению Л.С. Выготского, для автора снимается вопрос о при-
чинах, о факторах развития. За ним сохраняется только право вы-
бирать первые наблюденные явления, которые являются наиболее 
объясняющими в генетическом смысле»2. Швейцарский психолог 
невольно опускает вопрос о первичных и второстепенных факто-
рах, которые формирует мышление и сознание, поэтому он стал-
кивается со смешением причин, что приводит к фрагментации, по-
явлению слоев сознания3. Утрачивается единство сознания при 
единстве его истока – эмпирии4. Следовательно, мысль изначально 
не имеет рамок, она хаотична, фрагментарна, как само сознание. 
Поэтому ребенок сопротивляется социализации, она представляет-
ся ему чем-то чужим, в отличие от аутической мысли. Логическое 
мышление тоже навязывается извне и вытесняет аутентичную 
мысль. Выготский не соглашается с таким подходом, указывая, 
что Пиаже невольно примыкает к махизму: «Пиаже сознательно 
остается на грани идеализма и материализма, желая сохранить по-
зицию агностика, на деле же отрицая объективное значение логи-
ческих категорий и разделяя точку зрения Маха»5. В свою очередь, 
Выготский настаивает на другом источнике возникновения дет-
ской речи – обществе. Несмотря на расхождения, оба психолога 
концентрируют свое внимание на речи детей как основополагаю-
щей для понимания языка в целом. 

Стоит обратиться к исследованиям отечественного психоло-
га А. И Мещерякова, занимавшегося обучением слепоглухонемых 
детей (Загорский эксперимент). Мещеряков занимает позицию 
Выготского и отдает предпочтение влиянию социума и общества 
на формирование предметных схем у ребенка. Результаты его ис-
следований говорят об определенном «научении» слепоглухоне-
мых детей, что предполагает наличие врожденных когнитивных 

 

1 Л.С. Выготский. Мышление и речь. Психологические исследования. – 

Москва: Государственное социально-экономическое издательство, 1934. – 362 с. –. 

Стр. 53.  
2 Там же. – С. 54. 
3 Там же. – С. 54. 
4 Там же. – С. 56. 
5 Там же. – Стр. 61. 



Философский анализ теории языкового сознания 

 109 

способностей1. Это свидетельствует о смешении двух парадигм: 
априоризма и эмпиризма2. Первая концепция предполагает нали-
чие априорных форм чувственности, т.е. посредничества между 
миром и эмпирией, вторая считает, что только опыт и эмпирия яв-
ляются источником знания. На позиции априоризма стоят оба пси-
холога: и Выготский, и Пиаже. К эмпиризму больше относится 
Пиаже. Выготский делает основной упор на общество в формиро-
вании детской речи, при этом он не объясняет бессознательные 
факторы развития речи ребенка, динамику и вариативность разви-
тия речи. Отсюда амбивалентность позиций обоих психологов. 
Исследования Мещерякова дают новое представление о природе 
человека, они совмещают две философские позиции в одну: дея-
тельностный трансцендентализм3. Это более мягкая позиция по 
отношению к марксизму и махизму: «Деятельностный трансцен-
дентализм оказывается подвижной, но относительно стабильной в 
определенные промежутки времени структурой, которая всегда 
конкретна здесь и сейчас. Трансцендентальное в этом понимании 
оказывается ситуативно определенным – спецификой познава-
тельной деятельности и ее исторической обусловленностью, неко-
торыми (нейро) биологическими и социально-культурными осо-
бенностями активности субъекта познания»4. Данная позиция 
соответствует теории языкового сознания больше, чем две другие. 
Она отражает динамичность и вариативность языка, его бессозна-
тельную природу, биосоциальную сущность. Ее основное положе-
ние можно сформулировать так: человек рождается с уже заданны-
ми способностями к жизни в социуме, восприятию смыслов через 
речь. В ходе деятельности ребенок «перекодирует» реальности. 

Итак, нами было показано, что методология психологии на 
своих ранних этапах опиралась на теорию Маха и Авенариуса 
(Махизм) и Маркса (Марксизм), обе эти концепции внесли суще-
ственный вклад в развитие психолингвистики. В дальнейшем пси-
хологическая методология претерпела изменения под влиянием 
Выготского. Однако Загорский эксперимент показал неполноцен-

 

1Мещеряков А.И. Слепоглухонемые дети: развитие психики в процессе 

формирования поведения. – Москва: Педагогика, 1974. – 327 с. 
2 В.А Бажанов. Натурализм и кантианство // Эпистемология и философия 

науки. – 2020. – Т. 57, № 2. – С. 114–123. 
3Бажанов В.А. Мозг – культура – социум: кантианская программа в когни-

тивных исследованиях. – Москва: Канон+РООИ «реабилитация», 2019. – С. 59–61.  
4 Там же. С. 60. 



Бельков И.В. 

 110 

ность прежних философских концепций, что привело к появлению 
новой: деятельностный трансцендентализм. Было выявлено, что 
махизм и марксизм не подходят для философского объяснения 
теории языкового сознания, так как последняя требует более де-
тальной проработки вариативности и динамичности языка. 

Список литературы 

1. Бажанов В.А. Мозг – культура – социум: кантианская программа в когнитив-

ных исследованиях. – Москва: Канон+РООИ «реабилитация», 2019. – 288 с. 

2. Бажанов В.А. Натурализм и кантианство // Эпистемология и философия 

науки. – 2020. – Т. 57, № 2. – С. 114–123. 

3. Выготский Л.С. Мышление и речь. Психологические исследования. – Москва: 

Государственное социально-экономическое издательство, 1934. – 362 с. 

4. Жинкин Н.И  О кодовых переходах во внутренней речи // Вопросы языкозна-

ния. – 1964. – № 6. – С. 26–38. 

5. Мещеряков А.И. Слепоглухонемые дети: развитие психики в процессе фор-

мирования поведения. – Москва: Педагогика, 1974. – 327 с. 

6. Уфимцева Н.В. Языковое сознание: динамика и вариативность. – Москва: 

Институт языкознания РАН, 2011. – 252 с. 

7. Пиаже Ж. Психология интеллекта. – Санкт-Петербург: Питер, 2004. – 192 с. 

8. Семиотика: антология / сост. Ю.С. Степанов. – Изд. 2-е, испр. и доп. – 

Москва: Академический Проект; Екатеринбург: Деловая книга, 2001. – 702 с. 

9. Sweet Dreams: Philosophical Obstacles to a Science of Consciousness. – Cam-

bridge: A Bradford Book, 2005. – 216 p. 

 



Немецкое эхо на кн.: Файе, Э. Ханна Арендт и Мартин Хайдеггер. 
Разрушение мышления 

 111 

РАЗДЕЛ II 

ФИЛОСОФИЯ И СОВРЕМЕННЫЙ МИР 

УДК 141.3                                             DOI: 10.31249/rphil/2025.02.18 

ПОГОРЕЛЬСКАЯ С.В. ЗЛОЙ МЫСЛИТЕЛЬ. ЭММАНУЭЛЬ 
ФАЙЕ АТАКУЕТ ХАННУ АРЕНДТ. НЕМЕЦКОЕ ЭХО НА КНИ-
ГУ: ФАЙЕ, Э. ХАННА АРЕНДТ И МАРТИН ХАЙДЕГГЕР. РАЗ-
РУШЕНИЕ МЫШЛЕНИЯ  

Аннотация. Французский философ Э. Файе, известный своей 
критикой Хайдеггера, обращается в своей работе к Ханне Арендт, 
утверждая, что ее научное сотрудничество с Хайдеггером идет 
намного дальше, чем принято полагать, и приписывая ей реализа-
цию совместного с философом плана «разрушения мышления». В 
то время как французское издание особого резонанса не вызвало, 
немецкое, вышедшее несколькими годами позднее и дополненное, 
столкнулось со шквалом критики со стороны немецких интеллек-
туалов. В данной статье рассматриваются немецкие реакции на 
попытку французского философа разрушить сложившийся в Гер-
мании канонический взгляд на Ханну Арендт. 

Ключевые слова: Мартин Хайдеггер; Ханна Арендт; немец-
кая философия середины ХХ в.; «Черные тетради». 

POGORELSKAYA S.V. THE EVIL THINKER. GERMAN ECHO 
ON THE BOOK: FAYE E. HANNAH ARENDT AND MARTIN 
HEIDEGGER. THE DESTRUCTION OF THINKING 

Abstract. The French philosopher E. Faye, known for his criti-
cism of Heidegger, addresses Hannah Arendt in his work, claiming that 
her scholarly collaboration with Heidegger goes much further than is 

 

 Погорельская Светлана Вадимовна – кандидат политических наук, док-

тор философии Боннского университета, старший научный сотрудник отдела 

философии ИНИОН РАН; pogorels@mail.ru 

mailto:pogorels@mail.ru


Погорельская С.В. 

 112 

commonly believed and attributing to her the realization of a joint plan 
with the philosopher for the ‘destruction of thinking’. While the French 
edition did not resonate particularly well, the German edition, published 
a few years later, faced a barrage of criticism from German intellectu-
als. This article examines the German reactions to the French philoso-
pher's attempt to destroy the established canonical view of Hannah Ar-
endt in Germany. 

Keywords: Martin Heidegger; Hannah Arendt; German philoso-
phy of the mid-twentieth century; ‘Black Notebooks’. 

Для цитирования: Погорельская С.В. Злой мыслитель. Эммануэль 

Файе атакует Ханну Арендт. Немецкое эхо на кн.: Файе, Э. Ханна Арендт 

и Мартин Хайдеггер. Разрушение мышления // Социальные и гуманитар-

ные науки. Отечественная и зарубежная литература. Серия 3: Философия. 

– 2025. – № 2. – С. 111–117. – DOI: 10.31249/rphil/2025.02.18 

 
В 2016 г. Эммануэль Файе (Фэй), французский философ, 

один из самых экстремальных политических критиков Хайдеггера, 
издал книгу, посвященную Ханне Арендт. Он попытался доказать, 
что Арендт была если не марионеткой Хайдеггера, то во всяком 
случае, его подельницей в деле «разрушения мышления» и, следо-
вательно, самостоятельной ценностью как мыслитель не обладает. 

Издание, по времени совпавшее с началом ожесточенных 
дискуссий, начавшихся в связи с внеплановой публикацией изда-
тельством Клостерманн знаменитых «Черных тетрадей»1, не полу-
чило должного обсуждения даже в своей стране – внимание всего 
философского сообщества в то время было подчинено явлению 
первых томов «Черных тетрадей» и возникшему с подачи их изда-
теля, вуппертальского философа Петера Травни2 сакральному во-
просу, был ли Хайдеггер антисемитом и, если да, то каким имен-
но – обыденным, политическим, философским3. Казалось и сам 
автор, бросившийся обсуждать волнующую всех тему «бытийного 
антисемитизма», о своем труде позабыл. 

 

1 Изначально издание планировалось как завершение полного собрания 

сочинений – так желал сам Хайдеггер.  
2 Петер Травни, философ из Вупперталя, автор тезиса о «бытийно-истори-

ческом антисемитизме» Хайдеггера, изложенного в бестселлере «Хайдеггер и 

миф всемирного еврейского заговора».  
3 О дебатах в западном сообществе см. подробнее: Погорельская С.В. 

Черные тетради. Странности философской дискуссии. – Москва: ИНИОН РАН. – 

2018. 



Немецкое эхо на кн.: Файе, Э. Ханна Арендт и Мартин Хайдеггер. 
Разрушение мышления 

 113 

Однако в середине 2024 г. работу перевели на немецкий и 
издали в Германии. После этого жаловаться на недостаток внима-
ния к своему труду да и к себе самому Файе уже не мог. Дело в 
том, что основная часть немецкого философского сообщества 
услышала об этой книге впервые, поскольку книга не рецензиро-
валась в Германии. Университетские библиотеки в основном заку-
пают книги в немецких переводах, в иностранные инвестируют 
лишь при наличии серьезного эха внутри страны. А эху неоткуда 
было взяться, потому что публицисты в преимущественно англо-
фонном strategic community современной Германии, не рецензиро-
вали толстую сугубо научную французскую книгу, не получив-
шую к тому же должного резонанса даже в собственной стране. 
Так что немецкое эхо на изданный в 2016 г. труд отозвалось лишь 
в 2024 и оказалось вполне злобным. Немецкие хайдеггерианцы 
получили возможность дать отповедь хроническому и к тому же 
идейному хулителю любимого философа. Продолжая дело своего 
отца, известного во Франции критика тоталитаризма Жана-Пьера 
Файе, философ уже более двадцати лет не устает в заостренной 
форме указывать философскому сообществу на имманентно при-
сущий, по его мнению, мышлению Хайдеггера национал-
социализм и тоталитарность. Начав в 2005 г. в рамках шедших в те 
годы дебатов о Хайдеггере, трудом «Хайдеггер. Введение нацио-
нал-социализма в философию», практически сразу ставшим про-
граммным для критиков Хайдеггера, он активно преследует эту 
тему, раз в несколько лет публикуя очередное исследование, «раз-
облачающее» Хайдеггера. Его точка зрения не меняется – Файе по-
прежнему считает, что Хайдеггер – скрытый почитатель национал-
социализма и вся его философия – это попытка привнести нацио-
нал-социализм в мышление и тем самым разрушить его. 

Непосредственно вступиться за Хайдеггера в Германии в го-
ды публикации «Черных тетрадей» и возобновившейся с подачи 
их издателя Петера Травни, дискуссии об «антисемитизме» фило-
софа было непросто. Это могли себе позволить разве лишь масти-
тые пожилые и уже не зависящие от «карьеры» ученые, как 
например бывший ассистент Хайдеггера и участник издания его 
сочинений, фон Геррманн и его итальянский коллега Алфиери. Но 
в своем преследовании Хайдеггера Эммануэль Файе покусился на 
Ханну Арендт, икону левого мышления шестидесятых. И вот тут-
то на него и обрушился объединенный, а у многих еще и усугуб-
ленный тайной болью за Хайдеггера, немецкий резонанс. 



Погорельская С.В. 

 114 

Именно эти интересные моменты философской современно-
сти – немецкое издание Файе и эхо, вызванное им в стране, где 
чтут критика тоталитаризма Ханну Арендт и пытаются сохранить 
философа Хайдеггера, и являются предметом исследования данной 
статьи. Цель работы – показать особенности восприятия, освоения 
и реакции немецкой мысли. Актуальность темы для российского 
читателя обусловлена интересом, который отечественное фило-
софское сообщество испытывает как к самому философу, так и к 
новым исследованиям его творчества. 

* * * 

Сначала несколько слов о самой работе. Как отмечалось ра-
нее в моей рецензии на книгу: «О Хайдеггере в ней ничего нового 
нет. Файе старается разрушить даже не ошибочную, как он полага-
ет, немецкую легенду об Арендт, как левой мыслительнице 
(с. 133), а саму Ханну Арендт в ее способности мыслить самостоя-
тельно – причем итоговый вывод, попала ли она под влияние 
Хайдеггера как слабая женщина или же умышленно делала с ним 
одно дело, внося национал-социализм в философию, автор остав-
ляет читателю. Главные тезисы многостраничного, нацеленного на 
полную переоценку роли Арендт в немецком послевоенном мыш-
лении, труда, в заостренной форме, это, во-первых, что мышление 
Арендт в такой мере было подавлено влиянием Хайдеггера, что 
вся ее «политическая теория» стоит в тени его национал-
социализма, во-вторых, что она обеляет не только Хайдеггера, но и 
всех интеллектуальных величин периода национал-социализма, и 
наконец, что ее отношения с Хайдеггером были таким образом 
отнюдь не только «личными», как это принято считать»1. 

Объемная работа состоит из двух предисловий (издателя и 
автора) к немецкому изданию, обращенному к немецкой аудито-
рии, введения, четырех частей: «Анна Арендт и национал-
социализм» (с. 53–178), «Хайдеггер или мета-политика уничтоже-
ния» (с. 179–250), «Арендт и Хайдеггер или подрыв «западного 
мышления»» (с. 251–380) и «Хайдеггер и Айхманн в апологетике 
Арендт» (с. 381–430), заключения «От национал-социалистичес-

 

1 Более подробно см.: Погорельская С.В. Разрушение философа. Эмману-

эль Файе атакует Ханну Арендт. [Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. 

Отечественная и зарубежная литература. Серия 3: Философия. – 2025. – № 1. – 

С. 41–45. – Рец. на кн.: Faye E. Hannah Arendt und Martin Heidegger Zerstörung des 

Denkens. – Königshausen: Neumann Verlag, Würzburg, 2024. – 480 S. 



Немецкое эхо на кн.: Файе, Э. Ханна Арендт и Мартин Хайдеггер. 
Разрушение мышления 

 115 

кого уничтожения к разрушению мышления» (с. 431–452), «Био-
графических описаний некоторых немецких, нееврейских учени-
ков и ассистентов Хайдеггера» (с. 453–454), благодарностей, по-
слесловия переводчицы, а также масштабных библиографического 
(с. 461–470) и персонального (с. 471–478) регистров. 

Книга, безусловно, провокативна, ее автор предвзят, однако 
заговорили об этом лишь после публикации немецкого издания. 

Томас Мейер, профессор, преподаватель философии в Мюн-
хенском университете и издатель серии трудов Ханны Арендт, яв-
ляется автором одной из самых известных ее биографий и круп-
нейшим в Германии знатоком ее трудов. Он специализируется на 
еврейской философии. Утверждение Файе, что Арендт была ин-
теллектуально зависима от Хайдеггера, Мейер назвал «абсурдным 
неверным прочтением»1. Мейер на конкретных примерах показы-
вает, что Файе, по-видимому, сознательно (не может же философ 
быть настолько ослепленным идеологией), неверно интерпретиру-
ет некоторые цитаты Арендт: например, часто это пересказы вы-
сказываний Арендт об истории антисемитизма, которые Файе ци-
тирует так, будто они принадлежат ей. Рассерженный Майер не 
стесняется в выражениях. «Это еще неряшливость – или уже по-
зор?» – спрашивает он в статье с говорящим названием «Мерзкий 
фарс». 

Литературовед и переводчик Вольфганг Матц находит вы-
воды Файе об отношении Арендт к Хайдеггеру и национал-
социализму «глубоко раздражающими»2. Матц отмечает, что, пе-
ресматривая работы Арендт Файе выявляет склонность Арендт к 
«обсуждению» еврейского соучастия в Холокосте, а также «посте-
пенное оправдание» ею нацистской интеллигенции. Матц не со-
гласен ни с этим, ни с утверждением Файе, что Арендт «разрушала 
мышление» вместе с Хайдеггером. Он упрекает автора за изна-
чально «злой взгляд» (böser Blick), с которым он читает Арендт. 
В то же время он уверен, что серьезная теория, каковой он считает 
теорию Арендт, выдержит и «злой взгляд». Чего не отнять у Файе, 
так это его способности выделить в теории тоталитаризма Арендт 

 

1 Meyer Th. Perfide Farce. – Süddeutsche Zeitung, 2024. – 24.12. – URL: https:// 

www.sueddeutsche.de/kultur/hannah-arendt-martin-heidegger-emmanuel-faye-die-zer 

stoerung-des-denkens-rezension-lux.D8bYpSMbH9yrDXXdJUhAd3?reduced=true  
2 Matz W. Laboratorien der Moderne. – Frankfurter Allgemeine Zeitung, 2024/ – 

12.07. – URL: https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/emmanuel-faye-ueber-

arendt-und-heidegger-19849874.html  

https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/emmanuel-faye-ueber-arendt-und-heidegger-19849874.html
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/emmanuel-faye-ueber-arendt-und-heidegger-19849874.html


Погорельская С.В. 

 116 

спорные места, которые, будучи рассматриваемы обособленно, 
действительно вызывают вопросы, так что опровергнуть их можно 
лишь из общего контекста жизни и творчества Арендт. В чем Файе 
еще прав, полагает Матц, так это в оценке характера отношений 
между Арендт и Хайдеггером – они явно не были чисто личными, 
как это пыталась представить Арендт, и «в ее теории встречаются 
элементы философии Хайдеггера и отнюдь не самые безобид-
ные»1. 

Петер Травни, философ из Вупперталя, известный в первую 
очередь своей работой для издательства Клостерманн в ходе пуб-
ликации «Черных тетрадей» и бестселлерами о «бытийно-
историческом антисемитизме Хайдеггера», тоже заявляет, что не 
может следовать произвольным утверждениям Файе о том, что 
Арендт стремилась оправдать национал-социалистических интел-
лектуалов. Он критикует надуманность, неточность, а характер 
аргументации Файе сравнивает с «примитивной механикой». Пол-
ностью несостоятельным считает он утверждение Файе, что 
Арендт не проводит различия между концентрационными лагеря-
ми и лагерями уничтожения. «Можно было бы спросить, с какого 
времени вообще начали делать различие в терминологии. Но Файе 
не спрашивает, он обвиняет»2. По мнению Травни, Файе, кроме 
того, неверно понял критику Арендт универсальности прав чело-
века, поскольку она не выступала против идеи прав человека, а 
лишь указывала на то, что в межвоенный период не существовало 
института, который мог бы эффективно защищать эти права. 
И, наконец, понятие «ответственность», с которым работает 
Арендт отнюдь не означает попытки поменять местами палачей и 
жертв, как это пытается интерпретировать Файе. Оно лишь указы-
вает, что, по мнению Арендт, неверно изображать евреев как пас-
сивных жертв Холокоста, это оскорбительно для них самих. Кроме 
того, Травни критикует книгу Файе структурно: по его мнению, 
Файе постоянно хочет работать с доказательствами, которых не 
существует в философии. Это делает его интерпретацию догма-
тичной и в корне противоречит той основанной на разуме филосо-

 

1 Matz W. Laboratorien der Moderne. – Frankfurter Allgemeine Zeitung, 2024/ – 

12.07. – URL: https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/emmanuel-faye-ueber-

arendt-und-heidegger-19849874.html 
2 Там же 

https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/emmanuel-faye-ueber-arendt-und-heidegger-19849874.html
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/emmanuel-faye-ueber-arendt-und-heidegger-19849874.html


Немецкое эхо на кн.: Файе, Э. Ханна Арендт и Мартин Хайдеггер. 
Разрушение мышления 

 117 

фии, на которую Файе возлагает все надежды. Разум всегда дол-
жен доказывать себя аргументированно, заключает Травни1. 

В заключение хотелось бы отметить, что этот масштабный 
труд Файе практически не вызвал в Германии позитивного эха, как 
это несомненно случилось бы, атакуй он в очередной раз одного 
лишь Хайдеггера. Он не прошел даже незамеченным, как во Фран-
ции. Он вызвал четкий отпор философского мейнстрима совре-
менной Германии. В современной немецкой философии теорети-
ческое наследие Ханны Арендт, давно уже ставшее классикой, по-
прежнему высоко ценят в контексте противостояния тоталитариз-
му, а в Западной Германии она какое-то время вообще была ико-
ной левого политического мышления. Поэтому попытка рассмот-
реть ее мышление вне связи с ее жизненным путем, вне ее 
противостояния гитлеризму, интерпретация выхваченных из кон-
текста цитат вне связи с временами, в которые они были написаны – 
и все это даже не ради ее самой, а чтобы в очередной раз полити-
чески ниспровергнуть Хайдеггера, не могла найти понимания в 
немецком философском сообществе. 

Список литературы 

1. Meyer Th. Perfide Farce. – Süddeutsche Zeitung, 2024. – 24.12. – URL: https://  

www.sueddeutsche.de/kultur/hannah-arendt-martin-heidegger-emmanuel-faye-die-

zerstoerung-des-denkens-rezension-lux.D8bYpSMbH9yrDXXdJUhAd3?reduced= 

true 

2. Matz W. Laboratorien der Moderne. – Frankfurter Allgemeine Zeitung, 2024. – 

12.07. – URL: https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/emmanuel-faye-ue 

ber-arendt-und-heidegger-19849874.html   

3. Trawny P. Böser Denker. – NZZ, 2024. – 3.07. – URL: https://www.nzz.ch/feuil 

leton/boese-denker-emmanuel-faye-holt-martin-heidegger-und-hannah-arendt-vom-

sockel-ld.1837659 

 

 

1 Trawny P. Böser Denker. – NZZ, 2024. – 3.07. – URL: https://www.nzz.ch/fe 

uilleton/boese-denker-emmanuel-faye-holt-martin-heidegger-und-hannah-arendt-vom-

sockel-ld.1837659 

https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/emmanuel-faye-ueber-arendt-und-heidegger-19849874.html
https://www.faz.net/aktuell/feuilleton/buecher/emmanuel-faye-ueber-arendt-und-heidegger-19849874.html
https://www.nzz.ch/feuilleton/boese-denker-emmanuel-faye-holt-martin-heidegger-und-hannah-arendt-vom-sockel-ld.1837659
https://www.nzz.ch/feuilleton/boese-denker-emmanuel-faye-holt-martin-heidegger-und-hannah-arendt-vom-sockel-ld.1837659
https://www.nzz.ch/feuilleton/boese-denker-emmanuel-faye-holt-martin-heidegger-und-hannah-arendt-vom-sockel-ld.1837659


Кимелев Ю.А. 

 118 

УДК 141                                                DOI: 10.31249/rphil/2025.02.19 

КИМЕЛЕВ Ю.А.* ОНТОЛОГО-МЕТАФИЗИЧЕСКАЯ ПРОБЛЕ-
МАТИКА В СОВРЕМЕННОЙ ИТАЛЬЯНСКОЙ ФИЛОСОФИИ 
(ОТРЫВКИ ИЗ КНИГИ)1  

Аннотация. Целью статьи является анализ разработки онто-
лого-метафизической проблематики в современной итальянской 
философии. В первой части статьи дается общая характеристика 
онтолого-метафизического состояния итальянской философии в 
XX–XXI вв. Во второй части статьи реконструируются наиболее 
влиятельные философско-онтологические проекты, являющие но-
визну в отношении и итальянской философии, и западной фило-
софии в целом. Это действенные философско-теоретические про-
екты, во многом определяющие общее актуальное состояние всей 
итальянской философии. Именно такие проекты стали широко из-
вестны за пределами Италии в последние десятилетия. В третьей 
части статьи анализируются итальянские версии «критики метафи-
зики» как особой области онтолого-метафизической сферы. 

Ключевые слова: итальянская философия; метафизика; кри-
тика метафизики; онтология; неосхоластика; неотомизм; неоидеа-
лизм; постмодерн; Б. Кроче; Дж. Джентиле; Э. Северино; Дж. Ват-
тимо; Э. Берти; Л. Парейсон; Ф. Тесситоре. 

KIMELEV Yu.A. ONTOLOGICAL AND METAPHYSICAL PROB-
LEMS IN MODERN ITALIAN PHILOSOPHY. PART 1 

 

* Кимелев Юрий Анатольевич – доктор философских наук, профессор, 

главный научный сотрудник отдела философии ИНИОН РАН. 
1 В данной статье предпринята попытка вновь обратиться к проблематике, 

ранее рассмотренной автором в работе: Кимелев Ю.А. Итальянская философия на 

рубеже ХХ–ХХI вв.: аналит. обзор. – Москва: ИНИОН РАН, 2019. – 106 с. Пред-

ставленные положения основаны на предыдущих исследованиях и рассуждениях 

автора, что обусловлено необходимостью сохранения концептуальной целостно-

сти рассуждений и последовательного развития темы в рамках заявленной науч-

ной перспективы. 



Онтолого-метафизическая проблематика в современной  
итальянской философии 

 119 

Abstract. The purpose of the article is to analyze the develop-
ment of ontological and metaphysical issues in modern Italian philoso-
phy. The first part of the article provides a general description of the 
ontological and metaphysical state of Italian philosophy in the XX-XXI 
centuries. The second part of the article reconstructs the most influen-
tial philosophical and ontological projects, which represent a novelty in 
relation to both Italian philosophy and Western philosophy in general. 
These are effective philosophical and theoretical projects that largely 
determine the general current state of the entire Italian philosophy. It is 
precisely such projects that have become widely known outside of Italy 
in recent decades. The third part of the article analyzes the Italian ver-
sions of the “critique of metaphysics” as a special field of the ontologi-
cal-metaphysical sphere. 

Keywords: Italian philosophy; metaphysics; criticism of meta-
physics; ontology; neo-scholasticism; neotomism; neo-idealism; post-
modernism; B. Croce; J. Gentile; E. Severino; J. Vattimo; E. Berti; 
L. Pareyson; F. Tesitore. 

Для цитирования: Кимелев Ю.А. Онтолого-метафизическая про-

блематика в современной итальянской философии // Социальные и гума-

нитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Фило-

софия. – 2025. – № 2. – С. 118–136. – DOI: 10.31249/rphil/2025.02.19 

 
В рамках статьи предпринимается попытка представить ак-

туальное состояние онтолого-метафизической сферы итальянской 
философии. Эта сфера традиционно в значительной мере опреде-
ляет состояние итальянской философии в целом. 

Философская онтология последних десятилетий представля-
ет собой разнообразное и многосоставное явление – многообраз-
ные объектные исследования, многообразные метатеоретические 
разработки, интенсивная многоплановая историко-философская 
работа по изучению метафизической традиции, соответственно ее 
онтологического компонента. Таково содержание того, что можно 
назвать философско-онтологической сферой настоящего времени. 

Прежде всего следует указать на активное и значимое при-
сутствие именно в этой сфере философии, понимающей себя как 
религиозную, главным образом христианскую. В последние деся-
тилетия это присутствие не столь заметно, как в первой половине 
ХХ в. и в первые десятилетия после Второй мировой войны. Фор-
мат присутствия христианской философии образует специфику 
онтолого-метафизической сферы итальянской философии XX–



Кимелев Ю.А. 

 120 

XXI вв. Характерным для этой сферы является также активное 
размежевание между христианской и той философией, которая 
определяется как «светская» (laica). 

Имеет смысл отметить, что понимание философии как 
«светской» также обладает определенными особенностями. Эти 
особенности отчасти проистекают из своеобразия такого мощного 
и многообразного феномена социальной и культурной жизни Ита-
лии, как «лаицизм». 

Светская философия Италии соотносится с общим контек-
стом западной философии XX–XXI вв. в целом. С определенными 
оговорками и исключениями можно утверждать, что итальянская 
светская философия воспроизводит этот контекст. Разумеется, ни в 
коем случае нельзя говорить о том, что речь идет просто о воспро-
изведении, тем более копировании. Очень многие направления и 
теоретические позиции получили и получают продуктивную раз-
работку. 

Существуют и концепции, в которых осуществляется нова-
торский синтез. Именно основные из таких концепций будут рас-
сматриваться ниже. Одни из них являются в полной мере светски-
ми в том смысле, что понимают себя как несовместимых с 
христианским мировоззрением, другие допускают возможность 
синтеза. 

Светская и христианская философии на протяжении всего 
ХХ в. находились в ситуации диалога друг с другом. И этот диалог 
оказывал самое непосредственное воздействие на содержание он-
толого-метафизической сферы в итальянской философии этой 
эпохи. Можно говорить о продуктивности такого диалога для ита-
льянской философии и вообще для итальянской интеллектуальной 
культуры. 

Стоит отметить одно очень существенное обстоятельство. 
С течением времени диалог становится все менее полемичным, 
утрачивает характер принципиальной непримиримости. Участни-
ки диалога ищут общность в позициях. 

Говоря о содержательном наполнении онтолого-метафизи-
ческой сферы, следует в очередной раз отметить обширную и ин-
тенсивную историографическую работу. В контексте такой работы 
репрезентативно представляется история онтолого-метафизичес-
кой мысли и европейской, и итальянской. 

Христианская философия в Италии нашла воплощение в це-
лом ряде течений. Она получила и разнообразное институцио-
нальное выражение. Она представлена в системе католического 



Онтолого-метафизическая проблематика в современной  
итальянской философии 

 121 

образования, прежде всего в католических университетах. Католи-
ческие университеты призваны продемонстрировать, что католи-
ческие ученые способны проводить научные исследования, в пол-
ной мере соответствующие строгим стандартам научности и в то 
же время не противоречащие основам вероучения. 

В ХХ в. христианская философия в историческом плане ори-
ентирована главным образом на исследование отношений между 
классической метафизикой, понимаемой как античная, средневе-
ково-схоластическая философия, с одной стороны, и философией 
эпохи модерна, также воспринимаемой как метафизика модерно-
вой эпохи, – с другой. 

Систематические устремления христианской философии 
тесным образом связаны с ее размежеванием с основными постро-
ениями современной светской философии. В итальянской христи-
анской метафизике на протяжении всего ХХ в. существовали две 
основные разновидности. С одной стороны, это неосхоластическая, 
в первую очередь неотомистская метафизика, с другой – метафизи-
ка спиритуалистской, августинианской и персоналистской ориен-
тации, устремленная прежде всего к постижению мира идей и 
внутреннего мира человека. 

Часто упускают из вида, что подходы к постижению бытия в 
неосхоластике и спиритуализме являют существенные различия. 
В результате христианская философия воспринимается как нечто 
гораздо более монолитное и единообразное, чем это имеет место в 
реальности. 

Термин «неосхоластика» в широком смысле обозначает 
движение возрождения и разработки различных течений средневе-
ковой западнохристианской схоластики и послесредневековой 
схоластики. Разнообразие неосхоластической философии в таком 
широком смысле нашло отражение и в интенсивной историко-
философской работе по изучению схоластического наследия. В уз-
ком смысле неосхоластика совпадает с неотомизмом, представляю-
щим собой ее наиболее распространенное и влиятельное течение. 

В плане общей характеристики неотомизма ХХ в. можно 
указать на то, что неотомисты в общем и целом принимают про-
блематику философии ХХ в. Эта проблематика должна получить 
интерпретацию и, по возможности, разработку в перспективе то-
мистской систематики. Данное обстоятельство фактически означа-
ет расширение и углубление неотомистской философии. Это от-
четливо проявляется в подходе к метафизической онтологии. 



Кимелев Ю.А. 

 122 

Термины «томизм» и «неотомизм» обозначают как фило-
софско-теологическую систему Фомы Аквинского в ее полноте, 
так и различные формы реконструкции, систематизации, интерпре-
тации, а также дальнейшей конструктивной разработки основных 
идей этой системы. О томизме в строгом смысле можно говорить 
применительно к периоду существования томистской философии 
вплоть до первой половины XVIII в. В самом общем виде «неото-
мизм» означает признание философами XIX–XXI вв. идей Фомы 
Аквинского в качестве предпосылок и ориентации их собственно-
го философского и теологического творчества. Неотомизм оформ-
ляется в первой половине XIX в. Ключевую роль в историческом 
становлении и институционализации сыграла энциклика папы 
Льва XIII «Aeterni Patris» (1879), в которой провозглашается, что 
учение Фомы Аквинского в наибольшей степени гармонирует с 
христианским видением мира. Основной задачей неотомизма, как 
и неосхоластики в целом, стало философско-теоретическое обос-
нование легитимности и правомерности веры в условиях совре-
менного общества и культуры. 

Неотомизм представляет собой весьма разнообразное фило-
софское течение, что определяется различиями в доктринальных 
позициях, в тематической ориентации, принадлежностью к разным 
религиозным орденам (доминиканцы, иезуиты), связью с нацио-
нально-языковыми философскими традициями. 

В неотомистской философской литературе можно выделить 
два массива. Первый массив образуют работы, ориентированные 
главным образом или исключительно на историко-философское 
исследование. Ко второму следует отнести произведения, в кото-
рых предпринимаются усилия по конструктивной разработке той 
или иной философской проблематики с опорой на творчество Фо-
мы Аквинского. Такие конструктивные усилия сочетаются, есте-
ственно, с определенной интерпретацией идей Фомы Аквинского. 

В настоящее время выделяют несколько основных версий 
неотомизма: «аристотелевский неотомизм»; «трансцендентальный 
неотомизм»; «экзистенциальный неотомизм»; «аналитический 
неотомизм». «Аристотелевский неотомизм» – это, по существу, 
традиционный неотомизм, опирающийся на аристотелизм как кон-
ститутивный элемент томизма. Аристотелевский неотомизм прин-
ципиальным образом связан с гилеморфизмом, правда, аристоте-
левский гилеморфизм несколько переинтерпретируется. 

Трансцендентальный неотомизм утверждает, что человече-
ское познание представляет собой врожденное динамичное 



Онтолого-метафизическая проблематика в современной  
итальянской философии 

 123 

устремление к бесконечному бытию. Трансцендентальный неото-
мизм использует трансцендентальный метод, т.е. исследование 
условий возможности объективного познания в целях обоснования 
метафизики в томистском ее понимании. Основоположник этого 
направления неотомизма Ж. Марешаль исходит из того, что в каж-
дом нашем суждении осуществляется «абсолютное утверждение» 
бытия. Выполнение такого априорного условия человеческого по-
знания есть утверждение каждого конечного сущего в его безуслов-
ной бытийной значимости, соответственно – влечет возможность 
его познания. В творчестве других представителей трансценден-
тального неотомизма базисный подход приобретает вариативную 
конкретику (К. Ранер, Э. Корет, И.-Б. Лотц, А. де Любак, 
Б. Лонерган). 

Экзистенциальный неотомизм базируется на учении об «акте 
существования». Приверженцы экзистенциального неотомизма 
утверждают, что какое-либо сущее является обладателем экзи-
стенциального акта, или акта существования (esse, или actus 
essendi). Они полагают, что гилеморфистское понимание субстан-
ций как фундаментальных компонентов реальности способно объ-
яснить композицию и изменчивость субстанции, но не дает полно-
го объяснения того, почему и как субстанции существуют. 
Указывается на различие между субстанцией и актом ее существо-
вания. Вещь не включает свое реальное существование, она обла-
дает им как отличным акцидентальным актом. 

«Аналитический неотомизм», оформившийся позднее дру-
гих течений в неотомизме, – это концепции, стремящиеся в той 
или иной форме сочетать подходы и теоремы аналитической фи-
лософии с томистскими и неотомистскими идеями. В аналитиче-
ском неотомизме преобладает разработка онтологической пробле-
матики. 

Сказанное о неотомизме в общем плане можно считать и 
общей характеристикой итальянского неотомизма, поскольку кон-
кретные неотомистские концепции придерживаются той или иной 
ориентации, которую можно квалифицировать через соотнесение с 
указанными направлениями. Вместе с тем они включают, как пра-
вило, и элементы концепций, относящихся к другим направлени-
ям. В последние десятилетия в неотомистских концепциях присут-
ствуют также понятия и теоремы, которые не черпаются из 
ресурсов собственной традиции. 



Кимелев Ю.А. 

 124 

К числу наиболее известных итальянских представителей 
неосхоластики, неотомизма ХХ в. прежде всего можно отнести 
Франческо Олгиати, Корнелио Фабро, Софию Ванни-Ровиги, Ама-
то Масново, Марино Джентиле, Карло Джакона. 

Основные направления итальянской философии, христиан-
ской философии в том числе, второй половины ХХ в. можно диф-
ференцировать в зависимости от формата и интенсивности при-
сутствия в актуальной онтолого-метафизической сфере. Одни из 
них сохраняют в общем и целом прежний формат своего присут-
ствия и влияния. К таким направлениям можно причислить неото-
мизм и, в меньшей степени, марксизм. К другим можно отнести те 
направления, которые резко ослабили формат своего присутствия 
и влияние которых связано главным образом с косвенным участи-
ем в формировании актуальных философских позиций. К таким 
направлениям можно отнести христианский спиритуализм. 

Итальянский неотомизм как давняя и укорененная традиция 
итальянской философии сохраняет в общем и целом формат своего 
присутствия и влияния. Вместе с тем итальянский неотомизм в 
настоящее время не являет оригинальной продуктивности, пред-
ставляя собой в основном воспроизведение общего облика неото-
мистской философии. В связи с этим мы ограничимся здесь общей 
характеристикой этой философии. 

Итальянская неосхоластика концентрирует внимание на 
фундаментальной онтологической проблематике. Как можно гово-
рить о бытии и небытии и мыслить бытие и небытие, не впадая в 
противоречия, – основные темы итальянской неосхоластики. Это 
означает, в числе прочего, тесную связь с тем, что принято назы-
вать philosophia perennis. 

Эта проблематика стала основной в противостоянии между 
неосхоластикой и неоидеализмом, в первую очередь актуализмом. 
Речь идет, прежде всего, о примате мышления по отношению к 
бытию. Для христианской философии с ее реалистской установкой 
неприемлем в принципе такой примат, каким его утверждает идеа-
лизм. Христианская философия в противоположность этому 
утверждает, что человеческий разум не полагает реальность, он ее 
находит как нечто данное, и только обращаясь к реальности, спо-
собен обрести истину. 

В нынешней итальянской философии наличествуют и ресур-
сы собственной философской традиции, не ставшие достоянием 
европейской философии за пределами Италии. Можно указать в 
связи с этим на такие направления итальянской философии ХХ в., 



Онтолого-метафизическая проблематика в современной  
итальянской философии 

 125 

как «проблематицизм», абсолютный историзм Бенедетто Кроче, 
«актуализм» Джовани Джентиле, некоторые формы христианского 
спиритуализма. 

 
Итальянский неоидеализм – это «абсолютный историзм» Бе-

недетто Кроче и «актуализм» Джованни Джентиле. Именно эти 
философские воззрения стали главенствующими в межвоенный 
период; соответственно, они оказались в фокусе философской 
дискуссии вообще и в центре онтолого-метафизической сферы той 
эпохи. В резко редуцированной форме они сохранили свое присут-
ствие и в последние десятилетия. 

Европейский историзм являет, как известно, значительное 
разнообразие форм. Очевидны, к примеру, различия между наибо-
лее известными его формами – между немецким историзмом и 
итальянским историзмом первой половины ХХ в. 

Отличие итальянского историзма от немецкого отчетливо 
видно по работе Б. Кроче «История как мысль и как действие» 
(1938), содержащей критику воззрений Ф. Майнеке. Здесь вере в 
надысторическое существование идей и ценностей противопо-
ставляется концепция «абсолютного историзма», в соответствии с 
базовым онтологическим тезисом которой «жизнь и реальность 
есть история и ничто другое как история». Эта формула в еще 
большей степени отличает позицию Б. Кроче от позиции 
В. Дильтея, поскольку в ней через редукцию реальности к духу, а 
духа к истории фактически провозглашаются тезисы, которые кон-
трастируют с соответствующими тезисами немецкого историзма. 

Для Б. Кроче природа не обладает какой-либо автономией по 
отношению к духу. Как следствие, утверждается, что естественные 
науки всего лишь преследуют практико-утилитаристские цели, а 
подлинной, единственно приемлемой формой познания является 
историко-идиографическая, к методологии которой сводится сама 
философия. По В. Дильтею, естественные науки и науки о духе 
обладают равным теоретическим статусом. Для Кроче история 
есть история бесконечного духа, есть прогрессивное восхождение 
к свободе. Для В. Дильтея, напротив, история есть история кон-
кретных людей, связанных с ограниченностью и относительно-
стью своей эпохи. 

Немецкий историзм есть продукт неокантианства, а итальян-
ский совпадает с неоидеализмом Кроче; его истоки, как указывает 
сам Кроче, – в Вико и Гегеле. 



Кимелев Ю.А. 

 126 

Итальянский историзм сохранился после Второй мировой 
войны во многом благодаря успеху теории Антонио Грамши. По-
слевоенный итальянский историзм принял марксистскую, антиспе-
кулятивную и антителеологическую форму, вроде бы противостоя-
щую идеалистической философии Б. Кроче, но в действительности 
сохранившую ее значимые тезисы, такие как историчность реаль-
ного и историко-идиографический характер познания человече-
ского мира. 

Нынешние судьбы итальянского историзма связаны с «но-
вым историзмом», который фактически стал определенной формой 
критики метафизики и будет рассматриваться в соответствующем 
контексте. 

Немецкий историзм как автономное философское течение не 
пережил Вторую мировую войну. 

Актуализм – это, прежде всего, «теория чистого акта», со-
гласно которой реальность разрешается в конкретную актуаль-
ность человеческого духа. Эта актуальность представляет собой 
одновременно и самосознание, и созидание самой себя. Не суще-
ствует объекта, если это не объект для какого-то субъекта, кото-
рый его мыслит. Нет реальности вне акта мышления, все есть 
только, поскольку мыслится. Бытие, будь то природа, внешняя ре-
альность, неопределенное бытие, как у Гегеля, всякое идеальное 
содержание, всякий контингентный факт есть нечто внутреннее 
для мышления, которое все это мыслит, полагает и определяет. 
Ничто не предшествует мышлению. Диалектика и становление 
присущи только духовной активности, только мыслящему субъекту. 

Если неоидеализм как абсолютный историзм фактически 
уже не является активным элементом актуальной онтологометафи-
зической дискуссии, то неоидеализм в той форме, которую он по-
лучил в «актуализме» Джованни Джентиле и его последователей, 
сохраняет в определенной форме свое присутствие в актуальной 
онтолого-метафизической сфере итальянской философии. 

Другими словами, у абсолютного историзма и актуализма 
различный формат присутствия в актуальной онтолого-метафизи-
ческой сфере. 

Продолжим рассмотрение актуального состояния онтолого-
метафизической сферы итальянской философии. Если попытаться 
определить специфические моменты онтолого-метафизической 
сферы в настоящее время, то можно указать на уже упоминавшие-
ся отдельные концепции с высоким уровнем новизны, а также на 
феномен соотнесения с классической метафизикой. 



Онтолого-метафизическая проблематика в современной  
итальянской философии 

 127 

Особое место в современной итальянской метафизической 
онтологии занимает феномен соотнесения с классической метафи-
зикой. Общим конститутивным признаком такого соотнесения 
можно считать убеждение в известной транстемпоральной истин-
ности классических, т.е. антично-средневековых ответов на «во-
прос о бытии». 

В самом общем виде обозначение «неоклассическая» при-
звано указать на определенную генетическую связь той или иной 
современной онтологической концепции с метафизической / онто-
логической традицией. 

«Неоклассическая» в применении к онтологии может озна-
чать преемственную соотнесенность с традицией, с античными, 
схоластическими, модерновыми классическими постановками 
«вопроса о бытии», не предполагающими, вместе с тем, однознач-
ной приверженности ответам на этот вопрос, которые были пред-
ложены в традиции. 

Современные «неоклассические» онтолого-метафизические 
концептуализации различаются и в зависимости от того, к какой 
эпохе принадлежат те классические теории, с которыми они соот-
носятся. Ведь и классические теории, как известно, различны. Мы 
имеем дело с известным нередуцируемым метафизическим плю-
рализмом. 

В современной итальянской неоклассике античность пред-
ставлена главным образом так называемым «принципом Пармени-
да» и аристотелизмом. При этом аристотелизм представлен и как 
оригинальный античный аристотелизм, и как средневековый схо-
ластический аристотелизм, в первую очередь как томистский ари-
стотелизм. Об этом шла речь выше при рассмотрении неотомизма 
вообще и итальянского неотомизма в частности. 

В противовес релятивизму, скептицизму и такой их новей-
шей форме, как «антифундаментализм», неоклассическая филосо-
фия утверждает возможность познания фундаментальной структу-
ры бытия. 

 
Неоклассическая философская онтология признает в полной 

мере правомочность традиции. Вместе с тем неоклассическая он-
тология отвергает традиционализм как неукоснительное следова-
ние неизменным канонам, как догматическое воспроизведение 
унаследованных теорем и методов. 



Кимелев Ю.А. 

 128 

Неоклассические позиции в процессе критического разме-
жевания с оппонентами аргументативно отстаиваются и утвер-
ждаются. Нередко происходит расширение проблемно-темати-
ческой сферы. Более того, неоклассические теории притязают на 
способность к решению определенных проблем, которые не в со-
стоянии предложить теории другого типа. Примером может слу-
жить аристотелизм как важнейший элемент так называемого воз-
рождения практической философии в 1960–1970-е годы. 

В новейшей истории разработки онтолого-метафизической 
проблематики одно из важнейших мест принадлежит Густаво Бон-
тадини. Г. Бонтадини сыграл первостепенную роль в оформлении 
и утверждении неоклассики. 

Значительное место в творчестве Г. Бонтадини занимают ис-
торико-философские исследования, прежде всего модерновой фи-
лософии. Исследования модерновой философии Г. Бонтадини 
опирались на теоретическую гипотезу о целесообразности исполь-
зования классической метафизики, которую он выдвинул еще в 
довоенное время при разработке «метафизики опыта». 

Г. Бонтадини стремится выявить логико-онтологическую 
структуру метафизики. Такое устремление призвано противосто-
ять «гносеологизму» философии модерна, т.е. господству гносео-
логии в этой философии. Конкретно речь идет о противостоянии 
«гносеологическому дуализму» как противопоставлению внешних 
объектов и мышления. 

Как считает Г. Бонтадини, модерновая философия пронизана 
гносеологическим дуализмом – предпосылкой, согласно которой су-
ществует расхождение между внешними объектами и мышлением. 

Идеализм восстанавливает в логической плоскости интенци-
ональный характер отношения между субъектом и объектом, что 
открывает возможность обоснования метафизики в онтологиче-
ском плане. Такая теоретическая позиция представляла собой ори-
гинальный синтез идеализма и неосхоластики, точнее неосхола-
стического реализма. 

Систематические разработки онтолого-метафизической про-
блематики у Г. Бонтадини опирались на стремление к оригиналь-
ному синтезу основных позиций в итальянской философии ХХ в. 
По этой причине, а также исходя из его собственных слов, пред-
ставляется неверным причисление его философии исключительно 
к итальянской неосхоластике, как это часто происходит. 

Теории чистого акта Дж. Джентиле, по мнению Г. Бонтади-
ни, принадлежит заслуга преодоления того, что он называет гно-



Онтолого-метафизическая проблематика в современной  
итальянской философии 

 129 

сеологическим дуализмом как основой философии модерна. Акту-
алистский идеализм с его базисными характеристиками, заключа-
ющимися в отрицании инаковости бытия по отношению к мышле-
нию, означает и подтверждение «принципа Парменида». 

Философско-онтологические проекты 

Здесь в фокусе внимания будут несколько философско-
онтологических проектов, которые являют теоретическую новизну 
не только в отношении итальянского философского контекста, но 
и в отношении западной философии в целом. 

Авторы ряда концепций, такие как Густаво Бонтадини, к фи-
лософии которого мы обратились в предшествующем параграфе, а 
также Луиджи Парейсон завершили свой жизненный путь в конце 
ХХ в. Другие философы, такие как Энрико Берти, Эммануэле Се-
верино и Джанни Ваттимо, начав свой творческий путь в послед-
ние десятилетия ХХ в., участвуют в актуальной философской жиз-
ни Италии и в первые десятилетия XXI в. 

Каждый из философско-онтологических проектов опирается, 
как правило, на целый ряд философских произведений. В связи с 
этим основная и первичная задача заключается в реконструкции 
каждого из них как определенного автономного философско-
теоретического образования, являющего к тому же характер це-
лостности. 

Историко-системный очерк онтолого-метафизической сферы 
итальянской философии XX–XXI вв. позволяет указать еще на ряд 
ориентиров в оценке рассматриваемых проектов. Эти оценки дают 
возможность определить их место в контексте итальянской фило-
софии. 

В качестве характерной особенности итальянской филосо-
фии был отмечен феномен «неоклассической» ориентации, под 
которой понимается использование тех или иных базисных теорем 
античной средневековой и модерновой философии в качестве ин-
тегративного принципа сугубо современной философско-онтоло-
гической теории. 

Как уже отмечалось, такими теоремами, к примеру, оказа-
лись фундаментальные начала философии Аристотеля и «принцип 
Парменида». По этой причине для обозначения рассматриваемых 
теорий используются обозначения «неоаристотелизм» и «неоэлеа-
тизм». Речь идет о философско-онтологических проектах Энрико 
Берти и Эммануэля Северино соответственно. 



Кимелев Ю.А. 

 130 

К феномену «неоклассики» в указанном смысле по существу 
примыкает и ориентация на классику философии ХХ в. В случае с 
Джанни Ваттимо речь идет о философии М. Хайдеггера и филосо-
фии Ф. Ницше, понимаемой как классика ХХ в., а в случае с Луи-
джи Парейсоном – об экзистенциализме. 

Подчеркнем, что во всех случаях речь идет о сугубо совре-
менных теориях, в которых классические философемы предстают 
в качестве новаторской онтологической интерпретации реальности. 

Энрико Берти 

Метафизика, разрабатываемая Э. Берти, по его собственному 
определению – это метафизика аристотелевского типа, «проблема-
тичная и диалектическая» метафизика. Энрико Берти провозгла-
шает свою приверженность «классической метафизике». При этом 
классическая метафизика предстает, прежде всего, как «чистая 
проблематичность». Такая позиция была сформулирована учите-
лем Э. Берти Марино Джентиле. 

В понимании Э. Берти это предполагает определенное от-
ношение к метафизической традиции, а также открывает возмож-
ность использовать современную философию. 

В плане отношения к традиции это означает отказ от таких 
компонентов «традиционной метафизической системы», как раци-
ональная космология, рациональная психология и рациональная 
теология. В плане использования современной философии Э. Бер-
ти считает целесообразным обращаться к аналитической филосо-
фии и философской герменевтике. По его мнению, можно пока-
зать, что нынешняя аналитическая философия занимается 
значительной частью классической онтологии – проблемами суще-
ствования, идентичности, а также такими категориями как сущее, 
пространство, время, причинность и т.д. Герменевтика отказыва-
ется от определенной «онто-теологической» формы метафизики и 
утверждает другую ее форму, исходящую из конечности человека. 

Вместе с тем Э. Берти считает, что ни аналитическая фило-
софия, ни философская герменевтика не готовы «идти до конца» в 
разработке метафизики в силу неготовности использовать «про-
блематизацию». 

У Э. Берти общие определения его метафизики как «пробле-
матичной» и «диалектической» предстают и как логико-эпистемо-
логические характеристики. 



Онтолого-метафизическая проблематика в современной  
итальянской философии 

 131 

«Проблематичная метафизика» является таковой, поскольку 
в полной мере признает проблематичность опыта, а также является 
«диалектической», поскольку живет исключительно за счет опро-
вержения ее отрицания в различных формах. Результатом стано-
вится всегда незавершенный метафизический дискурс. 

Проблематичную метафизику можно определить как эпи-
стемологически «слабую» и потому логически «сильную». Новая 
эпистемология (К. Поппер, Т. Кун, П. Фейерабенд) показала, как 
настаивает в своих работах Э. Берти, что «сильные» научные тео-
рии, т.е. теории, богатые когнитивным содержанием и потому 
очень полезные в плане познания реальности, являются слабыми в 
логическом отношении, поскольку их легко опровергнуть. 

Метафизика аристотелевского типа является теорией, слабой 
в эпистемологическом плане, как показывает конфронтация между 
нею и другими очень сильными античными метафизиками, такими 
как элеатизм и гераклитизм. Элеатизм провозглашает, что «все 
неподвижно», гераклитизм – что «все движется», а аристотелизм 
утверждает, что какие-то вещи становятся, т.е. изменяются, а дру-
гие неподвижны. 

Эти античные модели метафизики предстают и как типич-
ные позиции модернового и современного мышления. С одной 
стороны, это всякая форма платонизма и неоплатонизма, с другой – 
всякая форма историзма или релятивизма. 

Их легко опровергнуть, и это происходило неоднократно, но 
они появляются в новых формах. Это можно видеть в рамках тех 
же герменевтики и аналитической философии. 

Метафизика аристотелевского типа – как метафизика про-
блематичная и диалектическая – является, несомненно, слабой в 
эпистемологическом отношении, поскольку всю ее можно свести к 
признанию проблематичности опыта. Информация, которую она 
предоставляет, бедна с познавательной точки зрения в том смысле, 
что эта информация находится у всех перед глазами. Это так, даже 
если она может быть очень важной с практической или экзистен-
циальной точек зрения. Речь идет о так называемых «проблемах 
смысла». Ведь знать, что во Вселенной есть не только природа, 
человек и его история, но и нечто Высшее, от которого все зави-
сит, – такое в состоянии полностью изменить смысл жизни. 

Такое знание вместе с тем является сильным с логической 
точки зрения, поскольку очень трудно опровергнуть проблематич-
ность опыта. Чтобы сделать это, нужно было бы показать, что 



Кимелев Ю.А. 

 132 

условия существования человека («человеческое состояние») яв-
ляются абсолютными, полностью рациональными, их можно пол-
ностью объяснить, исходя из них самих. 

Достичь всего этого невозможно, так как задача метафизики 
заключается в том, чтобы опровергать все отрицания метафизики, 
а такая задача никогда не будет завершена в силу историчности 
философии. 

Философию Э. Берти можно рассматривать как особую стра-
тегию, парадигму отношения к традиции, прежде всего европей-
ской метафизической традиции. Она включает интенсивную исто-
рико-философскую работу. Такая работа не является самоцелью, 
не замкнута на себя саму. 

Историко-философская работа Э. Берти ориентирована и на 
демонстрацию присутствия Аристотеля в философии ХХ в. (14). 
Это осуществляется применительно к философии Хайдеггера на 
всех ее этапах, применительно к различным сегментам англоаме-
риканской аналитической философии (Оксфордская школа, 
У. Куайн, С. Крипке, эпистемология Т. Куна, П. Фейерабенда 
и др.). 

В последние десятилетия Э. Берти значительное внимание 
уделял этической проблематике, прежде всего новым проблемам, 
связанным с биоэтикой, этикой окружающей среды, экономиче-
ской этикой. Все это вписывается в общий для западной филосо-
фии контекст реабилитации аристотелевской практической фило-
софии. Активное участие Э. Берти в процессе такой реабилитации 
имело широкий международный резонанс. 

Опираясь на аристотелевское понимание практической фи-
лософии как «диалектической аргументации», Э. Берти стремится 
определить разделяемые всеми или большинством общие посылки 
публичной этики. 

Эмилио Северино 

Философско-онтологическая теория Э. Северино является 
красноречивым воплощением «неоклассической» программы. При 
этом Э. Северино, разумеется, использует помимо учения Парме-
нида и другие теории классической традиции, и классику ХХ в., в 
первую очередь философию Хайдеггера. С определенными ого-
ворками можно утверждать, что классическая традиция выступает 
не только как позитивный ресурс, но и как объект критического 
соотнесения. В общем, в онтологической концепции Э. Северино 



Онтолого-метафизическая проблематика в современной  
итальянской философии 

 133 

«возвращение к Пармениду» реализуется в первую очередь сред-
ствами современной философско-теоретической культуры. Этими 
же средствами решаются и задачи, сопутствующие главной. 

Онтология Э. Северино самым тесным образом связана с ин-
терпретацией философии Парменида. Эта интерпретация пред-
ставляет философию Парменида как утверждение изначального 
синтеза бытия и существования. Смысл бытия в противопоставле-
нии и даже исключении ничто. Истина Парменида, по Северино, в 
том, что сущее включает существование как непосредственную 
импликацию. Смысл той или иной определенности – ее существо-
вание. Многообразие сущего – это тотальность, тотальность кон-
кретная, насыщенная, неизменная и непосредственная. 

Неоэлеатизм в своей сути – это воззрения, согласно которым 
бытие в его тотальности следует мыслить, исключая какую-либо 
онтологическую или логическую связь бытия с ничто. Это означа-
ет отрицание реальности становления; утверждение вечности и 
необходимости бытия. 

Э. Северино утверждает права философии как episteme, как 
«стража истины», как «мышления бытия», соответственно, как 
«абсолютного и неопровержимого знания». При этом, как мы уви-
дим, метафизика и философия фактически противоположны друг 
другу. 

Для Э. Северино истины разума и управляющие ими фунда-
ментальные принципы тождества и непротиворечия обладают не 
только логической ценностью. Они представляют структуру Абсо-
люта. 

Мышление в своей логической структуре отражает неизмен-
ную структуру бытия в ее неопровержимой необходимости. Мыш-
ление, если оно реализуется надлежащим образом, позволяет че-
ловеку выйти за пределы феноменологического горизонта 
познания; соответственно, выйти за пределы своей конечности и 
стать на точку зрения Абсолюта. 

Философское познание посредством познания логико-онто-
логической необходимости, содержащейся в рациональной струк-
туре бытия, предстает уже не как конечная точка зрения, а как ма-
нифестация логико-онтологической необходимости Абсолюта. 
Таким образом, по замыслу Э. Северино, человеческая экзистен-
ция оказывается в состоянии преодолеть нигилизм. 

Реализуемое надлежащим образом мышление изменяет ра-
дикальным образом смысл становления вещей. Их следует пони-



Кимелев Ю.А. 

 134 

мать не как выходящие из ничто и как возвращающиеся в ничто, а 
как появляющиеся из вечности и как возвращающиеся в вечность. 
Это необходимая и неопровержимая структура бытия. Она должна 
быть выявлена и представлена. Для того чтобы установить истину 
бытия, которая с момента своего рождения пребывает в спящем 
виде в западном мышлении, нужно постоянно проникаться смыс-
лом той простой и великой мысли, что бытие есть, и ему не позво-
лено не быть. Если о бытии (о всяком и каждом) нельзя думать, 
что его нет, то в таком случае о бытии (всяком и каждом) нельзя 
думать, что оно становится, поскольку, становясь, оно бы не нали-
чествовало – ни до своего рождения, ни после распада. Ведь вся-
кое бытие неизменно. 

Оно не выходит из ничто и не возвращается в ничто. Оно 
вечно. Здесь была представлена сердцевина онтологической тео-
рии Э. Северино. Вся эта теория есть и критическое философское 
размышление о судьбах европейской метафизики, нигилизме, о 
европейской цивилизации. 

По общему признанию, проблематика нигилизма в совре-
менной итальянской философии наиболее интересную, системати-
зированную и оригинальную интерпретацию получила в философ-
ском творчестве Эммануэля Северино. 

Вот как видится Э. Северино проблемная ситуация с ниги-
лизмом и метафизикой. В одной из своих наиболее когерентных 
форм нигилизм утверждает, что тотальность сущих обладает нача-
лом. Обладать началом значит иметь «до» (prima). Если бы не бы-
ло «до», то эта тотальность просто была бы, была бы во времени, а 
не была бы чем-то, что начинается. При этом быть таким образом 
во времени для тотальности сущих означает не быть тотально-
стью. Именно по этой причине нигилизм понимает под ничто 
«до», которое предшествует началу тотальности. 

Неоэлеатизм интерпретирует метафизику как определенную 
форму нигилизма, как совокупность «стратегий спасения», нахо-
дящих воплощение в конструировании иллюзорных «неизменно-
стей» (immutabili), вершиной которых предстает христианский 
Бог. Это концептуализация техники как некоей насильственной 
онтологии, уподобляющей сущее не-сущему, которое можно без-
гранично производить, разрушать, уничтожать, трансформировать, 
опустошать, контролировать, над которым можно господствовать 
и которое можно использовать. 

История европейской философии свидетельствует, как пола-
гает Э. Северино, о забвении истины Парменида, свидетельствует, 



Онтолого-метафизическая проблематика в современной  
итальянской философии 

 135 

соответственно, о забвении бытия. Европейская философия сосре-
доточилась на очевидности становления. Разум воспринимает су-
щее прежде всего в его контингентности, оно не несет свое бытие 
в себе самом, а получает его из какого-то другого источника, от 
какого-то другого принципа, получавшего в традиции различные 
формы. Подобная позиция европейской философии, представля-
ющей сущее как выходящее из ничто и возвращающееся в ничто, 
задает этой философии и связанной с ней культуре нигилистиче-
ский характер. 

Подобно Хайдеггеру, Северино считает основным содержа-
нием истории метафизики нарастающее забвение смысла бытия. 
Вследствие отказа от позиции Парменида метафизика, начиная с 
Платона, придерживается неподлинного понимания бытия. После 
Парменида онтология не в состоянии признать неизменность бы-
тия, постичь его смысл. Она отказывается от такого устремления в 
пользу рациональной теологии. Поздний Платон считает возмож-
ным предицировать бытие и относительно не-бытия, признавая 
тем самым возможность перехода от не-бытия к бытию и обратно. 
Это означает, что бытие заменяется «миром», в котором вещи 
рождаются и исчезают. Мир становится чем-то промежуточным 
между бытием и ничто. Появляется теология, объектом которой 
становится не мир, а Бог, т.е. «привилегированная сфера бытия». 

Философская мысль Э. Северино на протяжении всего его 
длительного творческого пути предстает как нечто единое и даже 
монолитное. Вместе с тем представляется возможным выделить 
два основных компонента в этом монолите. Во-первых, это фило-
софско-теоретический анализ необходимой и «неопровержимой» 
структуры бытия как абсолютно и радикально отличного от ничто. 

Во-вторых, это тематизация фундаментальной природы за-
падной цивилизации, ее истории как нигилизма, заключающегося 
в забвении бытия. Будем ориентироваться на такое видение фило-
софии Э. Северино. 

Разработка в общем-то уникальной онтологической концеп-
ции образовала в философии Э. Северино основу для вынесения 
общего диагноза западной цивилизации. Центральную роль в кон-
тексте такого диалога приобрела концепция «нигилизма». Ниги-
лизм и техника, понятые как ключевые характеристики актуальной 
эпохи, были восприняты по ассоциации с известной теоремой 
Хайдеггера о завершении метафизики в нигилизме, получившем 
выражение в сущности модерновой техники. 



Кимелев Ю.А. 

 136 

Вместе с тем было бы очень серьезным заблуждением счи-
тать концепцию Э. Северино всего лишь итальянской версией 
хайдеггерианства. 

По Э. Северино, мышление и действие западного человека 
определяются метафизической мотивацией на уровне бессозна-
тельной структуры. Такая структура является более радикальной, 
чем те структуры, на которые в качестве направляющих историче-
ские события указывали Гегель, Маркс, Ницше, психоанализ. Эта 
бессознательная структура в своей сущности связана с волей к то-
му, чтобы сущее представляло собой ничто. 

Нигилистическая воля присуща всем формам и этапам за-
падной мысли. Общность в этом плане связана с общим веровани-
ем относительно становления, связана, соответственно, с убежде-
нием в том, что все вещи находятся и протекают во времени. 

Список литературы 

1. Кимелев Ю.А. Западная метафизика конца ХХ – начала XXI века. – Москва: 

ИНИОН РАН, 2014. – 95 с. 

2. Кимелев Ю.А. Современная философская онтология. – Москва: РАН. ИНИОН, 

2015. – 99 с. 

3. Кимелев Ю.А. Философская антропология и метафизика. – Москва: РАН. 

ИНИОН, 2019. – 91 с. 

4. Кимелев Ю.А., Полякова Н.Л. Модерн и процесс индивидуализации: истори-

ческие судьбы индивида модерна. – Москва: Праксис, 2017. – 491 с. 

5. Кроче Б. Антология сочинений по философии / пер., коммент. С. Мальцевой. – 

Санкт-Петербург: Пневма, 1999. – 300 с. 

6. Эфиров С.А. Итальянская буржуазная философия ХХ в. – Москва: Мысль, 

1968. – 272 с. 

7. Berti E. Aristotele nel Novecento. – Roma; Bari: Laterza, 1992. – 285 p. 

8. Berti E. Una metafisica (epistemologicamente) «debole» // Filosofi italiani contem-

pora nei / A cura di G. Riconda e C. Ciancio. – Milano: Mursia, 2013. – P. 43–57. 

9. Croce M., Salvatore A. Filosofia politica. Le nuove frontiere. – Roma; Bari: Later-

za, 2012. – 184 p. 

10. Gentile G. Opere complete di Giovanni Gentile. – Firenze: Sansoni, 1958. – 277 p. 

11. Severino E. Essenza del nichilismo. – Brescia: Paideia, 1972. – 491 p. 

12. Severino E. Il senso della verità // Filosofi italiani contemporanei / A cura di 

G. Ricanda e C. Ciancio. – Milano: Mursia, 2013. – P. 330–341. 

13. Severino E. Intorno al senso del nulla. – Milano: Adelphi, 2013. – 211 p. 

14. Severino E. La potenza del errare. – Milano: BUR, 2014. – 356 p. 
 



Когерентность типа культуры и средств коммуникации 

 137 

УДК: 30 (304.444; 304.5)                     DOI: 10.31249/rphil/2025.02.20 

АЛЕКСЕЕВА М.В.* КОГЕРЕНТНОСТЬ ТИПА КУЛЬТУРЫ И 
СРЕДСТВ КОММУНИКАЦИИ  

Аннотация. В статье рассматриваются характерные отличия 
в процессах вербальной коммуникации на примере отдельных 
культур Запада и Азии относительно эмоциональной выразитель-
ности, а также демонстрируется связь своеобразных особенностей 
языка с традициями данной культуры и ее приоритетами в сфере 
гносеологических стратегий. Отдельно представлен сравнитель-
ный анализ современных культурно-идейных предпочтений на 
примере идеализированных образов киноиндустрии. По результа-
там исследования ставится ряд вопросов о значимых критериях 
сравнительного анализа идейных оснований различных культур. 
Подобный ракурс исследования может способствовать сознатель-
ному осмыслению некоторых культурных феноменов, восприни-
маемых сегодня преимущественно на уровне бессознательного, и 
поиску синергетических цивилизационных решений. 

Ключевые слова: коммуникативная система; эмоции; Запад; 
Азия; «дорама»; ментальность; эмпатия. 

ALEKSEEVA M.V. COHERENCE OF CULTURE TYPE AND 
MEANS OF COMMUNICATION 

Abstract. The article examines the characteristic differences in 
the processes of verbal communication using the example of individual 
cultures of the West and Asia regarding emotional expressiveness, and 
also demonstrates the connection of the peculiar features of language 
with the traditions of this culture and its priorities in the field of episte-
mological strategies. A comparative analysis of modern cultural and 
ideological preferences is presented separately using the example of 
idealized images of the film industry. Based on the results of the study, 

 

* © Алексеева Мария Викторовна – выпускница Российской академии му-

зыки им. Гнесиных; alekxm@mail.ru  

mailto:alekxm@mail.ru


Алексеева М.В. 

 138 

a number of questions are raised about the significant criteria for a 
comparative analysis of the ideological foundations of different cul-
tures. Such a research perspective can contribute to the conscious un-
derstanding of some cultural phenomena, perceived today mainly at the 
level of the unconscious, and the search for synergetic civilizational 
solutions. 

Keywords: communication system; emotions; West; Asia; 
“dоrama”; mentality; empathy. 

Для цитирования: Алексеева М.В. Когерентность типа культуры и 

средств коммуникации // Социальные и гуманитарные науки. Отече-

ственная и зарубежная литература. Серия 3: Философия. – 2025. – № 2. – 

С. 137–154. – DOI: 10.31249/rphil/2025.02.20 

 
Современный мир стремительно глобализируется, пропор-

ционально растет и необходимость культурного диалога. На дан-
ный момент острую актуальность приобретает потребность кон-
тактов в различных сферах между носителями западной и 
азиатской культуры. 

В связи с этим более частными становятся контакты в эко-
номической сфере, приводящие к констатации проблем взаимопо-
нимания между участниками подобного диалога. В научной среде 
поиск решения возникающих проблем в большей степени фиксиру-
ется в области бизнес-контактов, поскольку вопрос о взаимопони-
мании в процессе экономических сделок является наиболее острым. 

Тем не менее нам представляется, что для достижения успе-
ха здесь необходим глубокий анализ ментальных основ и их со-
временных проекций, отраженных в западных и азиатских пред-
ставлениях. Значимые результаты могут быть достигнуты в 
процессе синтеза самых различных научных подходов к данной 
проблеме. 

Нашим научным приоритетом изначально была музыкальная 
семантика. Однако изучение выразительных особенностей музы-
кального языка привело нас к мысли, что они не могут быть поня-
ты сами из себя, их характеристики становятся более очевидными 
в сравнении с вербальными средствами коммуникации. 

В процессе сравнительного исследования вербальной и му-
зыкальной семантики в рамках диссертационной работы ясность 
приобрела идея о том, что само строение музыкального языка той 
или иной эпохи, к примеру, в культурах Запада имеет прямую 
связь с господствующим мировоззрением. 



Когерентность типа культуры и средств коммуникации 

 139 

Следующим этапом на пути достижения заявленной цели 
стало понимание необходимости более точного формулирования 
базовых идей различных культур, которые непосредственно отра-
жаются в характерных особенностях и назначении коммуникаци-
онных систем, ими продуцируемых. 

Дальнейшие шаги, касающиеся футурологических прогнозов 
относительно социально-коммуникативных перемен, привели к 
необходимости сравнительного анализа наиболее общих особен-
ностей полярных по ментальности культур. Подобный анализ 
представляется актуальным и для базовых идей, лежащих в осно-
вании интересующих культурных традиций, и для преломления 
идейных оснований в тенденциях жизни современного общества. 
Необходимо отметить, что «проникновение в смыслы чужой куль-
туры» как раз и «позволяет посмотреть на свою собственную как 
бы со стороны, с иных точек зрения»1. 

Продуцирование смыслов с различных углов зрения относи-
тельно ментальности, в особенности полярных культур и их зна-
чения на общем пути цивилизационных преобразований, стано-
вится необходимостью в условиях растущего глобализма для 
дальнейшей корректной социальной коммуникации и перспектив 
духовного развития. 

К примеру, сравнительный анализ вербальной и музыкаль-
ной семантики, проделанный нами, включая его результаты, не 
будет релевантен для аналогичного рассмотрения применительно 
к тональным языкам, в частности к китайскому. Кардинальные 
отличия будет содержать, как минимум, интонационная вырази-
тельность вербального языка и ее проекция в музыкальную семан-
тику, так же заимствование музыкой конвенциональных структур 
китайского языка не может быть идентичным, и многое другое. 

Раскрыть данную мысль можно, обратившись к характери-
стике звуковой просодии основного языка сино-тибетского семей-
ства. В разговорной версии распространенных наречий китайского 
языка присутствуют четыре звуковысотных тона, которые в от-
дельных конкретных случаях имеют смыслоразличительную 
функцию, т.е. в зависимости от звуковысотного произношения 
смыл слова может стать другим. Подобная ситуация абсолютно не 
характерна для русского языка, как и для основных языков индо-
европейского семейства, где интонация может уточнять контекст 

 

1 Вознюк Е.Б. Познание культуры в процессе диалога // Известия Алтай-

ского государственного университета, 2010. – № 2/1. С. 159. 



Алексеева М.В. 

 140 

употребления слова (вопрос, восклицание, побуждение и т.п.), но 
ни в коем случае не меняет его семантического значения. В свою 
очередь, звуковысотность является основным свойством музы-
кального языка, средствами которого возможна наиболее полная 
передача характера эмоциональных состояний, в особенности 
чувств. 

Данный факт свидетельствует об иной значимости традиций 
эмоциональной выразительности в разговорном процессе на ки-
тайском языке, в сравнении с традициями вербальной коммуника-
ции на русском и основных языках культуры Запада, что отмеча-
ется в теоретических работах. К примеру, французский врач и 
исследователь, доктор Жан-Марк Эссале указывает на то, что речь 
и даже письменные слова Древнего Китая «являются прежде всего 
эмоционально заряженными действиями, они несут вдохновение, 
которое вызывает аналогичный внутренний резонанс и способ-
ность действовать в указанном направлении»1. Большинство слов 
«сначала внушают чувство и движение, которые вдыхают жизнь в 
то, что они обозначают, и только их положение в древнем китай-
ском предложении определяет их синтаксическую роль». Древняя 
формулировка никогда не «абстрагируется» от живого отношения, 
«и, как правило, сама по себе является активной и мотивирующей 
до такой степени, что дисквалифицирует наше концептуальное 
разделение между теорией и практикой»2. 

В свою очередь, западная культурная традиция осмысления 
мира в рациональных категориях привела процесс вербальной 
коммуникации – как к иному характеру протекания, так и к другой 
версии аксиологической значимости эмоциональных проявлений. 
«На Западе наши слова – это прежде всего понятия, «стоп-кадры», 
которым дают относительно точные определения на основе анали-
за их содержания. Западные грамматики соответствуют строгим 
правилам морфологии и синтаксиса»3. 

Несмотря на то что современный китайский национальный 
язык Го Юй, или «мандарин» уже подвергся изменению «под кос-

 

1 Эссале, Ж.-М. Эмоции и страсти на стыке Земли и Неба / [перевод с 

французского Н.Ю. Вахтиной]. – Москва: Издательский бутик «Книжные сети», 

2021. – С. 6. ISBN: 978–5-6043475–9-1.  
2 Там же. 
3 Там же. 



Когерентность типа культуры и средств коммуникации 

 141 

венным и прогрессивным влиянием западных грамматик»1, тем не 
менее это язык, в основании которого остается качественно иная 
структура и аксиологическое соотношение эмоционального и ра-
ционального, соответствующее иным глубинным культурным тра-
дициям. 

Заявленная цель в отношении раскрытия выразительного по-
тенциала вербальной и музыкальной семантики мало достижима 
без всестороннего сравнительного рассмотрения культурного мен-
талитета и векторов его современных преобразований. 

Здесь уместно напомнить, что и в других языках азиатского 
культурного ареала, в частности в японском и корейском, мы об-
наружим подобные явления. К примеру, в них присутствует музы-
кальное ударение, при наличии которого высота звука при произ-
ношении в ряде случаев является смыслоразличительной. 

Поскольку в отмеченных языках культуры Азии, и в китай-
ском языке в частности, звуковысотное произношение слова имеет 
смыслоразличительную функцию, а также очевидную традицион-
ную связь с эмоционально заряженным действием, для описания 
некоторых общих вербальных характеристик здесь необходимо 
рассмотреть ряд особенностей эмоциональных процессов. 

Согласно представлениям современной психологии, эмоции 
человека прямо связаны с возможностями реализации и удовле-
творения его потребностей на основе информации о них, в то вре-
мя как сложные эмоциональные проявления – чувства – в принци-
пе опосредованы уровнем развития личности в целом. В рамках 
информационной теории эмоций2 академик Симонов настаивал, 
что если человек не испытывает потребности в чем-либо или об-
ладает полной возможностью для реализации имеющейся потреб-
ности, то эмоций не возникает. В свою очередь, подлинные чув-
ства человека в психологии рассматриваются как «плод жизни»3, 
они не порождаются произвольно, а зарождаются, возникают, жи-

 

1 Эссале, Ж.-М. Эмоции и страсти на стыке Земли и Неба / [перевод с 

французского Н.Ю. Вахтиной]. – Москва: Издательский бутик «Книжные сети», 

2021. – С. 6. ISBN: 978–5-6043475–9-1 
2 Симонов П.В. Что такое эмоция? – Москва: Наука, 1966. – 93 с. – (Науч-

но-популярная серия / АН СССР). 
3 В своей книге «Основы общей психологии» Рубинштейн рассматривал 

чувства как переживания, которые нельзя испытать, поставив себе прямую цель, 

опираясь при этом на изложение большого опыта работы с актерами К.С. Стани-

славского. 



Алексеева М.В. 

 142 

вут и умирают «по ходу действия, в зависимости от изменяющихся 
в процессе деятельности человека его отношений к окружающе-
му»1. 

В этом случае можно констатировать, что целеполагание в 
рамках азиатской системы ценностей вербальной коммуникации в 
большой степени связано с актуальными потребностями конкрет-
ной личности и ближайшего социального окружения. 

В рамках единой концепции сознания и эмоций Ю.И. Алек-
сандров (2009)2 рассматривает эмоции с позиции системной пси-
хофизиологии и отмечает усложнение поведения в соотношении 
организм – среда, но при этом все системы однозначно направле-
ны на достижение положительных адаптивных результатов пове-
дения. Возвращаясь к информационной теории Симонова, стоит 
отметить, что положительные чувства возникают у человека, если 
субъективная оценка вероятности удовлетворения потребности 
велика; в противоположность низкую вероятность их удовлетво-
рения сопровождает спектр отрицательных эмоций. 

Из всего вышесказанного об эмоциональных процессах сле-
дует, что желанный предмет обсуждения и отчасти когнитивных 
интересов в целом в традициях отмеченных азиатских культур ма-
ло абстрагирован и оторван от текущего развития личности. Оче-
видна и прямая связь предмета вербальной коммуникации с пер-
сональной информационной осведомленностью о привлекающих 
внимание явлениях, на которые направлены потребности. 

С фактами последующего описания функционирования эмо-
циональных проявлений может быть связана и предпочтительная 
гносеологически-коммуникативная стратегия в отмеченных куль-
турах Азии. Из знаний о психологии эмоций привлекает внимание 
утверждение о том, что «в развитии эмоциональной жизни имеет-
ся, конечно, известная преемственность», но «переход от чувства 
одного периода к чувствам последующего опосредован всем раз-
витием личности»3. В результате взаимозависимость вербальной 
коммуникации и эмоциональных проявлений в азиатских культу-

 

1 Рубинштейн С.Л. Основы общей психологии. Серия Мастера психоло-

гии. – Санкт-Петербург: Питер, 2002. – С. 561. ISBN: 5–314–00016–4 
2 Александров Ю.И. Дифференциация и развитие // Сер. Разумное поведе-

ние и язык. Language and Reasoning. – 2009. – С. 17–28. Данная статья представ-

лена в сборнике трудов конференции. 
3 Рубинштейн С.Л. Основы общей психологии. Серия Мастера психоло-

гии. – Санкт-Петербург: Питер, 2002. – С. 560. ISBN: 5–314–00016–4 



Когерентность типа культуры и средств коммуникации 

 143 

рах отражает и отчасти вырабатывает свои приоритеты в общении 
и познании. Здесь значимые явления не должны кардинально от-
рываться от актуальных потребностей, практических интересов и 
постоянного последовательного продвижения на этом пути, в про-
тивном случае само возникновение эмоций маловероятно. 

Исходя из вышесказанного, в культурах Азии обнаруживается 
прямая связь эмоций и тем более сложных чувств с познаваемыми 
явлениями. В свою очередь, желание действия, транслируемое 
вовне посредством эмоционально заряженного слова, продиктова-
но древними культурными доминантами и проецируется в совре-
менную жизнь данного социума. Подобный образ мысли имеет 
следствием в идеале поступенное действенное достижение близ-
лежащих определенных внутренних целей, что отражается в спе-
цифике вербального китайского языка как некой оригинальной 
коммуникационной системы. С этим может быть связано стремле-
ние носителей китайского языка (и отчасти азиатской ментальности 
в целом) к последовательной стратегии социально-актуального 
саморазвития личности. К примеру, для современных представи-
телей азиатского региона частотны комплименты следующего ха-
рактера: «ты очень вырос», «ты заметно продвинулся» или опти-
мистичное утверждение «мы будем расти и развиваться вместе». 

Цивилизацию Запада напротив, еще со времен Античности 
преимущественно характеризует господство рационального мыш-
ления, получившее свою предельную значимость в научном прин-
ципе верификации феноменов и явлений окружающего мира. 
В результате предмет коммуникативно-когнитивных интересов 
потерял непосредственную связь с эмоциональными проявления-
ми, получив более рациональный, а главное абстрагированный ха-
рактер. Подобная легитимность рационализма в культурах Запада 
сегодня нередко делает незначительным в глазах общества семан-
тический мир персонального сознания. 

Предшествующая историческая смена мифологической мо-
дели реальности для представителей западной культуры – это 
формирование научной картины мира, которая в свое время изме-
нила социальную предопределенность мистического восприятия 
действительности на доминанту универсальных рациональных 
толкований1. Благодаря чему легитимными явлениями для куль-

 

1 Наибольшую сублимацию эта тенденция получила в методологическом 

принципе, отраженном в максиме начала XIV века, известной как «бритва Окка-

ма», где «многообразие не следует предполагать без необходимости». См.: Смир-



Алексеева М.В. 

 144 

турного осмысления стали феномены, отвечающие данному языку 
мышления. Этот факт способствовал отмечаемому исследователя-
ми разделению теории и практики в жизни западного человека, что 
также отразилось в преемственной трансляции и в приумножении 
абстрактных и во многом общезначимых предметных знаний о 
мире1. 

Следовательно, острое значение приобретает и вопрос все-
стороннего сравнения особенностей целеполагания в рамках ком-
муникационных систем различных культур, имеющих при этом на 
Западе и в Азии одно и то же название: вербальный язык, или му-
зыка. К примеру, опираясь на все вышесказанное, можно задекла-
рировать ряд очевидных отличий в характеристиках когнитивных 
стратегий и целеполагания познания азиатского и западного куль-
турных ареалов, имеющих прямое проявление в строении вер-
бальных языков как целостных коммуникационных систем. 

Эмоциональная выразительность в процессе непосредствен-
ного вербального общения в отмеченных культурах Азии прямо 
отражает аксиологию направленности самопознания и познания 
окружающего мира. Самопознание здесь в идеале определяется 
поиском индивидуального пути совершенствования и персональ-
ного духовного развития, нередко связанного с достижениями се-
мьи человека и выбранного им конкретного наставника. Отмечен-
ная позиция коррелирует с базовыми культурными ценностями и 
установками, представленными в буддизме. В данном случае 
уместно отметить, что «лишь в меру того, как личность является 
подлинной индивидуальностью, чувство ее оказывается поистине 
неповторимым»2. В результате приобретенные знания и навыки в 
идеале должны соответствовать персонально-духовным и телес-
ным особенностям личности и могут носить практический харак-
тер в сочетании с крайне индивидуальной формой проявления. 
Примером здесь может служить множественное обращение к энер-

 

нов Г.А. Оккам, Уильям // Новая философская энциклопедия / Ин-т философии 

РАН. – 2-е изд., испр. и допол. – Москва: Мысль, 2010. – 2816 с. 
1 Здесь стоит напомнить известную метафору греческой мифологии, став-

шую популярной после авторской интерпретации в письме Исаака Ньютона Ро-

берту Гуку от 1675 года: «Если я и видел дальше [чем другие], то лишь потому, 

что стоял на плечах гигантов». 
2 Рубинштейн С.Л. Основы общей психологии. Серия Мастера психоло-

гии. – Санкт-Петербург: Питер, 2002. – С. 560. ISBN: 5–314–00016–4 



Когерентность типа культуры и средств коммуникации 

 145 

гетическим ресурсам собственного организма, в том числе и в во-
просах медицины. 

✓ Напротив, к идеалу знаний западного человека 
обычно относятся верифицируемые сведения об объектах окру-
жающего мира, имеющие общезначимый характер. Как правило, 
они абстрагированы, лишены эмоционального отношения и не со-
держат прямой связи с семантическим миром индивидуального 
сознания. Нередко персональное саморазвитие представителя За-
пада ограничено определенным родом деятельности, в которой 
человек должен стать достойным профессионалом; при этом ха-
рактеристики его морального облика могут не иметь существенно-
го значения. 

В свою очередь, определенный образ мысли, проявляемый в 
особенностях коммуникации, делает очевидным и спектр социаль-
но легитимных явлений относительно направленности познания, 
поскольку человек думает и формулирует результаты познания 
мира во многом посредством вербального языка. 

• Абстрагирование знаний представителей Запада дало со-
циуму возможность развития традиции исторического хранения и 
приумножения знаний, не связанных с предпочтениями отдельной 
семьи или личности, а также с непосредственно-реализуемой 
практикой индивидуально или локально. Эти знания могут отра-
жать прогресс в той или иной сфере на протяжении длительной 
исторической перспективы. 

• В то время как представители Азии намного более частот-
но обращаются к индивидуализированным знаниям и навыкам, 
нередко прекращающим свое существование с уходом из жизни 
основных их носителей. Тем не менее эмоциональная включен-
ность, характеризующая внутреннюю персональную увлеченность, 
может также стимулировать социальный прогресс, реализуемый 
иными способами. То есть, эмоции «могут быть мощным стиму-
лом к деятельности, мобилизующим нашу энергию»1. 

Конечно, стоит еще раз уточнить, многочисленный социум и 
его культурные особенности очень многогранны и сложились под 
влиянием огромного количества факторов, где связи, причины и 
следствия далеко не всегда прозрачны и однозначны. Тем не менее 
без обращения к описанию и сравнительному анализу самых об-
щих оснований и особенностей полярных культур будут несколько 

 

1 Рубинштейн С.Л. Основы общей … – С. 561. 



Алексеева М.В. 

 146 

поверхностными результаты рассмотрения и более конкретных 
научных проблем. 

В свою очередь, современный запрос на самопознание и по-
нимание индивидуальной природы сознания вызвал в западном 
обществе широкий интерес к поиску иных языков диалога и, воз-
можно, познания в целом, способных качественно поменять систему 
ценностей и сформировать новую доминирующую картину мира. 

Далее, при поиске межкультурного диалога и футурологии 
новой системы ценностей с неизбежностью возникает вопрос о 
необходимости осознанного целеполагания и продуцирования его 
смыслов как на уровне социума, так и для персонального сознания 
его представителей. 

В самом широком понимании – как смысл жизни – целепо-
лагание подразумевает ответы на три вопроса: 

1. «Что является целью жизни?» (либо наиболее общей це-
лью жизни человека как такового). 

2. «Зачем (для чего, ради кого) жить?». 
3. «В чем состоят жизненные ценности?». 
Ответы на них в системах Запада и Востока заключают в се-

бе такую разницу, что не формулируемые подсознательные точки 
отсчета в мышлении нередко прямо противоположны, а данный 
факт делает призрачным достижение консенсуса в диалоге этих 
культур. Однако пристальный сравнительный их анализ способ-
ствует формулированию и осмыслению более частных аспектов 
базовых культурных идей, существующих на уровне бессозна-
тельных стереотипов. 

В частности, изучение коммуникативных систем той или 
иной культуры малоэффективно в отрыве от ее образно-идейных 
проекций в день сегодняшний. На этом основании хотелось бы 
предложить также краткий сравнительный анализ некоторых со-
временных социально-поведенческих решений, транслируемых в 
рамках идеализируемых образов кинематографа. Экспансия азиат-
ской культуры на другие континенты сегодня реализуется во мно-
гом посредством киноиндустрии – отрасли, получившей в таких 
странах, как Китай и Южная Корея, гигантские масштабы разви-
тия по привлечению как человеческих, так и экономических ре-
сурсов. 

Приведенный ниже анализ базируется на основе не только 
теоретического изучения феномена азиатских сериалов, но и само-
стоятельного многочисленного просмотра так называемых «до-



Когерентность типа культуры и средств коммуникации 

 147 

рам»1. По нашему мнению, стремительно набирающие популяр-
ность азиатские «дорамы» стоит рассматривать как синтетический 
продукт, вмещающий в себя наряду с элементами искусства также 
рекламно-маркетинговую стратегию по продвижению различной 
экономической продукции посредством эмоциональности своей 
эмпатичной культуры. 

В воспоминаниях Бориса Ефимова когда-то была анонсиро-
вана следующая мысль: «Я бывал не раз за границей, видывал раз-
ные страны. Но поездка в Китай оказалась чем-то совершенно 
особым – я увидел не другую страну, не другой континент, я уви-
дел – другой мир»2. Действительно, даже беглый сравнительный 
анализ преломления идейных оснований в тенденциях жизни со-
временного общества культур Запада и Азии во многом вызывает 
ощущение параллельных цивилизаций, существующих сейчас на 
Земле. 

1. Цивилизационные основания: 
а) на Западе – это в основном христианские ценности, где 

прообразом культурного героя – «гения» – и плюрализма его кон-
кретных воплощений стал Иисус Христос, еще ранее Прометей, 
Моисей и т.д. Его качества, получившие распространение, – это 
привнесение в мир новых знаний, способных изменить человече-
ство (подобно Прометею), одиночество, активная критичность к 
порокам простых людей (Христос переворачивал лавки в Храме), 
что оправдывает нередко пренебрежительное, порой агрессивное 
отношение гениев к окружающим. В целом подобная позиция по-
родила фатальную детерминацию людей, их разделение на:  
1) гениев, которым прощаются многие моральные огрехи за при-
внесенный ими вклад в культуру человечества, и 2) простых лю-
дей, которые малоинтересны, поэтому незначительны, и комфор-
том их душевного мира можно в итоге пренебречь. 

б) в Азии – это ценности буддизма, где достижение «нирва-
ны» связанно с собственным совершенствованием, а преодоление 
кармических проблем и выход из «колеса Сансары» обеспечивает-
ся построением корректных эмпатичных отношений с окружаю-

 

1 Дорама (от англ. drama – драма, драматургия) – изначально японский 

термин, который впоследствии стал использоваться отдельными представителями 

русскоязычного Интернета как общее название для телесериалов и фильмов, вы-

пускаемых в Восточной Азии. 
2 Ефимов Б.Е. Десять десятилетий (О том, что видел, пережил, запомнил). – 

Москва: Вагриус, 2000. – С. 130. ISBN: 5–264–00438–2  



Алексеева М.В. 

 148 

щими людьми и другими формами живой материи. Из чего следу-
ет принятое обществом внимание и уважение к эмоциональному 
миру любого представителя социума, нарушение которого подвер-
гается глубокому публичному осуждению. Жизненной целью в 
идеале при этом становится построение честных тонких и кор-
ректных отношений с родными, близкими и коллегами, а также 
поиск истинного, предназначенного именно тебе, партнера в любви. 

2. Культурно-деловые приоритеты: 
а) работа на Западе лимитируется деятельностью профсою-

зов, в основном ограничивается по времени, приветствуются «сие-
сты», «уикенды», отпуска и регулярные занятия – «хобби». 

б) в Азии начальники нередко имеют привилегии беспокоить 
подчиненных «24 на 7», в обязанности бизнес-секретаря часто 
входит решение персональных проблем начальника, включая лич-
ную заботу о его костюме или самочувствии (к примеру при лег-
ком ранении), а также порой заказ личных покупок, столика в ре-
сторане и т.п. Нормальным считается работа без выходных, иногда 
отпусков. 

3. Гендерные отношения, отраженные в сюжетах кинема-
тографа как культурные приоритеты: 

а) на Западе поощряется равное партнерство, брак или оди-
ночество не обращают на себя особого внимания и не вызывают 
осуждения, воспринимаясь в большей степени просто как факт. 
Гендерные отношения между мужчиной и женщиной порой вызы-
вают любопытство окружающих, но вмешательство в них и пуб-
личные рассуждения на эту тему – моветон. Красота не является 
главным приоритетом, тем более при выборе мужчин, где некое 
внешнее очарование является отчасти признаком «смазливости» и 
разрушает брутальный образ. Мужские слезы также не частое яв-
ление на киноэкране, как и в жизни. Женский образ, по нашему 
мнению, более привлекателен и объемен, так как ее природная 
эмоциональность сдерживается рационализмом культуры; 

б) в кинематографических сюжетах Азии проявляется высо-
кая ценность личной независимости, в связи с чем частотен отказ 
от брака и рождения детей. Гендерные отношения, порой включая 
сам выбор партнера, во многом являются достоянием обществен-
ности, иногда подвергаясь запрету или осуждению, и нередко их 
опыт отсутствует у главных героев примерно до 30 лет. Красота 
лица и очевидная стройность фигуры является безусловной ценно-
стью, нежные и ухоженные лица однозначно в приоритете даже 
для мужчин. Сильный пол на экране в большинстве случаев также 



Когерентность типа культуры и средств коммуникации 

 149 

демонстрирует уважение к эмоциональным проявлениям как тако-
вым, довольно часто представая в слезах, что в итоге прекрасно 
дополняет мужскую природную рациональность и делает его об-
раз объемным и привлекательным. Женщины предстают обнажен-
ными крайне редко, в то время как прекрасные голые торсы муж-
чин демонстрируются почти в каждом фильме. 

4. Значимые характеристики сюжетов в киноиндустрии: 
а) на Западе – это герой, спасающий мир, который вызывает 

любовь и симпатию к себе не эмпатичным отношением к окружа-
ющим, а глобальным значением совершенного поступка. «Незаме-
нимых людей нет», а согласно научным ценностям доминируют 
физические качества материи, поэтому определенным критериям 
могут соответствовать многие представители противоположного 
пола, следовательно, вполне можно заменить одного на другого. 
История излагается с приоритетом рационального воздействия, 
опираясь на изложенный еще Аристотелем принцип относительно 
начала, середины, кульминации и конца1. Захватывающие момен-
ты сюжета в основном предстают в самом начале транслируемой 
истории с целью привлечения внимания наиболее широкой целе-
вой аудитории; 

б) в Азии – главный герой спасает исключительно свою воз-
любленную, при этом балуя ее и максимально угождая ее вкусам, 
желаниям и потребностям. Приоритетом становится ожидание 
встречи с родственной душой, жизненная история и кармические 
уроки с которой не ограничиваются нынешним физическим во-
площением, а ошибочный выбор здесь и внимание к другим пред-
ставителям противоположного пола – избыточны и означают не-
понимание собственного предназначения. В этой связи в сюжетах 
кинематографа нередко демонстрируется факт многолетнего ожи-
дания друг друга. История чаще заключает в себе широкий вре-
менной отрезок с множеством ярких событий жизни героев и рас-
считана в большей степени на эмоциональную эмпатию, лишь 
провоцирующую возможное последующее рациональное осозна-
ние. Последовательное сопереживание событиям жизни героя, 

 

1 Ряд актуальных принципов для произведений искусства (и в более широ-

ком смысле – изложения историй как таковых) в культурах Запада представлен 

Аристотелем в трактате «Поэтика». См.: Аристотель. Риторика. (Перевод с древ-

негреческого и примечания О.П. Цыбенко под ред. О.А. Сычева и И.В. Пешкова.) 

Поэтика. (Перевод В.Г. Аппельрота под ред. Ф.А. Петровского.) Сопровождаю-

щая статья В.Н. Марова. – Москва: Лабиринт, 2000. – 224 с.  



Алексеева М.В. 

 150 

притягательные моменты развязки его истории – это атрибут во 
многом последних серий, а не начальных моментов сюжета, кото-
рый сначала нередко не вызывает особой симпатии. Широко рас-
пространено непротивление и смирение, если того хотят дорогие 
люди, а в особенности старшие родственники. Как некая особен-
ность культурного кода фактически реактуализируются такие со-
бытия, как: любование первым снегом, а также встреча или разлу-
ка героев на перекрестке. Главные герои нередко раскрывают над 
любимыми, чаще сидящими, зонтик от дождя, преимущественно 
мужчины над женщинами. 

«Ты, наверное, в прошлой жизни разрушила Вселенную, по-
тому что…», «Он, наверное, в прошлой жизни спас Вселенную, 
потому что…» – устойчивые афоризмы. 

5. Еда и этикет приема пищи: 
а) в культурах Запада считается неуместным заглядывать в 

чужую тарелку, а также не принято кормить кого-либо своими 
приборами, исключение иногда составляют дети и любимый чело-
век. Эталоном в культуре потребления алкоголя считается не-
сколько бокалов хорошего вина, реже пива, что сопровождается 
несуетливым эмоционально-сдержанным общением; 

б) за столом в Азии, напротив, признаком уважения является 
желание положить сидящим рядом еду из своей тарелки в чужую, 
в отдельных случаях прямо в рот, обращая при этом внимание на 
то, как и что человек съедает. Не предосудительным является ре-
гулярное потребление крепких спиртных напитков типа «соджу»1, 
приводящих к сильному опьянению. 

6. Интересные особенности: 
а) в кинематографе традиций Запада передвижение женщин 

рядом с мужчинами предпочтительно автономно и признаком хо-
роших манер может служить попытка пропускать ее вперед, ис-
ключение – последнее не всегда уместно в культурах, культиви-
рующих феминизм. Тактильные прикосновения должны быть 
оправданы: рукопожатие, поход за руку с ребенком, поход в об-
нимку с любимым человеком и т.п. Агрессивные прикосновения к 
людям предосудительны; 

б) на экранах Азии мужчины нередко носят на спине устав-
ших или слегка поранившихся женщин и закрывают их собой от 

 

1 Традиционный корейский алкогольный напиток, возведенный в ранг од-

ной из местных достопримечательностей. Объёмная доля спирта может состав-

лять от 13% до 45% (наиболее популярный вариант – 20%). 



Когерентность типа культуры и средств коммуникации 

 151 

проносящегося транспорта (мотоциклов, скутеров и т.д.) или лю-
дей, а также часто останавливают сверстниц, удерживая за руку 
или заключая в объятия, в том числе подходя сзади. Виды так-
тильных контактов более разнообразны, включая агрессивные вер-
сии, в том числе по отношению к своим совершеннолетним, а ино-
гда откровенно взрослым детям и младшим коллегам, даже 
женского пола. Не предосудительны мужские прикосновения, вы-
ражающие привязанность, даже совместное мытье в одной ванне 
взрослых отца и сына. 

7. Учёба: 
а) в культурах Запада приветствуется наличие своего мнения 

у обучающихся, наем преподавателей с наилучшими качествами 
для всесторонней передачи знаний по данному предмету; 

б) в Азии беспрецедентно велик процент самостоятельной 
работы в процессе обучения, в отдельные годы был распространен 
запрет на репетиторство, а также актуален всеобщий единый рей-
тинг среди учеников всей школы на данный момент, лимитирую-
щий поступление в колледжи и вузы. 

8. Некоторые особенности моральных ценностей, отра-
женных в кино: 

а) в культурах Запада – это во многом доминанта физиче-
ской оболочки человека. Разделение частных и дружеских отно-
шений от рабочего общения с приоритетом деловых и финансовых 
вопросов. Убийство, самоубийство и уныние – просто грех, отлу-
чающий от веры, или, в светской версии, пользуясь выражением 
И. Бродского, «тавтология – ария попугая»1, а согласно сакраль-
ным знаниям, попадающим в представителя рационального обще-
ства, к примеру породившего Нью-эйдж2, оно ведет к поврежде-
нию ментального тела, разрушая тело физическое в следующей 
жизни; 

б) в Азии – это безоговорочная важность человеческих и се-
мейных отношений, которые могут и нередко должны быть опреде-
ляющими при решении деловых проблем, при заключении сделок 

 

1 Бродский И.А. Назидание. Стихи 1962–1989. – Ленинград: СП «Смарт», 

1990. – С. 160. ISBN: 5–85025–021–02 
2 Нью-эйдж (англ. New Age, буквально «новая эра»), или религии «нового 

века» – мистическая вера в грядущую эру духовного просветления и эволюцион-

ного продвижения человека к божественности. Изначально это неструктурирова-

ное децентрализованое западное новое религиозное движение, противопоставля-

ющее себя иудейской и христианской традициям. 



Алексеева М.В. 

 152 

и т.д. За негативный результат работы посредством некачествен-
ного или противозаконного способа исполнения своих деловых и 
социальных обязанностей часто возникает необходимость «взять 
ответственность» перед обществом за содеянное. Обыденностью 
являются разговоры, шутки, размышления и упоминания о про-
шлых жизнях. Характерно и отсутствие стремления к поверхност-
ности человеческих контактов, свойственной, по мысли Тоффлера, 
представителям Запада1. В свою очередь, самоубийство ведет к 
разрыву нитей судьбы, и людям в результате не суждено будет 
встретиться в следующих жизнях. 

В свое время востоковед В.М. Алексеев считал, что в буду-
щем цивилизации Запада и Востока «встретятся» обязательно и 
подобная встреча в итоге откроет человечеству широкие перспек-
тивы2. На этом пути представляется важным шагом продуцировать 
ответы на вопрос о назначении западной и восточной культур в 
современности, об их синергетическом эффекте воздействия на 
человечество и окружающий мир в целом. 

Проделанный здесь анализ делает очевидным ряд перспек-
тивных актуальных исследовательских вопросов: 

▪ Первичным представляется поиск всестороннего ответа на 
вопрос о креативе, глобализме, вместимости (или уровне обобще-
ния) и модальности самых значимых идей, лежащих в основании 
той или иной культуры. Значение имеет также способность базо-
вых идей к коррекции и к адаптации в социуме под влиянием рас-
тущих перемен. 

▪ Стоит фиксировать и крайние точки проявления той или 
иной глобальной культурной идеи для осознания ее границ. 
К примеру, на библейской идее Христа о том, что после удара по 
правой щеке стоит подставить левую, практически невозможно 
построение системы насилия. В противоположность, сентенция 
Ф. Ницше «падающего – толкни»3 вполне могла стать идейным 

 

1 В работе «Шок будущего» 1970 г. американский футурист Элвин Тоф-

флер, рассматривая особенности постиндустриального общества, отмечал 

«смерть постоянства», утверждая, что все от одноразовых товаров до человече-

ских отношений будет носить временный характер. 
2 В своем дневнике путешествия 1907 г. «В старом Китае» будущий ака-

демик В.М. Алексеев стремился подробно и бережно фиксировать все виденные 

явления, обычаи и факты. 
3 В философском романе Фридриха Ницше, три части которого изданы в 

1883 г., «Так говорил Заратустра. Книга для всех и ни для кого» (нем. Also sprach 



Когерентность типа культуры и средств коммуникации 

 153 

обоснованием фашизма, хотя последний для философа вряд ли 
был приоритетом заложенной здесь мысли. 

▪ Каков эффект синергетического воздействия при ассими-
ляции неким сообществом или отдельным сознанием значимых 
идей, лежащих в основании настолько полярных культур? 

▪ Далее важно понять, какие механизмы возможно вырабо-
тать в противовес стагнационным и угнетающим следствиям мен-
тальных традиций каждой из культур для более прогрессивных 
духовных преобразований? 

▪ Значимым представляется также ответ на вопрос приклад-
ной сферы о том, как осуществить переход от агонального1 конку-
рирующего начала в культурах к доминанте всеобщей эмпатиче-
ской поддержки людей, достигших понимания ее всеобщей 
необходимости? 

▪ Какова на самом деле ценность привнесения индивидуаль-
ностью при рождении неких новых, отсутствующих ранее знаний 
и их значение для культуры, цивилизации и морали? 

В свою очередь, изучение коммуникативных систем должно 
прежде всего всесторонне отвечать на следующий вопрос: зачем, с 
какой целью или для какого именно вида деятельности эта комму-
никационная система была создана? Что требует ответов на ряд 
вопросов о породившей ее культуре в целом: 

а) каков генезис самой культуры, каким был ее «вызов и от-
вет», пользуясь терминологией Тойнби2? 

b) как полярно-различные культуры соотносятся между со-
бой? 

c) каково наиболее общее назначение для Человека в каждой 
из отмеченных культур, существующих параллельно? 

d) как они двигают общее развитие современной цивилиза-
ции, если ее можно таковой признать? 

 

Zarathustra. Ein Buch für Alle und Keinen) эта фраза представлена как: «Что падает, 

то нужно еще толкнуть!» («Was fällt, das soll man auch noch stossen!»). 
1 Современным термином «агонизм», произошедшим от слова Аго́н (др.-

греч. ἀγών) – борьба или состязание у греков и римлян, сегодня в ряде европей-

ских языков называют постоянное соперничество. 
2 «Вызов-и-Ответ» – центральная категория в культурологической кон-

цепции А. Тойнби, представленная в его работе Тойнби А.Дж. «Постижение ис-

тории»: сборник: пер. с англ. / сост. А.П. Огурцов. – Москва: Прогресс, 1991. – 

731 с. 



Алексеева М.В. 

 154 

В преодолении этноцентризма и переходе к этнорелятивиз-
му, по мнению М. Беннета, и заключается модель освоения чужой 
культуры, достигаемая постепенно через уважительное отношение 
к традициям и ценностям другого народа1. «Чужая культура рас-
крывается только в глазах другой культуры посредством смысло-
вого диалога… Смысл потенциально бесконечен, но актуализиро-
ваться он может лишь соприкоснувшись с другим (чужим) 
смыслом»2. 

Пересечение культурных традиций открывает огромный 
пласт знаний, прежде всего о нюансах собственной ментальности. 
Подобный сравнительный анализ полярных культур помогает вы-
вести часть бессознательного восприятия мира на уровень созна-
тельного осмысления назначения и ценности его феноменов, что в 
перспективе может способствовать более корректным контактам и 
поиску продуктивных совместных цивилизационных решений. 

Список литературы 

1. Bennett M.J. Becoming interculturally competent // Toward multiculturalism: a 

reader in multicultural education / Wurzel J.S. (ed.). – Newton, MA: Intercultural 

Resource Corporation, 2004. – P. 62–77. 

2. Бродский И.А. Назидание. Стихи 1962–1989. – Ленинград: СП «Смарт», 1990. – 

260 с. 

3. Вознюк Е.Б. Познание культуры в процессе диалога // Известия Алтайского 

государственного университета. – 2010. – № 2/1. – С. 159–161. 

4. Ефимов Б.Е. Десять десятилетий (О том, что видел, пережил, запомнил). – 

Москва: Вагриус, 2000. – 163 с. 

5. Палий И.Г. К вопросу о диалоге культур // Бюллетень Специальной астрофи-

зической обсерватории РАН. – 2006. – Т. 60/61. – С. 182–186. 

6. Рубинштейн С.Л. Основы общей психологии. Серия Мастера психологии. – 

Санкт-Петербург: Питер, 2002. – 720 с. 

7. Эссале Жан-Марк. Эмоции и страсти на стыке Земли и Неба / пер. с француз-

ского Н.Ю. Вахтиной. – Москва: Издательский бутик «Книжные сети», 2021. – 

512 с. 

 

 

1 Bennett M.J ‘Becoming interculturally competent’ // Toward multiculturalism: 

a reader in multicultural education / Wurzel J.S. (ed.). – Newton, MA: Intercultural 

Resource Corporation, 2004. – P.–77. 
2 Палий И.Г. К вопросу о диалоге культур // Бюллетень Специальной аст-

рофизической обсерватории РАН. – 2006. – Т. 60/61. – C. 182. 



Рец. на кн.: Голубович К. В итоге… быть странником.  
Толстой, Алексиевич, Бадью 

 155 

ДИАЛОГИ С СОВРЕМЕННОСТЬЮ 

УДК 94(47)                                           DOI: 10.31249/rphil/2025.02.21 

ЛАРИН С.В.* МЫСЛИТЬ СОВЕТСКОЕ. Рец. на кн.: ГОЛУБО-
ВИЧ К. В ИТОГЕ… БЫТЬ СТРАННИКОМ. ТОЛСТОЙ, АЛЕК-
СИЕВИЧ, БАДЬЮ  

Аннотация. Статья представляет собой рецензию на книгу 
Ксении Голубович «В итоге… быть странником. Толстой, Алекси-
евич, Бадью». В рецензии анализируется представленная в книге 
концептуализация роли насилия в российской истории XX и 
XXI вв., образ советского проекта и современной российской дей-
ствительности. Также предлагается альтернативный взгляд на со-
ветскую историю, отличающийся от оптики Голубович. 

Ключевые слова: насилие; советское; революция; российская 
история. 

LARIN S.V. THINKING SOVIET. BOOK REVIEW: GOLUBO-
VICH K. IN THE END… TO BE A WANDERER. TOLSTOY, 
ALEXIEVICH, BADIOU 

Abstract. The article is a book review by Ksenia Golubovich “In 
the end... to be a wanderer. Tolstoy, Alexievich, Badiou”. The review 
analyzes the conceptualization of the role of violence in the Russian 
history of the 20 th and 21 st centuries in the book, the image of the 
Soviet project and contemporary Russian reality. It also offers an alter-
native view of Soviet history, different from Golubovich's optics. 

Keywords: violence; Soviet; revolution; Russian history. 

Для цитирования: Ларин С.В. Мыслить советское. [Рецензия] // 

Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литера-

тура. Сер. 3: Философия. – 2024. – №. – С. 155–161. – Рец. на кн.: Голубо-

 

* © Ларин Семён Владиславович – магистрант богословского факультета 

ПСТГУ; larinsemen@yandex.ru 



Ларин С.В. 

 156 

вич К. В итоге… быть странником. Толстой, Алексиевич, Бадью. – 

Москва: Cheapcherrylibrary, 2024. – 108 с. – DOI: 10.31249/rphil/2025.02.21 

 
Летом этого года вышла книга Ксении Голубович «В ито-

ге… быть странником. Толстой, Алексеевич, Бадью», где просмат-
риваются две основные линии –  осмысление советского опыта и 
роль насилия в российской истории ХХ и ХХI вв.  

Голубович начинает с представления Светланы Алексиевич 
и ее книги «Время секонд хэнд». Специфика homo soveticus, кото-
рого выводит Алексиевич, задается следующим образом: «Алекси-
евич замечает эту общую людям на советском и постсоветском 
пространстве привычку к крайней форме насилия даже в лексике 
повседневной жизни»1. Кажется, что здесь возможна двойная ин-
терпретация. Либо привычка к насилию – это привычка совершать 
или претерпевать насилие, либо – привычка насилие наблюдать. 
Судя по тому, что дальше речь идет о языке, частоте употребления 
слов типа «арест» и «расстрел» – подразумевается, что советский 
человек непрерывно становился зрителем, но не субъектом и не 
объектом насилия.  

Мысль, которая следует за пассажем о привычке к насилию, 
заключается в том, что «чтобы понимать советского человека, ты 
уже должен быть советским человеком»2. То есть практически 
буквально автор подталкивает нас к заключению, что советский 
человек – это тот, кто является свидетелем государственного наси-
лия, арестов и расстрелов, и понять его может только такой же че-
ловек, говорящий на том же языке. Голубович концептуализирует 
насилие не как характерное для государства, не как черту какой-то 
эпохи, а как сущностное ядро всего советского проекта и того, что 
наступило после развала СССР. Насилие здесь представляется 
чем-то непрерывным, репрессивным процессом, начавшимся в 
1917 году и не закончившимся до сих пор. 

Голубович выбирает Толстого на роль концептуального пер-
сонажа, который помог бы нам осмыслить советский опыт. По 
мнению автора, невозможно осмыслить нечто, являясь его частью. 
Алексиевич, сама будучи советским человеком, не может встать на 
достаточную дистанцию для точного анализа. И для преодоления 

 

1 Голубович К. В итоге… быть странником. Толстой, Алексиевич, Бадью. – 

Москва: Cheapcherrylibrary, 2024. – С. 7. 
2 Там же. 



Рец. на кн.: Голубович К. В итоге… быть странником.  
Толстой, Алексиевич, Бадью 

 157 

этого герменевтического круга привлекаются идеи Толстого как 
человека, с одной стороны, близкого к революции, с другой – 
находящегося вне ее дискурса. 

Итак, дискурс русского (советского) насилия автор ведет от 
Толстого через СССР и до сегодняшнего дня. Насилие в этот пе-
риод, по мысли автора, является таким первофеноменом, который 
задает антропологию российской действительности ХХ и ХХI вв. 
Какие очевидные затруднения есть в таком сверхобобщении? 
Насилие оказывается равномерно распределенным по всему обозна-
ченному периоду истории. Первая мировая война, революция 1917 г., 
сталинские репрессии, 90-е годы носят одинаковый характер.  

Возьмём, например, вопрос о русской революции, отноше-
ние Голубович к ней. Русская революция сравнивается с француз-
ской: «… русская революция наследует основным ходам Француз-
ской революции, начинавшей с обличения лицемерия и тайного 
насилия существующего строя, а закончившей выходом на сцену 
самого насилия как основной управляющей схемы»1. Здесь стоит 
задаться вопросом о границе революций. Обычно говорят, что 
французская революция закончилась в 1799 г. с приходом Напо-
леона к власти и установлением империи. Тогда фигурой перма-
нентного насилия, установившегося после революции, будет Напо-
леон. Но где мы очертим конец русской революции? С окончанием 
гражданской войны? С образованием СССР? Или с его развалом? 
Русская революция не закончилась так, как французская, и поэто-
му, вероятно, стоит говорить обо всей истории СССР как о рево-
люционном проекте. И тогда вряд ли мы можем, например, власть 
1985–1991 гг. или 1966–1982 гг. обозначить как власть, которая 
своим главным инструментом избрала насилие. При этом мы не 
можем выбрать в качестве точки конца революции, например, 
приход к власти Сталина, потому что он качественно отличался от 
Наполеона – Сталин не установил новый тип государственности, а 
продолжал ленинский революционный проект, пусть и сильно 
трансформируя его. 

Кажется, что Голубович хочет транспонировать 1930-е годы 
на весь советский период и сказать, что вся современная российская 
история наследует именно им, а не какому-то другому времени. 

 

1 Голубович К. В итоге… быть странником. Толстой, Алексиевич, Бадью. – 

Москва: Cheapcherrylibrary, 2024. – С. 56. 



Ларин С.В. 

 158 

Автор называет СССР «опытом общего кошмара»1, концен-
трация которого проявилась, конечно, в ГУЛАГе. И именно в этой 
связи вспоминаются Солженицын, Шаламов, к ним добавляются 
Пастернак и Ахматова. И все эти авторы все еще находятся в изна-
чально заданной оптике книги, в которой опыт ХХ и ХХI вв. непре-
рывно связан насилием. И с этой точки зрения мы все еще живем в 
воображаемом ГУЛАГе, описанном Шаламовым и Солженицы-
ным. Так, люди, рожденные в 1890-е, 1920-е, 1950-е годы оказы-
ваются живущими в какой-то одной реальности, формирующей 
единого homo soveticus. С чем едва ли можно согласится, потому 
что поздний СССР представляет собой совершенно другое госу-
дарство, нежели ранний. Одна из наиболее интересных книг о 
позднем СССР – это книга Алексея Юрчака «Это было навсегда, 
пока не кончилось». И в ней советский опыт описывается сложно, 
комплексно. Юрчак не сводит поздний СССР к тоталитарности и 
насилию. Например, он пишет об известном феномене формально-
го участия в разных собраниях, выступлениях и т.д.: «Из этого (их 
формальности)2 не следует, что подобные мероприятия вообще 
потеряли всякий смысл или что повседневная жизнь превратилась 
в череду бессмысленных автоматических действий или повсемест-
ное притворство»3. Юрчак в своей книге делает важный акцент – 
множество (если не большинство) советских людей не ощущали 
себя под давлением тоталитарной государственной машины, даже 
если кому-то со стороны такая интерпретация социальной струк-
туры может казаться единственно возможной. И поэтому же мы не 
можем говорить, что насилие является определяющим феноменом 
homo soveticus. Юрчак опирается на архивные документы, глубин-
ные интервью и собственное многолетнее исследование, что поз-
воляет ему делать выводы о советском мировосприятии. Голубо-
вич же опирается на полухудожественную книгу Алексиевич и из 
ее рассказов выставляет насилие ключевым феноменом советской 
и современной эпохи. 

Вернёмся к вопросу о революции в понимании Голубович. 
Она привлекает Мамардашвили и Подорогу как мыслителей эпохи 
транзита от советской власти к современному этапу. Оба они со-

 

1 Голубович К. В итоге… быть странником. Толстой, Алексиевич, Бадью. – 

Москва: Cheapcherrylibrary, 2024. – С. 80. 
2 Уточнение в скобках наше.  
3 Юрчак А. Это было навсегда пока не кончилось. Последнее советское 

поколение. – Москва: Новое литературное обозрение, 2019. – С. 135. 



Рец. на кн.: Голубович К. В итоге… быть странником.  
Толстой, Алексиевич, Бадью 

 159 

лидарны в том, что «в отличие от Европы, которая смогла войти во 
время “после Освенцима”, осознать насилие как свою вину, Россия 
так и не вошла во время после ГУЛАГа»1. И действительно, Ма-
мардашвили считал, что мышление – это извлечение опыта из 
прошлого, и в этом смысле Европа смогла помыслить свою исто-
рию, отрефлексировав ее. Если говорить предметно, то в Герма-
нии, например, это случилось в ходе «спора историков» о событи-
ях 1933–1945 гг. Поэтому Мамардашвили считал, что повторение 
нацизма в Европе невозможно. И из того, что подобного опыта в 
России не было, Голубович ставит знак равенства между совет-
ским государством и современным российским, говоря, что «при-
рода этой власти не поменялась». Но если мы насилие считаем 
ключевой чертой, отделяющей один тип власти от другого, то что 
мешает нам вспомнить веберовское определение государства как 
аппарата легитимного насилия и сказать, что вообще любое госу-
дарство является носителем одной и той же природы? И тогда во-
обще стираются какие-либо сущностные различия между разными 
государственными образованиями. Проблема в том, что подобные 
рассуждения ничего не объясняют. И социальная действитель-
ность в таком случае оказывается однородной, а это принципиаль-
но не так. 

Власть в 1990-х отличалась от власти в 1930-е, и люди жили 
в разной социальной и политической ситуации. 90-е закончили 
революционный проект, 30-е его продолжали. Троцкий говорил о 
том, что сталинская власть предала революцию, но она ее не отме-
няла, в отличие от 90-х. Государственное насилие можно найти в 
любой эпохе, но это не значит, что это насилие носило один и тот 
же смысл. Более того, не в каждую эпоху насилие становится пер-
вофеноменом. Мы можем думать о 30-х годах как о времени пер-
манентной борьбы с контрреволюцией, как о времени насилия, но 
едва ли мы можем в том же ключе мыслить 70-е. Недавно автор, 
который выдавал свои стихотворения за стихотворения мистифи-
цированного советского поэта Федора Терентьева, дал интервью, в 
котором был комментарий о том, почему он поместил свои стихи 
именно в 70-е, при том, что писал он их в 2010-е. Застойные 70-е 
для него не сильно отличались от 2010-х, которые он тоже воспри-
нимал как застойные. Такое перемещение во времени давало опре-
деленную художественную окраску его текстам. Тексты 2010-х 

 

1 Голубович К. В итоге… быть странником. Толстой, Алексиевич, Бадью. – 

Москва: Cheapcherrylibrary, 2024. – С. 86. 



Ларин С.В. 

 160 

могут быть помещены в 70-е, а в 30-е уже вряд ли, потому что 
восприятие мира в эти времена отличалось радикально. В том чис-
ле, отличалось восприятие насилия. 

Говоря о насилии, Голубович ставит вопрос о его субъекте, о 
том, кто насилие совершает. Она критикует дискурс, в котором о 
насилии говорится, как о стихийном бедствии, которое приходит 
откуда-то извне. И вместо этого она тоталиризирует насилие, де-
лая каждого человека его субъектом: «… мы говорим “насилие 
было болезнью”, отрицая, что его творили все без исключения, все 
наши бабушки и дедушки»1. Эта тема опять возвращает нас к дис-
курсу послевоенной Германии. Ясперс в своей книге «Вопрос о 
виновности» очень скрупулезно разбирается с тем, кто виновен и 
кто ответственен за преступления нацистского режима. С одной 
стороны, он против того, чтобы считать ответственными, напри-
мер, только членов НСДАП. При этом он и не делает виновным 
каждого немца. Он утверждает: «Есть такая солидарность между 
людьми как таковыми, которая делает каждого тоже ответствен-
ным за всякое зло, за всякую несправедливость в мире, особенно 
за преступления, совершаемые в его присутствии или с его ведо-
ма»2. Ясперс считает буквально абсурдным приписывать мораль-
ную вину целому народу, но он также и постулирует необходи-
мость солидарности с пострадавшими, которая не позволяет 
немцам, которые не были напрямую вовлечены в нацистские пре-
ступления, полностью снять с себя ответственность. Голубович же 
не говорит о солидарности, она говорит о том, что все преступле-
ния ХХ века совершены всем советским народом – твоими бабуш-
ками и дедушками. Один из лозунгов немецкой денацификации 
звучит как «Эти зверства – ваша вина». Если мы идем за Голубо-
вич, то в отношении советского насилия мы должны были бы ска-
зать: «Это зверства совершены вами». 

Мы не можем следовать за Мамардашвили, Подорогой и Го-
лубович в их мечте об осмыслении советского опыта по образцу 
«спора историков» и последующего покаяния – исторический мо-
мент, в который это было бы возможно, упущен. Во многом 
немецкое покаяние было связано с насилием по отношению к ним 
со стороны союзников. И мы не знаем, стали бы немцы каяться, 

 

1 Голубович К. В итоге… быть странником. Толстой, Алексиевич, Бадью. – 

Москва: Cheapcherrylibrary, 2024. – С. 76. 
2 Ясперс К. Вопрос о виновности. О политической ответственности Гер-

мании / пер. с нем. С. Апта. – Москва: Альпина Паблишер, 2023. – С. 44. 



Рец. на кн.: Голубович К. В итоге… быть странником.  
Толстой, Алексиевич, Бадью 

 161 

если бы не было Берлинской стены и если бы Германия не была 
насильно поделена пополам. Покаяние сейчас невозможно не 
только из-за отсутствия внешнего насилия, но и из-за количества 
времени, прошедшего после ГУЛАГа – за советские лагеря больше 
некому каяться. Нам нужна новая форма обсуждения советского 
опыта, которая, с одной стороны, не будет рисовать его абсолют-
ным тоталитарным злом, а с другой – утерянным социалистиче-
ским раем. Должна учитываться сложность советской истории и ее 
несводимость к одному первофеному. Кроме того, важно делать 
демаркацию советской власти и современной России, мыслить со-
бытия 1990-х как водораздел, а не как часть непрерывной истории. 
 



Цибизова И.М. 

 162 

УДК 128                                                DOI: 10.31249/rphil/2025.02.22 

ЦИБИЗОВА И.М. И ВНОВЬ О НОВЫХ БУТЫЛКАХ ДЛЯ НО-
ВОГО ВИНА. Рец. на кн.: РОСС Б. ФИЛОСОФИЯ ТРАНСГУ-
МАНИЗМА: КРИТИЧЕСКИЙ АНАЛИЗ  

Аннотация. Труд Б. Росса просто и доходчиво рассматривает 
популярную философию трансгуманизма с его посылами и потен-
циальными рисками для самого существования человечества. 

Ключевые слова: искусственный интеллект; киборг; мораль; 
технологии; трансгуманизм. 

TSIBIZOVA I.M. AND AGAIN ABOUT NEW BOTTLES FOR OLD 
WINE. BOOK REVIEW: ROSS B. THE PHILOSOPHY OF TRANS-
HUMANISM: A CRITICAL ANALYSIS 

Abstract. B. Ross's work simply and clearly examines the popu-
lar philosophy of transhumanism with its promises and potential risks 
for the very existence of humanity. 

Keywords: artificial intelligence; cyborg; morality; technology; 
transhumanism. 

Для цитирования: Цибизова И.М. И вновь о новых бутылках для 

нового вина. [Рецензия] // Социальные и гуманитарные науки. Отече-

ственная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 2025. – № 2. – 

С. 162–169. Рец. на кн.: Ross B. The Philosophy of Transhumanism: A Criti-

cal Analysis. – Emerald Publishing, 2020. – 236 p. – DOI: 

10.31249/rphil/2025.02.22 

 
Преподаватель Университета Северного Техаса Бенджамин 

Росс, специализирующийся в области философии окружающей 
среды и инновационных технологий, представляет в серии 

 

 Цибизова Ирина Михайловна – кандидат исторических наук, научный 

сотрудник отдела философии Института научной информации по общественным 

наукам РАН; itsibizova@mail.ru 



Рец. на кн.: Росс Б. Философия трансгуманизма: критический анализ 

 163 

«Emerald points» («Изумрудные точки»), уже насчитывающей бо-
лее 160 кратких исследований социальных наук, посвященных ак-
туальным вопросам современности, и способной, по словам изда-
телей, сделать мир чуть-чуть лучше1, предлагает обзор философии 
и идеологии трансгуманизма. 

Зарождение трансгуманизма относят к тридцатым годам 
ХХ в. В 1927 г. британский биолог-эволюционист Джулиан Хакс-
ли в монографии «Религия без откровения»2 определил его как но-
вую гуманную идеологию входящего в эру научно-технической 
революции человечества, которое, избавившись от религии в по-
вседневной жизни, благодаря внедрению в биологию достижений 
других дисциплин и развитию генетики, избавится и от ненужных 
болезней, страданий, а впоследствии и смерти. 

Определение трансгуманный (лат. transhumanе) появилось 
значительно раньше и обозначало «превосходящий человеческое». 
Его использовал Данте Алигьери в своей бессмертной поэме для 
характеристики иного, сверхчеловеческого видения, обретаемого 
праведниками после попадания в рай3. 

У Хаксли нашлось немало единомышленников: тема превос-
хождения, или «трансгредирования» человеческих возможностей 
заинтересовала многих. 

При характеристике истоков идеологии постоянно пишут о 
единомышленнике Хаксли, британском фантасте Олафе Стэпл-
доне, описавшего мутанта-сверхчеловека (homo superior) в книге 
«Странный Джо» (1935), возможную смену человечеством физи-
ческих форм и его духовные метания от утопий до религиозной 
тирании гигантских мозговых башен («Последние и первые люди: 
история близлежащего и далекого будущего», 1930), и писателя, 
который сумел отделить разум от тела, отправился в космическое 
путешествие и встретился с представителями высокоразвитой га-
лактической федерации, объединивших телепатической связью 

 

1 Research that makes a difference // Emerald Publishing [official site]. – URL: 

https://www.emeraldgrouppublishing.com/ (date of access: 22.10.2024).  
2 Huxley J.S. Religion without Relevation. – London: Ernest Benn Limited, 

1929. – (Internet Archive). – URL: https://archive.org/details/in.ernet.dli.2015.90330 

(date of access: 22.10.2024). 
3 Gómez J.A.V. Human transformations through technology: A Contribution to 

a Historical Study on Transhumanism // Revista Logos Ciencia & Tecnologia. – Bogo-

ta, 2019. – N 11 (1). – P. 42.  

https://www.emeraldgrouppublishing.com/
https://archive.org/details/in.ernet.dli.2015.90330


Цибизова И.М. 

 164 

планеты и звезды, задавшись целью достучаться до Бога и узнать у 
него смысл жизни («Создатель звезд», 1937)1. 

Значительно меньше известно о ростах постгуманизма в 
России. Этот недостаток исправил протоирей Сергий М. Дергалев, 
упомянувший о изобретателе С.Н. Корсакове (1787–1853), кото-
рый пытался увеличить возможности человеческого разума с по-
мощью «интеллектуальных машин», механических устройств на 
основе перфокарт; философах-космистах Н.Ф. Федорове (1829–
1903), видевшего цель мира в воскрешении предков, но не Боже-
ственным актом, а в результате развития науки; К.Э. Циолковском 
(1857–1945) и В.И. Вернадском (1963–1945) с их идеями о биосфе-
ре, ноосфере и информационном поле Земли; поэте-космисте 
А.Б. Ярославском (1896–1930), авторе «Поэмы Анабиоза», соглас-
но которой все человечество в будущем будет заморожено, чтобы 
проснуться в новом совершенном и справедливом мире2. 

Идеи развития возможностей человека благодаря науке раз-
вивал «русский Жюль Верн», А.Р. Беляев (1884–1942) в романах 
«Ариэль» – о возможности человека летать без механических при-
способлений и «Человек-амфибия» – о возможности покорять оке-
анские глубины. Одновременно писатель остро ставит вопрос о 
моральных последствиях использования научных достижений в 
капиталистическом мире в романах «Продавец воздуха», «Голова 
профессора Доуэля» и др. 

Вспышка увлеченности верой в науку и силу разума начала 
ХХ в. прошла, сменившись скепсисом из-за неоправданных ожи-
даний, а затем вопросы трансгуманистической повестки были сня-
ты ужасами Второй мировой войны. 

Интерес к теме возродился в 1960–1970-х годах в связи с 
очевидными успехами научно-технологической революции, в част-
ности крионики3, достижения и перспективы которой сделал до-
ступными обществу основатель Института крионики Роберт Эт-
тингером в книге «Перспективы бессмертия» («The Prospect Of 

 

1 Ettinger R.C.W. The Prospect of Immortality. – Terre Haute: Indiana State 

University, 1962. – 79 p. 
2 Дергалев Сергий. М., протоирей. Что такое трансгуманизм и в чем его 

опасность? // Труды Белгородской духовной семинарии (с миссионерской 

направленностью). Выпуск научных трудов / по благословению Высокопреосвя-

щеннейшего Иоанна, Митрополита Белгородского и Старооскольского. – Белго-

род: СКпресс, 2018. – Вып. 8. – 270 с. – С. 16.  
3 Наука о сохранении живых организмов в замороженном состоянии.  



Рец. на кн.: Росс Б. Философия трансгуманизма: критический анализ 

 165 

Immortality»)1. Именно в это время появляется эссе Хаксли 
«Трансгуманизм» в книге «Новые бутылки для нового вина», пе-
реизданной под названием «Знание, мораль и предназначение»2, 
знаменовавшее утверждение новой идеологии. Автор обозначил 
задачи трансгуманизма как всестороннее и глубокое исследование 
человеческой природы с ее возможностями и ограничениями ради 
увеличения первых и снятия последних и подготовки человека к 
будущей миссии «директора космического агентства»3. 

После этого сторонники нового течения начали стремитель-
но множиться, и в 1998 г. философы Ник Бостром и Дэвид Пирс 
организовали Всемирную организацию трансгуманистов, выпу-
стив ее манифест. В 2005 г. были опубликованы исследования ин-
тересов и убеждений ее членов, основанные на результатах анке-
тирования с довольно провокационными вопросами, среди 
которых выделяются: правомочность использования технологий 
для расширений человеческих возможностей; отношение к много-
вековой жизни, к загрузке мозга в компьютер как единственной 
альтернативе продолжения жизни, к получению детей путем кло-
нирования, к необходимости этического кодекса для всех мысля-
щих существ – искусственного интеллекта, людей, постчеловече-
ства и негуманоидов. 

Освещению этого течения и сопутствующей ему философии 
посвящена монография Б. Росса «Философия трансгуманизма: 
Критический анализ». 

Основы этой философии, заключающейся в намерении «пе-
реконструировать» человечество, в том числе воззвании к постче-
ловеческому в самых разных формах – от предположения развития 
человеческих способностей до невероятных у философских опти-
мистов до предположения о неизбежном конце человечества и его 
обреченности на обретения новых форм существования из-за 
неизбежного конца человечества у философских пессимистов – 
интерпретируются в первой главе, где также обсуждается эписте-
мологическая уверенность учения, в просвещенческом духе без-
оговорочно доверяющего науке и ее настоящим и будущим до-
стижениям. Основанием для этого стали невиданные научные 

 

1 Ettinger R.C.W. The Prospect of Immortality. – Terre Haute: Indiana State 

University, 1962. – 79 p. 
2 Хаксли Дж. Трансгуманизм. – URL: https://eroskosmos.org/transhumanism/ 

(дата обращения: 24.02.2023). 
3 Там же.  

https://eroskosmos.org/transhumanism/


Цибизова И.М. 

 166 

успехи, в частности в биомедицине и развитии искусственного ин-
теллекта. Приводится пример избавления китайским врачом Хэ 
Цзянькуем в 2018 г. от ВИЧ двух близнецов в материнской утробе 
с одновременным усовершенствованием их интеллектуальных 
возможностей и – последующего за этим скандала. Аргумент из-
бавления человечества от страданий – как физических1, так и мо-
ральных – немаловажен для трансгуманизма, настаивающего на 
подобной возможности. 

Следующий раздел первой части посвящен сопротивлению, 
которое оказывают трансгуманизму биоконсерваторы. Так назвали 
противников течения, не допускающих редактирования человече-
ского генома, которое официально запрещено в большинстве стран 
мира. 

Завершает первую часть глава «Язык улучшения сквозь 
призму автоматизации», в которой обсуждается не только хорошо 
известная проблема того, сколько частей тела / органов можно ме-
нять у человека, пока он не превратится в киборга, но и возмож-
ность понимания людей как движимых данными и, следовательно, 
способных к вечному совершенствованию и улучшению объектов. 
Таких взглядов придерживаются британский информатик Обри де 
Грей и американский футуролог Реймонд Курцвейл. 

Вторая часть «Сопричастность трансгуманизму» поясняет 
«три кита» учения, сулящие человечеству сверхъестественные 
возможности, а именно – сверхдолгую жизнь, сверхъестественные 
разумность и благосостояние. В ней также обсуждаются мифоло-
гические и религиозные предтечи трансгуманизма: от эпоса о 
Гильгамеше2 и Прометея с недвусмысленной отсылкой к страдани-
ям как ценой за обретение преимуществ технологии до обладающих 
невероятными способностями существ с аллюзией, касающейся 
бессмертия как божественной прерогативы. Охарактеризованы 
«мир Эйдосов» Платона и Царствие Небесное Святого Августина 
Блаженного. Далее интерпретируется философия нового времени 
и ее роль в появлении трансгуманизма, а также трансгуманистиче-
ские мотивы в научной фантастике, из которой автор особо выде-
ляет фильм «Матрица», сериалы «Сумеречная зона» и «Любовь, 

 

1 Этот аргумент подробно рассматривает американский футурист Б. Стер-

линг, одновременно утверждающий невозможность бессмертия и постчеловека. – 

См. подр.: [4].  
2 На это обращает внимание Н. Бостром (с. 43). 



Рец. на кн.: Росс Б. Философия трансгуманизма: критический анализ 

 167 

смерть и роботы». Завершает раздел глава о попытках реализации 
трансгуманистических идей в созданных движением институтах. 

Третья часть работы рассматривает возможные моральные и 
социально-политические последствия гипотетического выполне-
ния одного из основных обещаний трансгуманистической филосо-
фии – вечной жизни для человечества или отдельных его предста-
вителей. Уже сама постановка такой проблемы вкупе с критериями 
отбора, делящего людей на достойных бессмертия и нет, превра-
щает учение в аморальное. Рассматриваются основные философ-
ские концепции по данному вопросу, в том числе об осознании 
смерти и необходимости Заботы М. Хайдеггера, как одного из ис-
точников человечности. Последняя в случае победы над смертью и 
болезнями попросту лишается смысла – бессмертным с абсолют-
ным здоровьем забота не нужна. Среди социально-политических 
проблем, связанных с бессмертием, выделяется ограниченность 
планетарных ресурсов. 

В четвертой части осмысливается еще один из привлека-
тельных посулов трансгуманизма, связанный с обещанием неогра-
ниченных разумности и благосостояния. В связи с этим ставятся 
вопросы: обречен ли сверхразум на неизбежное трагическое оди-
ночество в силу своей уникальной сингулярности; возможно ли 
спроектировать и построить общество всеобщего бесконечного 
благосостояния, и не означает ли данная конструкция диктатуру; 
что из себя представляет трансгуманистический гедонизм и не 
приведет ли он к неизбежной деградации человечества. В связи с 
этим интересно использование метода деконструкции желаний 
Ж. Делёза и Ф. Гваттари с убедительной демонстрацией: желание 
выполнения посулов трансгуманизма подобно желанию наркоти-
ческого экстаза. 

Пятая часть посвящена роли философов в трансгуманизме, 
как прародителей идеологии, так и его критиков; возможности мо-
ральных ценностей у киборгов и ницшеанской философии, с одной 
стороны предложившей переоценку ценностей и идею Сверхчело-
века, но одновременно и концепцию amor fati (лат. любовь к судь-
бе), требующую «не хотеть ничего другого ни впереди, ни позади, 
ни во веки вечные» и совершенно антагонистичную философии 
трансгуманизма, щедрой обещаниями. 

В шестой части сопоставляются полярно противоположные 
подходы к страданиям в трансгуманизме и буддизме. Если первый 
обещает безусловное избавление от таковых, и возникают вопро-



Цибизова И.М. 

 168 

сы, не связано ли избавление от психологических мучений и с 
полным избавлением от человеческих чувств как таковых, второй 
предлагает сложный путь отказа от самости (у Росса – декон-
струкции самости) ради ее обогащения и деконструкцию ради 
овеществления через впадение в «пустую пустоту». Обсуждается 
также проблема, можно ли рассматривать буддистскую филосо-
фию как альтернативу трансгуманизму. 

На основании книги очевидно, как трансгуманизм как уто-
пия, обещающая выполнить заветные мечты человека, преврати-
лась в свою противоположность, антиутопию, несущую «смерть 
Бога», нигилизм, вседозволенность и путь в тупик. Обещая пре-
одолеть несправедливость и бедность, учение не предлагает ре-
альных путей их достижения в силу ограниченности планетарных 
ресурсов. Напротив, остро ставя вопросы о «достойных» вечной 
жизни или абсолютного здоровья, он сулит лишь еще большее 
обострение социальных противоречий. Лежащее в центре транс-
гуманизма желание сопротивляться технологической панацее из 
позитивной силы, способной созидать, становится пустышкой. 
Альтернативу трансгуманистической утопии избавления человече-
ства от страданий Росс видит в техниках буддизма, выполняющих 
не только эту задачу, но и ведущих к личностному развитию. 

Книгу рекомендуется читать всем, кто хочет получить пред-
ставление о трансгуманизме и его опасности. Легкий доступный 
язык облегчает чтение. После почтения можно обратиться к статье 
иерея Дионисия Каткина, особо выделяющего опасность получить 
общество киборгов, в котором люди станут подобными животным 
в зоопарках, а все ценности, которыми они дорожат и живут – лю-
бовь, вера, семья, дети, родители, Родина, дружба, героизм, вер-
ность, самопожертвование и т.д. – тем «слишком человеческим», 
которое следует превзойти. Трансгуманизм – новая цивилизаци-
онная угроза человечеству, ставящая под вопрос понимание самой 
человеческой природы и смысла жизни1. 

 

1 Каткин Дионисий, иерей. Трансгуманистическое движение: история, це-

ли и проекты // Труды Белгородской духовной семинарии (с миссионерской 

направленностью). Выпуск научных трудов / по благословению Высокопреосвя-

щеннейшего Иоанна, Митрополита Белгородского и Старооскольского. – Белго-

род: СКпресс, 2018. – Вып. 6. – 306 с. – С. 146.  



Рец. на кн.: Росс Б. Философия трансгуманизма: критический анализ 

 169 

Список литературы 

1. Дергалев Сергий, протоирей. Что такое трансгуманизм и в чем его опасность? // 

Труды Белгородской духовной семинарии (с миссионерской направленно-

стью): Выпуск научных трудов / по благословению Высокопреосвященней-

шего Иоанна, Митрополита Белгородского и Старооскольского. – Белгород: 

СКпресс, 2018. – Вып. 8. – 270 с. – С. 15–24. – URL: http://bel-seminaria.ru/wp-

content/uploads/2021/01/sbornik-8-Trudy-BPDS.pdf. (дата обращения: 

24.10.2024). 

2. Каткин Дионисий, иерей. Трансгуманистическое движение: история, цели и 

проекты // Труды Белгородской духовной семинарии (с миссионерской 

направленностью): выпуск научных трудов / по благословению Высокопрео-

священнейшего Иоанна, Митрополита Белгородского и Старооскольского. – 

Белгород: СКпресс, 2018. – Вып. 6. – 306 с. – С. 140–147. – URL: http://bel-

seminaria.ru/wp-content/uploads/2021/01/Sbornik_6_Trudy-BPS.pdf (дата обра-

щения: 24.10.2024). 

3. Луков В.А. Трансгуманизм // Знание. Понимание. Умение. – 2017. – № 1. – 

С. 245–252. – DOI: 10.17805/zpu2017.1.20. – URL: https://cyberleninka.ru/ 

article/n/transgumanizm/viewer (дата обращения: 22.10.2024). 

4. Стерлинг Б. Будущее уже началось: Что ждет каждого из нас в XXI в. / пер. с 

англ. И. Цибизова. – Москва: Ультра. Культура, 2005. – 120 с. 

5. Хаксли Дж. Трансгуманизм. – URL: https://eroskosmos.org/transhumanism/ (да-

та обращения: 24.02.2023). 

6. Цибизова И.М. О пользе сотрудничества «физиков» и «лириков»: концепции 

точных и естественных наук в социальном и гуманитарном знании // Вестник 

Российского университета дружбы народов. Серия Философия. – 2024. – 

Т. 28, № 2. – С. 555–571. – DOI: https://doi.org/10.22363/2313-2302-2024-28-2-

000-000/. – URL: https://journals.rudn.ru/philosophy/article/view/39825/23592 

(дата обращения: 22.10.2024). 

7. Цуканов И. Самый влиятельный фантаст, о котором вы не знали: творчество 

Олафа Стэплдона: Три книги, которые изменили фантастику. – URL: https:// 

dtf.ru/read/12056-samyy-vliyatelnyy-fantast-o-kotorom-vy-ne-znali-tvorchestvo-ola 

fa-stepldona (дата обращения 24.02.2023). 

8. Ettinger R.C.W. The Prospect of Immortality. – Terre Haute: Indiana State Univer-

sity, 1962. – 79 p. 

9. Gómez J.A.V. Human transformations through technology: A Contribution to a 

Historical Study on Transhumanism // Revista Logos Ciencia & Tecnologia. – Bo-

gota, 2019. – N 11 (1). – P. 138–151. – DOI: 10.22335/rlct.v11 i1.561. – URL: 

https://www.researchgate.net/publication/330087772_Human_transformations_thro 

ugh_technologyA_Contribution_to_a_Historical_Study_on_Transhumanism_Trans

formaciones_humanas_a_traves_de_la_tecnologia/. – (date of access: 22.10.2024) 

10. Hughes J.J. Report on the 2005 Interests and Beliefs Survey of the Members of the 

World Transhumanist Association. – WTA, 2005. – May. – (WaybackMachine. In-

ternet Archive). – URL: https://web.archive.org/web/20060524181809/http:// 

transhumanism.org/resources/survey2005.pdf (Last download: 24.10.2024). 

http://bel-seminaria.ru/wp-content/uploads/2021/01/sbornik-8-Trudy-BPDS.pdf
http://bel-seminaria.ru/wp-content/uploads/2021/01/sbornik-8-Trudy-BPDS.pdf
http://bel-seminaria.ru/wp-content/uploads/2021/01/Sbornik_6_Trudy-BPS.pdf.
http://bel-seminaria.ru/wp-content/uploads/2021/01/Sbornik_6_Trudy-BPS.pdf.
https://cyberleninka.ru/article/n/transgumanizm/viewer
https://cyberleninka.ru/article/n/transgumanizm/viewer
https://eroskosmos.org/transhumanism/
https://doi.org/10.22363/2313-2302-2024-28-2-000-000/
https://doi.org/10.22363/2313-2302-2024-28-2-000-000/
https://journals.rudn.ru/philosophy/article/view/39825/23592
https://www.researchgate.net/publication/330087772_Human_transformations_through_technologyA_Contribution_to_a_Historical_Study_on_Transhumanism_Transformaciones_humanas_a_traves_de_la_tecnologia/
https://www.researchgate.net/publication/330087772_Human_transformations_through_technologyA_Contribution_to_a_Historical_Study_on_Transhumanism_Transformaciones_humanas_a_traves_de_la_tecnologia/
https://www.researchgate.net/publication/330087772_Human_transformations_through_technologyA_Contribution_to_a_Historical_Study_on_Transhumanism_Transformaciones_humanas_a_traves_de_la_tecnologia/
https://web.archive.org/web/20060524181809/http:/transhumanism.org/resources/survey2005.pdf
https://web.archive.org/web/20060524181809/http:/transhumanism.org/resources/survey2005.pdf


Цибизова И.М. 

 170 

11. Huxley J.S. Religion without Relevation. – London: Ernest Benn Limited, 1929. – 

(Internet Archive). – URL: https://archive.org/details/in.ernet.dli.2015.90330 (date 

of access: 22.10.2024). 

12. The transhumanist culture. – Experts from Vita-More N. Create/recreate: The 3 rd 

millennial culture // Internet archive WaybackMachine. – URL: https://web. archi 

ve.org/web/20120419161918/http://www.transhuman.org/transhistory.htm (date of 

access: 22.02.2023). 

 

https://archive.org/details/in.ernet.dli.2015.90330


Рец. на кн.: Дугина Д.А. Русский фронтир 

 171 

УДК 141.3                                             DOI: 10.31249/rphil/2025.02.23 

МИХЕЛЬ Д.В. ИМПЕРИЯ ДЫШИТ ФРОНТИРАМИ. Рец. на кн.: 
ДУГИНА Д.А. РУССКИЙ ФРОНТИР  

Аннотация. В книге Д.А. Дугиной «Русский фронтир» изла-
гаются оригинальные представления этой молодой женщины-
философа о роли «тревожного пограничья» в нашей современной 
жизни и предлагается опыт философского мышления о том, что 
происходит прямо сейчас на рубежах России, в зоне СВО, там, где 
столкнулись между собой американская (западная) и русская 
(евразийская) цивилизации. Эта книга является политическим за-
вещанием Дугиной и ее большим философским проектом, в кото-
ром она обозначила задачи по переустройству России и мира, 
нашего сознания и нашей жизни. Важнейшие среди этих задач – 
научиться мыслить и жить фронтирами, признать, что Россия – это 
империя, а не национальное государство, постичь метафизический 
смысл войны, который заключается прежде всего в войне с соб-
ственным индивидуализмом, научиться мыслить геополитически, 
начать мыслить суверенно. 

Ключевые слова: Дарья Дугина; русский фронтир; метафизи-
ка войны; геополитика; суверенное мышление. 

MIKHEL D.V. THE EMPIRE BREATHES WITH THE FRONTIERS. 
BOOK REVIEW: DUGINA D.A. RUSSIAN FRONTIER 

Abstract. Daria Dugina's book ‘Russian Frontier’ sets out the 
original ideas of this young woman philosopher about the role of the 
‘disturbing frontier’ in our contemporary life and offers an experience 
of philosophical thinking about what is happening right now on the 
borders of Russia, in the zone of the special military operation, where 
American (Western) and Russian (Eurasian) civilizations have clashed 

 

 Михель Дмитрий Викторович – доктор философских наук, профессор, 

ведущий научный сотрудник отдела Азии и Африки ИНИОН РАН; 

dmitrymikhel@mail.ru 



Михель Д.В. 

 172 

with each other. This book is Dugina's political testament and her great 
philosophical project, in which she outlined the tasks for the reorgani-
zation of Russia and the world, our consciousness and our lives. The 
most important among these tasks are to learn to think and live with the 
frontiers, to recognize that Russia is an empire, but not a nation-state, to 
understand the metaphysical meaning of war, which is primarily a war 
against one's own individualism, to learn to think geopolitically, to start 
thinking sovereignly. 

Keywords: Daria Dugina; Russian frontier; metaphysics of war; 
geopolitics; sovereign thinking. 

Для цитирования: Михель Д.В. Империя дышит фронтирами [Ре-

цензия] // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубеж-

ная литература. Серия 3: Философия. – 2025. – № 2 – С. 171–179. – Рец. 

на кн.: Дугина Д.А. Русский фронтир. – Москва: Академический проект, 

2024. – 335 с. – DOI: 10.31249/rphil/2025.02.23 

 
Выпущенная недавно издательством «Академический про-

ект» книга Дарьи Дугиной (1992–2022) «Русский фронтир» (2024) – 
ее последняя прижизненная работа и уже третья в ряду других 
книг за ее авторством1, вышедших после гибели от рук террорист-
ки 20 августа 2022 г. Эта книга была бы невозможна без ее роди-
телей-философов – Александра Дугина и Натальи Мелентьевой, 
написавших к ней предисловие и послесловие, а также подгото-
вивших сам текст книги из эссе, выступлений, лекций, стримов и 
интервью своей дочери, появившихся в разное время, в том числе 
буквально за несколько дней до ее смерти. Для лиц, совершенно 
незнакомых с творчеством Д.А. Дугиной, может показаться, что 
публикация этой книги – всего лишь понятное желание отца и ма-
тери увековечить память о своей дочери и сохранить ее среди жи-
вущих в такой, книжной, форме. Однако дело не только в этом. 
Дарья Дугина (псевдоним Платонова – по имени греческого фило-
софа Платона) к своим двадцати девяти годам была вполне состо-
явшимся, зрелым мыслителем, известным в России и за рубежом, 
прежде всего в кругах приверженцев традиционализма, а также 
среди всех, кто поддерживает специальную военную операцию, 
включая наших бойцов на фронте. Начиная с 2022 г. в память о 

 

1 Дугина Д.А. Топи и выси моего сердца: дневник. – Москва: АСТ, 2023. – 

432 с.; Дугина Д.А. Эсхатологический оптимизм. Философские размышления. – 

Москва: АСТ, 2023. – 416 с. 



Рец. на кн.: Дугина Д.А. Русский фронтир 

 173 

Дарье Дугиной в России уже называют улицы, образовательные 
учреждения1, проводят десятки философских и патриотических 
мероприятий. В декабре 2022 г. по инициативе Общественной па-
латы Российской Федерации по экспертизе общественно значимых 
законопроектов и иных правовых инициатив, Межрегиональной 
общественной организации «Общество Богатырская Русь» и «Из-
борского клуба» была учреждена Международная молодежная 
премия «Русский фронтир» имени Дарьи Дугиной2. 

В предисловии к книге дочери А.Г. Дугин называет «Рус-
ский фронтир» «политическим завещанием» Дарьи Дугиной (с. 9). 
Действительно, этот текст – ее философский отчет по целому ряду 
кардинальных вопросов нашего времени, а также наметки большо-
го философского проекта, касающиеся того, как нам перестроить 
Россию и мир, нашу философскую и духовную жизнь, нашу культу-
ру. Примечательно, что все мысли Д.А. Дугиной высказаны в про-
стой форме, доступным языком, но при этом с обилием терминов, 
циркулирующих в современном интеллектуальном пространстве. 

Это касается и самого значимого для автора термина – 
«фронтир» (frontier), который при вдумчивом переводе на русский 
язык нужно понимать как «пограничье», «порубежье», «блужда-
ющая граница», «серая зона» и т.п. Идея «фронтира» – оригиналь-
ное философское изобретение Дугиной, подспудно вынашиваемая 
ей на протяжении ряда лет жизни и окончательно кристаллизо-
вавшаяся в ходе месячной поездки летом 2022 г. в Мариуполь, 
Херсон и другие освобожденные области Новороссии в качестве 
журналистки. Фронтир – это не граница, ибо на границах «гниют 
столбы» (с. 285). Границы значимы для национальных государств, 
сама идея которых восходит к раннему Новому времени (Модер-
ну), к Вестфальскому миру, возникшему по итогам Тридцатилет-
ней войны 1618–1648 гг. и ослаблению старого европейского (им-
перского) порядка. Фронтиры же возникают там, где существуют 
империи. Когда империи исчезают, то появляются границы, а ко-

 

1 Речь идет прежде всего о Народном университете Дарьи Дугиной в 

Санкт-Петербурге, открытом на рубеже 2022–2023 гг. Обучение ведется по пяти 

направлениям: антропология; философия; история: историософия и методология 

истории; религиоведение; история и философия науки. 
2 Подробнее об этом см.: В ОП РФ вручили II Международную молодеж-

ную премию имени Дарьи Дугиной. – URL: https://tass.ru/obschestvo/22968531 

(дата обращения: 6.03.2025). 

https://tass.ru/obschestvo/22968531


Михель Д.В. 

 174 

гда они возрождаются, то границы теряют свое предназначение 
(«на границах гниют столбы») и вновь образуются фронтиры. 

Поездка Дугиной на освобожденные территории предоста-
вила ей живую картину ожившего фронтира. Земля, на которую 
она приехала как философ, оказалась той самой землей «за лен-
точкой», где «не поймешь, когда кончается одно и начинается дру-
гое» (с. 34). Всё, что начиная с 2022 г., оказалось «за ленточкой», – 
теперь стало нашим фронтиром: местом и временем перехода от 
России как национального государства к России как возрождаю-
щейся евразийской империи. 

Сопоставимыми с «фронтиром» терминами, согласно Дуги-
ной, являются сербское «Крайна» (и близкое ему «Украина»), ла-
тинское limes, немецкое – Mark, английское – borderland и т.п. 
Фронтир – это «край империи», ее подвижное и беспокойное по-
рубежье, и именно поэтому, как утверждает автор, «империя ды-
шит фронтирами» (с. 26). Российская Федерация долго оставалась 
верной модернистской модели Вестфальского мира, которую она 
приняла в 1991 г., после распада СССР – великой евразийской со-
ветской империи. «Когда в 2014-м году мы ограничились Крымом, 
то, по сути, совершили диверсию. Мы стали отрицать фронтир… 
мы ограничились национальными границами. Мы закрыли эту 
границу, ограничившись Крымом. А Новороссия стала призраком. 
Маленькой фантомной болью» (с. 36–37). Но все изменилось в 
феврале 2022 г., когда началась СВО. Тогда на юго-западных гра-
ницах «сгнили столбы», и «русский фронтир» пришел в движение, 
а Россия вновь стала «дышать фронтирами». Линия боевого со-
прикосновения упрямо поползла на Запад, обнажая перед глазами 
всех, пребывающих в Донбасс – солдат, военкоров, волонтеров, 
гражданских – огромную «серую зону», где перемешано все – свое 
и чужое, друзья и враги, правда и кривда, жизнь и смерть и много 
чего еще. 

Фронтир – это неотъемлемый атрибут империи (а также 
«государства-цивилизации», или «большого пространства»1), ее 
необходимая метафизическая основа. Без фронтиров не бывает 
империй и, наоборот, без империй не бывает фронтиров. Задав-
шись вопросом об истоках природы фронтира, Дугина обнаружи-
ла, что впервые в осмысленной форме к идее фронтира пришли в 
США, где идея «блуждающей границы», открывающейся перед 

 

1 «Большое пространство» (Grossraum) – термин геополитики, введенный 

в оборот Карлом Шмиттом (1888–1985). 



Рец. на кн.: Дугина Д.А. Русский фронтир 

 175 

ковбоями, ехавшими покорять Дикий Запад, стала частью нацио-
нальной идеи, американского «фронтирного мышления». Первый 
американский теоретик фронтира, Фредерик Джексон Тёрнер 
(1861–1932)1, увидел в постоянном движении американских ков-
боев на край обитаемой земли «основной код американской исто-
рии». «Американская демократия и американское величие стали 
таковыми, смогли сбыться, лишь в столкновении с чем-то иным… 
фронтирное существование и стало основой американской иден-
тичности» (с. 29). Это непрерывное движение превратило США в 
империю, а поскольку оно не ограничилось территорией северо-
американского континента и продолжилось далее по всему миру – 
в империю глобальную. В конечном итоге, в начале XXI в. расши-
ряющаяся американская империя вышла к территориальным гра-
ницам Российской Федерации как национального государства. То-
гда же был запущен самый опасный для России американский 
имперский проект – превращение Украины в американский (за-
падный) фронтир. Зазвучали обещания принять Украину в Евро-
союз, НАТО, сделать ее частью западной цивилизации. 

Только оказавшись на землях Новороссии, можно понять, 
что вся современная Украина – это один сплошной фронтир, 
большая «серая зона» между Россией / Евразией и американской 
(западной) глобальной империей, место «столкновения цивилиза-
ций», о котором писал Самуэль Хантингтон. В Новороссии Дугина 
открыла для себя, что «американская империя мыслит себя через 
фронтир, и для нее сегодня фронтир – это Украина… Они хотят, 
чтобы это был их фронтир, а не наш. Чтобы торжествовала их им-
перия, а наша бы умирала». Но именно на земле Новороссии ста-
новится ясно, что «у нас тоже есть фронтир». «И мы как империя 
имеем полное право на этот фронтир» (с. 30). Но этот фронтир от-
крылся философу Дугиной лишь после того, как его заново откры-
ли другие русские люди – бойцы и гражданские на земле Новорос-
сии, которые начали мыслить в категориях уже не Модерна, а 
Империи, не посредством границ, а посредством фронтиров. 

Заслуга Дугиной состоит в том, что она одной из первых 
среди современных русских философов (наряду со своим отцом 
А.Г. Дугином) стала «мыслить и жить фронтиром» (с. 42). Впер-
вые приехав на Донбасс, она думала, какую помощь она может 
оказать людям Донбасса. Но вместо этого она услышала: «Это мы 

 

1 См.: Turner F.J. The Frontier in American History. – New York: Henry Holt 

and Company, 1920. – 375 p. 



Михель Д.В. 

 176 

вас слышим. Это мы бьемся за вас» (с. 36). Люди Донбасса откры-
ли новое качество русской жизни и новый уровень бытия – мыс-
лить и жить фронтиром, на фронтире и через фронтир. Но это уже 
совсем другое качество, совсем не то, что доминировало в русской 
жизни в прежние годы. Но жить и мыслить фронтиром – это не 
только находиться, мыслить и сражаться в месте, где сталкиваются 
цивилизации, но и жить всей полнотой духовного бытия. Сегодня 
Россия граничит с Западом по горизонтали, а по вертикали – с Бо-
гом (с. 14). Через фронтир русские не только возвращаются к им-
перии, но и к религии, традиционным ценностям. 

В культурном же плане жизнь и мышление фронтиром 
начинается с «фронтирного захвата языка» (с. 44). Дугина делает 
вывод, что у империи нет и не может быть одного единственного 
языка как в национальном государстве. Этим характеризуется 
именно Украина, введшая запрет на русский язык и русскую куль-
туру. Но Россия так не поступает и не поступит. На примере твор-
чества известного мариупольского поэта Акима Апачева, ставшего 
одним из главных идеологов возрождающейся Большой России, 
Дугина показывает, что для нашей империи украинская мова – то-
же родной язык. В нашей собственной империи «койне» – рус-
ский, но и все остальные тоже важны. Поэтому в освобожденном 
Мариуполе, на территории завода Азовсталь, где Дарья Дугина 
оказалась в июне 2022 г., столь актуальной оказалась песня Апаче-
ва и Дарьи Фрей «Пливе кача» (русс. яз. – «Плывет утка»). Впер-
вые она прозвучала в 2014 г. на Майдане, на украинском, как по-
минальный плач по погибшим на Майдане и как своего рода гимн 
новой европейско-украинской государственности. Но Апачев и 
Фрей вернули эту песню на Родину, в империю, на украинском 
языке, но с другими словами и новыми смыслами. «Пливе кача, 
дивки хороводять. В Азовстали демонив хоронят… Роскажи тому 
ляху про москаля. Передай йому кожне слово. Це мiй дiм, це мiй 
Крим, це моя земля. Я також забираю мову» (русс. яз. – «Плывет 
утка, девки хороводят. В Азовстали демонов хоронят. Расскажу 
тому ляху про москаля. Передай ему каждое слово. Это мой дом, 
это мой Крым, это моя земля. И еще я забираю мову»)1. 

Политическое завещание Дугиной, ее большой проект пере-
строения модерновой России в великую евразийскую империю – 

 

1 И выступления Акима Апачева и Дарьи Фрей 19 июня 2022 г. Позднее 

эта песня неоднократно прозвучала на центральных каналах российского ТВ, на 

концертах в Лужниках и других больших площадках. 



Рец. на кн.: Дугина Д.А. Русский фронтир 

 177 

это про то, как научиться жить и мыслить фронтиром, по-
имперски, смело и широко, не замыкаясь в навязанных извне шаб-
лонах, освободившись от колониального, западно-центристского 
мышления. Он включает в себя много задач. Отметим лишь неко-
торые. Во-первых, признать, что «Россия – это империя, и не что 
иное» (с. 44). Оказывать сопротивление различным западным про-
ектам по деколонизации России, превращению ее из «большого 
пространства», или «государства-цивилизации» в сонм маленьких 
стран, о которых помышляли в разные времена западные теорети-
ки в области геополитики, вроде Хэлфорда Джона Маккиндера 
(1861–1947), предлагавшего разделить Большую Россию на двена-
дцать беспомощных государств. Во-вторых, признать свою 
евразийскую, имперскую идентичность. В-третьих, вернуть себе 
все утраченные и ставшие нам враждебными языки, включая 
украинскую мову. В-четвертых, признать, что нет границ, в том 
числе нет границ между жизнью и смертью; иначе говоря, вер-
нуться к нашей Великой Традиции, для русских – к христианству, 
для мусульман – к исламу и т.д. С последним связан и призыв от-
казаться от всех идеологий Модерна – либерализма, коммунизма, 
нацизма, освоив то, что благодаря А.Г. Дугину стало известно как 
«Четвертая Политическая Теория» (традиционализм)1. 

Остальные части большого проекта Дугиной касаются не 
менее значимых задач. Так, во второй части своей работы («Мета-
физика войны») она говорит о том, что нельзя бежать от войны. 
Это будет той же ошибкой, что и бегство собственной империи. 
Но речь идет не только о том, чтобы иметь мощные вооруженные 
силы и не бояться отвечать своим врагам ударом на удар. Речь 
идет также о принятии более сущностного, метафизического от-
ношения к войне. В исламской культуре, напоминает Дугина, при-
нято различать «малый и большой джихад». Первый – это война с 
внешними врагами, а второй – война с самим собой, война внутри 
себя, война с внутренней тьмой, индивидуализмом, гордыней. 
Именно это сейчас и важно. Именно поэтому, по словам автора, 
«большой джихад», или война с самим собой – возвращает нас к 
жизни, а пацифизм – не что иное, как апологетика смерти (с. 110). 

В третьей части книги она говорит о важности геополитики 
и освоении основ геополитического мышления, которое в СССР во 
многом отсутствовало (оно практиковалось лишь русскими мыс-

 

1 Дугин А.Г. Четвертый Путь. Введение в Четвертую Политическую Тео-

рию. – Москва: Академический проект, 2024. – 683 с. 



Михель Д.В. 

 178 

лителями-евразийцами за рубежом, а в 1990-е годы было заново 
открыто А.Г. Дугиным). Важно научиться мыслить категориями 
Суша и Море, понимая, что мы, Россия, – не просто часть Суши, 
но ее «сердцевидная земля», Хартленд, ее Рим, а не Карфаген. По-
этому «Карфаген должен быть разрушен» (с. 148) – по крайней 
мере, в собственном сознании, поскольку русские – не англосаксы, 
а наследники собственной империи, причем не морской и торго-
вой, а континентальной, работающей и сражающейся. По этой 
причине, утверждает Дугина, нам важно не только «фронтирное 
мышление», не только «война с собой и своим маленьким Я», но и 
«геополитическое мышление», которое придает еще одно измере-
ние нашей возрождающейся имперской / евразийской идентично-
сти как идентичности коллективистской, не замкнутой в пределах 
своего «бедненького субъекта» (с. 304). Кроме того, освоив геопо-
литическое мышление, мы будем способны увидеть мир в другой 
перспективе, как «цветущую сложность» равновеликих цивилиза-
ций, как возрождающуюся многополярность, которая всегда была 
нормой жизни человечества на нашей планете. 

В четвертой части «Русского фронтира» она дает свою фи-
лософскую интерпретацию СВО и помимо тем, уже отчасти озву-
ченных ранее (война на Украине как столкновение цивилизаций, 
геополитика), намечает еще одну важную задачу в рамках своего 
большого проекта – «вернуться к суверенной мысли» (с. 249). Ду-
гина отмечает, что многолетняя зависимость современной россий-
ской философии от образцов западного мышления (А.Г. Дугин 
назвал эту зависимость «колонизацией сознания») способствовала 
некритическому усвоению таких форм философской мысли, как 
постмодернизм, трансгуманизм, спекулятивный реализм, объект-
но-ориентированная онтология. Они призывают людей жить, ду-
мать и чувствовать как деревья, как животные, как машины. Но, 
пишет Дугина, «нам надо избежать того, чтобы думать, как дере-
вья, потому что мы русские, по сути дела, еще и не начинали ду-
мать, как люди. И нам настоятельно необходимо приступить к 
этой титанической работе – мыслить» (с. 249). Чтобы приступить к 
этому, можно, например, пройти тем же путем, которым прошла 
выпускница Московского государственного университета, фило-
соф Д.А. Дугина, читая те же книги, которые читала она. Перечень 
наиболее значимых для Дарьи Дугиной философских авторов чи-
татель «Русского фронтира» легко найдет в ее книге. 

Обратившись к Интернету, будет нетрудно найти много 
добрых откликов в адрес Д.А. Дугиной как журналиста, военного 



Рец. на кн.: Дугина Д.А. Русский фронтир 

 179 

корреспондента, талантливого организатора в сфере молодежной 
работы и молодежной политики. Найдутся там и отклики на мно-
гие ее философские идеи. Представляется, что основная часть ра-
боты по осмыслению духовного и философского наследия этой 
молодой женщины, покинувшей нас в августе 2022 г., еще впере-
ди. Между тем откладывать выполнение этой задачи слишком 
надолго было бы легкомысленным. 
 



Григорьева Е.С. 

 180 

УДК 130.2                                             DOI: 10.31249/rphil/2025.02.24 

ГРИГОРЬЕВА Е.С. В ПОИСКАХ УТРАЧЕННОГО ПРОШЛОГО: 
МЕЖДУ РЕТРОТОПИЕЙ И НОСТАЛЬГИЕЙ. Рец. на кн.: БАУ-
МАН З. РЕТРОТОПИЯ  

Аннотация. В рецензии анализируется современный подход 
к пониманию феномена ностальгии. Подход этот был сформули-
рован социологом З. Бауманом в его последней книге «Ретрото-
пия». Одноименное понятие представляет собой утопию, обра-
щенную в прошлое, отрицание существовавшей когда-то утопии 
Т. Мора через процесс индивидуализации и приватизации. Особое 
внимание уделяется развитию медиа и технологий как необходи-
мому гаранту распространения «всеобщей эпидемии ностальгии». 

Ключевые слова: ностальгия; ретротопия; прошлое; медиа; 
З. Бауман. 

GRIGORIEVA E.S. IN SEARCH OF THE LOST PAST: BETWEEN 
RETROTOPIA AND NOSTALGIA. BOOK REVIEW: BAUMAN Z. 
RETROTOPIA 

Abstract. The review analyses the modern approach to under-
standing the phenomenon of nostalgia. This approach was formulated 
by sociologist Z. Bauman in his latest book ‘Retrotopia’. The epony-
mous concept represents a utopia turned to the past, a negation of 
T. More's utopia that once existed through the process of individualisa-
tion and privatisation. Special attention is paid to the development of 
media and technology as a necessary guarantor of the spread of the 
‘universal epidemic of nostalgia’. 

Keywords: nostalgia; retrotopia; past; media; Z. Bauman. 

Для цитирования: Григорьева Е.С. В поисках утраченного про-

шлого: между ретротопией и ностальгией [Рецензия] // Социальные и 

 

 Григорьева Екатерина Сергеевна – младший научный сотрудник отдела 

философии ИНИОН РАН; yatak.grig@yandex.ru 



Рец. на кн.: З. Бауман. Ретротопия 

 181 

гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: 

Философия. – Москва, 2025. – № 2. – С. 180–182. – Рец. на кн.: З. Бауман. 

Ретротопия. – Всероссийский центр изучения общественного мнения 

(ВЦИОМ), 2019. – 159 с. – (CrossRoads). – DOI: 10.31249/rphil/2025.02.24 

 
В 2018 г. ВЦИОМ завершил работу над переводом послед-

ней книги социолога Зигмунта Баумана – «Ретротопии». Уже в 
2019 г. издание это было представлено на девятой Грушинской 
конференции, посвященной теме «Социальная инженерия: как со-
циология меняет мир». Мир, быть может, действительно быстро 
меняется, однако что-то с тех пор осталось неизменным: а именно 
то, что социолог в своей одноименной работе назвал «ретротопи-
ей», или повсеместным распространением ностальгических 
настроений. 

Человек, действительно, существует под знаком утраты. 
Обширные циклы, или эоны, завершаются, зачастую не оставив 
взамен ничего, кроме растерянности. Проблему, с которой работа-
ет Бауман, можно назвать «будущее стало прошлым»: огромные 
проекты будущего, которые не случились, оказались сданными в 
архив. А человек, погруженный в риторику некрологических це-
ремоний, вынужден исполнить поминальный обряд до конца и 
только затем возвратиться к настоящему и будущему, которые 
сейчас слились воедино. 

Именно об этом иносказательно и прямо говорит социолог. 
Автор показывает, каким образом ностальгия, появляющаяся на 
индивидуально-человеческом уровне, приобретает масштабы эпи-
демии; каким образом концепция писательницы Мелиссы Бродер, 
сделавшей когда-то смелое заявление о том, что жизни в обществе 
она бы предпочла возвращение в утробу матери, связано с но-
стальгией и – шире – ретротопией как состоянием общества 
(с. 117). Социолог связывает происходящее со многими фактора-
ми, в том числе и, наверное, главным образом – с развитием ме-
диа- и интернет-технологий, которые не просто не способствуют 
расширению личного пространства человека, а сужают его, пре-
вращая в ту самую «утробу». 

Бауман отмечает, что широкое распространение глобальных 
сетей и Интернета ознаменовало закат «факта». Он настаивает, что 
сегодня творцом той или иной истории является каждый человек, 
а, следовательно, настроение каждого и его личная история стано-
вятся частью этого самого «факта». Во многом концепцию социо-



Григорьева Е.С. 

 182 

лога можно было бы охарактеризовать как теорию «медианосталь-
гии»: тоска по некогда утраченному знаменует собой дискурсив-
ное пространство социальных сетей, телевидения, газет, журналов 
и далее. 

Кроме того, как настаивает социолог, «глобальная эпидемия 
ностальгии» является реакцией на «эпидемию безумного прогрес-
са» (с. 18). Человек, не нашедший себе места среди экспансии тех-
нологии, в конечном счете отыскал комфортность и безопасность в 
выцветших фотографиях, картинах утраченного, а порой и поки-
нутого прошлого. 

Многие теоретики ностальгии склонны согласиться с пози-
цией Баумана. Так, Арджун Аппадураи1 аналогично связывает 
«эпидемию ностальгии» с медиа и в целом называет тоску по про-
шлому «медианостальгией», или «эрзацностальгией». 

«Внедрение ностальгии» в товар, медиа и, следовательно, 
повседневную жизнь человека знаменует собой «эпоху глобальной 
ностальгии» и ретротопию. Человек с помощью этого самого 
внедрения переживает те моменты, свидетелем которых он нико-
гда не был, или же, напротив, с помощью такового человек снова и 
снова возвращается к реально утраченному прошлому. Так или 
иначе, но лейтмотив прошлого знаменует собой сегодняшний 
день, настаивает социолог. 
 

 

1 Арджун Аппадураи (род. 1949) – американский антрополог и социолог, 

имеет индийское происхождение. Занимался исследованием храмовой культуры 

Индии, влиянием глобализации на человека. Разработал свою версию концепции 

«воображаемых миров».  



Рец. на кн.: Пасквинелли М. Измерять и навязывать.  
Социальная история искусственного интеллекта 

 183 

УДК 130.2                                             DOI: 10.31249/rphil/2025.02.25 

ГРИГОРЬЕВА Е.С. ПОЧЕМУ ИИ НИКОГДА НЕ СТАНЕТ ПО-
НАСТОЯЩЕМУ АВТОНОМНЫМ. Рец. на кн.: ПАСКВИНЕЛЛИ 
М. ИЗМЕРЯТЬ И НАВЯЗЫВАТЬ. СОЦИАЛЬНАЯ ИСТОРИЯ 
ИСКУССТВЕННОГО ИНТЕЛЛЕКТА  

Аннотация. Принято считать, что искусственный интеллект 
стоит на пороге разгадки «тайны разумности», каким-то образом 
связанной с физиологией мозга. Однако современный итальянский 
философ Маттео Пасквинелли выступает против подобной пози-
ции и формулирует собственную, основанную на историческом 
материализме и истории техники. Автор убежден, что машине не-
возможно приписать предикат «разумный», а потому и говорить о 
наиболее алармистских представлениях относительно техники, а 
именно о возможности обретения ИИ автономности, совершенно 
бессмысленно. 

Ключевые слова: искусственный интеллект; сильный ИИ; 
слабый ИИ; Маттео Пасквинелли; исторический материализм. 

GRIGORYEVA E.S. WHY AI WILL NEVER BECOME TRULY 
AUTONOMOUS. BOOK REVIEW: PASKVINELLI M. MEASURE 
AND IMPOSE. SOCIAL HISTORY OF ARTIFICIAL INTELLI-
GENCE 

Abstract. It is commonly believed that artificial intelligence 
stands on the threshold of unravelling the ‘mystery of rationality’, 
somehow related to the physiology of the brain. However, the contem-
porary Italian philosopher Matteo Pasquinelli opposes such a position 
and formulates his own, based on historical materialism and the history 
of technology. The author is convinced that it is impossible to attribute 
the predicate ‘intelligent’ to a machine, and therefore it is absolutely 

 

 Григорьева Екатерина Сергеевна – младший научный сотрудник отдела 

философии ИНИОН РАН; yatak.grig@yandex.ru 



Григорьева Е.С. 

 184 

senseless to talk about the most alarmist ideas about technology, name-
ly about the possibility of AI gaining autonomy. 

Keywords: artificial intelligence; strong AI; weak AI; Matteo 
Pasquinelli; historical materialism. 

Для цитирования: Григорьева Е.С. Почему ИИ никогда не станет 

по-настоящему автономным [Рецензия] // Социальные и гуманитарные 

науки. Отечественная и зарубежная литература. Сер. 3: Философия. – 

Москва, 2025. – № 2. – С. 183–195. – Рец. на кн.: Пасквинелли М. Изме-

рять и навязывать. Социальная история искусственного интеллекта. – 

Москва: Individuum, 2024. – 352 с. – DOI: 10.31249/rphil/2025.02.25 

 
Перевод одной из работ Джеймса Грэма Балларда на русский 

язык содержит в своем названии неутешительную констатацию – 
«мифы близкого будущего». И неутешительной она представляет-
ся потому, что книга эта – а именно роман «Крушение» – расска-
зывает о мире, в котором граница между человеком и техникой 
истончилась и оказалась низведенной до абсурда. Антиутопия и 
утопия сомкнулись в мгновении, описанном в работе. В торжестве 
машины. 

Обращение к роману 1973 г. неслучайно. Безусловно, он во 
многом определил культурный ландшафт следующих десятилетий: 
один только художественный фильм Дэвида Кроненберга, снятый 
по мотивам оригинального текста Балларда в конце 1990-х годов, 
впоследствии станет синонимом техноэстетического кинематогра-
фа и одной из знаковых работ культового режиссера. Но, конечно, 
в рамках сегодняшней рецензии нас интересует главным образом 
не это, а то, каким образом алармизм касательно технологий снова 
и снова являл себя в культуре и интеллектуальной традиции по-
следних десятилетий. 

Именно с развития этой темы начинает свою книгу «Изме-
рять и навязывать. Социальная история искусственного интеллек-
та» современный итальянский философ Маттео Пасквинелли. По-
лучившие широкое распространение такие теоретические работы, 
как «Верховный алгоритм» Педро Домингеса и «Искусственный 
интеллект» Ника Бострома, рисуют перед читателем крайне 
неутешительную картину, схожую, впрочем, с описанной нами в 
рамках обращения к наследию Балларда. Согласно позиции 
названных авторов, технологический разум обладает внушитель-
ной степенью автономности и, как следствие, в конечном счете 



Рец. на кн.: Пасквинелли М. Измерять и навязывать.  
Социальная история искусственного интеллекта 

 185 

превратит нас, людей, в свои протезные расширения, а впослед-
ствии сделает то же самое с Землей и – в пределе – со Вселенной. 

Названные работы воплощают тот взгляд, которому Паскви-
нелли решается противопоставить собственную теорию. Позицию, 
претящую философу, можно попробовать охарактеризовать как 
«технологический детерминизм», или убежденность в том, что 
развитие техники в конечном счете определит судьбу человече-
ства. В этом смысле техника представляется как бы отдельным, 
независимым слоем действительности, который сможет в конеч-
ном счете реализовать свой эмансипаторный потенциал и не толь-
ко развиваться согласно собственной логике, но и подчинить этой 
логике все остальные живые и неживые существа. 

Пасквинелли выступает против мистификации искусствен-
ного интеллекта. И в этом смысле показательным кажется сравне-
ние, к которому обращается автор. В частности, говорит он о по-
зиции Людвига Фейербаха касательно Бога, а именно о 
проецировании на божественную сущность человеком своих ка-
честв и способностей, отчуждении их от себя (с. 8, с. 157). Схожим 
образом, согласно мнению Пасквинелли, происходит сегодня с 
ИИ: человек не опознает в нем собственные силы и возможности, 
а также – и на этом философ делает особый акцент – труд и его 
разделение. 

Непохожесть позиции философа на привычные дискурсы в 
рамках философии науки заключается в том, что он стремится 
представить ИИ как результат развития и усложнения капитали-
стических отношений. Он показывает, что исторически первые 
алгоритмы возникают из экономической необходимости. 

Из этой же ветки рассуждения автора возникает мотив, 
обыгранный в русской версии перевода названия этой книги – 
«измерять и навязывать», очевидным образом отсылающий к ши-
роко известной работе М. Фуко. В случае Пасквинелли тема эта 
связывается не только с Фуко и разными версиями реализации 
контроля, но с выражением Ф. Энгельса “Eye of the Master” – «хо-
зяйский глаз». Автор задается вопросом о том, что именно в со-
временной ситуации требует принципиального новой, иной кон-
цептуализации контроля в связи с быстрым развитием ИИ и 
технологий. 

Книга будет интересна широкому кругу читателей, заинте-
ресованных в современных исследованиях ИИ. 
 



Погорельская С.В. 

 186 

УДК 141.3                                             DOI: 10.31249/rphil/2025.02.26 

ПОГОРЕЛЬСКАЯ С.В.* НОВОЕ ЭССЕ ЮРГЕНА ХАБЕРМАСА. 
Рец. на публикацию: ХАБЕРМАС Ю. ДЛЯ ЕВРОПЫ  

Аннотация. Новое эссе знаменитого немецкого философа 
Юргена Хабермаса, вышедшее 25 марта 2025 г. в Süddeutsche 
Zeitung и вызвавшее активную и острую дискуссию в немецком 
интеллектуальном сообществе, демонстрирует восприятие проис-
ходящих в мире перемен философом, известным своими концеп-
циями «конституционного патриотизма» и «постнациональной 
Германии». Военную силу новой Германии Хабермас готов под-
держать только при обязательном условии интеграции этой силы в 
единый общеевропейский проект. 

Ключевые слова: современная философия ФРГ; Юрген Ха-
бермас; Евросоюз; европейская военная интеграция; Дональд 
Трамп; Украина; российская СВО; перевооружение Германии. 

PPGORELSKAY S.V. A NEW ESSAY BY J. HABERMAS. REVIEW 
FOR PUBLICATION: HABERMAS J. FOR EUROPE 

Abstract. A new essay by the famous German philosopher Jurgen 
Habermas, published on March 25, 2025 in the Süddeutsche Zeitung, 
caused a heated discussion in the German intellectual community. It 
shows how the author of the concepts of “constitutional patriotism” and 
“post-national Germany” perceives world changes. Habermas is ready 
to support the military force of the new Germany only if this force is 
integrated into a single pan-European project. 

Keywords: modern philosophy of Germany; Jurgen Habermas; 
the European Union; European military integration; Donald Trump; 
Ukraine; Russian military; German rearmament. 

 

* Погорельская Светлана Вадимовна – кандидат политических наук, док-

тор философии Боннского университета, старший научный сотрудник отдела 

философии ИНИОН РАН; pogorels@mail.ru 

mailto:pogorels@mail.ru


Рец. на публикацию: Хабермас Ю. Для Европы 

 187 

Для цитирования: Погорельская С.В. Новое эссе Юргена Хаберма-

са // Социальные и гуманитарные науки. Отечественная и зарубежная 

литература. Серия 3: Философия. – 2025. – № 2. – С. 186–190. – Рец. на 

публ.: Habermas J. Für Europa. – Süddeutsche Zeitung, 2025. – 21.03. – DOI: 

10.31249/rphil/2025.02.26 

 
В новом эссе Ю. Хабермаса, опубликованном в конце марта 

этого года в «Зюддойче цайтунг», речь идет о судьбе Европы в 
условиях системного кризиса «коллективного Запада». Европей-
цы, по мнению философа, должны срочно найти себя как единое 
целое в мировом политическом процессе, иначе им грозит «по-
пасть в кильватер тонущей супердержавы». Так характеризует Ха-
бермас нынешнее состояние США. 

До последних дней, исходя из постоянства и незыблемости 
союза с США как мощнейшей составной части единого Запада, 
европейцы, во-первых, не заботились особо о военной составляю-
щей процессов своей интеграции, а во-вторых, пообещали безгра-
ничную военную поддержку Украине, не будучи (без США) к ней 
способными. Европа не распознала масштабных системных изме-
нений внутри США, показавших себя уже в первый срок Трампа, и 
упустила время для укрепления своей военной дееспособности. 
Сейчас Европа находится в фазе беспрецедентной милитаризации. 
Ее истинные смысл и цель – это не помощь Украине и не желание 
защититься от русских, а «экзистенциальное самоутверждение ЕС 
в мире (...) в котором США могут и не оказать ему защиты». По-
следние выступления Трампа лишили иллюзий о демократической 
стабильности США как авангарда Запада даже такие убежденные в 
руковоодящей роли американцев страны, как Польша и Германия. 
Хабермас перечисляет первые шаги Трампа в должности прези-
дента и полагает начало смены системы. Радикальное сокращение 
госаппарата могло бы навести мысли о либертанской модели с 
элементами технократии. Новая, авторитарно-технократическая 
модель господства в цифровой век не имеет уже ничего общего с 
«историческим фашизмом», полагает Хабермас, здесь нет марши-
рующих колонн и проходят выборы, работает правовая государ-
ственность, не подавлены СМИ. Однако перелом очевиден. В по-
литологии в этой связи говорят о «регуляторной демократии». 

Этот перелом, по мнению Хабермаса, намечался уже в 1990-е 
годы, когда США еще, без сомнения, были предводителями сво-
бодного либерального Запада, и существовала надежда на глоба-



Погорельская С.В. 

 188 

лизацию западного порядка. Поворот стал очевиден с приходом к 
власти Буша-младшего и террористических актов 11.09.2001 г., 
после которых США предприняли попытку «агрессивной мобили-
зации всего Запада». Политика Обамы, к сожалению, тоже была 
несвободна от сомнительных с точки зрения международного права 
действий, а избрание в 2016 г. на президентскую должность такого 
эрратистского типа лидера, как Трамп показало на идущие в обще-
стве процессы политического и культурного расслоения, имеюще-
го социо-экономические причины. По крайней мере в этот момент, 
когда сотрясение политических институтов США стало очевидным, 
Евросоюзу следовало бы задуматься над своим будущим. 

Далее Хабермас переходит к украинскому конфликту и под-
черкивает, что вопрос, можно ли было его избежать, будет решен, 
вероятно, лишь историками. Европа, поддерживаемая США, объ-
явила о своей поддержке Украины. Однако, подчеркивает Ха-
бермас, «вместо размахивания флагами и воинственных воплей о 
победе над атомной державой как Россия, следовало бы задумать-
ся о рисках длительной войны», рисках и для Европы – так как 
взятие курса на конфронтацию привело к слому существовавшей 
всемирной экономической системы и к концу более-менее сбалан-
сированно существовавшего мирового сообщества. В то же время 
у Хабермаса для России нет ни доброго слова, ни понимания – он 
называет ее «иррациональной и давно уже деградирующей импе-
риальной силой». Его заботы и сетования относятся к Евросоюзу, 
исключившего всяческие переговоры с Россией и кинувшемуся в 
конфронтацию, не проанализировав, какое будущее ожидает Ев-
ропу и НАТО, если через два года на выборах победит Трамп. 
«Для любого более-менее просвещенного современника моего по-
коления, – говорит Хабермас, – самодовольное торжество по по-
воду единства Запада и возрождение, казалось бы, уже терявшего 
свою дееспособность НАТО, казалось диким». Имел место воин-
ственный угар, без малейшего воспоминания о том, что войны 
только начинаются легко, а прекратить их очень сложно. 

С точки зрения международного права европейцы могут и 
сейчас продолжать помогать Украине, однако без США успехи их 
будут невелики. Это показали те несколько дней на фронте в Кур-
ской области, когда США перестали оказывать поддержку логи-
стикой. Печален для ЕС и тот факт, что он как субъект практиче-
ски не играет роли в переговорах о перемирии. Судьбу Украины 
решают США, Россия, в лучшем случае еще Великобритания с 
Францией. 



Рец. на публикацию: Хабермас Ю. Для Европы 

 189 

При этом украинский конфликт и поворот США к России, 
чем бы он ни закончился, – лишь одна грань нынешней геополи-
тической ситуации, в которой США постепенно теряет свою роль 
гегемона. Хабермас указывает в первую очередь на Китай и другие 
страны Юго-Восточной Азии, Латинской Америки, ближнево-
сточного пространства, постепенно развивающие свои геополити-
ческие амбиции. «Раскол Запада лишь драматизировал и заострил 
эту геополитическую ситуацию», так что нынешнее перевооруже-
ние Германии стоило бы рассматривать в значительно более ши-
рокой перспективе, чем теперь, когда всем внушается, что оно 
проводится лишь в связи с опасностью российской агрессии. 
«Наше (…) перевооружение служит прежде всего иной цели. Чле-
ны ЕС обязаны усилить свои военные силы и скоординировать их, 
ибо в ином случае ЕС потеряет всякое политическое значение в 
геополитически меняющемся, раскалывающемся мире», а следова-
тельно, будет иметь проблемы и в экономической составляющей 
своего интеграционного проекта. 

И тут Хабермас подходит к решающему для него как фило-
софа Европы вопросу – а может ли ЕС вообще восприниматься на 
глобальном уровне как фактор силы, если его государства облада-
ют правом суверенных решений в вопросах своего вооружения, 
своей армии и вообще всей своей военной политики? Нет, отвеча-
ет он сам себе, глобальную дееспособность ЕС обретет лишь с об-
ретением коллективной дееспособности – как военная сила. И по-
заботиться об этой коллективной военной дееспособности следует 
в первую очередь странам «европейского ядра», потому что новые 
члены ЕС на востоке Европы, которые сильнее всех кричат о 
необходимости укреплять его военную силу, на деле меньше всех 
к этому готовы. Так что Фридрих Мерц, авторитет которого сейчас 
невелик, имеет шанс на этих путях улучшить свой иммидж в союзе 
с Францией. 

В то же время Хабермас резко выступает против возрожде-
ния военной обязанности в Германии. «Меня пугает, какие силы 
поддерживают сейчас немецкое правительство, одновременно с 
беспрецедентным перевооружением начавшее – бездумно или же 
целенаправленно – возрождение того милитаристского менталите-
та, который, казалось, давно уже был преодолен», – пишет Ха-
бермас, подразумевая возрождение немецкого национализма. 

Будучи философом не только европейской интеграции, но и 
постнациональной Германии, Хабермас подчеркивает, что мас-



Погорельская С.В. 

 190 

штабное перевооружение Германии для него мыслимо лишь в од-
ном контексте – в европейском. «Что будет с Европой, – пишет он, – 
если в ее центре восстанет демографически сильное, экономически 
могучее и, к тому же, тяжело вооруженное государство, которое не 
обязано, на уровне своей конституции, увязывать эту свою силу в 
общеевропейскую, подчиняющуюся решениям большинства 
внешнюю и оборонную политику?» Старая Федеративная Респуб-
лика была теснейшим образом увязана в общеевропейский инте-
грационный проект. Нынешнее беспрецедентное вооружение 
страны возможно лишь при условии сохранения европейской ин-
теграции. 

На других условиях Хабермас – философ «постнациональ-
ной Германии», «конституционного патриотизма» и «всемирной 
Европы» – не мог бы это перевооружение поддержать. 

Эссе вызвало острые дискуссии в немецком интеллектуаль-
ном сообществе, которые еще не завершены и которые мы плани-
руем представить в следующем выпуске данного журнала. 
 



Рец. на кн.: Кей Б. Маркс после киотоской школы.  
Утопия и чистая земля  

 191 

 

 

Институт научной информации по общественным наукам  

Российской академии наук  

Нахимовский проспект, д. 51/21, 

Москва, 117418 

http://inion.ru  
 

Отдел печати и распространения изданий 

Тел.: (925) 517-36-91 

e-mail:  izdat@inion.ru 

 
 

Отпечатано в типографии  

АО «Т8 Издательские Технологии»  

109316, Москва, Волгоградский проспект, д. 42, корп. 5, к. 6  

 
 
 
 

Социальные и гуманитарные науки 

Отечественная и зарубежная литература 

Информационно-аналитический журнал 

 
Серия 3 

 
 

ФИЛОСОФИЯ 
2025 – № 2 

 
 

Техническое редактирование 

и компьютерная верстка  В.Б. Сумерова 

Корректоры 

Д.Д. Корнейчук, Е.И. Мелешко, Д.А. Ушакова 

 

 

 

Подписано к печати 12.08.2025  

 Формат 60×84/16 
Усл. печ. л. 12,0 
Тираж 800 экз.  
 

Цена свободная 
Уч.-изд. л. 9,7 

Заказ №    

 


